Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 17 (1970)

Heft: 3

Artikel: Begriff und Glaube

Autor: Ulrich, Ferdinand

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761579

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761579
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FERDINAND ULRICH

Begriff und Glaube

Uber Hegels Denkweg ins «absolute Wissen»

I. ONTO-THEO-LOGIK UND « JENSEITIGE GEGENWART» GOTTES

1. Der «begrifflose Glaube» und das « Zentrum der Liebey

Die Aufgabe, «daran mitzuarbeiten, dal die Philosophie der Form
der Wissenschaft naherkomme — dem Ziele, ihren Namen der Liebe zum
Wissen ablegen zu konnen und wirkliches Wissen zu seiny !, stellt sich
fiir Hegel im Widerspruch zu einer Vorstellung, «welche eine so grofe
AnmaBung als Ausbreitung in der Uberzeugung des Zeitalters hat»
(ibid.). Was aber wird vom «Zeitalter» verlangt? «Das Absolute soll
nicht begriffen, sondern gefiihlt und angeschaut, nicht sein Begriff,
sondern sein Gefiihl und Anschauung sollen das Wort fiihren und aus-
gesprochen werden» (S. 13). Diese Forderung lebt von einer bestimmten
Voraussetzung, die ihrerseits durch eine spezifische Erfahrung ernétigt

1 HeGeL: Phdnomenologie des Geistes, hrsg. von J. Hoffmeister, Hamburg®
1952, 12. — Um den Rahmen dieser Untersuchung nicht zu sprengen, wollen wir
uns (andere wesentliche Aspekte ausklammernd) auf die «Phdnomenologie» be-
schrinken; und auch hier kénnen nur wenige Akzente gesetzt werden. Wir ver-
suchen einige Gedanken weiterzuentwickeln, die in: Hegel und die Religion in der
Gestalt des Denkens (Anales de la Catedra Francisco Suarez 1970, Granada)
dargelegt sind. — Es geht uns jetzt vor allem um die Frage: warum und inwiefern
hat Hegel in der «Gestalt des absoluten Begriffs» den Glauben der «Offenbaren
Religion» einerseits «aufgehoben», anderseits ihn jedoch, gewissermaflen an ihm
selbst, als «fides qua creditur» zu rechtfertigen und als solchen wiederherzustellen
sich bemitht? Zur Problematik insgesamt siehe vor allem K. Léwita: Zur Kritik
der christlichen Uberlieferung, Stuttgart 1966. Der frag-wiirdige und kritische
Punkt: «...eine Philosophie, die sich den historischen biblischen Glauben ins
Spekulative iibersetzt, ist nicht selber christlich, wohl aber eine Philosophie nach
dem Christentum, dessen Rechtfertigung durch die Philosophie der deutlichste
Beweis dafiir ist, da3 der Glaube seiner selbst nicht mehr sicher ist» (ibid. S. 95).



Begriff und Glaube 345

wurde. Sie meint ndmlich, daBl «das Wahre nur in demjenigen oder viel-
mehr nur als dasjenige existiert, was bald Anschauung, bald unmittel-
bares Wissen des Absoluten, Religion, das Sein... genannt wird» (S. 12/13).
Solange jedoch das Wahre in der Form des «unmittelbaren Wissens»
bzw. als dieses gesucht wird, kann die Philosophie ihren Namen: «Liebe
zum Wissen» nicht ablegen. In der Unmittelbarkeit des Wahren, d. h.
fiir Hegel: in der «sinnlichen Unmittelbarkeit» der gegenstdndlichen
Substanz anfangend, wird sie von einer Tiefe iiberholt, die noch nicht
die Gestalt des seiner selbst gewissen Wissens erreicht hat. M.a. W.:
dieser Anfang ist dem Wissen fremd, in seiner Fremdheit aber zweideutig!

Als Anfang kann er das bloB Andere zum Wissen sein, so dal}
dieses ihn von sich her (als Wissen!) nicht zu begreifen vermag. Die
Philosophie bedarf also der Form der «Liebe» (= der Unmittelbarkeit),
um diese Andersheit zu gewinnen. Der Anfang kann aber auch (als das
Unmittelbare) eine Form des Wissens selbst sein, ein Anderes nicht als
das bloB Fremde zum Wissen, sondern als das Wissen selbst in der
Gestalt seiner Entduflerung: der sich selbst anders-gewordene «Geisty.
Dann allerdings ist die Liebe, die die Differenz von Wissen und Wahrheit
durchspannt, als solche unmittelbare Epiphanie des Wissens selbst und
somit auch grundsitzlich ins (absolute) Wissen aufhebbar (im «dreifa-
chen Sinne», wie Hegel ihn deutete). Dies besagt aber, da das Wahre
als Substanz (in der Differenz zum wissenden Subjekt) immer schon
«Subjekt» oder «seine eigene Reflexion in sich» (S. 45) ist. Die Erfahrung
des «unmittelbaren Seins» enthiillt sich a priori als ins Medium der Re-
flexion eingelagert. « Unmittelbares Wissen», «Religion», «das Sein» sind
nun der Reflexion nicht nur entgegengesetzt, sondern einerseits als das
Andere zum Wissen gegeben, jedoch andererseits (in der Andersheit) «Ent-
duBerungsgestalt» des Wissens und somit von diesem eingeholt: Formen
bzw. Momente des Begriffs als der Einheit des Wissens mit dem Wahren 2.

2 Solchermalen kommt das wissende Selbst aus der Sphdre des Gegenstandes
als Selbst auf sich zu: der Begriff ist «das eigene Selbst des Gegenstandes, das
sich als sein Werden darstellts (S. 49). Die «Natur der Humanitit» als « Ubereinkunft
mit anderen» (S. 56) erscheint schon im Anfang der Philosophie in der Gestalt
des «Begriffs», worin die Differenz von Substanz und Subjekt versohnt ist. Aber,
so muB man fragen, ist in dieser Ubereinkunft das (der) Andere als Anderes (e)
iitberhaupt noch relevant? Wodurch unterscheidet sich der liebende Bezug zum
Anderen vom Bezug des sich selbst begreifenden Wissens zum Anderen als seiner
(= des Wissens) EntduBerungsgestalt? Wie mufl das Wissen strukturiert sein,
damit es ein Anderes erreicht, das nicht nur Moment seiner eigenen (= des Wissens)
Selbstwiederholung ist? Inwiefern muf das Wissen des Selbst, um die ihm not-
wendige Differenz zum Andern offenzuhalten, das Element der Liebe in sich auf-



346 Begriff und Glaube

Hegel macht jedoch an dieser Stelle einen bemerkenswerten Zusatz:
obwohl das Wahre hier als das «unmittelbare Sein» gedacht werde, so
ist es doch «nicht im Zentrum der gottlichen Liebe», sondern als das
bloBe «Sein desselben» erfaBt (S. 13). Er unterscheidet also die « Unmittel-
barkeit des Seins» vom «Zentrum der géttlichen Liebe». «Darf» er das
im Blick auf Methode und Struktur seines Systems tun? |

Ist, so koénnte man fragen, das «Zentrum der gottlichen Liebe»
nicht ebenso «Unmittelbarkeit»? Sind Religion und Liebe «nicht der
Kéder, der gefordert wird, um die Lust zum Anbeilen zu erweckeny?
Provoziert nicht gerade die Liebe die «girende Begeisterung», die sinn-
liche «Ekstase», die «das Gefiihl des Wesens» (d. h. unmittelbare Gottes-
erfahrung des Glaubens) begrifflos herstellen soll? (vgl. ibid.). Warum
und inwiefern unterscheidet sich dann das «Zentrum der gottlichen
Liebe» vom «reinen, abstrakten Sein», dessen unmittelbares Leben der
(seiner selbstbewuBte) Geist verloren hat? LdBt sich im Verlust das
Verlorene vielleicht nochmals auf eine Dimension hin iiber- und durch-
fragen bzw. iibersteigen, die mit dem Verlorenen nicht einfach identisch
ist? Erméglicht die Differenz von Sein und Liebe die Uberwindung des
Verlustes insofern: als die Unmittelbarkeit der Liebe (der «Geist») von
sich her «mehr» zu geben vermag als das (bloB) abstrakte Sein? Und
welche Gestalt besitzt diese «Liebe», daB sie sich eimerseits gegen die
bloBe Unmittelbarkeit des Seins unterscheidet, andrerseits jedoch zugleich
mit ihr verloren sein und aufgegeben werden kann? Wie ist sie gegen-
wartig, um im Verlust greifbar zu werden und trotzdem das Verlorene
in einer Form wiederkehren zu lassen, die weder der leeren Reflexion
noch dem «Giren der Substanzy» (S. 15) ausgeliefert ist? Welche Er-
innerung ermdglicht diese «Liebe» und wie muf sie erscheinen, damit
diese Erinnerung nicht ein regressiver Riickgang ins Nur-Vergangene,

nehmen (wenn auch verwandelt), damit die Unterschiedenheit des Wahren vom
Wissen nicht in einer «abstrakten Identitdty (A = A) des Wissens endet? Kann die
Differenz von Selbst und Andersheit noch gewahrt werden, wenn «Begriff und
Gegenstand, Fiir-ein-anderes-und Ansichselbstsein in das Wissen fallen», das hier
befragt wird? (vgl. S. 71). Denn «an dem..., was das BewuBtsein innerhalb seiner
fiir das Awnsich oder das Wahre erkliart, haben wir den MaBstab, den es selbst
aufstellt, sein Wissen daran zu messen. Nennen wir das Wissen den Begriff, das
Wesen oder das Wahre aber das Seiende oder den Gegenstand, so besteht die
Prifung darin, zuzusehen, ob der Begriff dem Gegenstand entspricht. Nennen wir
aber das Wesen oder das Ansich des Gegenstandes den Begriff und verstehen dagegen
unter dem Gegenstande ihn als Gegenstand, namlich wie er filv ein anderes ist, so
besteht die Priiffung darin, daB wir zusehen, ob der Gegenstand seinem Begriff
entspricht. Man sieht wohl, daB3 beides dasselbe ist» (ibid).



Begriff und Glaube 347

sondern ein Fortgang ist, fiir den das Zukiinftige keine leere Wieder-
holung des Gewesenen bedeutet? Behalten wir diese Fragen auf dem
folgenden Weg im Auge.

Die zum «Wissen des Wissens» reifende Philosophie sieht sich (in
den Augen Hegels) der «eifernden und gereizten Bemiithung» gegeniiber,
die das SelbstbewufB3tsein aus der « Versunkenheit ins Sinnliche, Gemeine,
Einzelne herauszureiBen und ihren (der Menschen) Blick zu den Sternen
aufzurichten» (vgl. S. 14) trachtet, «als ob sie des G&ttlichen ganz ver-
gessend auf dem Punkte» (der bloBen Faktizitdt des auf sich zuriick-
geworfenen Endlichen als Endlichen oder eines antlitzlosen Absoluten)
¢sich zu befriedigen stiinden» (S. 14).

Hegel sagt: «als ob» — und deutet an: dem ist in Wirklichkeit gar
nicht so! Man braucht die im Sinnlichen befangene Ekstasis fiir das
Transzendieren nicht zu strapazieren, nicht krampfhaft (oder in scheinba-
rer Gelassenheit) aus dem Zustand, in dem man sich befindet, in die
abgriindige Tiefe oder jenseitige Héhe eines entschwundenen Reichtums
unmittelbarer Erfahrung des Gottlichen sich zuriickzuversetzen bzw.
hineinzusteigern. Der Verlust als solcher hat eine positive Seite. Das
Leben des Geistes sollte diese « Verwiistung» nicht fliehen, sondern sie
annehmen: auf dem Weg des begreifenden Denkens.

Es geht also nicht darum, die entstandene Leere wieder aufzufiillen,
sondern vielmehr darum, «das Tote festzuhalten», um an ihm und durch
es die «Energie des Denkens» zu bewihren. Die verlorene Unmittel-
barkeit des Substantiellen hat sich in die Pluralitit des «Akzidentellen»
zersetzt. Hierin kommt die «Macht des Negativen» (S. 29) zur Sprache,
die Todestrennung des Selbst aus seiner unmittelbaren Identitit mit
dem «Absoluten», dem «Sein» u.s.w. Und eben dieses Negative darf
nicht iibersprungen werden. Man darf es nicht verdringen, in das un-
mittelbare Fiihlen des Transzendenten nicht sublimiert verbrauchen:
man mull es aushalten. Fiir Hegel ist der Verlust des Unmittelbaren
also nicht bloBer Verlust, sondern das Entschwinden des Reichtums:
Epiphanie des Negativen, des«Lebens» selbst. Was als «Mangel» erscheint,
das ist im Grunde die «bewegende Seele» der (zu vollziehenden) Ver-
mittlung von Denken und Sein. Der Verlust macht die Leere des Seins
offenbar (Sein = Nichts); aber eben diese Leere ist nicht nur Nicht-sein,
sondern Kenosisgestalt des Seins selbst. Der Verlust ist not-wendig,
damit das Sein in der Einheit von Reichtum und Armut begriffen, seine
Schonheit im ausgeleerten Preisgegebensein gewufit werden kann.

Dem unmittelbaren «Gédren der Substanz» entsprach das negative



348 Begriff und Glaube

Nichts des Verlustes, das einfache Verschwinden der vormals erfahrenen
Fille (die im Grunde nichtig und leer war). Jetzt aber kann die kraft-
volle Schonheit wieder-holt werden, wenn das Leben nur nicht seinem
Tod (dem positiven Nichts) sich entzieht, sondern «in ihm sich erhalty
(ibid.). Diese Macht ist das «Leben des Geistes»; der Geist aber nicht
«als das Positive, welches von dem Negativen wegsieht, wie wenn wir
von etwas sagen, dies ist nichts oder falsch, und nun, damit fertig,
davon weg zu irgend etwas anderem iibergehen; sondern er ist diese
Macht nur, indem er dem Negativen ins Angesicht schaut, bei ihm
verweilt. Dieses Verweilen ist die Zauberkraft, die es in das Sein um-
kehrt» (S. 30). — Wie aber kam es zu diesem Verlust? Warum konnte
das unmittelbare Leben der Religion absterben?

2. Der «fremde Gotty und die Ohmmacht des Gott-Sagens

«Sonst hatten sie einen Himmel mit weitldufigem Reichtume von
Gedanken und Bildern ausgestattet» (S. 14) 3. Das Absolute wurde als
bestimmungslose Leere vorausgesetzt oder als ein punktuelles Subjekt,

3 Vgl. N1etrzscHES: Kritik der Religion: «All die Schonheit und Erhabenheit,
die wir den wirklichen und eingebildeten Dingen geliehen haben, will ich zuriick-
fordern als Eigentum und Erzeugnis des Menschen: als seine schonste Apologie.
Der Mensch als Dichter, als Denker, als Gott, als Liebe, als Macht: o iiber seine
konigliche Freigebigkeit, mit der er die Dinge beschenkt hat, um sich zu verarmen
und sick elend zu fiuhlen! Das war bisher seine groBte Selbstlosigkeit, dall er
bewunderte und anbetete und sich zu verbergen wuBte, daBl er es war, der Das
geschaffen hat, was er bewunderte» (Der Wille zur Macht, Stuttgart 1959, 94).
Die «Gliicks-, Ergebungs- und Ruhegefiihle als das Fremde, als das der Erklirung
Bediirftige», ibid. 100. — Nietzsche begriindet das « Zuriickfordern» von der absolut
qualifizierten Endlichkeit des Endlichen her. Die Selbstlosigkeit und Freigebigkeit
des Menschen rechtfertigen diese Forderung und das Zuriickholen der Reichtiimer,
die er an den Himmel verschleudert hat. Hegel deutet die Konsequenz, die sich
daraus ergibt, dal der Mensch dullerlich den leeren Himmel mit seinen eigenen
Gedanken und Bildern ausstattet, dahingehend, «dal das Auge des Geistes mit
Zwang auf das Irdische gerichtet und bei ihm festgehalten werden» (ibid.) muBte.
Nachdem dieses « Hineinarbeiten» des Reichtums ins Irdische vollzogen ist, ¢scheint
die Not des Gegenteils vorhanden». In Nietzsches Sprache: Das Dasein eine stindige
«Vergottung und Entgottung». Fiir Hegel und Nietzsche ist das eine fruchtlose
Bemithung. Aber Hegel trigt vom Anfang «Sein = Nichts» her die Vermittlung
anders aus als Nietzsche, der durch die Krise des wnihilistischen «Sein — Nichts»
den Anfang als Sinngebung mitten im Endlichen als Endlichen aufdeckt. Nietzsche
wird nicht mehr sagen kénnen, dal3 das Verweilen beim Sein = Nichts, das Sich-
erhalten im Toten: das Tote in Sein umkehrt. Der Anfang kann nicht mehr in
der «reinen Einfachheit des Denkens» als Sein = Nichts aufbrechen, er wird als
«Wille zur Macht», als «voraussetzungsloses Ja» in der « Armut des Reichsten»
und seinem «Segnen» gewagt werden miissen.



Begriff und Glaube 349

das im menschlichen Pridicieren, im Sprechen iiber bzw. von Gott «an
und fiir sich selbst» nicht zur Sprache gekommen war. Das begrifflose,
«prophetische Reden» aus Gott, das als Instrument des g6ttlichen Wortes
ganz auf das Absolute hin transparent zu sein schien, versuchte nur den
absoluten Logos aus den bewufBtlosen Tiefen des Endlichen herauszu-
holen. Es verweigerte damit gerade Gottes Wort (als Gott selbst) iiber
und in sich (als endliches Sprechen). Das bloB «verstindige Sprechen»
iber Gott hingegen versetzte diesen, durch den Akt des haben-wollenden
Zugriffs, in ein entzogenes Jenseits, so daB in den Netzen der ratio
wiederum nur die auf sich selbst zuriickfallende Endlichkeit eingefangen
wurde. Das unendliche Meer des Absoluten gab seinen Reichtum nicht
her; das Netz verfing sich in sich selbst; die Reflexion kam iiber sich
selbst nicht hinaus. Was sie erfalite, war ihre eigene Vergeblichkeit, ihr
Inhalt die inhaltslose Anstrengung eines subsistenzlosen Begreifens, dem
auf der «Seite» Gottes das lichtlose Dunkel des geist-losen Geheimnisses
entsprach: der unaufgearbeitete Gegenstand «Gott». Deshalb muften
diese Formen menschlichen Sprechens und Aussagens das Absolute
gerade als ein Fixum voraussetzen, das gegen die Endlichkeit geschieden
oder in sie hinein untergegangen war.

Auf der «Seite» des Endlichen wird dann scheinbar ein grenzenloses
Sprechen «fruchtbar» (die Scheinunendlichkeit eines absoluten Wortes
iiber Gott, ja, aus Gott selbst moglich, — denn der « Punkt» als Subjekt
der Rede erscheint als leer und abstrakt!), in dem alles und doch nichts
gesagt wird. Das menschliche Sprechen bleibt angesichts Gottes begrift-
los. Sein Sich-versenken in die Sache enthiillt sich nur als der leblose
Vollzug seiner eigenen Selbstwiederholung. Dieses Sprechen hatte keine
Zukunft, in ihm erschloB sich nicht das besprochene Leben als solches.
Daher kam in dem, was als Gesprochenes aus diesem Denken hervorging:
nur der Widerschein seiner eigenen Ohnmacht hervor. Diese Ohnmacht
stellte sich also dem Denken als sein eigener Mangel vor, als das Unver-
mogen des Gott-sagens, das es durch die wieder aufflammende Sucht nach
«Unmittelbarkeit des Absoluten» auszutilgen versuchte. Der mensch-
liche Logos hatte sich von vornherein dem absoluten Wort Gottes als
Ort der Epiphanie desselben entzogen.

Eben dadurch wurde jedoch das unendliche Leben, das «Zentrum
der gottlichen Liebe» (die als «Geist» im und durch das Andere ihrer
selbst sich aussagt, mitteilt und darstellt) zum einsinnigen, unmittel-
baren Sein umgedacht, das geschlossen und leblos in sich selbst verharrt.
Dieses Sein ist einerseits Funktion des im Sprechen aus und iiber Gott



350 Begriff und Glaube

nur aus sich selbst sprechenden Endlichen und andererseits Funktion
eines an-sich-haltenden Absoluten, das, wei/ es im Endlichen nicht sich
selbst aussagt, in die Anonymitét einer «jenseitigen Gegenwart» (Hegel)
sich verfliichtigt. Die Voraussetzung der absoluten Substanz kompensiert
dann die Kraftlosigkeit des endlichen Gott-sagens und ermoglicht (unter
dem Schein des Redens iiber und aus Gott) eine (pseudo-absolute)
Selbstaussage des Endlichen als Endlichen. Das Endliche als Endliches
sagt den absoluten Logos als «sich selbst» und behauptet darin die
restlose Verendlichung des Absoluten, das im Grunde nur die Wider-
spiegelung der absoluten Qualifikation des Endlichen als Endlichen ist.

Somit vernichtigt sich das endliche Sprechen angesichts eines leeren
Wortes («Gott») und 148t sich vom Absoluten (als einem Subjekt, das
sich selbst in absoluter Freiheit besitzt) doch nicht in Anspruch nehmen.
Unter dem Schein der Selbstpreisgabe des endlichen Logos ins Hoéren
des gottlichen Logos hinein ereignet sich vielmehr eine «Antezipation»
(S. 23) des absoluten im endlichen Logos. Die «gleichgiiltige Substanz»
des Absoluten verfdillt dem endlichen Sprechen, das seine absolute
Zukunft, in den Mantel der Verdemiitigung gehiillt, in seiner ge-
schlossenen Endlichkeit verbraucht.

Dem Untergang des Absoluten im Endlichen entspricht deshalb die
punktuelle Substanziierung Gottes in der unbestimmten Jenseitigkeit
einer ausgeleerten, bloB «gewesenen» Transzendenz. «Das Subjekt (Gott)
ist als fester Punkt angenommen, an den als ihren Halt die Prddikate
geheftet sind, durch eine Bewegung, die dem von ihm Wissenden ange-
hort» (S. 23). Der Mensch selbst bricht also die punktuelle, abstrakte
«Sichselbstgleichheit» des Absoluten «entmythisierend» auf und ver-
mittelt sie dadurch zur Gestalt «Des Lebens», das «im andern seiner
selbst bei sich ist». Das begreifende Wissen erschlieft die absolute
Differenz in der Einheit von Selbst und Andersheit. Es sprengt das
(zuvor!) gegen die Negativitit seiner Selbstmitteilung, d. h. seines Offen-
barseins geschiedene, nur-reiche Leben des Absoluten in ein Leben hinein
auf, das durch und als Einheit von Leben und Tod vollendet «es selbst
ist». Was das Absolute von sich her nicht vollbrachte, namlich die
SelbsterschlieBung «als Bei-sich-sein in und durch die absolute Negati-
vitdt des Sich-anders-werdens», das schenkt ihm nun die endliche
Reflexion «von aullen her». Sie macht das Absolute zu einem sich selbst
besitzenden» Subjekt, sofern sie ihm durch das Begreifen jene Differenz
des Aus-sich-heraustretens (= der Kenosis) eréffnet und sichert, die das
Absolute aus sich nicht zu tun vermochte. Deshalb wird diese Bewegung



Begriff und Glaube 351

des Wissenden «auch nicht dafiir angesehen, dem Punkte selbst anzu-
gehoreny (ibid.). Die Armut der SelbstentduBerung kommt der géttlichen
Substanz von auBlen zu, weshalb diese Form der Kompensation (fehlender
gottlicher Armut) bloB3 den Nur-Reichtum des foten Punktes (nicht aber
seine Uberwindung) bejaht. Die Bewegung des endlichen Wissens ver-
setzt das punktuell gewesene Absolute in eine Zukunft auf sich selbst
(als Absolutes hin), in der nur das ans Licht kommt, was einerseits das
endliche Wissen, andererseits das an-sich-haltende Absolute gewesen sind.
Gott hat sich weder an ihm selbst #och ins Endliche hinein ausgesprochen.
Da die Bewegung des Wissens einseitig ist, bleibt das Absolute stumm.

Erst durch die zweiseitig-eznige Bewegung des Wissens, das sich
aber auch als solches weil3 (und dies ist fiir Hegel der «absolute Begriff»),
wire Gott als Inhalt der absoluten Reflexion ebenso «als Subjekt dar-
gestellty. Die Bewegung des Wissens, das zuvor den substanziierten
Gott einerseits bloB auBer sich, andererseits jedoch (als bloBe Projektion
des Endlichen zur jenseitigen Unendlichkeit) der Macht des Endlichen
unterworfen hatte, ware in unendlich-endlicher Gestalt erschienen; der
absolute mit dem endlichen Logos versohnt und diese Verséhnung zu-
gleich begriffen. Der im Endlichen in der Form des Endlichen aus-
gesprochene absolute Logos wire ebenso Epiphanie des Absoluten an
ihm selbst und die Sprache des Begriffs restlose Selbstaussage des Ab-
soluten und Endlichen in einem, d.h. als «absoluter Begriff» = «Geist».

3. Die Onto-Theo-Logik des «ungliicklichen Bewuftseins»

In der Art, wie die einseitige Bewegung des Wissens aber beschaffen
ist, «kann sie ihm (dem Punkte) nicht angehoéren; aber nach Voraus-
setzung jenes Punktes kann sie auch nicht anders beschaffen, kann sie
nur duBerlich sein» (ibid.). Hier beginnt das Denken in einem Anfang,
der einerseits die «Antezipation» zu ermdglichen scheint, andrerseits
jedoch, gerade im MaBe seiner Vermittlung, das Antezipierte in die
Unzugénglichkeit einer toten Transzendenz zuriickstoBt, um diese sich
allerdings dadurch nochmals zur «zukiinftigen» Aufgabe zu machen. Die
Gottesgeburt hat somit ihren Ursprung im Endlichen als Endlichen, in
dem sich die «absolute Vermittlung» vollzieht. Hier (und nirgendwo
anders) geht das Absolute aus der abstrakten Sichselbstgleichheit (als
Punkt) in die Vermittlung gleichsam auseinander und dadurch mit sich
selbst «konkret» zusammen. Dennoch ist diese Epiphanie des Absoluten
im Endlichen nur méglich, weil Gott (im Blick auf das Endliche) zukunfts-



352 Begriff und Glaube

los in kalter Gewesenheit als abstrakte «essentia infinita» nur-jenseitig
erstarrt ist.

Das Endliche bleibt somit im Grunde unfruchtbar. Die Frucht der
Bewegung des Wissens enthiillt nur den transzendenzlosen Verfall des
Endlichen an seine eigene Vergangenheit. Der Punkt bietet der Reflexion
bloB seine «Oberfliche» dar, er tritt nicht wirklich aus sich heraus.
Zugleich scheint diese Fixierung des Absoluten dem Endlichen einen
grenzenlosen Raum fiir die Dynamik seines (des endlichen) Wissens zu
gewdahren. Das Endliche erkauft diesen Raum durch den Verlust des
absoluten Lebens. Sofern dieses dem Denken nur die «Oberfliche» vor-
stellt, scheint das Endliche durch solche Verhaltenheit wirklich zur
Initiative des Begreifens ermutigt zu werden. Es «kann» (scheinbar)
allererst dadurch von der Oberfliche zur Tiefe vordringen, eine «speku-
lative Vermittlung» realisieren, in der die Tiefe jedoch nur Funktion
der Oberfldche ist.

Da sich das Denken aber in das Vorweggenommene (den Punkt)
gar nicht einzulassen vermag, sondern im Nicht-Begreifen auf sich
zuriickfillt, den Punkt nur zum Schein erfallt, so schrumpft es gleicher-
malen zur isolierten «Einzelheity» zusammen. Es tritt auf der Stelle.
Der Anfang, der ihm scheinbar das Absolute erdffnet (und trotzdem
entzieht), ist in dzeser Beziehung nicht selbst «reines Denken», sondern
begriffloser Gegenstand, Erscheinung des punktuellen Gottes als eines
«leeren Subjekts», d. h. als gleichgiiltiger Substanz. Die «denkende Ein-
zelheit des Wissens» und sein Gegenstand dissoziieren. Der vereinzelte
Gott und das vereinzelte Endliche stehen einander fremd gegeniiber. Ins
Jenseits entriickt, bleibt das Endliche dennoch in sich verstrickt und
legt das An-sich-Kleben filschlich als Identitdt mit sich selbst aus. Um-
gekehrt transformiert es diese (Schein-)Identitdt in die Priasenz des Abso-
luten, das ihm gerade hier absolut fremd ist. Es begreift weder sich selbst
noch das Absolute, sondern flieBt mit diesem nur in der begrifflosen
Unmittelbarkeit des «Fiihlens und der Ahndung» zusammen.

Die Bewegung dieses Wissens ist in der Tat Wissen des «ungliickli-
chen BewuBtseins», das sozusagen nur «an das Denken hin» (S. 163)
geht, An-dacht ist. «Sein Denken als solches bleibt das gestaltlose Sausen
des Glockengeldutes oder eine warme Nebelerfiillung, ein musikalisches
Denken, das nicht zum Begriffe, der die einzige immanente gegen-
stindliche Weise wiare, kommt. Es wird diesem unendlichen, reinen
innern Fiihlen wohl sein Gegenstand, aber so eintretend, daf} er nicht
als begriffener und darum als ein Fremdes eintritt» (ibid.).



Begriff und Glaube 353

Der Nur-Reichtum der absoluten Substanz (bzw. des leeren, punk-
tuellen go6ttlichen Subjekts) vermag nicht {iber sich selbst hinaus-
zukommen. Er ist der Gefangene und Knecht seiner eigenen Fiille, die
sich ihrer selbst nicht entduflert und der Bewegung des Wissens nur
die «Oberfliche» tiberli3t. Daher kann diese inhaltslose, oberflichliche
«Gabe», die dem Endlichen angeboten wird, auch nicht verdankt sein.
Gott gewdhrt nur den duBersten Rand seiner absoluten Substanz und
14Bt daher das Endliche «/eer» (sich gegeniiber) liegen. Hinsichtlich dieser
Gabe, die gegeben und doch nicht gegeben ist, mufl das Endliche sich
selbst aufgeben. Es mul} die (nicht wirklich geschenkte) Gabe jenseits
seiner selbst suchen. Und wenn es das Empfangene (das doch niemals
in ihm ankommt, sondern zukunftslos am Himmel hingt) «verdankty,
dann ist es in diesem Danken nicht «es selbst». Somit tut das Endliche
«indem es sein Tun, d. h. sein Wesen, selbst aufgibt, eigentlich (dankend)
mehr als das andere, das nur eine Oberflache von sich abstoBt» (S. 167).
Gott gibt sich nicht selbst. Indem das Endliche aber «dankt», d. h. sein
Wesen auf die entzogene Gabe hin aufgibt, tut es eben das, was Gott
nicht tut: es gibt sich selbst auf (freilich, analog zur fehlenden Selbst-
mitteilung des Absoluten, auch in einem #negativen Sinne!). Das Endliche
ersetzt in diesem Dank die dem Absoluten fehlende Negativitidt seiner
SelbstentduBerung. Wie die Bewegung des Wissens nicht begreift, den
Punkt (und nicht die absolute Selbstbewegung des «Geistes») voraus-
setzt, so dankt es auch im Grunde nicht. Denn der Dank wiirde, durch
die Einheit von Tun und Empfangen, sowohl das Hervorbringen als auch
das Empfangen der gottlichen Selbstmitteilung bezeugen. Wire die
Selbstbewegung des Absoluten (in der Form des Begriffs) vorausgesetzt,
dann hitte sich dieses Absolute als ein auf die Seite des «Andern seiner
selbst» Getretenes offenbart. Der Dank wire somit die freie und befreite
Wieder-holung der goéttlichen Selbstmitteilung. Aufgrund der «ober-
flachlichen» Gabe bindet aber Gott das Endliche in unerfiillter Sehnsucht
an sich und entzieht sich eben dadurch demjenigen, den er ansich-
zieht. Durch diese «religio» versinkt das Endliche in der Verzweiflung.
Da die «abgestoBene Oberfliche» auf den Ursprung nicht (im Verhidltnis
der Gabe zum Schenkenden) transparent ist, so reduziert sie den Subjekt-
charakter des Absoluten auf die Form einer isolierten Substanz. An
dieser mul3 sich nun die ganze Bewegung «sogar selbst im Denken ...
in das Extrem der Einzelheit» (ibid.) zuriickreflektieren.

Die Bewegung des (begrifflosen) Wissens «macht» sich daher die
Gegenwart Gottes selbst. Begreifend wiirde sie diese (fiir Hegel) gerade

23



354 Begriff und Glaube

als eine sich von ihr selbst her erschlieBende Gegenwart erfahren, die,
weil sie sich selbst besitzt, ebenso die Macht ihres eigenen «Ich-bin-da»
ist. Der Punkt (als Subjekt «Gott») hingegen bleibt «unwandelbary.
Dzese Figur seiner unverdnderlichen «Dauer» bedeutet gerade seine Ver-
figbarkeit fiir die endliche Bewegung des Wissens. «Dal} er im BewuBt-
sein ware, wie er an und fiir sich selbst ist, dies miilte wohl von ihm
vielmehr ausgehen als von dem Bewultsein ; so aber ist diese seine Gegen-
wart hier nur erst einseitig durch das BewuBtsein vorhanden und eben
darum nicht vollkommen und wahrhaftig, sondern bleibt mit Unvoll-
kommenheit oder einem Gegensatze beschwert» (S. 162) *.

Wir fragen: wie ist es moglich, daBB die einseitige Bewegung des
Wissens unter Ausschlull der begriffenen Selbstbewegung des Absoluten
dennoch je neu versucht, eben das, was ihr vollig fremd ist, als einen ihr
innerlichen, gegenwirtigen Reichtum zu bestimmen? Warum setzt das

+ Ubersehen wir aber nicht, daB (fiir Hegel) die Dimension dieses «ungliick-
lichen BewufBtseins» in der « Phdnomenologie» als der « Bewegung des erscheinenden
Geistes» einen anderen Ort hat als das Bewultsein, das den leeren Himmel durch
den Reichtum seiner eigenen Gedanken und Bilder auffullt (vgl. S. 14). Dieses
BewuBtsein erfahrt und weil sich selbst «noch nicht» als ungliicklich. Es laBt im
Medium des Seins (im «inhaltslosen Gegenstand des vorstellenden Bewultseinsy,
Hegel) das Absolute und Endliche die Hochzeit ihrer absoluten Vermittlung feiern.
Es wiederholt somit die Dialektik von «urbildlicher Einheit» und «Todestrennung»
beider in der Sphire des sinnlichen Vorstellens und tibersetzt daher das Lebens-
thema des «Geistes» in die Form des Gegenstdndlichen (der «Sachen»). Trotzdem
spricht das «ungliickliche BewuBtsein» auch in diesem «komisch-gliicklichen»
Bewulltsein hintergriindig schon mit; denn «statt das Wesen zu ergreifen, fiihit es
nur, und ist in sich zuriickgefallen; indem es im Erreichen sich als dies entgegen-
gesetzte nicht abhalten kann, hat es, statt das Wesen ergriffen zu haben, nur die
Unwesentlichkeit ergriffen» (S. 164). Wie von allem Anfang an in jedem Schritt
des Denkweges das Resultat, so ist auch die «Geburtsstdtte des als SelbstbewufBt-
sein werdenden Geistes», der « Schmerz und die Sehnsucht des ungliicklichen BewuBt-
seins» als «Mittelpunkt» und «das gemeinschaftliche Geburtswehe seines Hervor-
gangs» (vgl. S. 525) gegenwirtig. Es enthiillt sich ndmlich als «die Einfachheit des
reinen Begriffs» (ibid.) oder als die noch nicht zum «absoluten Begriff» vermittelte
Unmittelbarkeit des «Geistes», die noch zerrissene Einheit von Leben und Tod;
also als das LLeben, dem die absolute Negativitit (der Tod der absoluten Reflexion)
noch &dulerlich ist (im BewuBtsein!), das jedoch diese Negativitdt schon als sein
eigenes Schicksal erfahren hat: es kommt nadmlich weder im Diesseits noch im
Jenseits zur Ruhe. M. a. W.: die Briicke des substanziierten Seins, das noch nicht
zum «Begriff» befreit ist, iiberbriickt nichts und fithrt nirgendwo hin. Das Be-
wuBtsein wird auf dieser Briicke nur vom einen Ufer zum anderen gejagt. Und
eben dieses haltlose Hin-und-Her macht die (nur zum Schein) tragende Briicke,
den «Lichtfaden», so fragwiirdig: bis dahin, daB3 er sich dem spekulativen Denken
als «Nichts» enthullt!



Begriff und Glaube 355

Scheitern in der Vergeblichkeit dieser Bewegung des Wissens kein Ende?
Welche Voraussetzungen liegen hier vor?

Hegel selbst gibt uns die Antwort: «Von allem, was ist, lag die
Bedeutung in dem Lichtfaden, durch den es an den Himmel gekniipft
war» (S. 14). Der Lichtfaden ist das «ens qua tale», die «Schwebe des
Seins» als Briicke zwischen Gott und dem Endlichen. Dieser Uber-gang
scheint einen «excessus determinatus» von der Endlichkeit in die Unend-
lichkeit zu gewdhrleisten. Durch diese Nabelschnur sind das Endliche
und Absolute miteinander in «urbildlicher Identitit», die den Schmerz
der Todestrennung (d. h. die absolute Negativitit) noch nicht erfahren
hat, verbunden. Sie verhei3t den Getrennten eine Vereinigung, die aber,
sobald sie erreicht zu sein scheint, in eine neue, vermittlungslose
Geschiedenheit auseinanderfillt.

Der «Lichtfaden» ist das Sein der Onto-Theo-Logik, die in ihm
das Organ der gottlichen Allmacht weil und dem Endlichen, das als
Endliches nicht freigegeben ist, den sicheren Zugang zu seinem Lebens-
grund verschafft. Die absolute Macht, an der es entselbstet hingt, ist
ihm zugleich die GewiBheit seiner Grundnahme im Absoluten. Seine
Unselbstdndigkeit ist die Gewdhr dafiir, daBl es auf unerschiitterlichem
Boden steht, seine ohnmichtige Unfreiheit die Bedingung der Moglich-
keit des scheinbar «absoluten Bejaht- und Anerkanntwerdens». Der
«Lichtfaden» erscheint als das tragende Element der Herr-Knecht-
Dialektik.

In diesem Bogen, der auf den beiden Ufern der absoluten und
endlichen Substanz aufruht, «lag alle Bedeutung». Also war der Sinn
des Seins weder bloB auf der Seite Gottes noch bloB im Raum der Welt
zu finden. Er erschien jenseits beider als die Figur ihres Zusammen-
gehorens, das als «Sein» die beiden Pole sowohl als Momente an sich
wie auch als einander entfremdete Sphiren auBer sich hatte.

An ihr selbst bleibt die Endlichkeit leer. Sie selbst «ist» ja nicht
der Lichtfaden, so daBl ihre Bedeutung jemseits ihrer selbst aufgedeckt
werden muf. Ihre Sinn-losigkeit (an ihr selbst) trieb sie in eine Sinn-
frage, in der sie nur ihre eigene (und des Absoluten) Sinnlosigkeit perpe-
tuierte. Wo sie in ihren Sinn (den Lichtfaden) sich einldBt, konstituiert
sie ihre Sinnlosigkeit. Sie wird gewissermaflen aus sich selbst heraus-
und in ein Anderes ihrer selbst hineingezwungen. Thr Sich-erreichen ist
Selbstverlust. Und Selbstverlust ist der Preis, den sie fiir das Erreichen
ihrer Sinnfiille zahlt. Das Endliche vermag sich daher nicht direkt und
unverstellt in die Augen zu blicken, sondern muf3, um seiner selbst



356 Begriff und Glaube

gewil zu werden, von sich selbst wegschauen: «das rechtliche Anerkannt-
sein der Person ist die unerfiillte Abstraktion; es besitzt also vielmehr
nur den Gedanken seiner selbst; oder wie es da st und sich als Gegen-
stand weiB3, ist es das unwirkliche» (S. 523).

Die «Bedeutung» des Endlichen, die zwischen ihm und dem Abso-
luten lokalisiert wird, berechtigt es nicht an ihm selbst. Denn die ober-
flachliche Gabe, deren widerspriichliche Mit-teilung das «ungliickliche
Bewultsein» zerrei3t, hat sich nicht wirklich verendlicht. Das Endliche
will die Gabe (und deren Scheinkenosis) «bestehen» und muf sie in diesem
Bestehen mit Notwendigkeit verfehlen. Diese Verfehlung (im Sinne der
Schuld) beniitzt das Endliche jedoch dazu, sich von jeglicher Trans-
zendenz zu dispensieren. Es rechtfertigt seine Un-schuld durch Trans-
zendenzlosigkeit. Die Thematik des Nihilismus «Gott ist tot» (Nietzsche)
wird akut. Das Endliche kann scheinbar gerade dort, wo es sich in sein
ithm vorenthaltenes Selbst hinein entgleitet und «verzweifelt es selbst
sein willy (Kierkegaard), sich auf seine Endlichkeit zuriickziehen und
zur Ruhe des «stoischen SelbstbewulBtseins» (Hegel) gelangen. Denn die
nicht-geschenkte Gabe bricht es in seiner abstrakt gleichgiiltigen Endlich-
keit gar nicht auf. Wire die Gabe verendlicht, hdtte das Absolute das
Geschenk durch die Macht seiner Selbstmitteilung in den Empfangenden
hinein getrennt, dann wire dem Endlichen jeder Riickzug auf die
abstrakte Bejahung der Person in «stoischer Gleichgiiltigkeit» genommen.
Es wire vom Absoluten direkt betroffen und herausgefordert. Sein
abstraktes Anerkanntsein notigt es aber iiber sich selbst hinaus: dorthin,
wo es «bejaht», aber nicht wirklich «es selbst» ist. Somit bleibt seine
stoische Ruhe zugleich in «haltloser Unruhe des skeptischen Selbst-
bewuBtseins» zerrissen. Denn diese Unruhe bezeugt nur, daB3 die Frei-
heit noch nicht zur konkreten Identitit mit sich selbst gekommen und
daher auch alles andere «ein anderes ist als es selbst» (Marx). Die Endlich-
keit ist nichts anderes als die « Kellerwohnung» ®> der entméchtigten Frei-

5 ¢...die Kellerwohnung des Armen ist eine feindliche, als fremde Macht an
sich haltende Wohnung, die sich ihm nur hingibt, sofern er seinen Blutschweill
ihr hingibt, die er nicht als seine Heimat — wo er endlich sagen kdénnte, hier bin
ich zu Hause — betrachten darf, wo er sich vielmehr in dem Haus eines anderen,
in einem fremden Hause befindet, der taglich auf der Lauer steht und ihn hinaus-
wirft, wenn er nicht die Miete zahlt. Ebenso weill er der Qualitdt nach seine
Wohnung im Gegensatz zur jenseitigen, im Himmel des Reichtums, residierenden
menschlichen Wohnung. — Die Entfremdung erscheint sowohl darin, daBl mein
Lebensmittel eines anderen ist, daB das, was mein Wunsch, der unzugingliche
Besitz eines anderen ist, als da3 jede Sache selbst ein anderes als sie selbst, als daB



Begriff und Glaube 357

heit, die nicht bei sich selbst «daheimy ist. Ihr «Dank» fiir das Dasein-
diirfen in den unterirdischen Niederungen der Ohnmacht ist ihr eigener
«Blutschweill», den sie durch arbeitende EntduBerung (= Selbstiiber-
bietung) zahlt, um in die Nédhe ihrer Freiheit zu kommen, die ithr 1m
jenseitigen Reichtum entzogen ist. Hierin spiegelt sich die ganze Not der
Onto-Theo-Logik, im Blick auf die «jenseitige Gegenwart Gottes» (vgl.
S. 14), wie in einem Brennpunkt zusammen.

Der «Lichtfaden» ist das Sein als Denkform des «ungliicklichen
BewuBtseins». In dem MaBe wie sich das Endliche selbst erreichen will,
16st es sich in dieses Band hinein auf, durch das es ins Absolute hinein-
und zuriickgezogen wird. Da das Gesetz dieses « Bundes» jedoch besagt,
daB die Bindung nur ein Reflex der «oberflichlichen» Gabe ist, in der
sich der Geiz der absoluten Substanz bekundet, so reflektiert sich in den
Gestalten des stoischen und skeptischen SelbstbewuBtseins sowohl die
Ohnmacht Gottes zur eigenen Selbstmitteilung als auch die Subjekt-
losigkeit endlicher Freiheit, die ihre positive EntduBerung in der Form
des Selbstseins durch Sich-anders-werden nicht zu vollbringen vermag.

II. DIE ZERFALLENE TRINITAT
ALS GESTALT DES « UNGLUCKLICHEN BEWUSSTSEINS»

1. Die «Geisty-losigkeit des zeugumngsunfihigen Vaters und des vaterlosen
Sohnes

Nicht nur das Endliche ist hier mit sich selbst zerfallen, sondern
auch das Absolute. Da es an ihm selbst sich nicht anders geworden,
d. h. nicht weggeschenkte Liebe, kein Ich-Du-Wir in der Gestalt des
«Geistes» ist, so vermag es sich auch nicht dem Endlichen als Endlichen
(dem Andern seiner selbst) zu iibereignen. Die «immanente Trinitdt» ist
in der toten Gleichgiiltigkeit der absoluten Substanz versunken und
kann sich nicht in der Gestalt der «6konomischen» offenbaren. Dieser
Untergang der gottlichen Personen und ihres Liebesbezugs in der sich-
selbst-gleichen Natur reduziert einmal die Subjekte zu Momenten an der
einen gottlichen Natur. Ihre absolute Einheit liegt in der Substanz nun
jenseits der Subjektform. Zum anderen besagt die Absorption des

meine Tatigkeit ein anderes, als endliche — und das gilt auch fiir den Kapitalisten, —
daB tiberhaupt die unmenschliche Macht herrscht (K. MArx: «National6konomie
und Philosophie» in «Frithschriften», hrsg. von S. Landshut, Stuttgart 1953 266).



358 Begriff und Glaube

personalen Selbst in der Substanz jedoch abstrakte Trennung des Selbst
gegen die Substanz. Die Personen als bloBe Momente der Natur dis-
soziieren gerade in ihrer «substantiellen» Einheit und treten geschieden
auseinander. Dieses Medium ihrer Vermittlung treibt sie in die gegen-
seitige Entfremdung. M. a. W.: das im Wahren als Substanz sich selbst
entgleitende Subjekt distanziert sich von der Substanz und beginnt diese
von auBen her als das Fremde (wie eine Sache!) zu bestimmen. Da die
Substanz jedoch das «an sich» ist, was das Subjekt «fiir sich» ist, so
bedeutet die gewonnene Distanz (im Sinne scheinbar «freier» Selbst-
verfiigung) nichts anderes als einen Reflex seiner eigenen Unfreiheit als
Subjekt, das mit seinem Wesen wie mit einer «Sache» umgeht. Das
«Wesen» des Subjekts wird somit einerseits verfiigbar (wie eine bestim-
mungsfihige Potenz, die selbst-los ist), andererseits bezeichnet es nur den
Status der Entfremdung des Subjekts als solchen, d.h. seine (ihm
negativ entzogene!) Unverfiigbarkeit. Was besagt das fiir das Verhiltnis
von Vater und Sohn im Raum des gottlichen Wesens?

Der Vater hat seinen Sohn (die absolute Gabe) nicht freigegeben.
Der «Schenkende» verschlingt seinen eigenen Logos. Er ist in diesem
daher auch nicht als ein wirklich Sprechender offenbar. Der Vater ist
(durch die absolute Negativitit hindurch) nock nicht im Sohn gegen-
wartig, in diesem sich noch nicht ein Anderer geworden. Das punktuelle
Subjekt (Vater) absorbiert die (nicht bloB essentiell schlieBbare) dia-
logische Differenz (zum Sohn) in sich hinein. M. a. W.: die gottliche
Natur als absolute Substanz ist im Subjekt «Vater» gefangen. Die
Substanz ist nur Subjekt, das noch nicht das «an-sich» ist, was es «fiir-
sich» ist. Oder: das Subjekt ist blof Moment an der Substanz, die noch
nicht das «fiir-sich» ist, was sie «an-sich» ist.

Die Entgegensetzung und Ungleichheit von Subjekt und Substanz
im Raum des Absoluten erweist sich damit sowohl als geizige Ubermacht
des Vaters iiber den Sohn wie auch als Ohnmacht des Vaters zum Sohn,
den er nicht (durch die absolute dialogische Differenz der personal
entduBerten gottlichen Natur hindurch) an diesem selbst als Soin frei-
setzen kann. Die Ungleichheit von Subjekt und Substanz im Vater
macht den Sohn zu einem Fremden, in dem der Vater nicht sein eigenes,
gottliches Wesen ausspricht und anschaut. Der Vater enthiillt sich somit
zugleich als nur-reich und als nur-arm. Als Moment der Substanz ist er
kein Subjekt, seiner selbst-bewuBt-los. Eben diese seine Kraftlosigkeit,
der Verlust seines Selbst ist aber nur die Kehrseite dessen, dal3 er die
Natur gegen den Sohn fiir sich behdlt. Der Absorption der Substanz ins



Begriff und Glaube 359

Subjekt entspricht das Verschwinden desselben in der Substanz. Der im
nur-reichen Vater entselbstete Sohn aber entbirgt sich gerade aufgrund
dieser Entselbstung als der fremde Andere zum Vater. Im Ansichhalten
setzt die viterliche Macht deshalb ihre eigene Beschrinkung. Dadurch
ist der Sohn eine abstrakte Funktion des sich ihm verweigernden Vaters
geworden. Er ist als Sohn mit dem Vater nicht wesens-eins. Der Vater
iberherrscht ihn. Die dialogische Differenz von Sprechendem und Wort
ist vernichtet. Scheinbar spricht hier «allein» der Vater — und doch sagt
er nichts, weil er je schon das Wort gleichsam in sich selbst hinein ver-
braucht hat. Deshalb ist das Wort auch (in einem negativen Sinne)
seinem Ursprung ausgeliefert, hat es sich diesem scheinbar restlos zu
«verdanken». In diesem Ursprung besitzt es alles und hat doch nichts
fiir sich. Es ist nur als abstrakte Person (nochmals jenseits seiner selbst)
anerkannt. Es existiert solchermafBen nur als ein «von sich wegsehendes
BewuBtsein» (vgl. S.163), das ruhelos seine konkrete Identitat sucht, ohne
sie zu finden. Es ist sich immer schon in den wortlosen, zeugungsunfihi-
gen Nur-Vater hinein enteignet. Damit ersetzt der Logos, durch seine
Expropriation im Vater, sein absolutes Sich-empfangen von diesem her.
Da er aber in der Entselbstung der Fremde zum Vater ist, so ersetzt er
sein Anderssein (als der Vater) durch die Figur des Fremdseins zum Vater.

Vater und Sohn sind in der «essentia infinita» der gottlichen Substanz
absorbiert. Aber diese Absorption erstellt (in einem abstrakten Sinne!)
ihre Geschiedenheit als Subjekte. Umgekehrt treibt gerade diese ihre
(abstrakte) Differenz die Vermittlung beider im «einen Wesen» aus sich
hervor. Die depotenzierende Ubermacht des Vaters iiber den Sohn
konstituiert (in einer pervertierten FForm!) das Anders-sein des Sohnes
zum Vater, das (schlechte) Selbst-sein des Wortes (dem Vater gegeniiber).
Und dieses Selbst-sein als der Andere iibersetzt sich seinerseits in die
(pervertierte) Selbst-losigkeit der totalen Abhingigkeit des Wortes vom
Sprechenden. Diese Dialektik ist (fiir Hegel) die «geist»-lose Dialektik
der abstrakten Geschiedenheit und abstrakten Einheit von Subjekt und
Substanz. Der «Geist» als Wir von Ich (Vater) und Du (Sohn) ist hier
nur ebenso abstrakte Funktion der Entgegensetzung beider. Er ist nicht
konkreter Geist, konkretes Wir, sondern ein Schein-Wir, das Wir des
Toten, das, aufgrund seines Totseins, zum Leben zu kommen versucht.

Wir sahen, daB die Absorption der Substanz ins Subjekt des Vaters
nur die Kehrseite des Untergangs desselben in die Substanz ist. Der
Nur-Vater ist daher (als bloBes Moment am g&ttlichen Wesen) sich selbst
kraftlos entglitten. Er ist der «Andere» geworden, in die «furchtbare



360 Begriff und Glaube

Substanz» (S. 521) aufgeldst, ohne dieses Wesen als ein sich selbst
Besitzender in absoluter Freiheit zu sein. Im Element der Substanz
und ihrer «Sichselbstgleichheit» ist der zuvor an-sich-haltende Vater
jedoch der absoluten Negativitit unterworfen, ein «Ubergehen ins
Andere». Die vom Vater nicht freigegebene Gabe (der Sohn) gewinnt
daher als der Andere zum Vater in dem MaBe ein «Selbst»: wie dieses
sich als Reflex der viterlichen Ohnmacht entbirgt. Das der Ubermacht
des Vaters scheinbar véllig iiberantwortete Wort enthiillt sich daher,
wie sich zeigte, als ein Fremdes zu seinem Ursprung. Da der Sohn der
gottlichen Substanz, die im abstrakten Selbst des Vaters vereinzelt ist,
nicht teilhaftig wird, so erscheint er als Nicht-Gott und solchermaBen
als das Andere zu Gott, d. h. als Endliches. Die Kenosis Gottes in die
Endlichkeit ist eine Funktion sowohl der Absorption des Sohnes #m Vater
als auch der Entfremdung des Sohnes vom Vater.

Auf diesem Weg seiner « Verendlichung» kommt also der sich dem
Sohn entziehende Vater iiber seine vormalige eigene Beschrinktheit als
Vater «hinaus». Da der Sohn die Fiille seines Lebens in einem Anderen
sucht, der sie thm vorenthdlt, zeigt sich dieser Andere als ein « Sprechender»,
tritt sein Wort in die Endlichkeit ein, ohne daf3 er wirklich sich sprechend
mitteilte. Das «Sprechen» Gottes erweist sich als eine Funktion seiner
Sprachlosigkeit. Oder: der Sohn als abstraktes Moment am Vater ist,
allein aufgrund seiner Ohnmacht als Sohn, selbst-stindig und gegen den
Vater geschieden. Ein Logos, in dem sich niemand offenbart, der als
Wort jeden Sinn verliert und doch nur in solcher Sinnlosigkeit «fiir-
sich-sein» kann. Er braucht sich dem Vater nicht zu verdanken, da er
von diesem nichts empfangen hat. Der «Dank» hat sich in die véllige
Selbstauflosung des Sohnes in den Vater hinein verkehrt: und eben dies
macht jetzt die Geschiedenheit des Sohnes gegen den Vater aus. Der
Sohn hat angesichts der Ohnmacht des Vaters die ganze gottliche Natur,
die der Vater ihm #nicht zu schenken vermochte, in sich eingeholt. Diese
schein-dialogische Differenz entspringt somit einerseits der (abstrakten)
Kontinuation des Sohnes aus dem Vater, andererseits aus der (ebenso
abstrakten) Absorption desselben im Vater. Der Gegeniiberstand von
Vater und Sohn ist eine Frucht des logisierten Hervorgangs und der
logisierten Riickkehr des Sohnes zum Vater. Das « Wir», in dem Vater
und Sohn «eins» sind, griindet sowohl auf der Dissoziation von Sprechen-
dem und Logos als auch auf der gegenseitigen Ubermichtigung des einen
durch den anderen.



Begriff und Glaube 361

2. Der «geisty-lose Gott als trinitarisches Bild des «ungliicklichen
Bewuptseins»

Vater und Sohn stehen daher als zwei «nichtwankende Substanzen
oder Subjekte» (S. 535) einander gegeniiber. Wie aber gestaltet sich, aus
dieser Dissoziation des Absoluten heraus, seine Selbst-mitteilung an das
Endliche? Kann dieser Gott wirklich auf die Seite des (geschaffenen)
Anderen seiner selbst treten? Bleibt er nicht in sich gefangen? Und
duBert sich diese Gefangenschaft nicht gerade darin, daf3 er der Verend-
lichung bedarf, um als das Absolute «frei-sein» zu kénnen? Es gibt auf
diese Fragen nur eine addquate Antwort: die Dissoziation «muf3» sich
ins Endliche hinein reflektieren, und zwar als die bloBe «AbstoBung der
Oberflache» einer Gabe, die dem Geber fremd, ithm nicht verdankt ist.
Die Entgegensetzung von Vater und Sohn ist das unversthnte trinita-
rische Bild fiir das «ungliickliche BewuBtsein», in dem der Geist noch
nicht als «Geist» der Einheit in der Differenz von Vater und Sohn auf-
gebrochen, das Subjekt noch nicht Substanz (und umgekehrt) geworden
ist. «Seine wahre Riickkehr aber in sich selbst oder seine Versohnung
mit sich wird den Begriff (!) des lebendig gewordenen und in die Existenz
getretenen Geistes darstellen, weil an ihm schon (!) dies ist, daB3 es als
Ein ungeteiltes BewuBtsein ein gedoppeltes ist: es selbst 7st das Schauen
eines Selbstbewulltseins in ein anderes, und es selbst 7st beide, und die
Einheit beider ist ihm auch das Wesen» (S. 159). Der Bezug von Vater
und Sohn und vom Sohn zum Vater sowie die Einheit beider im einen
Wesen (!) ist diesem SelbstbewulBtsein Inhalt und Form seines Vollzugs.
Es ist als solches: «SelbstbewuBtsein», aber als dieses der gd6ttlichen
Natur noch nicht teilhaftig: gott-loser Geist; Geist des toten Gottes!
«... aber es fiir sich ist sich noch nicht dieses Wesen selbst, noch nicht
die Einheit beider» (ibid.). Es ist das SelbstbewuBtsein der Getrennten,
in denen der gegenseitige Bezug, die Vermittlung beider noch Resultat
ihres abstrakten An-sich-haltens ist.

Im bloBen Gegeniiber von Vater und Sohn, aber auch in der «Einheit»
dieses Gegeniiber, ist die dialogische Differenz, das «Zentrum der Liebev,
noch substanziiert und die Differenz von Vater und Sohn eine Funktion
ihrer gegenseitigen Absorption. Die Einheit von Vater und Sohn ist
allererst nur abstrakt erreicht, ihre Gegen-stindlichkeit nicht begriffen,
noch nicht in der Form des «absoluten Begriffs» als der Selbst-gewiBheit
des «Geistes» gegenwirtig, dem Geist-Subjekt als Wir noch nicht nner-



362 Begriff und Glaube

lich. Das «vorstellende BewuBstein des Glaubens» weill den «Geist» zwar
als seinen Inhalt, aber eben in der Form der Vor-stellung, d. h. der
Besonderung, Vereinzelung und somit der gegen-stindlichen Fixierung.
Die Form der «fides qua creditur» gehdrt fiir Hegel deshalb noch
ins Element des «abstrakten Wir» von Vater und Sohn, das doch in
der «fides quae creditur» schon als konkretes Wir offenbar ist. Die vor-
stellende Form des Glaubens entspricht somit nicht dem «Geist» der
«fides quae»; sie substanziiert vielmehr das Verhiltnis von Person und
Natur, Subjekt und Substanz und verfehlt dadurch die absolute Gegen-
wart des «Geistes», den sie in der Gestalt einer blo gewesenen « Mensch-
werdung» oder einer bloB awusstehend-zukiinftigen « Versohnung» ausein-
anderreiflt. In solcher Be-grifflosigkeit enthiillt sie sich nochmals als unter
dem Gesetz des «ungliicklichen Bewuftseins» stehend, d.h. (fiir Hegel)
in der Unmittelbarkeit des Begriffs, der sich noch nicht selbst als Begrift
weill. Er begreift im Begreifen des Anderen dieses nicht als sich selbst.
Damit dieser « Begriff» werde, wird der Schritt aus dem vorstellenden
Glauben ins «absolute Wissen» des «absoluten Begriffs» hinein zu voll-
ziehen sein. Dieser Begriff hat dann den letzten Rest von an-sich-
haltendem Sein (in Vater und Sohn) getilgt und den gottlichen Reichtum
seiner absoluten Negativitit unterworfen. Da Hegel aber die Liebe im
vorstellenden BewuBtsein ortet, so wird sie, um der vollendeten Gegen-
wart ihres Sinnes willen, der «absolute Begriffy werden miissen. Und sie
1st dieser schon: wenn auch nur in «sinnlicher Unmittelbarkeit», d. h.
als Element des vorstellenden Glaubens. Die Form der Liebe reicht daher
nicht aus, damit das Wir des Geistes als das freie Selbst des Endlichen
als Endliches begriffen werde. Die vorstellende Form des Glaubens
notigt deshalb das Endliche immer noch, das, worin es ist und woraus
es lebt, als ein Anderes und Fremdes zu «bestehen», diesem zu «ent-
sprechen», d. h. seine Entfremdung auf eine duferliche Weise zu iiber-
winden. Der «absolute Begriff» aber «besteht» nicht mehr etwas Anderes;
er ist vielmehr die Gestalt «heiler Endlichkeit», deren Leben das absclute
Wir ist, der «Angelpunkt, um den sich die Weltgeschichte dreht».
Anders ausgedriickt: das «ungliickliche BewuBtsein» ist das Bewul3t-
sein der Onto-Theo-Logik des zwischen Gott und dem Endlichen hypo-
stasierten Seins, des «Lichtfadens», von dem Hegel sprach. Dieses Sein
ist gegeben (das Andere zu Gott) und doch nicht gegeben (weil nur
Reflex des viterlichen An-sich-haltens). Das endliche Selbst, das sich
in diesem Sein findet, kommt nie zu seiner endlichen Subsistenz, da
der Anfang, in dem es steht, nur zum Schein als Gabe sich enthiillt.



Begriff und Glaube 363

Diese negiert in Wirklichkeit ihre EntduBerung ins Endliche. Und sie muf3
sie negieren, da sich in ihr nur die Ohnmacht des nicht-schenken-kon-
nenden Gottes widerspiegelt. In dzesem Anfang vermag das endliche Sub-
jekt nur als ein ideales, «allgemeines Selbst» sich darzustellen, das nicht
real an sich sein kann, was es fiir sich ist. Es lebt nicht als ein «sich»
vom absoluten Du an «sich selbst» geschenktes Selbst. Als dieses Selbst
ist es bloBes abstraktes Ich, ohne an ihm selbst Ich-(Du) zu sein und das
Du ist bloBes Du, ohne an ihm selbst Du-(Ich) zu sein: das Wir ist dem
Ich und dem Du duBerlich. '

Andererseits ist, wie wir sahen, die entzogene Gabe (als Bild des im
Vater sich enteigneten Sohnes) das Fremde zum Schenkenden; genauso
wie der Sohn, aufgrund seiner Entmichtigung im Vater, der Andere zu
ihm wurde: die dem Vater fremde Natur bzw. Substanz, aus der der
Vater als Subjekt nicht auf sich zukommt. Als dieses gegen seinen
Ursprung getrennte Andere aber ist das Sein bzw. das «allgemeine,
abstrakte Selbst» analog ebenso immer schon in die Dimension der end-
lichen Substanz, in das gestaltlose An-sich-sein hinein versunken. NzchZ,
weil das Selbst das geworden wire, was es fiir sich ist; nicht weil das Sein
als verendlichte Gabe immer schon im Seienden empfangen worden wire,
da es ganz weggeschenkt und in diesem Sinne «Nichts» ist; sondern weil
es als nicht-Mitgeteiltes das «Andere» zum Ursprung ist, bekundet es
sich als endliche Substanz, hat es sein Selbst im An-sich-sein der dumpfen,
materiellen Realitdt verloren. Die Zeif als EntdulBerungsgestalt des Selbst
ist im statischen Wesens-raum der Substanz absorbiert.

Wie in Gott die Selbstempfingnis des Sohnes vom Vater her:
einerseits in den Verfall des Logos an den Sprechenden und das Selbst-
seazn des Logos andererseits zur Reprdsentation des ursprungslosen
Wortes sich verkehrt hatte, so enthiillt sich im Raum des Endlichen
das Selbst der Freiheit (im Anfang des «oberflichlich» geschenkten, d. h.
nicht verdankten Seins) als das Selbst der vorenthaltenen Gabe. Die
Substanz der Freiheit erscheint hingegen als Frucht einer Verendlichung
(des Seins), die nichts anderes darstellt als das Resultat der Entfremdung
bzw. des eigensinnigen An-sich-haltens der Gabe gegeniiber ihrem Urt-
sprung. Die Substanz qualifiziert sich innerlich durch bloBe AbstoBung
der Gabe vom Ursprung, also durch eine Scheinverendlichung des
Gegebenen, in der das Selbst des schenkenden Ursprungs nicht auf-
leuchtet. Daher ist sie dazu verdammt, eine «selbst »-lose und zukunftslose
Substanz zu sein, die nicht fiir sich werden (Subjekt!) kann, was sie an
sich ist. Sie ist zwar an sich ein Selbst, aber das Selbst der gegen seine



364 Begriff und Glaube

Herkunft abgeschiedenen, also subjektlosen Gabe. Und auch das Selbst ist
«Substanz», aber eine Substanz, die nur die dem Sohn vom Vater voreni-
haltene, im Vater substanziierte Gabe (des Selbstseins des Sohnes) wider-
spiegelt, eine «Gabe», die, weil sie nicht wirklich geschenkt wird, auch in
die Subsistenz des Empfangenden hinein sich nicht andersgeworden ist.

Es kommt hier eine Vermittlung zum Austrag, in der das gegen
den Tod der Kenosis getrennte Leben (und umgekehrt der gegen das
Leben abgesonderte Tod) ihren abstrakten Dualismus dazu gebrauchen,
ihre Entgegensetzung aufzuheben. Da das Leben an-sich-hilt, stirbt es,
entauBert es sich: wird das «Leben» des Selbst «Substanzy, tritt es aus
seiner vormaligen Idealitdt in die Realitit. Weil die Substanz aber durch
diese Verendlichung das Sein als «Selbst» in sich hat, ohne es wirklich
empfangen zu haben, so taucht im «Tod» der bloB an-sich-seienden
isolierten Substanz schon das «Leben» auf. Das an-sich-haltende Leben
des Selbst produziert, aufgrund seiner Fixierung in sich selbst, den Tod
einer (Schein-) Kenosis und gelangt dadurch in die Substanz. Die Substanz
ist also dadurch ein Selbst, d.h. Subjekt geworden, daB3 sie letztlich
subjekt-los ist. In Wahrheit fallen beide, Selbst und Substanz, «un-
gliicklich» auseinander.

Das «ungliickliche BewuBtsein» zeigt sich somit als die reine «Ein-
fachheit des Begriffs», der Subjekt (Selbst) und Substanz als seine beiden
Momente an sich hat, die sich durch gegenseitige EntauBerung vereinigen.
Der Anfang dieses Bewuflitseins ist aber das zweideutige Sein = Nichts,
die abstrakte Einheit von Leben und Tod, die Scheineinheit von Leben
und Tod, Reichtum und Armut einer Gabe, die gegeben und doch nicht
gegeben ist. Das «ungliickliche BewuBtsein» ist dem wunverséhnten
Widerspruch des Anfangs unterworfen: einem Leben, das den Tod auller
sich hat und einem Tod, der das Leben jenseits seiner selbst sucht.
Deshalb gehen in diesem Anfang das wirkliche Leben mit der Scheinfiille
des allgemeinen Seins und der wirkliche Tod mit der Scheinkenosis des
abstrakten (und deshalb «armen») Seins untrennbar zusammen. An
dieser Nahtstelle schwingen die abstrakte, begrifflose Vermittlung und
die begriffene Vermittlung von Leben und Tod unscheidbar zusammen.
Die Gegenwart des «Geistes» bricht auf. Aber die Stéitte seiner Prisenz
ist die absolute Zerrissenheit von Leben und Tod, die sich als Zerrissenheit
selbst zur absoluten Versthnung zu vermitteln trachtet, darin jedoch
notwendig scheitern miilite: wire diese versuchte Selbstrechtfertigung
nicht schon EntduBerungs- d. h. Todes- (und somit auch Lebens-) gestalt
des «Geistes». Die dialektische Bewegung der zerbrochenen Trinitdt ist



Begriff und Glaube 365

somit schon das Werden des Begriffs, der a priori im Verfall gegen-
wartig ist, ja, dieser Verfall ist nur die (abstrakte) Todesgestalt des seiner
selbst entduBerten Begriffs der absoluten Freiheit.

Wie der Sohn unruhig im Vater sich suchen multe, so gleitet auch
das Endliche, der Todesgestalt des Geistes verpflichtet, stindig iiber
sich hinaus, gewissermalen in den «Lichtfaden» (S. 14) hinein, der es an
Gott bindet, ohne daB es diesen dadurch wirklich erreichte. Denn der Nur-
Vater versiegelt in diesemn Bund (mit dem Anderen) nur seine verweigerte
(subjektlose) «Selbstmitteilung». Gottes Gegenwart bleibt der endlichen
Freiheit eine bloB jenseitige (begrifflose) « Gegenwart». Durch das hypo-
stasierte Sein ist sich das Endliche entzogen und so: immer schon im
und beim Ursprung gewesen. Genauso war der Sohn immer schon im
Vater, aber in der Form der Entmichtigung, in einer « Wesenseinheit», in
der er als Person untergegangen ist. Wie der Vater {iber den Sohn die
Herrschaft angetreten, so ist fiir das Endliche die «jenseitige Gegenwart»
Gottes die Herrschaft des Gewesenen {iiber seine Freiheit auf Zukunft
hin. Es kommt nichts mehr auf die Freiheit zu, was nicht schon war.
Zugleich steht die Verendlichung des Seins (das Zerreillen des Fadens)
noch aus. Die Regression des Endlichen in seinen Ursprung entlarvt
sich somit als der Versuch: progressiv seine ausstehende Zukunft zu
bewdltigen, um sein konkretes Selbst zu gewinnen. In beiden Richtungen
herrscht der Todestrieb.

«An ihm (dem Lichtfaden), statt in dieser Gegenwart zu verweilen
glitt der Blick fiber sie (die Endlichkeit) hinaus zum gottlichen Wesen,
zu einer, wenn man so sagen darf, jenseitigen Gegenwart hinauf» (S. 14).
«Wie es (das Selbstbewultsein) so auf einer Seite, indem es sich im Wesen
zu erreichen strebt, nur die eigene getrennte Wirklichkeit ergreift, so
kann es auf der andern Seite das Andere nicht als Einzelnes, oder als
Wirkliches ergreifen. Wo es gesucht werde, kann es nicht gefunden werden,
denn es soll eben ein Jenseits, ein solches sein, welches nicht gefunden
werden kann » (S. 164).

Die zerspaltene Zeit der endlichen (Un-)Freiheit korrespondiert
daher der verabsolutierten Gewesenheit des Sohnes im Vater und der
verabsolutierten Zukunft des Vaters im Sohn. Die Gegenwart des Geistes
bleibt in beiden Dimensionen (des Absoluten und Endlichen) leer und
unerfiillt. Aus diesem Grab des SelbstbewulBtseins aber taucht der
«Geist» empor: die Einheit in der Differenz von absoluter und endlicher
Gegenwart als «Geist». Diese Emporkunft des «Geistes» kann ithre Wurzel
in der schlechten Dialektik der dissoziierten Subjekte (Vater und Sohn)



366 Begriff und Glaube

oder in deren Absorption in der goéttlichen Substanz haben. Sie kann
aber auch, mitten im Verfall (und der schlechten Dialektik desselben),
die Epiphanie des «Geistes», der Wahrheit in ihrer absoluten Konkretheit
sein. Dal} dieses geschieht und das Leben des Geistes nicht Frucht der
schlechten Dialektik ist, das verbiirgt das «absolute Wissen» in der
Gestalt des «absoluten Begriffs». Er ist die Gestalt der «heilen Endlich-
keity, deren Selbst der «Geist» selbst ist.

III. DAS «GRAB DES SELBSTBEWUSSTSEINS» UND DIE ZWEIDEUTIGE
AUFERSTEHUNG DES GEISTES ALS « BEGRIFF»

1. Die aufgehobene Gegenstindlichkeit der «absoluten Zeit»

Die Schwebe des logisierten Seins wirft das BewuBtsein auf sich
selbst zuriick, und zwar gerade dort, wo es sich (durch den «Lichtfadeny)
seiner «urbildlichen Identitit» mit dem jenseitigen Absoluten bewuf3t
wird. Dort, wo der in den Vater hinein entselbstete Sohn «ganz» im
Anderen zu sein scheint, erreicht er diesen nicht wirklich. Wenn er ihn
erreicht, dann bloB als den «Einzelnen», mit dem er nichts gemeinsam
hat, der ihn also in die unerfiillte Leere der Unselbstdndigkeit zuriick-
sinken 1ldBt. «Es (das absolute Wesen) als Einzelnes gesucht, ist nicht
eine allgemeine, gedachte Einzelheit, nicht Begriff, sondern Einzelnes
als Gegenstand oder ein Wirkliches (S. 164). Der Sohn erreicht den Vater
nur als einen in sich verschlossenen, substanziierten Gegenstand. Dieser
ist in seiner Selbst-losigkeit unmittelbares Sein oder «Sein fiir anderes»
(hier: fiir den Sohn); aber gerade so blofles sinnliches Dasein, «inhalts-
leerer Gegenstand des sinnlichen BewuBtseins» (S. 527). Seine Subjekt-
losigkeit ist das pervertierte Vater-sein «fiir» den Sohn, worin dem Sohn
gerade alles geraubt wird.

Ebenso ist auch fiir das «ungliickliche BewulBtsein» das Absolute
«Gegenstand der unmittelbaren sinnlichen GewiBheit und eben darum
nur ein solches, welches verschwunden ist» (S. 164). Es ist sich selbst
in diesem Jenseits vergangen, im verschwundenen Jenseits selbst ver-
schwunden. Aber: wie die Ubermacht des Vaters iiber den Sohn diesen
zu seinem «Selbst» brachte, so ist die Macht des Vergangenen zweideutiges
Unterpfand fiir das Zu-sich-kommen des SelbstbewuBtseins in seiner
«Gegenwart» als bei-sich-seiender Geist. Wie die Ubermacht des Vaters
sich als Ohnmacht enthiillte, so ist der Gegen-stand (analog zum Gegen-



Begriff und Glaube 367

«stand» des Vaters) nur ein solches Wirkliches, welches verschwunden
ist» (ibid.). Die Herrschaft der Gewesenheit kehrt sich in den Aufgang
der Zukunft um. Denn das Verschwundene ist nicht nur vernichtet,
sondern in einer «héheren Gestalt des SelbstbewufBtseins» bewahrt und
somit zu seinem eigentlichen, gewufBten und zum Wissen befreiten Selbst
gekommen. M. a. W.: gerade das Verschwinden des Vaters verbiirgt die
Zu-kunft des Sohnes, dem die géttliche Substanz dadurch in der Sub-
jekt-Form des Wissens = Begreifens zuwichst. Durch den Tod des an-
sich-haltenden Vaters als soliertes Subjekt ereignet sich das Sprechen
des Logos. Die gegenstdndliche Entfremdung des Vaters, die abstrakte
Geschiedenheit von Person und Natur, Form und Inhalt in ihm: offenbart
sich als «nichtig», und durch diese Negativitiat bricht der Hervorgang
des Sohnes aus dem Vater auf. Das Selbst des Sohnes ist nun nicht mehr
bloBer Reflex der Uber- und Ohnmacht des Vaters, sondern Resultat
der aufgehobenen Spaltung von Reichtum und Armut im Vater. Erst
in der Epiphanie des Vaters als Liebe, als Subjekt, das sich-anders-wird,
scheint der Sohn als «er selbst» bejaht zu sein.

Dadurch beginnt auch der zuvor noch sprachlose Vater zu reden,
sofern er allererst jetzt dem Sohn die gottliche Natur iibereignet, d. h.
als Vater «Subjekt» ist. Beide, Vater und Sohn, stehen einander nicht
mehr als zwei «isolierte Subjekte» bzw. «nicht wankende Substanzen»
gegeniiber. Die absolute Vergangenheit (Vater) des Sohnes (der der Logos
als gegenstidndlich fremde, absolute Zukunft, und umgekehrt, entgegen-
gesetzt war) geht, durch die gegenstindliche (!) Ohnmacht ihres Ver-
schwindens, fiir den Sohn als absolute, im Anderen ihrer selbst ange-
kommene, «geschenkte» Zukunft auf. Und die absolute Zukunft, das
dem Sprechenden fremde Wort, entbirgt (durch die Aufhebung seiner
vormaligen Entgegensetzung zum Vater) seine Zukunft fiir den Vater
als eine mit diesem «wesens-eine» Zukunft, die der viterlichen Macht
nicht entgleitet, sondern immer schon mit ihr eins gewesen ist.

Die Diastase der beiden Subjekte ist aufgehoben, die Scheidung
von Subjekt und Substanz in beiden tberwunden: Gott als «Geist»
offenbar, Geist, der sich als Geist zu sich selbst verhalt, «Geisty, in dem
die in der Form von Gegenstindlichkeit gedachte Differenz von Vater
und Sohn (zumindest «an-sich») endgiiltig getilgt ist.

Die Ungleichheit von Selbst und Gegenstand, die abstrakte Differenz
von Subjekt und Substanz (in welcher Differenz die EntduBerung ein
Reflex des Nur- Reichtums und dieser ein Widerschein der in der Substanz
absorbierten EntduBerung = der Nur-Armut ist), — diese Ungleichheit



368 Begriff und Glaube

enthiillt sich als «das Element, in dem sich der Geist entwickelt» (vgl.
S. 32). Die « Wissenschaft der Erfahrung» ist die Wissenschaft vom Tod
des Toten und allererst so Wissenschaft des lebendigen «Geistes». Dieses
Tote vermag sich nicht selbst, sozusagen allein von sich her, ins Leben
hinein zu verwandeln. «Denn das Tote» (die Diastase von Vater und
Sohn), «weil es sich nicht selbst bewegt, kommt nicht zu Unterschieden
des Wesens, nicht zur wesentlichen Entgegensetzung oder Ungleichheit
... nicht zur Selbstbewegung» (S. 37/38). M. a. W.: aus dem Abstrakten
(rein fiir sich genommen) kénnte niemals die Selbstbewegung des Begriffs
als «Geist» emporsteigen. Das «Fleisch» kann sich nicht selbst «recht-
fertigen». Diese Bewegung wiirde nur in der Substitution der echten
Kenosis duich die Ohnmacht des Schenkenden und des echten Reichtums
(seiner Macht), durch das eigen-sinnige An-sich-halten enden. Die Ver-
mittlung der hieraus entspringenden Differenz kidme nie an ein = zhr
Ende!

Nur weil die verfallene Differenz immer schon EntduBerungsgestalt
des «absoluten Begriffs» als «Geist» ist, der «Anfang, von dem wir aus-
gegangen», eine Gestalt des (freilich zerbrochenen) Begriffs ist, der «in
der hochsten Freiheit und Sicherheit des Wissens von sich» (vgl. S. 563)
sich in diesen Anfang entldBt, — nur deshalb entbirgt sich die dialektische
Bewegung des Toten als Geburtsort und Stédtte der Auferstehung des
Geistes. Erst so wird die Erfahrung als Bewegung, «worin das Unmittel-
bare, das Unerfahrene, d. h. das Abstrakte» (= Tote), «es sei des sinn-
lichen Seins oder des nur gedachten Einfachen, sich entfremdet, und
dann aus dieser Entfremdung in sich zuriickgeht ...» (S.32): Selbst-
erfahrung des Geistes, der sich als Geist begreift. Das zuvor in Vater und
Sohn tote Leben des Absoluten aufersteht in der Epiphanie des Geistes.

2. Das endliche Bewupftsein auf der Flucht vor dem «Grab seines Lebens»

Diese Vermittlung ist aber, wie wir schon sahen, nicht als das
Einseitige zu nehmen. Auch das Endliche als Endliches ist von ihr
zutiefst betroffen. Denn die unvermittelte Differenz von Vater und Sohn
zeigte sich als trinitarisches Bild des «ungliicklichen BewuBtseins». Dieses
Bewulitsein jedoch war durch das Band des logisierten «ens qua tale»
(den «Lichtfaden») mit dem Absoluten verkniipft. Die « Bedeutung» des
Endlichen lag dort verborgen, wo es nicht wirklich, d. h. seiner selbst
als Freiheit nicht «bewuBt» war. Wo es sich aber seiner selbst bewu /St
wurde, war es seiner Wirklichkeit entfremdet. Sein Selbst war einerseits



Begriff und Glaube 369

im nicht verendlichten Sein, andererseits in der subjektlosen Substanz
gefangen. Sein und Subsistenz der ontologischen Differenz sind zerspalten.
Die Zukunft dieses BewuBtseins ist bloB ausstehende Zukunft. Denn
die Gabe der kraftlosen gottlichen «Selbstmitteilung», die in der gegen-
standlichen Differenz von Vater und Sohn erstarrt ist, konnte sich nicht
zur endlichen Subsistenz verendlichen. Daher vermochte auch das
endliche Subjekt nicht das an-sich zu werden, was es (an-sich-haltend)
nur fiir sich sein wollte. Umgekehrt enthiillte sich seine Substanz als
subjektlos. Denn ihr Subsistieren bezeugte sich nicht als Frucht der
Kenosis des Seins als Gabe, sondern nur als der Ort, an dem die perver-
tierte Verendlichung der abgestoBenen (= nicht geschenkten) «Gabe»
manifest wurde. Wie der Sohn im isolierten Subjekt seiner Herkunft
sein Selbst verschlossen wullte, so entdeckt die Substanz im Selbst der
Seinsschwebe die ihr entzogene GewiBheit ihrer selbst als Subjekt. Sie ist
sich in die abstrakte Allgemeinheit eines leeren Selbst hinein enteignet.
Sie schaut in diesem ihr wirkliches Nichtsein, ihre Unfreiheit an. Ihre
ontologische Zukunft, ihr Zu-sich-kommen als freies Selbst, ist ihr eine
gegenstdndliche, gegenwartslose Vergangenheit. Ein ideales Gebilde von
zukiinftiger I'reiheit, die nicht konkret wird, oder ein gewesenes FFaktum,
ein Frei-gewesen-sein, das hinter ihr liegt. Die Substanz hat ihren Subjekt-
charakter «auBer sich». Das Selbst ist gegen die Substanz getrennt.
Diese Trennung jedoch versiegelt seine (des Subjekts) Abstraktheit,
d. h. es ist «nichts» als Subjekt. Aufgrund dieser abstrakten Leere ist
es also immer schon Substanz gewesen und in den selbst-«losen» Reichtum
(die Ohnmacht!) der Substanz untergegangen. Obwohl es auf diesem
Weg immer schon in seine Substanz gekommen zu sein scheint, so kann
es (als Subjekt) trotzdem mniemals das werden, was es an-sich (als
Substanz) ist. Denn es ist ja gegen seine Substanz geschieden, und diese
Differenz war die Bedingung dafiir, dafl es als leeres Abstraktum «sich-
anders» wurde: zur Substanz kam. Das Bewulltsein vermag sein «Selbst»
nicht zu erreichen, weil es dieses in der Form gegenstdndlicher Ge-
schiedenheit auBer sich hat. Es vermag sich an ihm selbst nicht als ein
Ich-Du (= Ich) zu begreifen. Sein Leben ist ihm in einem Anderen
vorenthalten (in der Substanz). Sofern es gegen diese getrennt ist,
erscheint ihm seine Wesensfiille (als Selbst der Substanz) in gegen-
standlicher Entfremdung : das Du ist immer schon Ich gewesen. Es kommt
aber nicht als Ich auf mich zu, d. h. es ist fiir mich nicht Du. Das Ich
umgekehrt ist immer schon Du gewesen, aber es ist dem anderen Ich (dem
Du) kein Du und verschlieBt sich zukunftslos dem Anderen, den das Ich

24



370 Begriff und Glaube

antezipiert hat. Nur der Schein der doppelten Antezipation (des Du im Ich
und des Ich im Du) verdeckt die Tragik der Dissoziation beider. Zukunft
und Herkunft tauchen in den Figuren einer gegenstandlichen Dissoziation
auf. Es herrscht« Ungleichheit zwischen dem Ich und seinem Gegenstand».

Das «ungliickliche BewuBtsein» ist durch diese Zerbrochenheit gegen-
wartslos geworden. Die Zukunft ist in der Vergangenheit, diese in der
Zukunft abgestorben. «Dem BewuBtsein kann daher nur das Grab seines
Lebens zur Gegenwart kommen. Aber weil dies selbst eine Wirklichkeit
und es gegen die Natur dieser ist, einen dauernden Besitz zu gewédhren,
so ist auch diese Gegenwart des Grabes nur der Kampf eines Bemiihens,
der verloren werden muf3» (S. 164). Somit entspricht der Diastase von
Vater und Sohn die Zerbrochenheit der ontologischen Differenz: Sein-
Subsistenz bzw. Subjekt-Substanz.

Aber, und das darf nicht vergessen werden, die Spaltung der ontologi-
schen Differenz in der zerbrochenen Zeit (Herkunft gegen Zukunft —
und umgekehrt) ist eine «nicht sein sollende»! Oder: die Gew:ifheit soll
sein, daBl das Sein Gabe der verendlichten Liebe ist. Es «soll sein», dal3
die Substanz als Frucht des zur Subsistenz entduBerten Selbst und dieses
als Reichtum der Substanz offenbar werde. Somit ist das «ungliickliche
Bewulltsein» seinerseits «das tragische Schicksal der an und fiir sich
sein sollenden Gew:ifheit seiner selbsty (S. 523), die es doch nie erreicht.
«Es ist das BewuBtsein des Verlustes aller Wesenheit 1n dieser GewifSheit
seiner und des Verlustes eben dieses Wissens von sich — der Substanz
wie des Selbsts, es ist der Schmerz, der sich als das harte Wort aus-
spricht, daB3 Gott gestorben ist» (ibid.) ©.

6 In dem, was Hegel hier schildert, verbirgt sich eine tiefe Analogie zur
«Heraufkunft des Nihilismus», wie ihn Nietzsche, allerdings viel radikaler als Hegel,
deutet. Die jenseitigen Werte entwerten sich: Sein = Nichts. Das, worin der Mensch
«allen Sinn hineingelegt hatte» und worin er sich doch niemals konkret gegenwartig
sein konnte, ndmlich die ausstehende Zukunft seines Selbst im Medium des « Moral-
wertes», geht in seiner Nichtigkeit auf. Sofern er aber seine Endlichkeit von dieser
Zukunft her qualifizierte und als «sinnvoll» betrachtete, so ist mit dem Nichts der
Werte und darin mit dem «Gott ist tot» (dieser war ja fur Nietzsche nur der Birge
des Jenseits, durch das die Freiheit bis auf ihren Grund «verarmt» worden war)
auch die Welt als solche «sinn-los» geworden. Der Tod ihrer schlechten Zukunft
hat das, was sie an ihr selbst, von der Gewesenheit des Wertes her, war, als Nichts
aufgedeckt. Der bloBe Tod des jenseitigen Selbst hat jedoch das Diesseits als solches
noch nicht aufgewertet. Der Mensch blickt im « Umsonst bisher» des Nihilismus dem
Grab seiner Freiheit in die Augen. Er kann dieses Grab jedoch als solches nicht
halten. Er mulBl den Mut, das Wagnis der «Sinn-gebung» aufbringen, die Tat des
«heiligen Ja-sagens» riskieren. « Von selbst», d. h. im wissend-begreifenden Fest-
halten des Toten geschieht hier keine Auferstehung des «Geistes» mehr!



Begriff und Glaube 371

Solchermalen bricht ein zweifaches «Nichts» auf: das Nichts der
Herkunft und das Nichts der Zukunft. Was aber geschieht angesichts
des Grabes? Fiir Hegel 1iBt sich die « Wirklichkeit des Grabes» nicht
halten. Der Ort des verwesenden Lebens schenkt «keinen dauernden
Besitz». Der Mensch kann sich mit dem bloBen «Tod Gottes» nicht
befriedigen: das Grab seines Lebens nicht nur anstarren. «Der Geist
zeigt sich so arm, daB er sich, wie in der Sandwiiste der Wanderer nach
einem einfachen Trunk Wassers, nur nach dem diirftigen Gefiihl des
Gottlichen tiberhaupt fiir seine Erquickung zu sehnen scheint. An diesem,
woran dem Geiste geniigt, ist die GroBe seines Verlustes zu messen»
(S. 14). Er flieht also den Tod Gottes, das Grab seines Lebens, und
versucht, seine leere Gegenwart nochmals von auflen her zu erfiillen.
Er lduft in die Vergangenheit zuriick (Regression), um in der Sphire
des Gegenstdndlichen einer geschichtlich «gewesenen» Menschwerdung
des absoluten Lebens, in der geschichtlichen Individualitdt des prasent-
gewesenen Absoluten im Endlichen (historischer Jesus) seinen verlorenen
absoluten Sinn wieder zu entdecken. Er hdlt, aufgrund seiner «Geist»-
losigkeit, den Abschied und die Todestrennung von dieser Vergangenheit
nicht aus, sondern zieht sich infantil auf sie zuriick, damit er die
entschwundene Herkunft wenigstens gegenstindlich in den Griff be-
komme, um in ihr seinen Lebensgrund zu fassen und ihn sachhaft zu
erinnern. Aber er endet in Vergeblichkeit, da ihm diese Gegenwart als
vergangene entschwunden ist. Oder er flieht progressiv in die Zukunft,
um das Grab seines Lebens durch ein Ausstehendes, Kommendes, absolut
Zukinftiges, das er aggressiv in die Nacht seiner Gegenwart herein-
arbeitet und zur «Ankunft» zu bringen versucht, zu verlebendigen. Er
mulb scheitern.

Denn er kann das gewesene Faktum, dort, wo er es festhalten will,
nicht begreifen und kompensiert daher das entschwundene, begrifflose
Leben durch eine «allgemeine Intellektualwelt», das abstrakt gewufte
Leben, das ihm als blo GewuBtes ebenso fremd ist. «Erst nachdem es
(ein solches BewulBtsein) die Hoffnung aufgegeben, auf eine duBerliche,
d. h. fremde Weise das Fremdsein aufzuheben, wendet es sich, weil die
aufgehobene fremde Weise die Riickkehr ins SelbstbewuBtsein ist, an
sich selbst, an seine eigene Welt und Gegenwart, entdeckt sie als sein
Eigentum und hat somit den ersten Schritt getan, aus der Intellektual-
welt herabzusteigen, oder vielmehr deren abstraktes Element mit dem
wirklichen Selbst zu begeisten» (S. 559). Frag-wiirdig im eigentlichen
Sinne ist dzese «Riickkehr ins SelbstbewufBltsein». Ist sie eine Funktion



372 Begriff und Glaube

der bloBen Tatsache, daBl das Grab leer ist? Oder wird diese Leere
dadurch einfach ersetzt, daB sich das BewuBtsein an sich «selbst» wendet
und innerhalb seiner selbst das als « Geist» auferstandene Leben begreift ?
Verwandelt sich das Entschwundene dadurch zur begriffenen Gegenwart,
daf es entschwunden ist? Und worin liegt schlieBlich der Unterschied
zwischen der das leere Grab kompensierenden (aber ihm durchaus adi-
quaten) «Intellektualwelt» des gewuften Lebens und dem (als Selbst des
BewubBtseins) wirklich gegenwirtigen Leben?

An diesem Punkt entscheidet sich: wie die Gegenwart des absoluten
Lebens erfahren wivd! Wird sie durch das Umsonst einer voraussetzungs-
losen Initiative des absoluten Lebens selbst ergriffen (denn das Grab ist
ja leer!), geschieht sie im Vertrauen, im Glauben: «E7 ist auferstanden,
well Gott ihn auferweckt hat»? Und dies nicht nochmals im blo3 will-
kiirlichen blinden Glaubens-Entschluf3, der letztlich doch nur eine
Funktion des «leeren Grabes» wire, mit dessen Wirklichkeit sich der
Mensch begniigte. (Er wiirde die Leere wiederum zum Gegenstand
machen und somit die Entfremdung auf eine fremde Weise {iberwinden;
vgl. S. 559!). Aber auch nicht dadurch, daB er sich dem bloBen «Géaren
der Substanz»y iiberldif3t und vor-stellend (aus sich selbst!) das «verlorene
Leben» herausgebiert, bzw. es bloB abstrakt erinnert und in solcher
Weise «denkt». Und ebenso nicht dadurch, dal ihm die entschwundene
sinnliche Unmittelbarkeit des Lebens, weil sie zuvor nur «sinnlich-
gegenstdndlich» prasent und deshalb vergangen war, als begriffene wieder-
kehrt. Nein, sondern so, daf er glaubt, weil er dazu durch das aufer-
standene Leben selbst berechtigt ist. — Nicht die «Unwahrheit der ver-
schwundenen Einzelheit», die gegen das SelbstbewuBtsein des Glaubenden
gegen-stdandlich geschieden war, verwandelt sich zu einer Wahrheitsgestalt
des zu sich selbst zuriickkehrenden Geistes, der in dieser «reditio intellectus
in seipsum» das Besondere der geschichtlichen Raumzeitlichkeit in der
Form des «Allgemeinen», d. h. als ihm selbst innerlich und schlieBlich
als sein «eigenes Selbst» begreift. Das gestorbene und auferstandene Leben
selbst bezeugt sich ihm als Auferstandener durch die Macht des Vaters.

Fiir Hegel aber hat «der allgemeine gottliche Mensch, die Gemeinde,
ihr ergenes Tun und Wissen zu ihrem Vater» (S. 548). Trotzdem geht es
ihm #nicht darum, das auferstandene Leben auf diesew Vater hin zu
reduzieren. Fiir sich genommen ist dieser Vater «lieblos». Denn die
Gemeinde hat zu ihrer Mutter «die ewige Liebe, die sie nur fiihl¢, nicht
aber in ihrem BewuBtsein als wirklichen unmittelbaren Gegenstand
anschaut» (ibid.). Die Riickkehr ins «absolute Wissen» des Selbst-



Begriff und Glaube 373

bewulBtseins besagt somit nicht einseitige Riickkehr zum bloB «eignen
Wissen und Tun» der Gemeinde, sondern Verséhnung ihres Wissens mit
der ewigen Liebe. Der mit seinem Vater wesens-eins gewordene «all-
gemeine gottliche Mensch» #sf das nur: durch die im «absoluten Wissen»
vollzogene Einheit mit seiner Mutter: der Liebe! Deshalb bedeutet fiir
Hegel die Vergegenwirtigung des Vergangenen oder Zukiinftigen keine
bloBe reflexive (im schlechten Sinne) wissende Einholung des Besonderen,
Einzelnen (und somit Verschwindenden) in einen «allgemeinen Begriff»,
in das bloBe Wissen des SelbstbewuBtseins. Das Getrennte wird nicht
nur durch wissende Verinnerung im Subjekt ein Gegenwirtiges. Viel-
mehr gibt sich das «eigne Tun und Wissen» der Gemeinde (ihr Vater)
in der «Riickkehr zum SelbstbewuBtsein» nochmals auf und versohnt
sich dadurch mit der «ewigen Liebe». Diese wird also Wissen und gewulite
Liebe, aber sie zerstort ihrerseits die bloB einseitige Bewegung ihrer
(abstrakten) Aufhebung ins Wissen.

3. Der zweideutige Aufbruch zum «absoluten Wissen»

Lassen wir an diesem kritischen Wendungspunkt Hegel selbst zu
Worte kommen, um zu erfahren, in welcher Zweideutigkeit die Riickkehr
aus der verschwundenen Vergangenheit zur Gegenwart des Selbst-
bewuBtseins vor-sich-geht: «Allein, indem es (das ungliickliche Selbst-
bewuBtsein) diese Erfahrung gemacht, daBl das Grab seines wirklichen
unwandelbaren Wesens keine Wairklichkeit hat» (daBl sich das Sein =
Nichts weder als bloB gedachtes, intellektuales Jenseits noch als das
sinn-los gewordene, weil entschwundene Diesseits des Absoluten fixieren
1aBt), «daB die verschwundene Einzelheit als verschwundene nicht die
wahre Einzelheit ist, wird es die unwandelbare Einzelheit als wirkliche
aufzusuchen» (¢Er ist nicht Azer») «oder als verschwundne festzuhalten
aufgeben, und erst hiedurch ist es fdhig, die Einzelheit als wahrhafte
oder als allgemeine zu finden» (S. 164). Auf diesem Wege wird der ver-
schwundene Gegenstand ein aufgehobener oder begriffener Gegenstand,
zum Inhalt des seiner selbst als Geist gewissen Geistes. Die Vergegen-
wiartigung ist eine Funktion des leeren Seins, der Unwahrheit des Unmit-
telbaren — und dennoch nicht nur das, sondern ebenso Epiphanie des
an 1hm selbst vollendeten Geistes. Denn dieser selbst «ist» ja (in seiner
EntduBerungsgestalt) eben das Unmittelbare, das sinnlich-Einzelne, das

durch den Tod seines Verschwindens in der absoluten Gegenwart seiner
Wahrheit sich offenbart.



374 Begriff und Glaube

Daf3 das Unmittelbare sich «anders», als universale concretum préisent
wird, besagt somit (fiir Hegel) nicht nur Konsequenz eines bloBen
Mangels. Seine allgemeine Auferstehung ist nicht nur Funktion seiner
«gewesenen Einzelheit». Dann wiirde die allgemeine Wahrheit des Ein-
zelnen nur die Kehrseite der Einzelheit als solcher sein. Die erreichte
Gegenwart miillte sich nochmals in die leere Vergangenheit hinein ent-
gleiten. Es wiare nichts erreicht: auBBer dem Grab, bei dem sich der Mensch
nicht befriedigen kann. Hegel begreift den Mangel der (entschwundenen)
Einzelheit vielmehr positiv. Die Armut der gegenstdndlichen Prisenz
des sinnlich erfahrbaren Einzelnen ist fiir ihn Epiphanie des Reichtums,
der auf dem Weg dieser Armut sich offenbart und deshalb einerseits in ihr
schon gegenwdrtig, andererseits jedoch je mehr ist als das, was die «Ge-
genwart», das Jetzt der verrinnenden Zeit, aus sich herzugeben vermag.

Die «Riickkehr zum Selbsi-BewuBtsein» (das Wissen der Gegenwart
des Verschwundenen) kompensiert nicht einen Mangel des vergangenen
Einzelnen, sondern wird diesem Mangel (da er in den Reichtum des
gegenwdirtigen Lebens gehort) allein dadurch gerecht, daB3 sie jener Be-
wegung folgt, zu der sie der Mangel bewegt: der Bewegung der Suche
nach der «wahren Einzelheit» des auferstandenen Lebens.

Daher ist der « Mangel» des sinnlich gewahrten Einzelnen als «Leere»
die «Seele», das «Bewegende» der ganzen Vermittlung (vgl. S. 32). Er
ist Armut des absoluten Reichtums, der als Einheit von Leben und Tod
jedoch (fiir Hegel) nur im BewuBtsein erscheint, das auf dem Weg ins
«absolute Wissen» alle Selbstdndigkeit des Unmittelbaren (Sein gegen
Nichts) in den Tod fiithrt. Deshalb findet das BewuBtsein die vergangene
(verweste) Einzelheit («im» Grab ihres Lebens) wieder: aber in der
Gestalt des «allgemeinen géttlichen Menschen», als den auferstandenen
«Geist der Gemeinde», wie Hegel sagt, und erst hier gewinnt das Selbst-
bewuBtsein die nun wirkliche, jedoch in der Gestalt des «Geistes» wirk-
lich gewordene Gewifheit seiner selbst, die zuvor tragisch zerrissen war.

Das zuvor, der Form des «ungliicklichen BewuBtseins» entsprechend,
dissoziierte Leben der Trinitdt (vgl. Abschnitt II) hat im Endlichen als
Endlichen nun keinen Gegensatz mehr, sondern ist mit ihm verséhnt und
das Endliche weill diese Versohnung (glaubend) als «in seinem Herzen»
gegenwirtig, es weill sich «an sich mit dem Wesen versohnt». Die
Zerrissenheit der endlichen Freiheit in Herkunft und Zukunft entsprach
der Dissoziation von Vater und Sohn. Die vollendete Aufhebung der
zerbrochenen Zeit zur Selbstgegenwart der endlichen Freiheit geht aber
unscheidbar mit dem Offenbarsein des Absoluten als «Geist» zusammen.



Begriff und Glaube 373

Reflektieren wir an diesem Punkt die durchlaufene Vermittlungs-
bewegung nochmals zuriick. Der Diastase der gottlichen Subjekte bzw.
der Trennung von Form und Inhalt (Person und Natur) des trinitari-
schen Lebens; seiner Spaltung in die isolierten Fernen von Herkunft
und Zukunft; der Gegenwartslosigkeit Gottes (als «Geist» an ihm selbst):
entsprach (vermittelt durch die Schwebe des Seins als Gabe, die gegeben
und doch nicht gegeben war) die Spaltung des endlichen Geistes in
Subjekt und Substanz; seine Dissoziation in der zerbrochenen Zeit; die
unaufgeldste Scheidung der ontologischen Differenz in Sein «und» Sub-
sistenz; aber auch die Vergessenheit der dialogischen Einheit in der Dif-
ferenz von Ich-(Du) zu Du-(Ich) als Wir.

Der Grund dieser zweifach-einigen Spaltung lag in der Gezst-losigkeit
von Vater und Sohn, die einander entgegengesetzt waren und in der
Geist-losigkert von Subjekt und Substanz, die in der «Ungleichheit von
Ich und Gegenstand» zum Vorschein kam. Die Sphdre des Seins (des
«Lichtfadens» der Onto-Theo-Logik) als der Anfang, der noch nicht als
Sein = Nichts erschienen, d.h. in dem Reichtum und Armut noch ge-
schieden waren, provozierte den Zerfall der absoluten #nd endlichen Diffe-
renz von Subjekt und Substanz. Zugleich erméglichte dieser schlechte
Anfang scheinbar die Vermittlung des Dissoziierten. Diese endete aber
in einem Leben, das sich als die bloBe Kehrseite des Todes offenbarte:
Armut als Funktion des Nur-Reichtums (Sein = Nichts, weil Sein gegen
Nichts) und Reichtum als Funktion der Nur-Armut (Nichts = Sein,
weil Nichts gegen Sein).

Das «ungliickliche BewuBtsein» zeigte sich als BewuBtsein dieses
Zerfalls und seiner Scheinvermittlung. Alles wird «empfangen» und doch
bleibt die Endlichkeit verarmt, denn das, was sie empfingt, ist ein
Produkt der ohnmichtigen Zerbrochenheit des Absoluten, dem die
Verfallenheit der unfreien Endlichkeit entspricht. Thr absolutes Leben
ist «tot», in sie hinein gestorben. Aber dieser Tod vermittelte keine
Bejahung des Endlichen als Endlichen. Das Grab des toten Gottes
enthiillte sich vielmehr als Grab des Lebens des Selbst-bewuBtseins.

Da nun aber gerade die gegenstdndliche Differenz von Vater und
Sohn bzw. die Trennung von Subjekt und Substanz im Absoluten (wie
wir sahen) die Awufhebung ihrer Geschiedenheit einleitete, so gilt dies
auch fiir die Dissoziation der endlichen Differenz: ihre Vermittlung ist
die Frucht ihrer abstrakten Gespaltenheit. Das «ungliickliche BewuBtsein»
als «Geburtsstitte des Geistes» vollzieht die zweifache Nichtigkeit des
Getrennten (Subjekt und Substanz, Selbst und Andersheit), sofern es in



376 Begriff und Glaube

der «GewiBheit seiner selbst das BewuBtsein des Verlustes aller Wesen-
heity (S. 523) ist. Ja, «es ist sich auch des Verlustes seines Wissens von
sich — der Substanz wie des Selbst» (ibid.) bewult.

Aber, dieses BewuBtsein als solches erschlieBt dem Menschen keinen
neuen Anfang im Endlichen als Endlichem. Der Verlust, wie Hegel ihn
deutet, ist als Mangel selbst das «bewegende Leere», die Negativitit,
die Armut und Not eines Reichtums, der dann erscheint, wenn der
Mangel als das begriffen wird, was er in Wahrheit ist. Das «absolute
Wissen» fithrt den Tod in den Tod. Es besiegt ihn endgiiltig und zwar
dadurch, daB} es thn gleichsam in sich hinein «aufzehrt». Es «gebraucht»
den Tod, indem es ihn durch die «Energie des Denkens» ins Leben
«umkehrt», wie Hegel sagt. Das «ungliickliche Bewulitsein» als die
Geburtsstidtte des Geistes verliert alles und ist sich des zweifachen
Nichts (der Substanz und des Selbst, des Seienden und der Seinsfreiheit)
bewuBt. Mit welchem Recht kann Hegel diesen Verlust nochmals positiv
auf die Epiphanie des «Geistes» hin aufheben? Mit welchem Recht kann
er dieses Nichts als den Anfang des Seins denken? Mit welchem Recht
kann ihm aus diesem zweifachen «Nichts» der «absolute Begriff» als
Einheit von heiler Endlichkeit und absolutem Leben aufgehen? Mit
welchem Recht darf das Nichts als Nichts des Seins gedacht werden,
das doch abstrakt vorausgesetzt war? Warum erscheint dieses jetzt als
Fiille? Konnte der Untergang der Metaphysik des «ens qua tale» (des
«Lichtfadens», der «Seinsschwebe») nicht allein dadurch abgefangen
werden, daBB der Inhalt der «offenbaren Religion», die Gnade géttlicher
Selbstmitteilung eben an dem Ort erschien, wo die Metaphysik des ab-
strakten Seins schon an ihrem Ende war? Konnte das zweifache Nichts
des «ungliicklichen BewuBtseins» nicht deshalb wieder positiv gedeutet
werden, weil die Gnade die verlorene Positivitit des Seins substituierte ?
War sie nicht der Anker, an dem hingend die Metaphysik sich noch
einmal retten konnte?

Allein deshalb geht wohl dem «ungliicklichen BewuBtsein» im Grab
seines Lebens nicht alles unter! Nur so braucht Hegel das Nichts nicht
als «Heraufkunft des Nihilismus» zu deuten, kann die dialektische Ver-
mittlung des «ungliicklichen BewuBtseins» weiter fortschreiten. Es stiirzt
nicht verdemiitigt in die Verzweiflung, ins Sinn-lose herab, um eben
darin einen neuen Anfang zu wagen, der «umsonst» getan werden miiBte,
da er jeder Voraussetzung sowohl im Selbst als auch in der Substanz
entbehrt. Das «ungliickliche SelbstbewuBtsein» glaubt und vertraut in
seiner Verzweiflung noch nicht radikal genug darauf, daB3 das absolute



Begriff und Glaube 377

Ja gerade im Endlichen als Endlichen Gegenwart ist (in der Form der
Endlichkeit!). Das «ungliickliche SelbstbewuBtsein» hat Gliick im Un-
gliick. Denn gerade die Erfahrung des nichfigen Diesseits und Jenseits
bringt fiir es die vormals gegenstidndlich = abstrakt geschiedenen
Sphéren (Subjekt und Substanz) zur letzten EntduBerung. Das Nichts
enthiillt sich als Nichts des Seins und das «ungliickliche Selbstbewuft-
sein» als die «reine Einfachheit des Begriffs», die Gegenwart des «Geistesy,
den es als sein eigenes Selbst zu begreifen hat.

Dieses BewuBtsein nimmt das erfahrene Nichts wohl nicht ernst
genug, sondern weif sich als die unmittelbare « Einfachheit des Begriffs».
Diese aber ist (als solche) das «unmittelbare Sein» (S. 527). Somit ver-
schwindet die Struktur der zuvor gespaltenen unendlichen und endlichen
Differenz nicht einfach, sie verwandelt sich nur. Das Verschwinden des
Sohnes im Vater zeigte sich ja als Selbst-stindigkeit des Logos und
diese wiederum war Manifestation des aus seiner Isolierung befreiten:
sprechenden Vaters. Oder: die Trennung von Subjekt und Substanz in
Gott ist die Voraussetzung, durch deren offenbare Nichtigkeit: der
«Geist» aus Vater und Sohn hervorbricht; in dem beide «sie selbst
werden» und «sind», wenn auch jetzt nichf mehr in der «vorgestellten
Entgegensetzung». —

Der Geist als «Inhalty» kommt daher schon als die Vorstellung des
ungliicklichen BewuBtseins vor (vgl. S. 533). Aber der Glaube stellt den
Geist ebenso bloB3 vor. Er erfaB3t den «Geist», aber erst im vorstellenden
BewuBtsein der Diastase von Vater und Sohn und ist deshalb «nicht
begreifendes Denken» (vgl. S. 535), «sondern hat den Inhalt ohne seine
Notwendigkeit, und bringt statt der Form des Begriffes die natiirlichen
Verhiltnisse von Vater und Sohn in das Reich des reinen BewuBtseins»
(ibid.). Das absolute Wesen ist als «Geist» offenbar. Aber der Glaube
setzt die Momente, die ihm als vorgestellte auseinandertreten, von aulen
her zusammen. Er begreift nicht den Geist als Einheit des Verschiedenen.
Vater und Sohn beziehen sich nicht durch «ihren eignen Begriff auf-
einander» (ibid.). Der «eigene Begriff» wire die endgiiltige Vernichtung
der leeren Beziehung beider, die sich als Frucht ihrer Dissoziation
darstellte. Da das in Gott sinnlich Vorgestellte dem Vorstellen der
glaubenden Gemeinde duferlich ist, so ist ihr der Inhalt auch «von
einem Fremden geoffenbart». Das Absolute ist immer noch dem Gesetz
des «Punktes» verfallen (vgl. AbschnittI), dem die Bewegung des
Wissens gleichermaBen duBerlich bleibt. Gott hat sich noch nicht restlos
als das Selbst des Selbst-BewuBtseins ausgesprochen, so dafl der Glaube



378 Begriff und Glaube

im Gedanken des Geistes «nicht sich selbst, nicht die Natur des reinen
SelbstbewufBtseins» erkennt (vgl. ibid.). Die Momente der Bewegung,
die der Geist ist, verharren gewissermallen noch substanziiert in Vater
und Sohn, so daB der Reichtum der gottlichen Substanz noch nicht
restlos in der Form des Subjekts vermittelt und die Substanz in ihrem
Reichtum ebenso noch nicht voll eréfinet und erschlossen ist. Vater
und Sohn sind noch nicht «fiir die iibergehenden Momente des Begriffs»
genommen ; denn dieser ist der sich als Geist wissende Geist; der Geist,
der in vollendeter Gegenwart bei sich ist, und dies wdre der Begriff
«der sich als Begriff weiB». Die Form des Glaubens ist deshalb als solche
eine Form des «ungliicklichen BewuBtseins», obgleich der «Geist» als
Inhalt des Glaubens dieses «ungliickliche BewuBltsein» schon hinter sich
hat. Daher wird nur das «absolute Wissen» die der «fides quae» ange-
messene Geist-Form sein konnen, dadurch aber auch den Inhalt als
Glauben ins « Wissen» aufheben miissen.

IV. DIE RECHTFERTIGUNG DER VERMITTLUNG
DES ¢ ABSTRAKTEN ANFANGS» DURCH DIE GEGENWART DES BEGRIFFS
DAS «REINE DENKEN» UND DER GLAUBE

1. Der heile Anfang im verfallenen Anfang

Aber woher kommt dieser absolute Begriff? Einerseits ist er immer
schon gegenwirtig und zwar mitten in der Dissoziation, auch des «un-
gliicklichen BewuBtseins». Dieses ist ja der «Mittelpunkt», aus dem er
aufbricht, seine «Geburtsstitte». In diesem BewuBtsein (des sinnlosen
Jenseits und des darum sinnlosen Diesseits) liegt der Geist «in Wehen»
(vgl. S. 525). Er taucht aus der Zerspaltenheit der absoluten und endlichen
Differenz empor. Die Zerbrochenheit, in der das SelbstbewuBtsein das
«Grab seines Lebens» anblickt, ist also nicht bloB nichtiges Nichts. Sie
ist vielmehr das Nichts der unmittelbaren «Einfachheit des Begriffs»
selbst, das Nichts des unmittelbaren Seins, der «reinen Einfachheit des
Denkens».

Wire die endliche und unendliche Dissoziation nicht schon unmittel-
bare Gegenwart des Begriffes als «Geist», dann mii3te das «ungliickliche
BewuBtsein» und der Glaube in vélliger Verzweiflung versinken. Aber
die unmittelbare Gegenwart des Begriffs (als Geist) enthiillt dem Bewul3t-
sein das sinnlose Nichts des Jenseits und Diesseits, die Ohnmacht des



Begriff und Glaube 379

substanzlosen Selbst und der selbst-losen Substanz, die Fernen der
zerbrochenen Zeit (Herkunft und Zukunft) gerade als Gestalt des seiner
selbst entduferten, ins Gegen-stindliche hinein preisgegebenen Geistes.

Der absolute Begriff herrscht schon in der Zerrissenheit des absoluten
und endlichen Geistes. Diese Zerrissenheit selbst ist nichts anderes als
seine unmittelbare Epiphanie: im Medium des Seins als der «inhaltslosen
Gegenstdndlichkeit des sinnlichen BewuBtseins». Die dialektische Bewe-
gung seiner Dissoziation treibt ihn hervor, und zwar so, daB er sich gerade
dadurch an ihm selbst darstellt. Er liefert jedoch zugleich das Element,
in dem er erscheint (das tote Sein!), dem Tode aus, d. h. aber: er 148t
es in der Vollgestalt der heilen, endlichen Differenz gegenwdirtig sein und
sich wissen. Das abstrakte, unmittelbare Sein = Nichts fingt den
Absturz in die Sinnlosigkeit noch einmal auf und iiberwindet sie scheinbar.

«Fir sich genommen» wire die Einfachheit des Begriffs (d. h. das
Sein) blof der «Lichtfaden», der das Absolute mit dem Endlichen einer-
seits verkniipft, andererseits beide als «ens infinitum» und «ens finitum»
trennt. Hieraus ging ja gerade die Entgegensetzung von Subjekt und
Substanz im Absoluten und Endlichen hervor: die Sprachlosigkeit und
Unfreiheit beider.

Selbst dort, wo die Unwahrheit dieses Bundes aufgedeckt, die Gabe
als Nicht-Gabe, das Wort der (scheinbaren) gottlichen Selbstmitteilung
als Wort des stummen Gottes, als Nicht-wort u. s. w. entlarvt wiren,
wiirde jedoch diese Erfahrung (Sein = Nichts) keineswegs zu einer Ver-
mittlung fithren kénnen. Denn die Kraftlosigkeit der bloB abgestofenen
Gabe des Seins verendlicht sie noch nicht! Die bloBe Geschiedenhert
des Selbst von seiner Substanz macht es noch nicht zum Subjekt seines
Lebens. Die dem Subjekt fremde Substanz ist nicht eo ipso deshalb auch
schon reich. M. a. W.: hitte das im reinen Denken vorgestellte Absolute
nicht immer schon die «Bedeutung des Gezstes» an sich, so kénnte die
absolute Substanz niemals an ihr selbst als das «Negative an sich selbst»
gedacht werden.

«Der Geist, zuerst als Substanz im Elemente des reinen Denkens
vorgestellty (wobei die Vorstellung unfdhig ist, spekulativ die Differenz
von Subjekt und Substanz, Form und Inhalt, Sein und Subsistenz in
der absoluten Einheit der gottlichen Natur auszuhalten!), «ist hiemit
unmittelbar das einfache, sich selbst gleiche, ewige Wesen, das aber
nicht die abstrakte Bedeutung des Wesens, sondern die Bedeutung des
absoluten Geistes hat» (S. 534). Die Vorstellung des ewigen Wesens birgt
«mehr» als das, was diese Abstraktion ausdriickt. Trotzdem liegt das



380 Begriff und Glaube

«Mehr» nicht iiber die Abstraktion hinaus. «Das einfache Wesen aber,
weil es die Abstraktion ist, ist es in der Tat das Negative an sich selbst»
... «sein reines Anderswerden» (ibid.).

Oder: die bloBe Herrschaft des Vaters tiber den Sohn ist #nicht
aufgrund ihrer Ohnmacht: Macht des Sohnes, und dieser nicht deshalb
ein vom Sprechenden verschiedener, personaler Logos, ein Selbst, weil
der Vater in ihm sich nichi als Vater ausspricht. All diese Gestalten
sind letztlich nur Figuren, in denen sich der Versuch manifestiert, dem
Sein allein aufgrund seiner Abstraktheit die Nichtigkeit zu vindizieren,
d. h. es deshalb als «arm» und «sich entduBlernd» zu behaupten, we:il es
abstrakt und somit leer ist. Trotzdem gibt es (fiir Hegel) keinen anderen
Ansatz fiir den Anfang, der sich im absoluten Wissen des Geistes voll-
endet, als z» dieser « Abstraktion».

Wie aber konnte Hegel dieser Vergeblichkeit entkommen? Warum
konnte er das Sein = Nichts denken und doch nicht daran verzweifeln,
eine Leerformel hin-und-her-zu-drehen? Warum konnte er sagen, dal3
sich gerade im Sein = Nichts die E+nheit von Leben und Tod als Reichtum
des «Geistes» entbirgt und nicht eine Illusion ins Nichts zerrinnt? Warum
vermochte sich (fiir ihn) die leere Allgemeinheit des im unmittelbaren
Sein befangenen Selbst zur Substanz zu entduBern, seine Abstraktheit
zu iiberwinden, da doch die Verendlichung (bliebe sie eine Funktion des
nur-abstrakten Anfangs) auf diesen selbst zuriickfiele (was auch fiir die
Bewegung der Substanz zum Subjekt gilt!)? Kdme damit die Ver-
geblichkeit dieser Vermittlung nicht an den Tag?

Warum ist die Affirmation der lebendigen Substanz nicht der bloBe
Widerschein des leeren Seins, das in die Substanz untergeht, wei/ es an
ihm selbst «Nichts» ist? Warum kann dies (fiir Hegel) wirkliches Werden
der Substanz als Subjekt sein? Und umgekehrt: warum ist die Affirmation
des lebendigen Selbst nicht der inhaltslose Reflex der subjektlosen
Substanz, die das Selbst in der Differenz zu sich (als Substanz) bejaht,
wetl sie subjektlos ist?

Woher nimmt Hegel die Berechtigung, die EntduBerung des Seins
in Wahrheit als Kenosis denken zu kénnen, die nzchi in der leeren Wieder-
holung des Anfangs endet? Wer schenkt ihm das Vertrauen, sagen zu
kénnen, daf das «ungliickliche Bewulitsein» in der Diastase von Subjekt
und Substanz (die bezde dem Wissen verloren gehen, so radikal, da@ sich
dieses selbst verliert) — daB3 also angesichts dieses zweifachen Nichts (der
gedoppelten Sinnlosigkeit) gerade die «reine Einfachheit des Begriffs»
erscheint? Dal3 dieser Begriff miffen im zweifachen Nichts die Vereini-



Begriff und Glaube 381

gung des zuvor Getrennten erwirkt, ja, die schon gewirkte Einheit bei-
der ist?

Warum kann Hegel, da dem Wissen sein Selbst #nd seine Substanz
(d. h. es selbst als Wissen) verschwunden sind, diesen Verlust nochmals
als eine Unmittelbarkeit (freilich nicht als die des nur abstrakten Seins!)
deuten, als die Unmittelbarkeit des «Begriffs», der das Subjekt und die
Substanz als die «zwei Seiten an sich hat» (vgl. S. 525)? Denn «... die
eine ist diese, dall die Substanz sich ihrer selbst entduBert und zum
Selbstbewultsein wird, die andre umgekehrt, dall das Selbstbewuftsein
sich seiner entduBert und zur Dingheit oder zum allgemeinen Selbst
macht. Beide Seiten sind sich auf diese Weise entgegengekommen, und
hiedurch [ist] ihre wahre Vereinigung entstanden» (ibid.).

MiiBte man nicht sagen, daBl Hegel in der verfallenen Differenz
von Subjekt und Substanz (in der sich beide gerade dadurch «entgegen-
kommen», daBl sie gegen einander geschieden und) die heile (vermittelte)
Differenz der Entgegengesetzten voraussetzt? Warum (und diese Frage
ist vielleicht entscheidend) darf diese Voraussetzung nicht nochmals an
ihr selbst (in der Gestalt der heilen Endlichkeit!) betrachtet werden?
Warum mul} sie unscheidbar mit der verfallenen Differenz in eins (in
den Anfang Sein = Nichts) zusammengehen? Wie aber kann dann, durch
die dialektische Vermittlung des leeren Seins, frofzdem etwas «anderes»
(ndmlich der «absolute Begriff») zur Sprache kommen als der Verfall?

Es bleibt nur eine Antwort: die Vermittlung ist moglich und endet
deshalb nicht in der Sinnlosigkeit, im Schrecken des Grabes, im bloBen
Tod des Lebens, weil Hegel den Geist der «offenbaren Religion» gerade
im Sein = Nichts der abstrakten Zerrissenheit des Anfangs als gegen-
wartig erfihrt. Der Anfang st (/) EntduBerungsgestalt des «Geistes».
Die Gnade der gottlichen Selbstmitteilung substituiert ihm die verlorene
Fiille des Seins als Gabe (die sich verendlicht, weil sie an ihr selbst
reiche Armut ist). Diese Einheit von Leben und Tod gibt das logisierte
Sein von sich aus #nicht her.

Hegel kann daher seine Vermittlung nur dadurch aus der Vergeblich-
keit retten, daBl er den Inhalt der offenbaren Religion «Gott = Geist»
unmaittelbar als die Gestalt des Sein = Nichts denkt. Der Anfang ist
dann schon der «Geist», der sich anders geworden ist. Der «absolute
Begriff» ist sich in seinen beiden «noch ungleichen Seiten» (d. h. in der
zerbrochenen ontologischen und dialogischen Differenz!) unmittelbar
anders geworden, das Heil n der Sinnlosigkeit prdsent. Die Figur des
leeren Sein = Nichts, in der sich die véllige Vergeblichkeit des «un-



382 Begriff und Glaube

gliicklichen BewuBtseins» reflektiert, ist seine «Geburtsstitte» und zwar
in der Form der Vergeblichkeit des Abstrakten und ihrer dialektischen
Bewegung.

2. Hegels Ringen um die «heile Endlichkeity in der Negation
der «heilen Endlichkeit»

Daher «kann» Hegel einerseits abstrakt sprechen; den personalen
Gehorsam des Sohnes dem Vater gegeniiber eliminieren; die Kenosis
nicht als ein «freiwilliges Tun», sondern als die «Notwendigkeit des
Begriffs» (vgl. S. 540) deuten. Er «kann» den Heimgang des Sohnes zum
Vater als die «Aufopferung des unmaiitelbaren Daseins» (vgl. S. 541) aus-
legen; «den Tod des Mittlers nicht nur als Tod der natiirlichen Seite
derselben», sondern gerade auch als Tod der ansichhaltenden (Nicht-)
Liebe verstehen (vgl. S.546). Und er «kann» schlieBlich ebenso den
«Geist» als das «zweite Anderswerden» des entduBerten Gottes begreifen,
als den «zweiten Tod»: «... das abstrakte Wesen ist sich entfremdet, es
hat natiirliches Dasein und selbstische (!) Wirklichkeit; dies sein Anders-
sein oder seine sinnliche Gegenwart wird durch das zweite Anders-
werden zuriickgenommen, und als aufgehobne, als allgemeine gesetzt;
dadurch ist das Wesen in ihr sich selbst geworden; das unmittelbare
Dasein der Wirklichkeit hat aufgehort, ein ihm fremdes und duBerliches
zu sein, indem es aufgehobnes, allgemeines ist; dieser Tod ist daher sein
Erstehen als Geist» (S. 540). All das ist immer noch Sprechen in der
Zerbrochenheit des abstrakten Seins — aber andererseits auch schon
Gegenwart des «absoluten Wissens» und seines « Begriffs». Woraus gespro-
chen wird, ist (fiir Hegel) mehr (und doch nicht mehr) als das Gesprochene.
«Virtus wn infirmitate perficitur» ist das Gesetz der «absoluten Reflexion».
Nicht ein fremdes Gesetz, sondern das Gesetz des «reinen Denkens».

Der eine «absolute Begriff» des «Geistes» hat die beiden Seiten des
Getrennten: «Vater und Sohn» (in der Dimension des Absoluten) sowie
«Selbst und Substanz» (in der Dimension des Endlichen) an sich. Sein
Erscheinen enthiillt den vormals substanziierten Gott (in der Geschieden-
heit der Subjekte) als Lzebe, die deshalb (entgegen-stindlicht) das Nicht-
Andere zum Endlichen ist. Und er enthiillt das zuvor zerbrochene Selbst
der endlichen Freiheit als Lzebe, deren Selbst der « Geist» des «offenbaren»
Gottes ist. Der absolute Begriff ist das commercium der ungeschaffenen
und geschaffenen Liebe, die das «SelbstbewuBtsein» (man fragt sich nur:
wer ist das?) als sein Selbst weill und als das Wissen seines Selbst begreift.



Begriff und Glaube 383

Allein dadurch, daB der dreifaltige Gott, das «Zentrum der gott-
lichen Liebe», nicht das bloBe Sein (vgl. S. 12/13), zum einzigen Inhalt
der Philosophie wird, kann diese (vom Anfang Sein = Nichts aus)
«absolute Wissenschaft» werden. «Gott ist allein im reinen spekulativen
Wissen erreichbar, und ist nur in ihm und ist nur es selbst (sic!), denn
er ist Geist; und dieses spekulative Wissen ist das Wissen der offenbaren
Religion» (S. 530). Das spekulative Wissen weill den Geist «als Denken
oder reines Wesen» (ibid.), worin die Unterscheidungen des vorstellenden
BewuBtseins aufgehoben sind (Vater und Sohn einander nicht mehr
«gegeniiberstehen»); «und (wei3) dies Denken als Sein» (das «Nichts» ist
— und sich deshalb entiduBlert) «und Dasein» (aufgrund der EntduBerung
sowohl Dasein an ihm selbst als auch Dasein als Fleischgewordener).

Das spekulative Wissen weiff dieses Dasein dariiber hinaus auch als
«die Negativitdt seiner (des Daseins) selbst». Sein Dasein ist der «Tod
der Abstrakiton des géttlichen Wesens, das nicht als Selbst gesetzt ist»
(S. 546); obwohl fiir Hegel dieser Tod «Mehr» bedeutet als Vollzug des
bloB unmittelbaren Sein = Nichts (worin nichts sterben wiirde, was
nicht schon tot ist!) 7.

Das spekulative Wissen weill aber awuch den Tod dieses einzelnen

7 Wirde man ihm daher vorwerfen, daB3 die Kenosis des Logos doch nicht
bloBer Verzicht auf seine Abstraktion (sein Gehaltenwerden im Vater bzw. des
Festhaltens an seiner eigenen Herrlichkeit), sondern unendliche Gabe des an ihm
selbst armen Reichtums der Liebe ist, so kénnte er antworten: In der Selbster-
niedrigung des gottlichen Wesens «tut dieses Verzicht auf seine Abstraktion»
(vgl. S. 539). Aber dieser Verzicht ist in der Bewegung des «erscheinenden Geistes»
im BewuBtsein zu denken. D. h. das Sprechen von «Selbst-erniedrigung» recht-
fertigt das Sprechen iiber den «Verzicht auf Abstraktion»; denn die Selbster-
niedrigung (im Sinne von «nicht an sich Festhalten») ist ja Negation einer Abstrak-
tion. Nicht-Festhalten setzt doch «Festhalten» voraus. Und wenn sich der géttliche
Logos wirklich im menschlichen Sprechen enthiillt, nicht (gnostisch) jenseits des-
selben gegenwartig ist, gilt dann die Negation der Negation nicht auch fiir das
gottliche Sprechen als solches? Man diirfe daher die Prdsenz des Geistes in der
Gestalt des Fleisches (des abstrakten Seins, das eo ipso Nichts ist) micht iiber-
springen! Und zwar um der Epiphanie des Geistes (als Liebe) willen, die nicht an-
sich-hélt, nicht «vor der Verwiistung sich rein bewahrt». — Die Frage bricht auf:
gibt es ein endliches Sprechen, dal3 das absolute Wort so gebiert, dal3 es 7m mensch-
lichen Sprechen und seiner Verfallenheit ganz gegenwirtig ist und doch an einem
endlichen Ort erscheint, der seine Ankunft wnicht durch die abstrakte Dialektik
Sein = Nichts deutet? Ein Ort, an dem die Zerrissenheit des menschlichen Spre-
chens: in diesem selbst iiberwunden ist, so, daB es sich auch nicit in der nie endenden
Negation der Negation erschopft? Fiir Hegel war dieser Ort das «absolute Wissen»;
dem Glauben ist er die «heile Endlichkeit» (jenseits aller esoterischen Hypostasie-
rung, aber auch jemseits aller Lokalisierung in der Dissoziation), die Kirche als
Virgo-Mater.



384 Begriff und Glaube

Daseins des absoluten Geistes als das unantastbare «Leben» des Ge-
storbenen. Es weill den Geist als Selbst, das in «seinem Anderssein die
Gleichheit mit sich behdlt» (vgl. S. 528). So weil es ihn nicht blof als
dieses (Einzelne!), sondern als «dieses und allgemeines Selbst» (S. 530)
und daher als den «Geist der Gemeinde», des «allgemeinen gottlichen
Menschen»: «eben dies... weil} die offenbare Religion» (ibid.).

Da der Anfang der Philosophie EntduBerungsgestalt dieses « Geistes»
ist, so kann «Sein = Nichts» zur vollendeten Vermittlung kommen.
Andernfalls konnte das «ungliickliche BewuBtsein» nicht auferstehn.
Gott bliebe ihm der Fremde. Denn «dem Bewuftsein ist in seinem Gegen-
stand dann etwas geheim, wenn er ein Anderes oder Fremdes fiir es ist,
und wenn es ihn nicht als sich selbst weill. Dies Geheimsein hort auf,
indem das absolute Wesen als Geist Gegenstand des Bewulitseins ist;
denn so ist er als Selbst in seinem Verhidltnis zu ithm; d. h. dieses weil3
unmittelbar sich (sic!) darin, oder es ist sich in ihm offenbar» (S. 528).
Das absolute Leben des Geistes ist die Selbst-Offenbarkeit des Endlichen
als Endlichen: das absolute Leben ist sesn Leben. Daher weil} sich das
Endliche als Endliches zugleich als die ab-solute Endlichkeit, die keiner
fremden Macht untertan, d. h. mit sich selbst nicht entzweit ist. «Es
selbst (das BewuBtsein) ist sich nur in der eignen GewiBheit seiner
offenbar; jener sein Gegenstand ist das Selbst, das Selbst aber ist kein
Fremdes, sondern die untrennbare Einheit mit sich ...» (ibid.). «In dieser
Religion ist deswegen das gottliche Wesen geoffenbart. Sein Offenbarsein
besteht offenbar darin, daBl gewult» (sic!), nicht «geglaubt» wird, was
es ist. Es wird aber gewult, eben indem es als Geist gewult wird, als
Wesen, das wesentlich Selbstbewuftsein ist» (ibid.).

Das bloB unmittelbare Sein = Nichts fiir sich kann dieses Wissen
des «Geistes» nicht schenken. Denn das Sein als Sein ist fiir Hegel,
was nicht tibersehen werden darf, sowohl «reine Einfachheit des Denkens»
wie auch «inhaltsloser Gegenstand des sinnlichen BewulBtseins». Das
bloB abstrakte Sein ist geistlos. Diese seine Geist-losigkeit ist aber die
Armut, die dem Geiste der «offenbaren Religion» nicht duBlerlich, son-
dern immnerlich ist. Man fragt sich nur, ob die selbstische Zerrissenheit
von Subjekt und Substanz wirklich arm genug ist, um «Armut des
Geistes» zu sein. Ist nicht das Sein als Liebe drmer, weil reicher? Geniigt
es, den Anfang zum Heil dadurch zu befihigen, da@3 er einerseits abstrakt
festgehalten, andererseits aber so gerade schon der «sich-anders-ge-
wordene» Gerst ist? Ist diese Entdulerung eine (um mit Hegel zu reden)
«wesentliche EntduBerung», so, dall der «Geist» in eine wirklich gerecht-



Begriff und Glaube 385

fertigte Endlichkeit eintreten wiirde, weil er in ihr immer schon ein-
getreten ist? MuB diese heile Endlichkeit nicht erst (fiir Hegel) im Be-
stehen des «absoluten Wissens» erreicht werden? Versucht das Denken
hier nicht etwas zu machen, wovon es immer schon (als dem Worin
seiner Freiheit) gefragen ist? Versucht es nicht, durch das «absolute
Wissen» diesem Getragensein allererst zu entsprechen, ithm «gerecht»
zu werden? Und muf dieses dadurch gerade nicht verfehlt werden?
Wird die «heile Endlichkeit» hier nicht negiert, und zwar gerade dort,
wo man um ihre Gegenwart ringt? Und wird diese Negation nicht dazu
gebraucht, ein philosophisches Ringen um die heile Endlichkeit zu
«ermoglichen»?

Als EntduBerungsgestalt des Geistes gedacht, ist Hegels Anfang
sowohl «geist»-loses Fleisch als auch «Geist», der sich anders geworden
ist: und somit an sich schon gestorbenes und auferstandenes Fleisch!
Ein «Anfangy, in dessen Ohnmacht die absolute Befreiung der Freiheit
Gegenwart ist. Fiir ihn existiert das commercium von absoluter und
geschaffener Liebe nicht. Ein solches vis-a-vis wiirde fiir Hegel T7ennung
des Absoluten und Endlichen besagen; substanziierte Spaltung des end-
lichen Heils gegen den Verfall, der Liebe gegen die Schuld. Die Differenz
von absoluter und endlicher Heilheit (Liebe) wire, als Differenz von Heil
und Unbheil, nicht entduBerte Liebe jenseits der Schuld, d. h. selbst schul-
dige Liebe: Unheil. In diesem Unheil aber kime der Austrag der schlech-
ten Dialektik von Leben und Tod (wir sprachen dariiber schon) nie zu
einem Ende. Erst dort, wo die absolute Liebe nicht in die heile geschaffene
Liebe, sondern ausschlieBlich in den zerrissenen Anfang eintritt, kann
sie daher (fiir Hegel) als Liebe = Wissen erscheinen. Eine heile Endlich-
keit wiirde des Absolute (fiir Hegel) gewissermalen in einer heilen aber
«jenseitigen Gegenwart» (vgl. S. 14) fixieren und Gott selbst dadurch
seines Schuldigseins iiberfithren. Der Anfang im verfallenen Anfang, der
Aufbruch der heilen in der Negation der heilen Endlichkeit «entschul-
digt» aber sowohl das Endliche als auch das Absolute.

Daher «muf» sich der Geist ins Erscheinen aufgeben. «Er ist nur
als erscheinender Geist.» Denn im Medium dieser seiner Epiphanie wird
fiir Hegel durch die Dialektik des Fleisches alle Substanziierung des
Heils unmoglich. Das Heil kann nicht mehr nur «vorausgesetzt werdeny,
so bliebe es leblos! Sich-tragen-lassen wiirde fiir ihn nochmals begriff-
loser Verfall des Subjekts an das Wahre als Substanz bedeuten. Weil
das Heil nicht Ainter seinen Anfang im Fleisch sich zuriickziehen kann
(andernfalls wire es eben nicht «Geist», der die Kenosis nicht scheut,

25



386 Begriff und Glaube

sondern nochmals Figur des Fleisches), so kann mit dem Anfang Sein =
Nichts, also mit der «Sinnlosigkeit » der Anfang 2m Denken gemacht werden.

Die «reine Einfachheit des Denkens» 1at sich von keiner Instanz
hintergehen. Es gibt fiir sie kein «Vorweg». Dall sie solchermafBen
voraussetzungslos anfingt, ist jedoch (im Sinne Hegels) schon Austrag
der Prisenz des Geistes, Gegenwart (wenn auch unmittelbare!) des
Begriffes. Denn dieser entbirgt sein Selbst nur durch die absolute
Negativitat der EntauBerung hindurch.

Der Anfang im Fleisch verbiirgt also den Anfang im Heil. Nur
deshalb vermag die Philosophie einerseits bloB philosophisch voranzu-
gehen. Sie beginnt sozusagen in ihrem eigenen Element und vollendet
sich andererseits allein als spekulatives Wissen, im Wissen des (gen. obj.
und gen. subj.) Glaubens. Der Inhalt des Glaubens fiigt dem Anfang
der Philosophie nichts hinzu, was nicht schon in ihm wire. Und doch
ist «mehr» in ihm als nur er selbst. Hierin liegt die ganze Zweideutigkeit
im Verhiltnis von Begriff und Glaube. Der absolute Begriff stellt nichts
anderes dar als den «Geist», den Inhalt des Glaubens und diesen selbst,
aber nicht als Glaube, sondern als Wissen. Denn der Glaube, der noch
nicht die Form des Wissens erreicht hat, wire fiir Hegel ein Glaube,
dem sein Inhalt fremd ist. Er wire nicht der Glaube der offenbaren
Religion, sondern ins Geheimnis hinein sich genommener Glaube: «Ent-
fremdete Freiheit», der Spiegel des an-sich-haltenden Gottes, der (fiir
Hegel) somit nicht Liebe wire. Um der Liebe willen mull der Glaube
ins absolute Wissen iiberstiegen werden. Oder: das Wesen der Liebe
1aBt sich nur in der Gestalt des «absoluten Begriffs» retten. Damit die
«fides quae creditur», der Glaube der «offenbaren Religion», in dem,
was er sagt, in die Vollgestalt seiner Wahrheit eintrete, muf} die «fides
qua creditur», der Glaube als Form ins Wissen des «absoluten Begrifs»
sich verwandeln.

V. DIE «REINE EINSICHT» UND DER GLAUBE

1. Der Glaube als «Tat und Empfangen» und die Kritik der Aufkldrung
als Weg zum «absoluten Begriff»

Zu fragen ist allerdings: wenn in der «offenbaren Religion» Gott
als Geist gewult wird, als «Wesen, das wesentlich SelbstbewuBtsein»
(S. 528) ist; wenn Gott im Glauben also als Selbst der Freiheit ebenso
hervorgebracht wie dieses Selbst zugleich als die Selbstbewegung des
absoluten Wesens gewufst wird, mul} sich dann durch die Verwandlung



Begriff und Glaube 387

der Form des Glaubens ins Wissen nicht auch der Inhalt des Glaubens
umgestalten? Warum ist der Glaube mit der Verséhnung, die ihm «im
Herzen gegenwirtig» ist, noch entzweit, obwohl Hegel selbst sagt, dafl
der Gegenstand des Glaubens «ihm auch gerade dieses, namlich reines
Wesen seines eigenen BewuBtseins» (S.390) ist, «so dal3 dieses darin sich
nicht verloren und negiert setzt, sondern ihm vielmehr vertraut, d. h. eben
in thm sich als dieses BewuBtsein oder als SelbstbewuBtsein findet» (ibid.) ?

Denn «wem ich vertraue, dessen Gewifiheit seiner selbst ist mir die
GewifSheit meiner selbst; ich erkenne mein Fiirmichsein in ihm, daB3 er
es anerkennt, und es ihm Zweck und Wesen ist. Vertrauen ist aber der
Glauben, weil sein BewuBtsein sich unmittelbar auf seinen Gegenstand
bezieht, und also auch dies anschaut, dall es eins mit ithm, in ithm ist»
(ibid.). Das «Wesen» des Glaubens ist ja kein abstrakt jenseitiges Wesen,
«sondern es ist der Geist der Gemeinde; es ist die Einheit des abstrakten
Wesens und des SelbstbewuBtseins»! «...er (der Geist) ist nur durch
das Hervorbringen des BewulBtseins», obwohl dieses «nicht der einzige
Grund des Wesens» ist (vgl. S. 391). Deshalb fillt in dem Wissen von
dem Wesen, worin das BewuBtsein «die unmittelbare Gewi3heit seiner
selbst hat, der Gedanke der Tduschung ganz hinweg» (S. 392). Kann
angesichts solcher Aussagen der Glaube iiberhaupt noch einer Kritik
(im Sinne der Aufhebung ins «absolute Wissen») fihig sein? Ist in ihm
die absolute Gegenwart des Geistes nicht vollendet?

Oder: ist es nicht der abstrakte Anfang (des entduBerten Geistes),
der einerseits den Inhalt des Glaubens véllig in sich hineinverwandelt
hat und andererseits, weil er abstrakier Anfang ist, den Geist (des Glau-
bens) nochmals von sich abst68t? Riickt nicht deshalb der Glaube noch-
mals iiber das, was er schon vollbracht hat, hinaus? Geschieht nicht
dadurch erst der notwendige Schritt ins «absolute Wissen», durch das
dann der letzte Rest des immer noch «Fremden», «Anderen» als das
Selbst des sich selbst wissenden Geistes begriffen und aufgearbeitet wird?
Wird Hegel nicht durch das Schicksal des logisierten Seins zum «absolu-
ten Begriff» gezwungen? Und diente ihm der Austrag dieses Zwanges
nicht dazu, den Glauben (der Liebe) im Wissen zu rechtfertigen und seine
gegenwartige Vollendung darzustellen?

Man muB daher mit der These: Hegel habe die Liebe logisiert, sehr
vorsichtig umgehen. Denn auch die blofle Reduktion der Kritik des
Glaubens auf seine Entfremdung «im sinnlich vorstellenden BewuBtsein»
wird dem Glauben nicht gerecht. Hier wire das, was dem Glauben (d. h.
dem «Geister») «ewiges Leben und heiliger Geist ist» (S. 393) zu einem



388 Begriff und Glaube

gegenstandlichen Faktum und zu der «an sich nichtigen Ansicht der
sinnlichen GewiBheit» (ibid.) gemacht; zu einer Ansicht, welche «dem
anbetenden Glauben gar nicht vorhanden ist» (ibid.). Der gegenstindliche
Bezug ist dem Glauben zwar «auch» innerlich; aber dieses «Auch»:
«ist ihm auBer seiner Anbetung» (ibid.): im Geist und in der Wahrheit!

Somit bleibt gerade die Aufhehung des «vorstellenden BewuBtseins»
zur «Geist-Form» (des Glaubens) iiberaus zweideutrg! Es handelt sich
im Schritt zum «absoluten Begriff» oder in der Bewegung des sich
«selbst» wissenden Glaubens zum «absoluten Wissen» auf dem «letzten
Wendungspunkt» (S. 547) nicht darum, dal ein Jenseits des Glaubens in
die Endlichkeit iibersetzt, bzw. diese an ihr selbst durch das Aufdecken
des vormals «leeren Absoluten», das zur Welt gekommen ist, nun ihrer-
seits absolut gesetzt wird. SolchermaBen wire die Selbstbewegung des
Geistes wiederum nicht als «Begriff» begriffen, sondern dem Selbst-
bewuBtsein nur die «leere Nacht des Nichts» geworden, aus der es daher
auch nicht die Kraft zur absoluten Affirmation seiner selbst zu gewinnen
vermag. Aus dem bloBen «Verschwinden des leeren Absoluten» kénnte
es gar nicht zur schopferischen Identitat mit sich selbst, zum frei getanen
Anfang mitten in der Endlichkeit gelangen.

Die «reine Einsicht» (der Aufklirung) hatte die Absicht, «alles, was
wirklich ist, zum Begriffe, und zu einem Begriffe in allen Selbstbewuf3t-
sein [en] zu machen» (S. 382). Daher wird sie, im Prozel des erscheinenden
Geistes, (von Hegel) ihrerseits gegen den Glauben akzentuiert: «... wie
der Glaube das ruhige, reine Bewuftsein des Geistes als des Wesens,
so ist sie (die reine Einsicht) das SelbstbewuBtsein desselben; sie weil3
das Wesen daher nicht als Wesen, sondern als absolutes Selbst. Sie geht
also darauf, alle dem Selbstbewulltsein andre Selbstindigkeit, es sei des
Wirklichen oder A#nsichseienden, aufzuheben, und sie zum Begriffe zu
machen. Sie ist nicht nur die GewilBheit der selbstbewul3ten Vernunft,
alle Wahrheit zu sein; sondern sie wezf, dal sie dies ist» (ibid.). Es gibt
also nichts gegen-stindlich Vorgestelltes, das sie nicht der Form ihrer
Kritik unterziehen konnte. Diese Einsicht «ist zein, denn ihr Inhalt
ist nur der absolute Begriff, der keinen Gegensatz an einem Gegenstande
hat, noch an ihm selbst beschrinkt ist» (ibid.). Die Kritik der Auf-
klirung unterwirft also den Glauben der Notwendigkeit des «absoluten
Begriffes». Was dem «vorstellenden Glauben» (innerhalb des Absoluten
und im Bezug des Endlichen zu Gott) auseinanderfillt, obwohl es (an
stch!) in ihm schon vermittelt geeint ist, das bringt die Aufklirung «zu-
sammen» (vgl. S. 401).



Begriff und Glaube 389

2. Die Gespaltenheit des glaubenden Bewupftseins (in der Doppelsinnig-
keit von Geist und Fleisch) und die Kritik der «reinen Einsichi»

Hieraus ergibt sich, daB sie zugleich gegen den Glauben Recht und
Unrecht hat! (Warum sie Unrecht hat, sahen wir schon friither.) Der
Inhalt des Glaubens ist zwar «Geist», aber seine Geist-Form noch nicht
in voller Gestalt prisent. Das Recht der Aufklirung besteht jedoch
nicht darin, da} sie den Glauben in den «absoluten Begriff» hinein iiber-
windet. Insofern hat der Glaube «gottliches Rechty» (vgl. S. 400) gegen
sie! Nein, «sie bringt ithm nur seine eigenen Gedanken zusammen, die
ihm bewufBtlos auseinanderfallen» (S. 401): die Einheit in der Differenz
von Absolutem «und» Endlichem; Schépfung «und» Erlosung, Gesetz
«und» Liebe, Inkarnation «und» Geistsendung, «gewesene», gegenwirtige
«und» zukiinftige Vers6hnung, Selbstsein «und» Selbstempfdngnis, Vater
«und» Sohn, Herrlichkeit «und» Kenosis u.s. w. In ihrer Kritik des
Glaubens lebt sie also von dessen Einheit; denn im Glauben ist das alles
schon geeint. Aber sie nétigt ihn durch ihre Kritik, durch die sie ihn seiner
Dissoziation 1m vorstellenden BewuBtsein iiberfithrt, zur Geist-Form
seines Selbst. Die «reine Einsicht» szeht «bei einem bestimmien Momente
das Ganze» (ibid.) und deshalb treibt sie, «eines im andern verkehrend,
das megative Wesen beider Gedanken, d. h. den Begriff» hervor (vgl.
S.401). So leitet sie «die Aufthebung der gedankenlosen oder vielmehr
begrifflosen Tremnung ein, welche in ihm (dem Glauben) vorhanden ist.
Das glaubende BewuBtsein fithrt doppeltes MaB und Gewicht, es hat
zweierlel Augen, zweierlel Ohren, zweierlei Zunge und Sprache, es hat
alle Vorstellungen verdoppelt» (in der gegenstindlichen Zerbrochenheit
der Geschichte und in seiner Anbetung: «im Geist und in der Wahrheit»),
«ohne diese Doppelsinnigkeit zu vergleichen» (S. 406).

Die Aufkldrung erdffnet dem Glauben daher die Differenz zwischen
seiner verfallenen und eigentlichen Geist-Form. Sie entdeckt ithm die
Analogie seiner verfallenen zu seiner heilen Geschépflichkeit. Denn «der
Glaube lebt in zweierlet Wahrnehmungen, der einen, der Wahrnehmung
des schlafenden, rein in begrifflosen Gedanken, der andern des wachen,
rein in der sinnlichen Wirklichkeit lebenden BewuBtseins, und in jeder
fihrt er eine eigene Haushaltung» (ibid.). Das gottliche «unterirdische
BewuBtsein» der Frau und das «menschliche irdische BewuBtsein» des
Mannes klaffen in ihm auseinander (dazu die Analogie S. 327 ff!). Durch
die Aufklirung aber gelangt er zum Vergleich der Doppelsinnigkeit
(Buchstabe und Geist) im MaBstab des «absoluten Begriffs».



390 Begriff und Glaube

Trotzdem, und dies wird nicht selten {ibersehen, ist der Begriff der
«reinen Einsicht» nicht der «absolute Begriff» des sich als «Geist» wissen-
den Geisles. Die Aufklirung bricht (fiir Hegel) nicht zum «absoluten
Wissen» durch. Zwar hat sie Gewalt iiber den Glauben, «weil sich in
ihm selbst die Momente finden, die sie gegen ihn geltend macht» (vgl.
S. 405). Aber sie erkennt nicht, «daB dasjenige, was sie am Glauben
verdammt, unmittelbar ihr esgener Gedanke ist» (S. 402). Daher bleibt
sie «bewulitlose Tatigkeit des reinen Begriffs» (ibid.). Da das glaubende
BewuBtsein jedoch als solches «der Begriff ist» (ibid.), so anerkennt es
selbst eben das, was ihm die «reine Einsicht» als das Entgegengesetzte
beibringt (vgl. ibid.).

Warum aber ist in der Aufkldrung die «reine Einsicht» bewuftlose
Tétigkeit des reinen Begriffes? Sie ist bewuBtlos, weil sie immer noch in
der abstrakten Differenz von Sein (Selbst) und Subsistenz verharrt. Sie
hat ihren Ort im logisierten Sein, das noch nicht der dulersten Negati-
vitit seimes Nichts preisgegeben ist. Nur deshalb kann die «reine Ein-
sicht», von dieser Plattform aus, einerseits alles « Andere» als Selbstandiges
ihrer Kritik ausliefern (dem Sein ist nichts duBerlich, auBer dem Nicht-
sein); andererseits aber die Einsicht (aufgrund der noch reduzierten
Negativitit der EntduBerung des Seins) mit dem Mangel der be-
schrinkten EntduBerung behaftet sein. Das kritisierende Selbst ist dem
kritisierten Andern hintergriindig noch preisgegeben, so dalBl es durch
die Kritik des «Selbstdndigen» und solchermaBen gegen es Geschiedenen
gerade sich selbst und seinen eigenen Mangel kritisiert.

Die reine Abstraktion, auf die sich dieses Selbst der «reinen Einsicht»
zuriickgezogen hat, ist das «reine Wesen des Denkens», dessen Kritik
nichts entgehen kann. SolchermaBen gegen die Endlichkeit gestellt, ist
es (dieses Denken) aber das Sein, das in der abstrakten Entgegensetzung
gegen den Tod seiner EntduBerung gerade zum «priadikatlosen Absoluteny,
zur Materie sich umkehrt (vgl. S.409). Die «reine Einsicht» verfdllt
der Gegenstdndlichkeit des kritisierten Anderen. Thr Fundament (das
«reine Seiny) ist nur ein Reflex der sich entziehenden Gegen-stindlichkeit
des Anderen.

Hieraus wird deutlich, daB3 die reine Einsicht zwischen dem leeren
Jenseits (der Intellektualwelt) und dem blo8 sinnlichen Bewultsein
oszilliert. Die zerfallenen Momente, die sie am Glauben kritisiert, sind
ihr eigenes Schicksal. Sie beginnt nicht dort, wo der Anfang als Ent-
dulerungsgestalt des Geistes sich enthiillt, sondern (gleichsam jenseits
desselben) in der «geist»-losen Differenz, die dem abstrakt an-sich-



Begriff und Glaube 391

haltenden Sein und serner Kenosis entspringt. Sie ist dem Gesetz der
schlechten Differenz preisgegeben, in der die Scheinvermittlung des leeren
Seins zum Austrag kommt.

Dzese Vermittlung mullte aber, wie wir schon sahen, in der Disso-
ziation von Subjekt und Substanz enden. Da das «reine Sein» hier seine
Armut gewissermalBen noch nicht restlos in sich selbst aufgenommen
hat, so kann es, im Zuge seiner Verendlichung, auch nicht als Sein
(bzw. als das allgemeine Selbst) auf die Seite des Anderen treten; es ist
noch nicht arm genug, um seine Kenosis (als Offenbarung seines Reich-
tums!) zu vollbringen. Daher ist die Substanz als das Andere ebenso
nur zum Schein an sich ein Selbst ; in Wirklichkeit kann sie es nie werden.
Sie bleibt dem Subjekt fremd.

M. a. W.: Der «Geist» als Innerlichkeit des Subjekts kann hier seine
(des Geistes!) Freiheit in der Dimension des Gegenstdndlichen nicht zum
Durchbruch kommen lassen und dies besagt: der Gegenstand als solcher
hat Macht iiber die Freiheit. Er deutet sich in einer Selbstindigkeit,
die vor dem Forum der «reinen Einsicht» dieser einerseits ausgeliefert
ist und dem Feuer der Kritik sich nicht entziehen kann, andererseits
aber schon hintergriindig die Ohnmacht dieser Kritik aufgedeckt hat.

Die Basis dieser Kritik steht somit in einer (an diesem Punkt noch)
uniiberbriickbaren Analogie zum blo8 vorstellenden Glauben, dem der
Geist als sein (des Glaubens der Gemeinde) eigenes Selbst gegenwirtig
ist, aber trotzdem ins Gegenstdndliche der Herkunft (einer gewesenen
Inkarnation) und ausstehenden Zukunft (einer erst zu vollendenden Ver-
s6hnung) entgleitet. Was die «reine Einsicht» am Glauben also kritisiert,
das enthiillt sich nochmals als ihr eigener Mangel : die abstrakte Scheidung
von Leben und Tod (Sein und Nichts) im Anfang.

Geist und Sinnlichkeit sind hier noch gespalten, das Leben gegen
den Tod der Verendlichung und diese gegen die Fiille des Lebens gestellt.
Es waltet noch die abstrakte (dialektische) Umkehrung, durch die der
substanziierte Geist seiner Verleiblichung und diese ihrer Vergeistigung
sich ausliefern muB.

Dieser Prozefl ist jedoch demjenigen der zerbrochenen Trinitédt
analog, worin der Vater deshalb im Sohn sich-anders wird bzw. der
Andere ist, weil er als Vater an-sich-haltend sich selbst der Ohnmacht
iiberliefert: «unmittelbares Sein fiir anderes» wird. Was also die «reine
Einsicht» als Dissoziation des glaubenden BewuBtseins kritisiert, eben
dies ist ihre eigene Ohnmacht.



392 Begriff und Glaube

VI. DER GLAUBE IM «ABSOLUTEN BEGRIFF» UND DIE DISSOZIATION
VON PHILOSOPHIE UND GLAUBE IN DER « ABSOLUTEN VERMITTLUNG»

1. Der Begriff im Glauben als begriffener Glaube

Daher ist nochmals zu fragen, warum der Glaube sich fiir Hegel
nicht in der «reinen Einsicht», sondern im «absoluten Wissen», im Sich-
Begreifen des absoluten Begriffs vollenden «muf». Worin liegt fiir Hegel
die Doppelsinnigkeit der «zweierlei Augen, Ohren und Sprache» (vgl.
S. 406) des Glaubens?

Die Schwierigkeit einer angemessenen Erdrterung der «Doppel-
sinnigkeit», wie Hegel sie versteht, liegt darin, da die Epiphanie des
«Geistes» unscheidbar mit dem Austrag der abstrakten Dialektik Sein —
Nichts ineinsgeht. Auf der «Seite» des Absoluten werden die géttlichen
Subjekte aus der bloBen Entgegensetzung heraus zu «iibergehenden
Momenten des Begriffs». In diesem stellt sich die absolute Vermittlung
von Person und Natur dar. Diese Vermittlung war jedoch andererseits
gerade eine Frucht der Dissoziation von Vater und Sohn und darin
die Notwendigkeit des Begriffs als «Geist» selbst. Fiir Hegel existiert
der geschaffene heile Glaube nicht, von dem aus (und in dem) das Auge
des Glaubens den ewig an ihm selbst vollendeten Gott so sieht, daf3 er
nicht als der «leblose Einsame» erscheint, als das «erbauliche Spielen der
Liebe mit sich selbst», dem der «Schmerz, die Geduld, Not und Arbeit
des Negativen» fehlt. Dieser Glaube existiert ihm nur im Wissen des
«absoluten Begriffsy.

Oder: der iustus «neben» dem peccator verfehlt das Heil. Nur im
«simul iustus et peccator» kann sich die Positivitat, die Herrlichkeit des
iustus entfalten und aufgehen: «Darin (daB das géttliche Wesen die
menschliche Natur annimmt) ist es schon ausgesprochen, dall an sich
beide nicht getrennt sind ; wie darin daB das gottliche Wesen von Anfang
entduBert, sein Dasein in sich geht und bose wird, es nicht ausgesprochen,
aber darin ewthalten ist, daB3 an sich dies bose Dasein nicht ein ihm
Fremdes ist; das absolute Wesen hitte nur diesen leeren Namen, wenn
es in Wahrheit ein ihm Anderes, wenn es einen Abfall von ihm gébe; ...»
(S. 541). Hegel faBt ein zentrales Theologumenon der Reformation in
die Dialektik des Begriffs ein. Das «absque peccato» (im paulinischen
Sinne) entbirgt sich im «peccatum factumn.

Wenn aber Gott seine Liebe uns dadurch erwies, daB Christus (wie



Begriff und Glaube 393

der Romerbrief 5, 8 betont) «fiir uns starb als wir noch Siinder (= Gottes
Feinde) waren», dann mu/ sich das Heil —soll es nicht nochmals kraftlos
gegen die Schuld an-sich-halten oder an ihr gleichsam (weil verweigert!)
abprallen, soll sich nicht die Ohnmacht Gottes erweisen (die ihn erst
zum «leblosen Einsamen» machen wiirde) — dann mufl sich also das
Heil, «die Herrlichkeit in der Ohnmacht» entbergen. Die Ohnmacht
selbst mufB3 der Ort ihrer Epiphanie sein. Fiir eine heile Endlichkeit,
eine dieser Epiphanie des «Geistes» entsprechende Geist-Form des
Glaubens, fiir das anundfiirsich befreite, freie Endliche als Endliches
ist, aufgrund einer solchen Konsequenz, kein Platz. Trotzdem (und darauf
kommt es an) «mul» sich aber ebenso im Glauben, d. h. in der Form
des «Geistes» bekunden, daB3 der gottlichen Selbstmitteilung als «Geist»
in der Dimension des Endlichen ein Raum des restlosen Gehorsams und
der restlosen 7Tat des Empfangenen entspricht.

Das «Fleisch» hat diese Zweideutigkeit an sich: sowohl Verfall als
auch endliche Gegenwart des Heils zu sein. Der Ort des Heils im Fleisch
kann sich daher fiir Hegel nicht gegen den Verfall absondern. Er bleibt
ein «anderer», aber er iiberwindet das Bestehende im Bestehenden. Und
diese Einheit in der Differenz vollbringt (fiir Hegel) das «absolute Wissen»
des «absoluten Begriffes». Der dialektische Austrag des Heils im Verfall
mull dzese Dimension des heilen Endlichen als Endlichen zur Sprache
kommen lassen. Daher ist auch der Glaube (was seine Form betrifft,
als fides qua creditur) gezwungen, iiber sich hinauszugehen. Das «absolute
Wissen» vollendet ihn in die Gestalt der «heilen Endlichkeit» hinein,
deren « Wissen» den «absoluten Begriff» an ihm selbst begreift und als
«Geist» weil}; als «Geist», der ihr eigenes Selbst ist (theologisch gesehen
versucht Hegel also Paulus mit Johannes zu versthnen).

Solange das «absolute Wissen» nicht erreicht ist, bleibt fiir Hegel
alles in der Zweideutigkeit des Fleisches gefangen. Die Eindeutigkeit der
heilen, befreiten Endlichkeit ist noch nicht gewonnen. Das «absolute
Wissen» erst sagt in der Form des Wissens die Einheit der beiden Sitze:
«Christus starb fiir uns als wir noch Siinder waren» und «dieses Vorweg
1st die Unschuld der heilen Endlichkeit».

Allein deshalb ist der absolute Verlust des «ungliicklichen Bewuft-
seinsy (im Blick auf sein Selbst und seine Substanz), d. h. die erreichte
absolute Leere des Seins, als inhaltsloser Gegenstand des sinnlichen
BewuBtseins zugleich der Ort, in dem die « Phdnomenologie des Geistes»
beginnt und «anfangen kann». An diesem Ort ist die Formal-struktur
der Liebe: Einheit von Leben und Tod, Reichtum und Armut, Herr-



394 Begriff und Glaube

schaft und Dienst gewonnen: Sein = Nichts! Diesem Anfang ist nichts
duBerlich, auch der Glaube nicht; denn er ist als Anfang «reine Einfach-
heit des Denkens», die duBerste Abstraktion und dennoch leere Vergeb-
lichkeit, der unendlichen Gegenwart des «Geistes» bediirftig.

DaB die vanité (das Umsonst der Siinde) als gratuité (Reichtum
und Umsonst der Liebe) aufleuchtet, dies vollbringt die in diesem Anfang
unmittelbare Gegenwart des «Geistes» der «offenbaren Religion». Sie
vertritt die in der Metaphysik verlorene Dimension des Seins als Liebe.
Das logisierte Sein hatte Hegel in die Theologie hinein getrieben. Zugleich
konnte er sich als philosophischer Philosoph wissen, da die nun eroffnete
Dimension des Anfangs (im Glauben freigesetzt!) in der absoluten
Reflexion des Wissens zum Austrag kommen konnte.

Das «ens qua tale» verkniipfte und trennte das Absolute und End-
liche. Es war Organ der ohnmichtigen gottlichen «Allmacht», die
substanziiert in sich verharrte und das Endliche in dessen eigene Grenzen
hinein verdammte; gerade dorf, wo dieses sich jenseits seiner selbst
suchte und doch nie finden konnte. Der Verlust der Unmittelbarkeit
dieses Seins (vgl. S. 13/14) wird von Hegel aber im Sein = Nichts auf-
gefangen, dessen Fleisch durch die Epiphanie des «Geistes» tiberwunden
und als die heile ontologische Differenz, das freie und befreite Selbst
(die vermittelte Einheit von Subjekt und Substanz) aufgeht. Dieses freie
Selbst weill die absolute Differenz der Trinitdt als sein eigenes Selbst.
Dieser Anfang verbiirgt Hegel nun die Wahrheit der Unméglichkeit
einer nochmaligen Hypostasierung der «fides qua creditur» jenseits des
peccatum.

Die Philosophie des «absoluten Begriffs» ermoglicht somit dem
Glauben die Entfaltung seiner Herrlichkeit im freien Endlichen als
Endlichen, allerdings so, daB er in dieser Gegenwart als Glaube ver-
schwindet. Nur «als Begriff in seiner Bewegung begriffen» hat letztlich
die «fides quae» dem «Zeitalter» noch etwas zu sagen. Denn der « Begriff»
reprasentiert die reine Gestalt der restlos entmythologisierten «fides
quae» in der «fides qua creditur». In der Form des «absoluten Wissens»
ist die fides wieder «glaubwiirdig», weil gewuft; d. h. Gegenstand in der
Form des bei-sich-seienden Wissens (fiir Hegel heiBt dies: eines Wissens,
das durch die Negativitit seiner EntdulBerung ins Element des vor-
stellenden Glaubens zu sich kommt). Daher kénnte man sagen, dal3 der
absolute Begriff den Glauben seinem Inhalt nach rechtfertigt. Aber,
man mul} das Umgekehrte auch festhalten: erst die fides quae macht das
leere Sein «sinn-volly.



Begriff und Glaube 395

Wie der Anfang Sein = Nichts in der Form des Denkens den Inhalt
der «offenbaren Religion» immer schon in sich eingeholt hat, so 1i3t er
sich (gerade in dieser Antezipation) vom Glauben aus seiner blofen
Abstraktheit erlosen. Er bekennt im «absoluten Wissen», dall er der
absoluten gottlichen Selbstmitteilung gehorcht und im Gehorchen nicht
nur «ein Fremdes» vorstellt, sondern begreiff. Im und als «absoluter
Begriff» ist der Glaube allererst «geistlich» geworden. Die «unverséhnte
Entzweiung in ein Diesseits und Jenseits» (S. 532) ist aufgehoben. Die
Gemeinde, in der der Geist «tédglich stirbt und aufersteht» (vgl. S. 545),
vollzieht diese Bewegung und sie ist ihr Leben, d. h. das Leben im Unter-
wegs zur vollendeten Gegenwart des Geistes in der Form des Geistes,
eine Danksagung, in der das Endliche nicht «mehr» tut als das Absolute
(vgl. Abschnitt I).

Daher enthiillt sich der absolute Geist nicht nur als «die Substanz
der Gemeinde oder das Amnsich derselben zu sein, noch auch nur aus
dieser Innerlichkeit in die Gegenstindlichkeit des Vorstellens herauf-
zutreten, sondern wirkliches Selbst zu werden, sich in sich zu reflektieren
und Subjekt zu sein. Dies ist also die Bewegung, welche er in seiner
Gemeinde vollbringt oder dies ist das Leben desselben» (S. 532). Wir
sehen also, daf3 nicht erst der «absolute Begriff» die Subjekt-Gestalt des
Geistes sein «wird». Der «Geist der Gemeinde» hat schon die (negative!)
Differenz von Innerlichkeit (Subjekt) und Gegenstdndlichkeit (vor-
stellendes BewulBtsein, Sphdre der Substanz) iiberstiegen. Das Leben
des Geistes in der Gemeinde ist das Werden des «wirklichen Selbsts»
(und, weil Reflexion des «Geistes»), die absolute Reflexion seiner in ihm
selbst. Nur das vorstellende, gegenstidndlich scheidende BewuBtsein des
Glaubens, das das Getrennte ebenso nur rational zu synthetisieren (nicht
aus der Einheit des Begriffs zu begreifen) vermag, «hemmt» das restlose
Sich-erfassen dieses Selbst als « Geist». Die Lebensbewegung der Gemeinde
ist somit noch gebrochen. Aber anstatt den ihr innerlichen Inhalt der
fides quae durch die «Geist-Form» zu begreifen, trachtet die Gemeinde,
ihre Entzweiung durch Mittel zu {iberwinden, die als solche der Ent-
zwelung entstammen. Daher hat die Gemeinde zwar ihr Lebenszentrum
in ihr selbst. Die Gestalt aber, in der sie es wirklich erreicht, ist der
«absolute Begriffs. So kéonnte man wohl sagen: der «absolute Begriff»
versiegelt die konkrete Identitit der Gemeinde (als Kirche) mit dem
«Reich Gottes», und zwar durch die «letzte» und duBerste Negativitit
hindurch: namlich durch den Schritt zum «absoluten Wissen»; worin
das Noch-nicht, dem die Gemeinde unterworfen ist, zur absoluten Gegen-



396 Begriff und Glaube

wart des «Geistes» im und als «Geist» des Endlichen als Endlichen sich
vollendet und aufgehoben wird 8.

2. Die «versuchter Gemeinde und die Gegenwart des Heils als «absolutes
Wissen»

Die Gemeinde ist versucht, sich selbst dadurch zu begreifen (und
in ihrem Selbst einzuholen), daB sie, im gegenstédndlichen Verstand des
Wortes, auf ihren geschichtlichen Ursprung zuriickgeht, das Anfing-
liche in der wieder-er-innerten, regressiv wieder-holenden Kehre zum
Dasein und Wesen der «ersten Gemeinde» zu fassen trachtet. Oder sie
fliichtet utopistisch nach vorne, der «ausstehenden Verséhnung» ent-
gegen, um sie durch (gegenstdndliche) Arbeit (gesellschaftlich vermittelte
«Glaubenspraxis») priasent zu machen. Sie versucht, die beiden «Fernen
der Vers6hnung» (vgl. S. 548), die Ferne der Zukunft und die Ferne der
Vergangenheit durch ein dem «Geiste» fremdes Tun zu iiberwinden. Sie
bezieht sich dann durch Theologie als Wissenschaft «auf die Vorstellungen
der ersten unvollkommenen Gemeine oder gar auf das, was der wirkliche
Mensch gesprochen hat» (S. 532). Sie will den historischen Jesus ¢halteny,
ihn vergegenstidndlichen, weil sie der AusgieBung des Geistes (der sezn Geist
ist und der des Vaters) nicht vertraut; «aber sie verwechselt den Ursprung
als das unmittelbare Dasein der ersten Erscheinung mit der Einfachheit
des Begriffes» (S. 532/33).

In dieser Progression und Regression ist der Geist noch nicht
Subjekt. Seine Bewegung wird vielmehr (fiir Hegel: begrifflos) «durch
das Wegriumen der Vorstellung der Gemeine und ihres Tuns gegen
ihre Vorstellung», also durch «die bloBe AuBerlichkeit und Einzelheit,
die geschichtliche Weise der unmittelbaren Erscheinung und die geistlose
Erinnerung einer einzelnen gemeinten Gestalt und ihrer Vergangenheity
(S. 533) ersetzt. (So spricht Hegel, der angeblich alles hat in «Geschichte»
aufgehen lassen wollen.)

Aber auf diesem Weg verfehlt die Gemeinde des Glaubens sich selbst.
Sie begreift nicht die Gegenwart des Geistes und hat sich selbst noch
nicht als Geist-Subjekt begriffen. Sie verleugnet sich selbst als «heile

8 Hier stirbt alle Entgegensetzung: «Nihil tibi grave adversumve evenire
poterit, si id omne, quod sensibus (d. h. dem vorstellenden BewuBtsein) adversum
videtur, intelligis atque ita amplecteris in aequalitate unitatis essendi atque amandi
ferendum, cum hoc sit divinitatem nobiliter foeciliterque participare» Nic. CUSANUS,
De coniecturis 11, 17.



Begriff und Glaube 397

Endlichkeit» und versucht, mit den Mitteln des Fleisches das Fleisch
in den Tod zu fiithren.

Philosophisch gesehen entstammt dieses Unternehmen dem Versuch,
durch die unspekulative Dialektik des Seins = Nichts: die Liebe zu
fassen. Aber, dieses Wissen ist nur Epiphdnomen der verdringten Liebe,
die Hegel zu entbinden versucht, und zwar gerade dort, wo er aufhort,
von ihr zu sprechen. Darf man sagen, daB er um die Kirche des Glaubens
ringt? Um die endliche Gestalt der absoluten Selbstaussage Gottes?
Und umgekehrt, gab er, um den Selbstand der Philosophie, die Liebes-
dialektik des Seins als Reichtum durch Armut im Anfang zu wahren,
nicht einem unsicher gewordenen Glauben den TodesstoB, als er ihn in
das Element des Sein = Nichts umgestaltete, um ¢4n zu rechtfertigen?

Die Aufhebung des Glaubens in den «absoluten Begriff» trennt also
wiederum Philosophie und Glaube. Dieser kann sich nun enfweder als
die freigesetzte Funkiion des «absoluten Wissens» und als dessen «neue»
Unmittelbarkeit begreifen. Dann ist er Tolgeburt eines BewuBtseins, das
sich (und da hat Marx Recht) «in seinem SelbstbewuBtsein nur durch
die vernichtete Religion bestitigt weil3»°. Oder aber der Glaube besinnt
sich auf seine «kirchliche» Gestalt und fiangt im Endlichen als Endlichem
«umsonst» an, voraussetzungslos, wie ein Quell, «der aufspringt ins ewige
Leben», da seinem endlichen Ur-sprung alles umsonst geschenkt ist.

In diesem Anfang wire das abstrakte Sein = Nichts nicht als die
leere Unmittelbarkeit vermittelt, sondern in der Gestalt des Seins als
Gabe der Liebe prisent.

Die Philosophie bliebe weder in der bloBen Formal-struktur der
Einheit von Leben und Tod im Wissen befangen, so daf sie den Inhalt
der «offenbaren Religion» in sich hineinreiBen mii3te, um sich als befreite
Freiheit zu ergreifen; noch geniigte sie sich selbst in der Weise, daB} sie
in ihrem Anfang alles antezipiert, da ihm «nichts duferlich ist, auller
das Nichtsein». (Gerade so wdre sie ja nicht arm genug, um wirklich
als Philosophie reich sein zu kénnen.) Sie wire vielmehr als Philosophie
zu sich selbst befreit und in ihrer Differenz zum Glauben diesem inner-
licher als dort, wo sich die «reine Andacht» der glaubenden Gemeinde
ins «absolute Wissen» umgestaltet.

9 K. Marx: «Frithschriften», hrsg. von S. Landshut, Stuttgart 1953, National-
6konomie und Philosophie, 278.



398 Begriff und Glaube

3. Das «Sein = Nichts» als Anfang des «absoluten Wissensy und der
«Rlewtne Weg»

Sie wird zu diesem Anfang wohl erst dann gelangen, wenn sie den
«Nihilismus» Nietzsches durchlebt hat, in dem sich die Wahrheit des Sein
= Nichts in uniiberbietbarer Schirfe bezeugt. Dies jedoch in einer anderen
Form als es bei Hegel der Fall war. Denn die Metaphysik des «ens qua
tale» hatte sich, da sie die verlorene Dialektik des Seins als Liebe durch
die Gnade substituierte, selbst ad absurdum gefiihrt. Nicht nur «Sein =
Nichts», sondern mit «Sein = Nichts» ist es nichts! Hier taucht das
zweifache Nichts des «ungliicklichen BewuBtseins» wieder auf. Die end-
liche Substanz kann sich vom Nichts des leeren Seins her in ithrem Selbst
nicht mehr bejahen. Sie ist nicht mehr imstande, das «allgemeine Selbst»
als das zu denken, was sie zwar an sich, aber noch nicht fiir sich ist.
Auch das ideale «Selbst» als jenseitiger Reichtum trdagt nicht mehr. Das
Absolute als bloBer Garant der hypostasierten «Moralwerte» hat sich als
«unsere lingste Liige» (Nietzsche) enthiillt. Die verlorene Unmittelbar-
keit des Glaubens, das verlorene Selbst und die verlorene Substanz des
Selbstbewuftseins entbergen sich nicht mehr als die «Geburtsstitte des
Geistes». Das «neue» Sein = Nichts ist kein Anfang, der durch die «reine
Einfachheit des Denkens» bewahrheitet werden kénnte. Auch erschlieBt
sich das «neue» Sein = Nichts nicht als der Ansatz, von dem her eine
Verendlichung dessen, was zuvor der Welt ins Jenseits entzogen worden
war, zum Austrag gebracht werden koénnte. Durch das Sein = Nichts
hat die Welt, die durch die Entwertung der obersten Werte sinnlos
geworden war, «noch keinen Sinn empfangen» 1°. Die Kenosis 146t sich
nicht als vermitteltes Verschwinden der bloBen Unmittelbarkeit des
«Absoluten, des Seins, der Religion» (Hegel) ins Selbst-bewuBtsein
hinein deuten. Sie erscheint in einer «ganz» anderen Form: in der Ini-
tiative der voraussetzungslosen Liebe, im Wagnis einer Sinngebung des
Sinnlosen, die sich verdankt, weil sie «umsonst» anfingt: Sein = Nichts.

10 ¢ Jetzt, wo die mesquine Herkunft dieser Werte klar wird, scheint uns das
All damit entwertet, «sinnlos» geworden, — aber das ist nur ein Zwischenzustand»
(«Der Wille zur Macht», S.12). Durch das Sein = Nichts des Nihilismus hat «die
andre Sphire, in der wir leben, noch keineswegs an Wert gewonnen: im Gegenteil,
wir sind miide, weil wir den Hauptantrieb verloren haben. ‘Umsonst bisher!”» (ibid.).
Die Moral des hypostasierten Seins als Wert hatte selbst den «Tod Gottes» herauf-
beschworen. Sie zeigte sich in dieser Zweideutigkeit: die an-sich-haltende, ver-
armende, nicht freigebende Liebe ist «Nichts». Dadurch jedoch geht der Reichtum,
der zuvor gegen die Welt im Jenseits bewahrt war, nicht in die Welt ein! Das neue
Sein = Nichts enthillt sich als (im hegelschen Sinne) «geist»- und vermittlungslos.



Begriff und Glaube 399

Aus diesem Tun bricht das Wagnis der Seinsfrage wieder auf, die
nicht das tote, am Himmel hingende «ens qua tale» restauriert und nicht
aus der Endlichkeit heraus den «Lichtfaden» spinnt, an dessen anderem
Ende sie den wieder von den Toten auferstandenen Gott zu erreichen
hofft. Nein, dieses Umsonst relativiert jeden Ansatz, auch den philoso-
phischen. Und nur durch solche Bescheidung in die Armut des «kleinen
Weges», auf dem er sich schon befindet (da er, wenn tiberhaupt im
Anfang, dann in diesem Anfang war) begreift der Mensch die « Wissen-
schaft der Liebe» im «liebenden Wissen», gerade indem er es losldBt:
das «absolute Wissen» 1.

11 Es gibt «nach» dem «absoluten Wissen» auch keinen Glauben mehr, keinen
Gott «hinter» der Ohnmacht des Moralwertes, der diesen nochmals mit Leben
erfiillen konnte. Vielmehr geht der Biirge der Moral mit dieser zugrunde. Aber, der
leere Himmel macht die arme Welt nicht reicher! Dies geschieht jetzt durch ein
neues «simul»: jenseits von gut und bose! Die im Blick auf das himmlische Sein =
Nichts sinnlose Welt wird als die «einzig sinnvolle» bejaht. Was zuvor Unwahr-
heit und bose war, wird als die einzige Wahrheit und das einzige Gut «gutgeheieny.
Der Anfang Sein = Nichts kommt im « Willen zur Macht» mitten im Endlichen als
Endlichem zum Durchbruch: als die Tat des «heiligen Jasagens» (Nietzsche). —
Ebenso ist fir Marx (vgl. «Frithschriften», S.248) der Atheismus erst eine
«abstrakte Philanthropie». Er schenkt dem Menschen keine Initiative zur befreiten
Selbstverwirklichung. Der Mensch selbst «muB3» (weil er es kamn!) in concreto
beginnen und die Affirmation im Endlichem als Endlichen vollziehen. In dem
MagBe, wie er sich hier selbst iiberbietet, tilgt er den letzten Rest des abstrakten
Sein = Nichts, der im Atheismus und seiner abstrakten Bejahung des Menschen
immer noch steckt. «Der Atheismus als Leugnung dieser Unwesentlichkeit (des
Menschen und der Natur angesichts der Transzendenz), hat keinen Sinn mehr,
denn der Atheismus ist eine Negation des Gottes und setzt durch die Negation (!)
das Dasein des Menschen ; aber der Sozialismus als Sozialismus bedarf einer solchen
Vermittlung nicht mehr: er beginnt von dem theovetisch und praktisch sinnlichen
Bewuftsein des Menschen und der Natur als des Wesens. Er ist positives, nicht
mehr durch die Aufhebung der Religion vermitteltes Selbstbewuftsein des Menschen,
wie das wirkliche Leben positive, nicht mehr durch die Aufhebung des Privateigen-
tums, den Kommunismus vermittelte Wirklichkeit des Menschen ist» (K. MARX,
ibid.). Wie der Atheismus als Negation Gottes, d. h. als Negation des jenseitig
hypostasierten «Seins», des metaphysischen «Kapitals», des absoluten Nur-Lebens
(gegen die Armut und «durch» sie) iiberboten wird, so auch der Kommunismus als
Aufhebung des Privateigentums. Er ist fiir Marx das «energische Prinzip der
nachsten Zukunfts, aber «nicht als solcher das Ziel der menschlichen Entwicklung»
(S. 248), nicht «die Gestalt der menschlichen Gesellschaft» (ibid.). Wir sehen, dal3
diese Situation dem urspriinglichen Anfang des «Willens zur Macht» analog ist.
Dieser Anfang kann nicht mehr im «absoluten Begriff» begriffen werden. Als Initia-
tive einer Tatf stellt er ihn vielmehr in Frage. Dennoch realisiert er durch seine
Uberwindung gerade die Intention desselben. Um das zu tun, muB er sich von ihm
trennen: aber nicht in der Form einer neuen «Unmittelbarkeit», sondern durch
das Zeugnis eines Lebensvollzugs (der freilich als solcher wiederum dem Gesetz
der Zweideutigkeit des Daseins unterworfen bleibt). Nur als lebendige Liebe ist
er «eindeutigy.



	Begriff und Glaube

