
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 17 (1970)

Heft: 3

Artikel: Begriff und Glaube

Autor: Ulrich, Ferdinand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761579

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761579
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ferdinand Ulrich

Begriff und Glaube

Über Hegels Denkweg ins «absolute Wissen»

I. ONTO-THEO-LOGIK UND «JENSEITIGE GEGENWART» GOTTES

7. Der «begrifflose Glaube» und das «Zentrum der Liebe»

Die Aufgabe, «daran mitzuarbeiten, daß die Philosophie der Form
der Wissenschaft näherkomme - dem Ziele, ihren Namen der Liebe zum
Wissen ablegen zu können und wirkliches Wissen zu sein» *, stellt sich
für Hegel im Widerspruch zu einer Vorstellung, «welche eine so große

Anmaßung als Ausbreitung in der Überzeugung des Zeitalters hat»

(ibid.). Was aber wird vom «Zeitalter» verlangt? «Das Absolute soll
nicht begriffen, sondern gefühlt und angeschaut, nicht sein Begriff,
sondern sein Gefühl und Anschauung sollen das Wort führen und
ausgesprochen werden» (S. 13). Diese Forderung lebt von einer bestimmten
Voraussetzung, die ihrerseits durch eine spezifische Erfahrung ernötigt

1 Hegel: Phänomenologie des Geistes, hrsg. von J. Hoömeister, Hamburg6
1952, 12. — Um den Rahmen dieser Untersuchung nicht zu sprengen, wollen wir
uns (andere wesentliche Aspekte ausklammernd) auf die «Phänomenologie»
beschränken; und auch hier können nur wenige Akzente gesetzt werden. Wir
versuchen einige Gedanken weiterzuentwickeln, die in: Hegel und die Religion in der
Gestalt des Denkens (Anales de la Câtedra Francisco Suarez 1970, Granada)
dargelegt sind. - Es geht uns jetzt vor allem um die Frage: warum und inwiefern
hat Hegel in der «Gestalt des absoluten Begriffs» den Glauben der «Offenbaren
Religion» einerseits «aufgehoben», anderseits ihn jedoch, gewissermaßen an ihm
selbst, als «fides qua creditur» zu rechtfertigen und als solchen wiederherzustellen
sich bemüht? Zur Problematik insgesamt siehe vor allem K. Löwith: Zur Kritik
der christlichen Überlieferung, Stuttgart 1966. Der frag-würdige und kritische
Punkt: «...eine Philosophie, die sich den historischen biblischen Glauben ins
Spekulative übersetzt, ist nicht selber christlich, wohl aber eine Philosophie nach
dem Christentum, dessen Rechtfertigung durch die Philosophie der deutlichste
Beweis dafür ist, daß der Glaube seiner selbst nicht mehr sicher ist» (ibid. S. 95).



Begriff und Glaube 345

wurde. Sie meint nämlich, daß «das Wahre nur in demjenigen oder
vielmehr nur als dasjenige existiert, was bald Anschauung, bald unmittelbares

Wissen des Absoluten, Religion, das Sein... genannt wird» (S. 12/13).

Solange jedoch das Wahre in der Form des «unmittelbaren Wissens»

bzw. als dieses gesucht wird, kann die Philosophie ihren Namen: «Liebe

zum Wissen» nicht ablegen. In der Unmittelbarkeit des Wahren, d. h.

für Hegel: in der «sinnlichen Unmittelbarkeit» der gegenständlichen
Substanz anfangend, wird sie von einer Tiefe überholt, die noch nicht
die Gestalt des seiner selbst gewissen Wissens erreicht hat. M. a. W. :

dieser Anfang ist dem Wissen fremd, in seiner Fremdheit aber zweideutig
Als Anfang kann er das bloß Andere zum Wissen sein, so daß

dieses ihn von sich her (als Wissen!) nicht zu begreifen vermag. Die

Philosophie bedarf also der Form der «Liebe» der Unmittelbarkeit),
um diese Andersheit zu gewinnen. Der Anfang kann aber auch (als das

Unmittelbare) eine Form des Wissens selbst sein, ein Anderes nicht als

das bloß Fremde zum Wissen, sondern als das Wissen selbst in der
Gestalt seiner Entäußerung: der sich selbst anders-gewordene «Geist».

Dann allerdings ist die Liebe, die die Differenz von Wissen und Wahrheit
durchspannt, als solche unmittelbare Epiphanie des Wissens selbst und
somit auch grundsätzlich ins (absolute) Wissen aufhebbar (im «dreifachen

Sinne», wie Hegel ihn deutete). Dies besagt aber, daß das Wahre
als Substanz (in der Differenz zum wissenden Subjekt) immer schon

«Subjekt» oder «seine eigene Reflexion in sich» (S. 45) ist. Die Erfahrung
des «unmittelbaren Seins» enthüllt sich a priori als ins Medium der
Reflexion eingelagert. «Unmittelbares Wissen», «Religion», «das Sein» sind

nun der Reflexion nicht nur entgegengesetzt, sondern einerseits als das

Andere zum Wissen gegeben, jedoch andererseits (in der Andersheit)
«Entäußerungsgestalt» des Wissens und somit von diesem eingeholt: Formen
bzw. Momente des Begriffs als der Einheit des Wissens mit dem Wahren 2.

2 Solchermaßen kommt das wissende Selbst aus der Sphäre des Gegenstandes
als Selbst auf sich zu: der Begriff ist «das eigene Selbst des Gegenstandes, das
sich als sein Werden darstellt» (S. 49). Die «Natur der Humanität» als «Übereinkunft
mit anderen» (S. 56) erscheint schon im Anfang der Philosophie in der Gestalt
des «Begriffs», worin die Differenz von Substanz und Subjekt versöhnt ist. Aber,
so muß man fragen, ist in dieser Übereinkunft das (der) Andere als Anderes (e)

überhaupt noch relevant? Wodurch unterscheidet sich der liebende Bezug zum
Anderen vom Bezug des sich selbst begreifenden Wissens zum Anderen als seiner

des Wissens) Entäußerungsgestalt? Wie muß das Wissen strukturiert sein,
damit es ein Anderes erreicht, das nicht nur Moment seiner eigenen des Wissens)
Selbstwiederholung ist? Inwiefern muß das Wissen des Selbst, um die ihm
notwendige Differenz zum Andern offenzuhalten, das Element der Liebe in sich auf-



346 Begriff und Glaube

Hegel macht jedoch an dieser Stelle einen bemerkenswerten Zusatz:
obwohl das Wahre hier als das «unmittelbare Sein» gedacht werde, so

ist es doch «nicht im Zentrum der göttlichen Liebe», sondern als das

bloße «Sein desselben» erfaßt (S. 13). Er unterscheidet also die «Unmittelbarkeit

des Seins» vom «Zentrum der göttlichen Liebe». «Darf» er das

im Blick auf Methode und Struktur seines Systems tun?
Ist, so könnte man fragen, das «Zentrum der göttlichen Liebe»

nicht ebenso «Unmittelbarkeit»? Sind Religion und Liebe «nicht der

Köder, der gefordert wird, um die Lust zum Anbeißen zu erwecken»?

Provoziert nicht gerade die Liebe die «gärende Begeisterung», die sinnliche

«Ekstase», die «das Gefühl des Wesens» (d. h. unmittelbare
Gotteserfahrung des Glaubens) begrifflos herstellen soll? (vgl. ibid.). Warum
und inwiefern unterscheidet sich dann das «Zentrum der göttlichen
Liebe» vom «reinen, abstrakten Sein», dessen unmittelbares Leben der

(seiner selbstbewußte) Geist verloren hat? Läßt sich im Verlust das

Verlorene vielleicht nochmals auf eine Dimension hin über- und durchfragen

bzw. übersteigen, die mit dem Verlorenen nicht einfach identisch
ist? Ermöglicht die Differenz von Sein und Liebe die Überwindung des

Verlustes insofern: als die Unmittelbarkeit der Liebe (der «Geist») von
sich her «mehr» zu geben vermag als das (bloß) abstrakte Sein? Und
welche Gestalt besitzt diese «Liebe», daß sie sich einerseits gegen die

bloße Unmittelbarkeit des Seins unterscheidet, andrerseits jedoch zugleich
mit ihr verloren sein und aufgegeben werden kann? Wie ist sie

gegenwärtig, um im Verlust greifbar zu werden und trotzdem das Verlorene
in einer Form wiederkehren zu lassen, die weder der leeren Reflexion
noch dem «Gären der Substanz» (S. 15) ausgeliefert ist? Welche
Erinnerung ermöglicht diese «Liebe» und wie muß sie erscheinen, damit
diese Erinnerung nicht ein regressiver Rückgang ins Nur-Vergangene,

nehmen (wenn auch verwandelt), damit die Unterschiedenheit des Wahren vom
Wissen nicht in einer « abstrakten Identität » (A A) des Wissens endet Kann die
Differenz von Selbst und Andersheit noch gewahrt werden, wenn «Begriff und
Gegenstand, Für-ein-anderes-und Ansichselbstsein in das Wissen fallen», das hier
befragt wird? (vgl. S. 71). Denn «an dem..., was das Bewußtsein innerhalb seiner
für das Ansich oder das Wahre erklärt, haben wir den Maßstab, den es selbst
aufstellt, sein Wissen daran zu messen. Nennen wir das Wissen den Begriff, das
Wesen oder das Wahre aber das Seiende oder den Gegenstand, so besteht die
Prüfung darin, zuzusehen, ob der Begriff dem Gegenstand entspricht. Nennen wir
aber das Wesen oder das Ansich des Gegenstandes den Begriff und verstehen dagegen
unter dem Gegenstande ihn als Gegenstand, nämlich wie er für ein anderes ist, so
besteht die Prüfung darin, daß wir zusehen, ob der Gegenstand seinem Begriff
entspricht. Man sieht wohl, daß beides dasselbe ist» (ibid).



Begriff und Glaube 347

sondern ein Fortgang ist, für den das Zukünftige keine leere Wiederholung

des Gewesenen bedeutet? Behalten wir diese Fragen auf dem

folgenden Weg im Auge.
Die zum «Wissen des Wissens» reifende Philosophie sieht sich (in

den Augen Hegels) der «eifernden und gereizten Bemühung» gegenüber,
die das Selbstbewußtsein aus der « Versunkenheit ins Sinnliche, Gemeine,
Einzelne herauszureißen und ihren (der Menschen) Blick zu den Sternen
aufzurichten» (vgl. S. 14) trachtet, «als ob sie des Göttlichen ganz
vergessend auf dem Punkte» (der bloßen Faktizität des auf sich
zurückgeworfenen Endlichen als Endlichen oder eines antlitzlosen Absoluten)
«sich zu befriedigen stünden» (S. 14).

Hegel sagt: «als ob» - und deutet an: dem ist in Wirklichkeit gar
nicht so! Man braucht die im Sinnlichen befangene Ekstasis für das

Transzendieren nicht zu strapazieren, nicht krampfhaft (oder in scheinbarer

Gelassenheit) aus dem Zustand, in dem man sich befindet, in die

abgründige Tiefe oder jenseitige Höhe eines entschwundenen Reichtums
unmittelbarer Erfahrung des Göttlichen sich zurückzuversetzen bzw.

hineinzusteigern. Der Verlust als solcher hat eine positive Seite. Das

Leben des Geistes sollte diese «Verwüstung» nicht fliehen, sondern sie

annehmen : auf dem Weg des begreifenden Denkens.
Es geht also nicht darum, die entstandene Leere wieder aufzufüllen,

sondern vielmehr darum, «das Tote festzuhalten», um an ihm und durch
es die «Energie des Denkens» zu bewähren. Die verlorene Unmittelbarkeit

des Substantiellen hat sich in die Pluralität des «Akzidentellen»
zersetzt. Hierin kommt die «Macht des Negativen» (S. 29) zur Sprache,
die Todestrennung des Selbst aus seiner unmittelbaren Identität mit
dem «Absoluten», dem «Sein» u.s.w. Und eben dieses Negative darf
nicht übersprungen werden. Man darf es nicht verdrängen, in das

unmittelbare Fühlen des Transzendenten nicht sublimiert verbrauchen:
man muß es aushalten. Für Hegel ist der Verlust des Unmittelbaren
also nicht bloßer Verlust, sondern das Entschwinden des Reichtums:
Epiphanie des Negativen, des «Lebens »selbst. Was als «Mangel» erscheint,
das ist im Grunde die «bewegende Seele» der (zu vollziehenden)
Vermittlung von Denken und Sein. Der Verlust macht die Leere des Seins

offenbar (Sein Nichts) ; aber eben diese Leere ist nicht nur Nicht-sein,
sondern Kenosisgestalt des Seins selbst. Der Verlust ist not-wendig,
damit das Sein in der Einheit von Reichtum und Armut begriffen, seine

Schönheit im ausgeleerten Preisgegebensein gewußt werden kann.
Dem unmittelbaren «Gären der Substanz» entsprach das negative



348 Begriff und Glaube

Nichts des Verlustes, das einfache Verschwinden der vormals erfahrenen
Fülle (die im Grunde nichtig und leer war). Jetzt aber kann die kraftvolle

Schönheit wieder-holt werden, wenn das Leben nur nicht seinem

Tod (dem positiven Nichts) sich entzieht, sondern «in ihm sich erhält»

(ibid.). Diese Macht ist das «Leben des Geistes»; der Geist aber nicht
«als das Positive, welches von dem Negativen wegsieht, wie wenn wir
von etwas sagen, dies ist nichts oder falsch, und nun, damit fertig,
davon weg zu irgend etwas anderem übergehen; sondern er ist diese

Macht nur, indem er dem Negativen ins Angesicht schaut, bei ihm
verweilt. Dieses Verweilen ist die Zauberkraft, die es in das Sein
umkehrt» (S. 30). - Wie aber kam es zu diesem Verlust? Warum konnte
das unmittelbare Leben der Religion absterben?

2. Der «fremde Gott» und die Ohnmacht des Gott-Sagens

«Sonst hatten sie einen Himmel mit weitläufigem Reichtume von
Gedanken und Bildern ausgestattet» (S. 14) 3. Das Absolute wurde als

bestimmungslose Leere vorausgesetzt oder als ein punktuelles Subjekt,

3 Vgl. Nietzsches: Kritik der Religion: «All die Schönheit und Erhabenheit,
die wir den wirklichen und eingebildeten Dingen geliehen haben, will ich zurückfordern

als Eigentum und Erzeugnis des Menschen: als seine schönste Apologie.
Der Mensch als Dichter, als Denker, als Gott, als Liebe, als Macht: o über seine

königliche Freigebigkeit, mit der er die Dinge beschenkt hat, um sich zu verarmen
und sich elend zu fühlen! Das war bisher seine größte Selbstlosigkeit, daß er
bewunderte und anbetete und sich zu verbergen wußte, daß er es war, der Das
geschaffen hat, was er bewunderte» (Der Wille zur Macht, Stuttgart 1959, 94).
Die «Glücks-, Ergebungs- und Ruhegefühle als das Fremde, als das der Erklärung
Bedürftige», ibid. 100. — Nietzsche begründet das «Zurückfordern» von der absolut
qualifizierten Endlichkeit des Endlichen her. Die Selbstlosigkeit und Freigebigkeit
des Menschen rechtfertigen diese Forderung und das Zurückholen der Reichtümer,
die er an den Himmel verschleudert hat. Hegel deutet die Konsequenz, die sich
daraus ergibt, daß der Mensch äußerlich den leeren Himmel mit seinen eigenen
Gedanken und Bildern ausstattet, dahingehend, «daß das Auge des Geistes mit
Zwang auf das Irdische gerichtet und bei ihm festgehalten werden» (ibid.) mußte.
Nachdem dieses «Hineinarbeiten» des Reichtums ins Irdische vollzogen ist, «scheint
die Not des Gegenteils vorhanden». In Nietzsches Sprache: Das Dasein eine ständige
«Vergottung und Entgottung». Für Hegel und Nietzsche ist das eine fruchtlose
Bemühung. Aber Hegel trägt vom Anfang «Sein Nichts» her die Vermittlung
anders aus als Nietzsche, der durch die Krise des nihilistischen «Sein Nichts»
den Anfang als Sinngebung mitten im Endlichen als Endlichen aufdeckt. Nietzsche
wird nicht mehr sagen können, daß das Verweilen beim Sein Nichts, das
Sicherhalten im Toten: das Tote in Sein umkehrt. Der Anfang kann nicht mehr in
der «reinen Einfachheit des Denkens» als Sein Nichts aufbrechen, er wird als
«Wille zur Macht», als «voraussetzungsloses Ja», in der «Armut des Reichsten»
und seinem « Segnen » gewagt werden müssen.



Begriff und Glaube 349

das im menschlichen Prädicieren, im Sprechen über bzw. von Gott «an

und für sich selbst» nicht zur Sprache gekommen war. Das begrifflose,
«prophetische Reden» aus Gott, das als Instrument des göttlichen Wortes

ganz auf das Absolute hin transparent zu sein schien, versuchte nur den

absoluten Logos aus den bewußtlosen Tiefen des Endlichen herauszuholen.

Es verweigerte damit gerade Gottes Wort (als Gott selbst) über
und in sich (als endliches Sprechen). Das bloß «verständige Sprechen»
über Gott hingegen versetzte diesen, durch den Akt des haben-wollenden

Zugriffs, in ein entzogenes Jenseits, so daß in den Netzen der ratio
wiederum nur die auf sich selbst zurückfallende Endlichkeit eingefangen
wurde. Das unendliche Meer des Absoluten gab seinen Reichtum nicht
her; das Netz verfing sich in sich selbst; die Reflexion kam über sich
selbst nicht hinaus. Was sie erfaßte, war ihre eigene Vergeblichkeit, ihr
Inhalt die inhaltslose Anstrengung eines subsistenzlosen Begreifens, dem

auf der « Seite » Gottes das lichtlose Dunkel des geist-losen Geheimnisses

entsprach: der unaufgearbeitete Gegenstand «Gott». Deshalb mußten
diese Formen menschlichen Sprechens und Aussagens das Absolute
gerade als ein Fixum voraussetzen, das gegen die Endlichkeit geschieden
oder in sie hinein untergegangen war.

Auf der «Seite» des Endlichen wird dann scheinbar ein grenzenloses

Sprechen «fruchtbar» (die Scheinunendlichkeit eines absoluten Wortes
über Gott, ja, aus Gott selbst möglich, - denn der «Punkt» als Subjekt
der Rede erscheint als leer und abstrakt!), in dem alles und doch nichts
gesagt wird. Das menschliche Sprechen bleibt angesichts Gottes begrifflos.

Sein Sich-versenken in die Sache enthüllt sich nur als der leblose

Vollzug seiner eigenen Selbstwiederholung. Dieses Sprechen hatte keine

Zukunft, in ihm erschloß sich nicht das besprochene Leben als solches.

Daher kam in dem, was als Gesprochenes aus diesem Denken hervorging :

nur der Widerschein seiner eigenen Ohnmacht hervor. Diese Ohnmacht
stellte sich also dem Denken als sein eigener Mangel vor, als das Unvermögen

des Gott-sagens, das es durch die wieder aufflammende Sucht nach
«Unmittelbarkeit des Absoluten» auszutilgen versuchte. Der menschliche

Logos hatte sich von vornherein dem absoluten Wort Gottes als

Ort der Epiphanie desselben entzogen.
Eben dadurch wurde jedoch das unendliche Leben, das «Zentrum

der göttlichen Liebe» (die als «Geist» im und durch das Andere ihrer
selbst sich aussagt, mitteilt und darstellt) zum einsinnigen, unmittelbaren

Sein umgedacht, das geschlossen und leblos in sich selbst verharrt.
Dieses Sein ist einerseits Funktion des im Sprechen aus und über Gott



350 Begriff und Glaube

nur aus sich selbst sprechenden Endlichen und andererseits Funktion
eines an-sich-haltenden Absoluten, das, weil es im Endlichen nicht sich
selbst aussagt, in die Anonymität einer «jenseitigen Gegenwart» (Hegel)
sich verflüchtigt. Die Voraussetzung der absoluten Substanz kompensiert
dann die Kraftlosigkeit des endlichen Gott-sagens und ermöglicht (unter
dem Schein des Redens über und aus Gott) eine (pseudo-absolute)
Selbstaussage des Endlichen als Endlichen. Das Endliche als Endliches

sagt den absoluten Logos als «sich selbst» und behauptet darin die
restlose Verendlichung des Absoluten, das im Grunde nur die
Widerspiegelung der absoluten Qualifikation des Endlichen als Endlichen ist.

Somit vernichtigt sich das endliche Sprechen angesichts eines leeren

Wortes («Gott») und läßt sich vom Absoluten (als einem Subjekt, das

sich selbst in absoluter Freiheit besitzt) doch nicht in Anspruch nehmen.

Unter dem Schein der Selbstpreisgabe des endlichen Logos ins Hören
des göttlichen Logos hinein ereignet sich vielmehr eine «Antezipation»
(S. 23) des absoluten im endlichen Logos. Die «gleichgültige Substanz»
des Absoluten verfällt dem endlichen Sprechen, das seine absolute

Zukunft, in den Mantel der Verdemütigung gehüllt, in seiner
geschlossenen Endlichkeit verbraucht.

Dem Untergang des Absoluten im Endlichen entspricht deshalb die

punktuelle Substanziierung Gottes in der unbestimmten Jenseitigkeit
einer ausgeleerten, bloß «gewesenen» Transzendenz. «Das Subjekt (Gott)
ist als fester Punkt angenommen, an den als ihren Halt die Prädikate
geheftet sind, durch eine Bewegung, die dem von ihm Wissenden angehört»

(S. 23). Der Mensch selbst bricht also die punktuelle, abstrakte
«Sichselbstgleichheit» des Absoluten «entmythisierend» auf und
vermittelt sie dadurch zur Gestalt «Des Lebens», das «im andern seiner
selbst bei sich ist». Das begreifende Wissen erschließt die absolute
Differenz in der Einheit von Selbst und Andersheit. Es sprengt das

(zuvor!) gegen die Negativität seiner Selbstmitteilung, d. h. seines
Offenbarseins geschiedene, nur-reiche Leben des Absoluten in ein Leben hinein
auf, das durch und als Einheit von Leben und Tod vollendet «es selbst

ist». Was das Absolute von sich her nicht vollbrachte, nämlich die

Selbsterschließung «als Bei-sich-sein in und durch die absolute Negativität

des Sich-anders-werdens», das schenkt ihm nun die endliche
Reflexion «von außen her». Sie macht das Absolute zu einem sich selbst
besitzenden» Subjekt, sofern sie ihm durch das Begreifen jene Differenz
des Aus-sich-heraustretens der Kenosis) eröffnet und sichert, die das

Absolute aus sich nicht zu tun vermochte. Deshalb wird diese Bewegung



Begriff und Glaube 351

des Wissenden «auch nicht dafür angesehen, dem Punkte selbst
anzugehören» (ibid.). Die Armut der Selbstentäußerung kommt der göttlichen
Substanz von außen zu, weshalb diese Form der Kompensation (fehlender

göttlicher Armut) bloß den Nur-Reichtum des toten Punktes (nicht aber
seine Überwindung) bejaht. Die Bewegung des endlichen Wissens
versetzt das punktuell gewesene Absolute in eine Zukunft auf sich selbst

(als Absolutes hin), in der nur das ans Licht kommt, was einerseits das

endliche Wissen, andererseits das an-sich-haltende Absolute gewesen sind.

Gott hat sich weder an ihm selbst noch ins Endliche hinein ausgesprochen.
Da die Bewegung des Wissens einseitig ist, bleibt das Absolute stumm.

Erst durch die zweiseitig-emfge Bewegung des Wissens, das sich
aber auch als solches weiß (und dies ist für Hegel der « absolute Begriff »),

wäre Gott als Inhalt der absoluten Reflexion ebenso «als Subjekt
dargestellt». Die Bewegung des Wissens, das zuvor den substanziierten
Gott einerseits bloß außer sich, andererseits jedoch (als bloße Projektion
des Endlichen zur jenseitigen Unendlichkeit) der Macht des Endlichen
unterworfen hatte, wäre in unendlich-endlicher Gestalt erschienen; der
absolute mit dem endlichen Logos versöhnt und diese Versöhnung
zugleich begriffen. Der im Endlichen in der Form des Endlichen
ausgesprochene absolute Logos wäre ebenso Epiphanie des Absoluten an
ihm selbst und die Sprache des Begriffs restlose Selbstaussage des

Absoluten und Endlichen in einem, d.h. als «absoluter Begriff» «Geist».

3. Die Onto-Theo-Logik des «unglücklichen Bewußtseins»

In der Art, wie die einseitige Bewegung des Wissens aber beschaffen

ist, «kann sie ihm (dem Punkte) nicht angehören; aber nach Voraussetzung

jenes Punktes kann sie auch nicht anders beschaffen, kann sie

nur äußerlich sein» (ibid.). Hier beginnt das Denken in einem Anfang,
der einerseits die «Antezipation» zu ermöglichen scheint, andrerseits

jedoch, gerade im Maße seiner Vermittlung, das Antezipierte in die

Unzugänglichkeit einer toten Transzendenz zurückstößt, um diese sich

allerdings dadurch nochmals zur «zukünftigen» Aufgabe zu machen. Die
Gottesgeburt hat somit ihren Ursprung im Endlichen als Endlichen, in
dem sich die «absolute Vermittlung» vollzieht. Hier (und nirgendwo
anders) geht das Absolute aus der abstrakten Sichselbstgleichheit (als

Punkt) in die Vermittlung gleichsam auseinander und dadurch mit sich
selbst «konkret» zusammen. Dennoch ist diese Epiphanie des Absoluten
im Endlichen nur möglich, weil Gott (im Blick auf das Endliche) zukunfts-



352 Begriff und Glaube

los in kalter Gewesenheit als abstrakte «essentia infinita» nur-jenseitig
erstarrt ist.

Das Endliche bleibt somit im Grunde unfruchtbar. Die Frucht der

Bewegung des Wissens enthüllt nur den transzendenzlosen Verfall des

Endlichen an seine eigene Vergangenheit. Der Punkt bietet der Reflexion
bloß seine «Oberfläche» dar, er tritt nicht wirklich aus sich heraus.

Zugleich scheint diese Fixierung des Absoluten dem Endlichen einen

grenzenlosen Raum für die Dynamik seines (des endlichen) Wissens zu
gewähren. Das Endliche erkauft diesen Raum durch den Verlust des

absoluten Lebens. Sofern dieses dem Denken nur die «Oberfläche»
vorstellt, scheint das Endliche durch solche Verhaltenheit wirklich zur
Initiative des Begreifens ermutigt zu werden. Es «kann» (scheinbar)
allererst dadurch von der Oberfläche zur Tiefe vordringen, eine «spekulative

Vermittlung» realisieren, in der die Tiefe jedoch nur Funktion
der Oberfläche ist.

Da sich das Denken aber in das Vorweggenommene (den Punkt)
gar nicht einzulassen vermag, sondern im Nicht-Begreifen auf sich

zurückfällt, den Punkt nur zum Schein erfaßt, so schrumpft es gleichermaßen

zur isolierten «Einzelheit» zusammen. Es tritt auf der Stelle.
Der Anfang, der ihm scheinbar das Absolute eröffnet (und trotzdem
entzieht), ist in dieser Beziehung nicht selbst «reines Denken», sondern

begriffloser Gegenstand, Erscheinung des punktuellen Gottes als eines

«leeren Subjekts», d. h. als gleichgültiger Substanz. Die «denkende
Einzelheit des Wissens» und sein Gegenstand dissoziieren. Der vereinzelte
Gott und das vereinzelte Endliche stehen einander fremd gegenüber. Ins
Jenseits entrückt, bleibt das Endliche dennoch in sich verstrickt und
legt das An-sich-Kleben fälschlich als Identität mit sich selbst aus.
Umgekehrt transformiert es diese (Schein-) Identität in die Präsenz des Absoluten,

das ihm gerade hier absolut fremd ist. Es begreift weder sich selbst
noch das Absolute, sondern fließt mit diesem nur in der begrifflosen
Unmittelbarkeit des «Fühlens und der Ahndung» zusammen.

Die Bewegung dieses Wissens ist in der Tat Wissen des «unglücklichen

Bewußtseins», das sozusagen nur «an das Denken hin» (S. 163)

geht, An-dacht ist. «Sein Denken als solches bleibt das gestaltlose Sausen

des Glockengeläutes oder eine warme Nebelerfüllung, ein musikalisches

Denken, das nicht zum Begriffe, der die einzige immanente
gegenständliche Weise wäre, kommt. Es wird diesem unendlichen, reinen
innern Fühlen wohl sein Gegenstand, aber so eintretend, daß er nicht
als begriffener und darum als ein Fremdes eintritt» (ibid.).



Begriff und Glaube 353

Der Nur-Reichtum der absoluten Substanz (bzw. des leeren,
punktuellen göttlichen Subjekts) vermag nicht über sich selbst
hinauszukommen. Er ist der Gefangene und Knecht seiner eigenen Fülle, die

sich ihrer selbst nicht entäußert und der Bewegung des Wissens nur
die «Oberfläche» überläßt. Daher kann diese inhaltslose, oberflächliche
«Gabe», die dem Endlichen angeboten wird, auch nicht verdankt sein.

Gott gewährt nur den äußersten Rand seiner absoluten Substanz und
läßt daher das Endliche «leer» (sich gegenüber) liegen. Hinsichtlich dieser

Gabe, die gegeben und doch nicht gegeben ist, muß das Endliche sich
selbst aufgeben. Es muß die (nicht wirklich geschenkte) Gabe jenseits
seiner selbst suchen. Und wenn es das Empfangene (das doch niemals
in ihm ankommt, sondern zukunftslos am Himmel hängt) «verdankt»,
dann ist es in diesem Danken nicht «es selbst». Somit tut das Endliche
«indem es sein Tun, d. h. sein Wesen, selbst aufgibt, eigentlich (dankend)
mehr als das andere, das nur eine Oberfläche von sich abstößt» (S. 167).

Gott gibt sich nicht selbst. Indem das Endliche aber «dankt», d. h. sein

Wesen auf die entzogene Gabe hin aufgibt, tut es eben das, was Gott
nicht tut: es gibt sich selbst auf (freilich, analog zur fehlenden
Selbstmitteilung des Absoluten, auch in einem negativen Sinne!). Das Endliche
ersetzt in diesem Dank die dem Absoluten fehlende Negativität seiner

Selbstentäußerung. Wie die Bewegung des Wissens nicht begreift, den

Punkt (und nicht die absolute Selbstbewegung des «Geistes») voraussetzt,

so dankt es auch im Grunde nicht. Denn der Dank würde, durch
die Einheit von Tun und Empfangen, sowohl das Hervorbringen als auch
das Empfangen der göttlichen Selbstmitteilung bezeugen. Wäre die

Selbstbewegung des Absoluten (in der Form des Begriffs) vorausgesetzt,
dann hätte sich dieses Absolute als ein auf die Seite des «Andern seiner
selbst» Getretenes offenbart. Der Dank wäre somit die freie und befreite

Wieder-holung der göttlichen Selbstmitteilung. Aufgrund der
«oberflächlichen » Gabe bindet aber Gott das Endliche in unerfüllter Sehnsucht

an sich und entzieht sich eben dadurch demjenigen, den er ansich-
zieht. Durch diese «religio» versinkt das Endliche in der Verzweiflung.
Da die «abgestoßene Oberfläche» auf den Ursprung nicht (im Verhältnis
der Gabe zum Schenkenden) transparent ist, so reduziert sie den
Subjektcharakter des Absoluten auf die Form einer isolierten Substanz. An
dieser muß sich nun die ganze Bewegung «sogar selbst im Denken
in das Extrem der Einzelheit» (ibid.) zurückreflektieren.

Die Bewegung des (begrifflosen) Wissens «macht» sich daher die

Gegenwart Gottes selbst. Begreifend würde sie diese (für Hegel) gerade

23



354 Begriff und Glaube

als eine sich von ihr selbst her erschließende Gegenwart erfahren, die,
weil sie sich selbst besitzt, ebenso die Macht ihres eigenen «Ich-bin-da»
ist. Der Punkt (als Subjekt «Gott») hingegen bleibt «unwandelbar».
Diese Figur seiner unveränderlichen «Dauer» bedeutet gerade seine

Verfügbarkeit für die endliche Bewegung des Wissens. «Daß er im Bewußtsein

wäre, wie er an und für sich selbst ist, dies müßte wohl von ihm
vielmehr ausgehen als von dem Bewußtsein ; so aber ist diese seine Gegenwart

hier nur erst einseitig durch das Bewußtsein vorhanden und eben

darum nicht vollkommen und wahrhaftig, sondern bleibt mit Unvoll-
kommenheit oder einem Gegensatze beschwert» (S. 162) 4.

Wir fragen: wie ist es möglich, daß die einseitige Bewegung des

Wissens unter Ausschluß der begriffenen Selbstbewegung des Absoluten
dennoch je neu versucht, eben das, was ihr völlig fremd ist, als einen ihr
innerlichen, gegenwärtigen Reichtum zu bestimmen? Warum setzt das

4 Ubersehen wir aber nicht, daß (für Hegel) die Dimension dieses «unglücklichen

Bewußtseins » in der « Phänomenologie » als der « Bewegung des erscheinenden
Geistes» einen anderen Ort hat als das Bewußtsein, das den leeren Himmel durch
den Reichtum seiner eigenen Gedanken und Bilder auffüllt (vgl. S. 14). Dieses
Bewußtsein erfährt und weiß sich selbst «noch nicht» als unglücklich. Es läßt im
Medium des Seins (im «inhaltslosen Gegenstand des vorstellenden Bewußtseins»,
Hegel) das Absolute und Endliche die Hochzeit ihrer absoluten Vermittlung feiern.
Es wiederholt somit die Dialektik von «urbildlicher Einheit» und «Todestrennung»
beider in der Sphäre des sinnlichen Vorstellens und übersetzt daher das Lebensthema

des «Geistes» in die Form des Gegenständlichen (der «Sachen»). Trotzdem
spricht das «unglückliche Bewußtsein» auch in diesem «komisch-glücklichen»
Bewußtsein hintergründig schon mit; denn «statt das Wesen zu ergreifen, fühlt es

nur, und ist in sich zurückgefallen; indem es im Erreichen sich als dies entgegengesetzte

nicht abhalten kann, hat es, statt das Wesen ergriffen zu haben, nur die
Unwesentlichkeit ergriffen» (S. 164). Wie von allem Anfang an in jedem Schritt
des Denkweges das Resultat, so ist auch die «Geburtsstätte des als Selbstbewußtsein

werdenden Geistes », der « Schmerz und die Sehnsucht des unglücklichen Bewußtseins»

als «Mittelpunkt» und «das gemeinschaftliche Geburtswehe seines Hervorgangs»

(vgl. S. 525) gegenwärtig. Es enthüllt sich nämlich als «die Einfachheit des
reinen Begriffs» (ibid.) oder als die noch nicht zum «absoluten Begriff» vermittelte
Unmittelbarkeit des «Geistes», die noch zerrissene Einheit von Leben und Tod;
also als das Leben, dem die absolute Negativität (der Tod der absoluten Reflexion)
noch äußerlich ist (im Bewußtsein!), das jedoch diese Negativität schon als sein
eigenes Schicksal erfahren hat: es kommt nämlich weder im Diesseits noch im
Jenseits zur Ruhe. M. a. W. : die Brücke des substanziierten Seins, das noch nicht
zum «Begriff» befreit ist, überbrückt nichts und führt nirgendwo hin. Das
Bewußtsein wird auf dieser Brücke nur vom einen Ufer zum anderen gejagt. Und
eben dieses haltlose Hin-und-Her macht die (nur zum Schein) tragende Brücke,
den «Lichtfaden», so fragwürdig: bis dahin, daß er sich dem spekulativen Denken
als «Nichts» enthüllt!



Begriff und Glaube 355

Scheitern in der Vergeblichkeit dieser Bewegung des Wissens kein Ende?
Welche Voraussetzungen liegen hier vor?

Hegel selbst gibt uns die Antwort: «Von allem, was ist, lag die

Bedeutung in dem Lichtfaden, durch den es an den Himmel geknüpft
war» (S. 14). Der Lichtfaden ist das «ens qua tale», die «Schwebe des

Seins» als Brücke zwischen Gott und dem Endlichen. Dieser Über-gang
scheint einen «excessus determinatus» von der Endlichkeit in die
Unendlichkeit zu gewährleisten. Durch diese Nabelschnur sind das Endliche
und Absolute miteinander in «urbildlicher Identität», die den Schmerz
der Todestrennung (d. h. die absolute Negativität) noch nicht erfahren

hat, verbunden. Sie verheißt den Getrennten eine Vereinigung, die aber,
sobald sie erreicht zu sein scheint, in eine neue, vermittlungslose
Geschiedenheit auseinanderfällt.

Der «Lichtfaden» ist das Sein der Onto-Theo-Logik, die in ihm
das Organ der göttlichen Allmacht weiß und dem Endlichen, das als

Endliches nicht freigegeben ist, den sicheren Zugang zu seinem Lebensgrund

verschafft. Die absolute Macht, an der es entselbstet hängt, ist
ihm zugleich die Gewißheit seiner Grundnahme im Absoluten. Seine

Unselbständigkeit ist die Gewähr dafür, daß es auf unerschütterlichem
Boden steht, seine ohnmächtige Unfreiheit die Bedingung der Möglichkeit

des scheinbar «absoluten Bejaht- und Anerkanntwerdens». Der
«Lichtfaden» erscheint als das tragende Element der Herr-Knecht-
Dialektik.

In diesem Bogen, der auf den beiden Ufern der absoluten und
endlichen Substanz aufruht, «lag alle Bedeutung». Also war der Sinn
des Seins weder bloß auf der Seite Gottes noch bloß im Raum der Welt
zu finden. Er erschien jenseits beider als die Figur ihres Zusammengehörens,

das als «Sein» die beiden Pole sowohl als Momente an sich

wie auch als einander entfremdete Sphären außer sich hatte.
An ihr selbst bleibt die Endlichkeit leer. Sie selbst «ist» ja nicht

der Lichtfaden, so daß ihre Bedeutung jenseits ihrer selbst aufgedeckt
werden muß. Ihre Sinn-losigkeit (an ihr selbst) trieb sie in eine

Sinnfrage, in der sie nur ihre eigene (und des Absoluten) Sinnlosigkeit perpe-
tuierte. Wo sie in ihren Sinn (den Lichtfaden) sich einläßt, konstituiert
sie ihre Sinnlosigkeit. Sie wird gewissermaßen aus sich selbst heraus-
und in ein Anderes ihrer selbst hineingezwungen. Ihr Sich-erreichen ist
Selbstverlust. Und Selbstverlust ist der Preis, den sie für das Erreichen
ihrer Sinnfülle zahlt. Das Endliche vermag sich daher nicht direkt und
unverstellt in die Augen zu blicken, sondern muß, um seiner selbst



356 Begriff und Glaube

gewiß zu werden, von sich selbst wegschauen : «das rechtliche Anerkanntsein

der Person ist die unerfüllte Abstraktion; es besitzt also vielmehr
nur den Gedanken seiner selbst; oder wie es da ist und sich als Gegenstand

weiß, ist es das unwirkliche» (S. 523).
Die «Bedeutung» des Endlichen, die zwischen ihm und dem Absoluten

lokalisiert wird, berechtigt es nicht an ihm selbst. Denn die
oberflächliche Gabe, deren widersprüchliche Mit-teilung das «unglückliche
Bewußtsein» zerreißt, hat sich nicht wirklich verendlicht. Das Endliche
will die Gabe (und deren Scheinkenosis) «bestehen» und muß sie in diesem

Bestehen mit Notwendigkeit verfehlen. Diese Verfehlung (im Sinne der

Schuld) benützt das Endliche jedoch dazu, sich von jeglicher
Transzendenz zu dispensieren. Es rechtfertigt seine Un-schuld durch Trans-

zendenzlosigkeit. Die Thematik des Nihilismus «Gott ist tot» (Nietzsche)
wird akut. Das Endliche kann scheinbar gerade dort, wo es sich in sein

ihm vorenthaltenes Selbst hinein entgleitet und «verzweifelt es selbst
sein will» (Kierkegaard), sich auf seine Endlichkeit zurückziehen und
zur Ruhe des «stoischen Selbstbewußtseins» (Hegel) gelangen. Denn die

nicht-geschenkte Gabe bricht es in seiner abstrakt gleichgültigen Endlichkeit

gar nicht auf. Wäre die Gabe verendlicht, hätte das Absolute das

Geschenk durch die Macht seiner Selbstmitteilung in den Empfangenden
hinein getrennt, dann wäre dem Endlichen jeder Rückzug auf die

abstrakte Bejahung der Person in «stoischer Gleichgültigkeit» genommen.
Es wäre vom Absoluten direkt betroffen und herausgefordert. Sein

abstraktes Anerkanntsein nötigt es aber über sich selbst hinaus: dorthin,
wo es «bejaht», aber nicht wirküch «es selbst» ist. Somit bleibt seine

stoische Ruhe zugleich in «haltloser Unruhe des skeptischen
Selbstbewußtseins» zerrissen. Denn diese Unruhe bezeugt nur, daß die Freiheit

noch nicht zur konkreten Identität mit sich selbst gekommen und
daher auch alles andere «ein anderes ist als es selbst» (Marx). Die Endlichkeit

ist nichts anderes als die «Kellerwohnung» 5 der entmächtigten Frei-

5 «...die Kellerwohnung des Armen ist eine feindliche, als fremde Macht an
sich haltende Wohnung, die sich ihm nur hingibt, sofern er seinen Blutschweiß
ihr hingibt, die er nicht als seine Heimat - wo er endlich sagen könnte, hier bin
ich zu Hause - betrachten darf, wo er sich vielmehr in dem Haus eines anderen,
in einem fremden Hause befindet, der täglich auf der Lauer steht und ihn hinauswirft,

wenn er nicht die Miete zahlt. Ebenso weiß er der Qualität nach seine

Wohnung im Gegensatz zur jenseitigen, im Himmel des Reichtums, residierenden
menschlichen Wohnung. — Die Entfremdung erscheint sowohl darin, daß mein
Lebensmittel eines anderen ist, daß das, was mein Wunsch, der unzugängliche
Besitz eines anderen ist, als daß jede Sache selbst ein anderes als sie selbst, als daß



Begriff und Glaube 357

heit, die nicht bei sich selbst «daheim» ist. Ihr «Dank» für das Daseindürfen

in den unterirdischen Niederungen der Ohnmacht ist ihr eigener
«Blutschweiß», den sie durch arbeitende Entäußerung Selbstüber-

bietung) zahlt, um in die Nähe ihrer Freiheit zu kommen, die ihr im
jenseitigen Reichtum entzogen ist. Hierin spiegelt sich die ganze Not der

Onto-Theo-Logik, im Blick auf die «jenseitige Gegenwart Gottes» (vgl.
S. 14), wie in einem Brennpunkt zusammen.

Der «Lichtfaden» ist das Sein als Denkform des «unglücklichen
Bewußtseins». In dem Maße wie sich das Endliche selbst erreichen will,
löst es sich in dieses Band hinein auf, durch das es ins Absolute hinein-
und zurückgezogen wird. Da das Gesetz dieses «Bundes» jedoch besagt,
daß die Bindung nur ein Reflex der «oberflächlichen» Gabe ist, in der
sich der Geiz der absoluten Substanz bekundet, so reflektiert sich in den

Gestalten des stoischen und skeptischen Selbstbewußtseins sowohl die
Ohnmacht Gottes zur eigenen Selbstmitteilung als auch die Subjekt-
losigkeit endlicher Freiheit, die ihre positive Entäußerung in der Form
des Selbstseins durch Sich-anders-werden nicht zu vollbringen vermag.

II. DIE ZERFALLENE TRINITÄT

ALS GESTALT DES «UNGLÜCKLICHEN BEWUSSTSEINS»

1. Die «Geist)>-losigkeit des zeugungsunfähigen Vaters und des vaterlosen

Sohnes

Nicht nur das Endliche ist hier mit sich selbst zerfallen, sondern
auch das Absolute. Da es an ihm selbst sich nicht anders geworden,
d. h. nicht weggeschenkte Liebe, kein Ich-Du-Wir in der Gestalt des

«Geistes» ist, so vermag es sich auch nicht dem Endlichen als Endlichen
(dem Andern seiner selbst) zu übereignen. Die «immanente Trinität» ist
in der toten Gleichgültigkeit der absoluten Substanz versunken und
kann sich nicht in der Gestalt der «ökonomischen» offenbaren. Dieser

Untergang der göttlichen Personen und ihres Liebesbezugs in der sich-

selbst-gleichen Natur reduziert einmal die Subjekte zu Momenten an der
einen göttlichen Natur. Ihre absolute Einheit liegt in der Substanz nun
jenseits der Subjektform. Zum anderen besagt die Absorption des

meine Tätigkeit ein anderes, als endliche - und das gilt auch für den Kapitalisten, -
daß überhaupt die unmenschliche Macht herrscht (K. Marx: «Nationalökonomie
und Philosophie» in «Frühschriften», hrsg. von S. Landshut, Stuttgart 1953 266).



358 Begriff und Glaube

personalen Selbst in der Substanz jedoch abstrakte Trennung des Selbst

gegen die Substanz. Die Personen als bloße Momente der Natur
dissoziieren gerade in ihrer «substantiellen» Einheit und treten geschieden
auseinander. Dieses Medium ihrer Vermittlung treibt sie in die gegenseitige

Entfremdung. M. a. W. : das im Wahren als Substanz sich selbst

entgleitende Subjekt distanziert sich von der Substanz und beginnt diese

von außen her als das Fremde (wie eine Sache!) zu bestimmen. Da die
Substanz jedoch das «an sich» ist, was das Subjekt «für sich» ist, so

bedeutet die gewonnene Distanz (im Sinne scheinbar «freier»
Selbstverfügung) nichts anderes als einen Reflex seiner eigenen Unfreiheit als

Subjekt, das mit seinem Wesen wie mit einer «Sache» umgeht. Das
«Wesen» des Subjekts wird somit einerseits verfügbar (wie eine

bestimmungsfähige Potenz, die selbst-los ist), andererseits bezeichnet es nur den

Status der Entfremdung des Subjekts als solchen, d. h. seine (ihm
negativ entzogene!) Unverfügbarkeit. Was besagt das für das Verhältnis
von Vater und Sohn im Raum des göttlichen Wesens?

Der Vater hat seinen Sohn (die absolute Gabe) nicht freigegeben.
Der «Schenkende» verschlingt seinen eigenen Logos. Er ist in diesem

daher auch nicht als ein wirklich Sprechender offenbar. Der Vater ist
(durch die absolute Negativität hindurch) noch nicht im Sohn
gegenwärtig, in diesem sich noch nicht ein Anderer geworden. Das punktuelle
Subjekt (Vater) absorbiert die (nicht bloß essentiell schließbare)
dialogische Differenz (zum Sohn) in sich hinein. M. a. W. : die göttliche
Natur als absolute Substanz ist im Subjekt «Vater» gefangen. Die
Substanz ist nur Subjekt, das noch nicht das «an-sich» ist, was es «für-
sich» ist. Oder: das Subjekt ist bloß Moment an der Substanz, die noch
nicht das «für-sich» ist, was sie «an-sich» ist.

Die Entgegensetzung und Ungleichheit von Subjekt und Substanz
im Raum des Absoluten erweist sich damit sowohl als geizige Übermacht

des Vaters über den Sohn wie auch als Ohnmacht des Vaters zum Sohn,
den er nicht (durch die absolute dialogische Differenz der personal
entäußerten göttlichen Natur hindurch) an diesem selbst als Sohn
freisetzen kann. Die Ungleichheit von Subjekt und Substanz im Vater
macht den Sohn zu einem Fremden, in dem der Vater nicht sein eigenes,

göttliches Wesen ausspricht und anschaut. Der Vater enthüllt sich somit
zugleich als nur-reich und als nur-arm. Als Moment der Substanz ist er
kein Subjekt, seiner se/èsf-bewußt-los. Eben diese seine Kraftlosigkeit,
der Verlust seines Selbst ist aber nur die Kehrseite dessen, daß er die

Natur gegen den Sohn für sich behält. Der Absorption der Substanz ins



Begriff und Glaube 359

Subjekt entspricht das Verschwinden desselben in der Substanz. Der im
nur-reichen Vater entselbstete Sohn aber entbirgt sich gerade aufgrund
dieser Entselbstung als der fremde Andere zum Vater. Im Ansichhalten
setzt die väterliche Macht deshalb ihre eigene Beschränkung. Dadurch
ist der Sohn eine abstrakte Funktion des sich ihm verweigernden Vaters

geworden. Er ist als Sohn mit dem Vater nicht wesens-eins. Der Vater
überherrscht ihn. Die dialogische Differenz von Sprechendem und Wort
ist vernichtet. Scheinbar spricht hier «allein» der Vater - und doch sagt
er nichts, weil er je schon das Wort gleichsam in sich selbst hinein
verbraucht hat. Deshalb ist das Wort auch (in einem negativen Sinne)
seinem Ursprung ausgeliefert, hat es sich diesem scheinbar restlos zu
«verdanken». In diesem Ursprung besitzt es alles und hat doch nichts
für sich. Es ist nur als abstrakte Person (nochmals jenseits seiner selbst)
anerkannt. Es existiert solchermaßen nur als ein «von sich wegsehendes
Bewußtsein» (vgl. S. 163), das ruhelos seine konkrete Identität sucht, ohne
sie zu finden. Es ist sich immer schon in den wortlosen, zeugungsunfähigen

Nur-Vater hinein enteignet. Damit ersetzt der Logos, durch seine

Expropriation im Vater, sein absolutes Sich-empfangen von diesem her.
Da er aber in der Entselbstung der Fremde zum Vater ist, so ersetzt er
sein Anderssein (als der Vater) durch die Figur des Fremdsems zum Vater.

Vater und Sohn sind in der «essentia infinita» der göttlichen Substanz
absorbiert. Aber diese Absorption erstellt (in einem abstrakten Sinne!)
ihre Geschiedenheit als Subjekte. Umgekehrt treibt gerade diese ihre
(abstrakte) Differenz die Vermittlung beider im «einen Wesen» aus sich
hervor. Die depotenzierende Übermacht des Vaters über den Sohn

konstituiert (in einer pervertierten Form!) das Anders-sein des Sohnes

zum Vater, das (schlechte) Selbst-sein des Wortes (dem Vater gegenüber).
Und dieses Selbst-sein als der Andere übersetzt sich seinerseits in die

(pervertierte) Selbst-losigkeit der totalen Abhängigkeit des Wortes vom
Sprechenden. Diese Dialektik ist (für Hegel) die «geist»-lose Dialektik
der abstrakten Geschiedenheit und abstrakten Einheit von Subjekt und
Substanz. Der «Geist» als Wir von Ich (Vater) und Du (Sohn) ist hier

nur ebenso abstrakte Funktion der Entgegensetzung beider. Er ist nicht
konkreter Geist, konkretes Wir, sondern ein Schein-Wir, das Wir des

Toten, das, aufgrund seines Totseins, zum Leben zu kommen versucht.
Wir sahen, daß die Absorption der Substanz ins Subjekt des Vaters

nur die Kehrseite des Untergangs desselben in die Substanz ist. Der
Nur-Vater ist daher (als bloßes Moment am göttlichen Wesen) sich selbst
kraftlos entglitten. Er ist der «Andere» geworden, in die «furchtbare



360 Begriff und Glaube

Substanz» (S. 521) aufgelöst, ohne dieses Wesen als ein sich selbst
Besitzender in absoluter Freiheit zu sein. Im Element der Substanz
und ihrer « Sichselbstgleichheit » ist der zuvor an-sich-haltende Vater
jedoch der absoluten Negativität unterworfen, ein «Übergehen ins
Andere». Die vom Vater nicht freigegebene Gabe (der Sohn) gewinnt
daher als der Andere zum Vater in dem Maße ein «Selbst»: wie dieses

sich als Reflex der väterlichen Ohnmacht entbirgt. Das der Übermacht
des Vaters scheinbar völlig überantwortete Wort enthüllt sich daher,
wie sich zeigte, als ein Fremdes zu seinem Ursprung. Da der Sohn der

göttlichen Substanz, die im abstrakten Selbst des Vaters vereinzelt ist,
nicht teilhaftig wird, so erscheint er als Nicht-Gott und solchermaßen
als das Andere zu Gott, d. h. als Endliches. Die Kenosis Gottes in die

Endlichkeit ist eine Funktion sowohl der Absorption des Sohnes im Vater
als auch der Entfremdung des Sohnes vom Vater.

Auf diesem Weg seiner « Verendlichung» kommt also der sich dem

Sohn entziehende Vater über seine vormalige eigene Beschränktheit als

Vater «hinaus». Da der Sohn die Fülle seines Lebens in einem Anderen

sucht, der sie ihm vorenthält, zeigt sich dieser Andere als ein « Sprechender»,

tritt sein Wort in die Endlichkeit ein, ohne daß er wirklich sich sprechend
mitteilte. Das «Sprechen» Gottes erweist sich als eine Funktion seiner

Sprachlosigkeit. Oder: der Sohn als abstraktes Moment am Vater ist,
allein aufgrund seiner Ohnmacht als Sohn, selbst-ständig und gegen den

Vater geschieden. Ein Logos, in dem sich niemand offenbart, der als

Wort jeden Sinn verliert und doch nur in solcher Sinnlosigkeit «für-
sich-sein» kann. Er braucht sich dem Vater nicht zu verdanken, da er

von diesem nichts empfangen hat. Der «Dank» hat sich in die völlige
Selbstauflösung des Sohnes in den Vater hinein verkehrt: und eben dies

macht jetzt die Geschiedenheit des Sohnes gegen den Vater aus. Der
Sohn hat angesichts der Ohnmacht des Vaters die ganze göttliche Natur,
die der Vater ihm nicht zu schenken vermochte, in sich eingeholt. Diese

schein-dialogische Differenz entspringt somit einerseits der (abstrakten)
Kontinuation des Sohnes aus dem Vater, andererseits aus der (ebenso

abstrakten) Absorption desselben im Vater. Der Gegenüberstand von
Vater und Sohn ist eine Frucht des logisierten Hervorgangs und der

logisierten Rückkehr des Sohnes zum Vater. Das «Wir», in dem Vater
und Sohn «eins» sind, gründet sowohl auf der Dissoziation von Sprechendem

und Logos als auch auf der gegenseitigen Übermächtigung des einen

durch den anderen.



Begriff und Glaube 361

2. Der «geist»-lose Gott als trinitarisches Bild des «unglücklichen
Bewußtseins»

Vater und Sohn stehen daher als zwei «nichtwankende Substanzen
oder Subjekte» (S. 535) einander gegenüber. Wie aber gestaltet sich, aus
dieser Dissoziation des Absoluten heraus, seine Selbst-mitteilung an das

Endliche? Kann dieser Gott wirklich auf die Seite des (geschaffenen)
Anderen seiner selbst treten? Bleibt er nicht in sich gefangen? Und
äußert sich diese Gefangenschaft nicht gerade darin, daß er der Verend-

lichung bedarf, um als das Absolute «frei-sein» zu können? Es gibt auf
diese Fragen nur eine adäquate Antwort: die Dissoziation «muß» sich
ins Endliche hinein reflektieren, und zwar als die bloße «Abstoßung der
Oberfläche» einer Gabe, die dem Geber fremd, ihm nicht verdankt ist.
Die Entgegensetzung von Vater und Sohn ist das unversöhnte trinita-
rische Bild für das «unglückliche Bewußtsein», in dem der Geist noch
nicht als «Geist» der Einheit in der Differenz von Vater und Sohn

aufgebrochen, das Subjekt noch nicht Substanz (und umgekehrt) geworden
ist. «Seine wahre Rückkehr aber in sich selbst oder seine Versöhnung
mit sich wird den Begriff des lebendig gewordenen und in die Existenz
getretenen Geistes darstellen, weil an ihm schon dies ist, daß es als

Ein ungeteiltes Bewußtsein ein gedoppeltes ist : es selbst ist das Schauen

eines Selbstbewußtseins in ein anderes, und es selbst ist beide, und die

Einheit beider ist ihm auch das Wesen» (S. 159). Der Bezug von Vater
und Sohn und vom Sohn zum Vater sowie die Einheit beider im einen
Wesen ist diesem Selbstbewußtsein Inhalt und Form seines Vollzugs.
Es ist als solches: «Selbstbewußtsein», aber als dieses der göttlichen
Natur noch nicht teilhaftig: gott-loser Geist; Geist des toten Gottes!
«... aber es für sich ist sich noch nicht dieses Wesen selbst, noch nicht
die Einheit beider» (ibid.). Es ist das Selbstbewußtsein der Getrennten,
in denen der gegenseitige Bezug, die Vermittlung beider noch Resultat
ihres abstrakten An-sich-haltens ist.

Im bloßen Gegenüber von Vater und Sohn, aber auch in der «Einheit »

dieses Gegenüber, ist die dialogische Differenz, das «Zentrum der Liebe»,
noch substanziiert und die Differenz von Vater und Sohn eine Funktion
ihrer gegenseitigen Absorption. Die Einheit von Vater und Sohn ist
allererst nur abstrakt erreicht, ihre Gegenständlichkeit nicht begriffen,
noch nicht in der Form des «absoluten Begriffs» als der Selbst-gewißheit
des «Geistes» gegenwärtig, dem Geist-Subjekt als Wir noch nicht inner-



362 Begriff und Glaube

lieh. Das «vorstellende Bewußstein des Glaubens» weiß den «Geist» zwar
als seinen Inhalt, aber eben in der Form der Vor-stellung, d. h. der

Besonderung, Vereinzelung und somit der gegen-ständlichen Fixierung.
Die Form der « fides qua creditur» gehört für Hegel deshalb noch

ins Element des «abstrakten Wir» von Vater und Sohn, das doch in
der «fides quae creditur» schon als konkretes Wir offenbar ist. Die
vorstellende Form des Glaubens entspricht somit nicht dem «Geist» der

« fides quae»; sie substanziiert vielmehr das Verhältnis von Person und

Natur, Subjekt und Substanz und verfehlt dadurch die absolute Gegenwart

des «Geistes», den sie in der Gestalt einer bloß gewesenen
«Menschwerdung» oder einer bloß ausstehend-zukünftigen «Versöhnung»
auseinanderreißt. In solcher Be-grifflosigkeit enthüllt sie sich nochmals als unter
dem Gesetz des «unglücklichen Bewußtseins» stehend, d.h. (für Hegel)
in der Unmittelbarkeit des Begriffs, der sich noch nicht selbst als Begriff
weiß. Er begreift im Begreifen des Anderen dieses nicht als sich selbst.

Damit dieser «Begriff» werde, wird der Schritt aus dem vorstellenden
Glauben ins «absolute Wissen» des «absoluten Begriffs» hinein zu
vollziehen sein. Dieser Begriff hat dann den letzten Rest von an-sich-

haltendem Sein (in Vater und Sohn) getilgt und den göttlichen Reichtum
seiner absoluten Negativität unterworfen. Da Hegel aber die Liebe im
vorstellenden Bewußtsein ortet, so wird sie, um der vollendeten Gegenwart

ihres Sinnes willen, der «absolute Begriff» werden müssen. Und sie

ist dieser schon: wenn auch nur in «sinnlicher Unmittelbarkeit», d. h.

als Element des vorstellenden Glaubens. Die Form der Liebe reicht daher

nicht aus, damit das Wir des Geistes als das freie Selbst des Endlichen
als Endliches begriffen werde. Die vorstellende Form des Glaubens

nötigt deshalb das Endliche immer noch, das, worin es ist und woraus
es lebt, als ein Anderes und Fremdes zu «bestehen», diesem zu
«entsprechen», d. h. seine Entfremdung auf eine äußerliche Weise zu
überwinden. Der «absolute Begriff» aber «besteht» nicht mehr etwas Anderes;

er ist vielmehr die Gestalt «heiler Endlichkeit», deren Leben das absolute

Wir ist, der «Angelpunkt, um den sich die Weltgeschichte dreht».
Anders ausgedrückt : das «unglückliche Bewußtsein» ist das Bewußtsein

der Onto-Theo-Logik des zwischen Gott und dem Endlichen hypo-
stasierten Seins, des «Lichtfadens», von dem Hegel sprach. Dieses Sein

ist gegeben (das Andere zu Gott) und doch nicht gegeben (weil nur
Reflex des väterlichen An-sich-haltens). Das endliche Selbst, das sich

in diesem Sein findet, kommt nie zu seiner endlichen Subsistenz, da

der Anfang, in dem es steht, nur zum Schein als Gabe sich enthüllt.



Begriff und Glaube 363

Diese negiert in Wirklichkeit ihre Entäußerung ins Endliche. Und sie muß
sie negieren, da sich in ihr nur die Ohnmacht des nicht-schenken-kön-
nenden Gottes widerspiegelt. In diesem Anfang vermag das endliche Subjekt

nur als ein ideales, «allgemeines Selbst» sich darzustellen, das nicht
real an sich sein kann, was es für sich ist. Es lebt nicht als ein «sich»

vom absoluten Du an «sich selbst» geschenktes Selbst. Als dieses Selbst
ist es bloßes abstraktes Ich, ohne an ihm selbst Ich-(Du) zu sein und das

Du ist bloßes Du, ohne an ihm selbst Du-(Ich) zu sein: das Wir ist dem
Ich und dem Du äußerlich.

Andererseits ist, wie wir sahen, die entzogene Gabe (als Bild des im
Vater sich enteigneten Sohnes) das Fremde zum Schenkenden; genauso
wie der Sohn, aufgrund seiner Entmächtigung im Vater, der Andere zu
ihm wurde: die dem Vater fremde Natur bzw. Substanz, aus der der
Vater als Subjekt nicht auf sich zukommt. Als dieses gegen seinen

Ursprung getrennte Andere aber ist das Sein bzw. das «allgemeine,
abstrakte Selbst» analog ebenso immer schon in die Dimension der
endlichen Substanz, in das gestaltlose An-sich-sein hinein versunken. Nicht,
weil das Selbst das geworden wäre, was es für sich ist ; nicht weil das Sein

als verendlichte Gabe immer schon im Seienden empfangen worden wäre,
da es ganz weggeschenkt und in diesem Sinne «Nichts» ist; sondern weil
es als m'c/rf-Mitgeteiltes das «Andere» zum Ursprung ist, bekundet es

sich als endliche Substanz, hat es sein Selbst im An-sich-sein der dumpfen,
materiellen Realität verloren. Die Zeit als Entäußerungsgestalt des Selbst
ist im statischen Wesens-raum der Substanz absorbiert.

Wie in Gott die Selbstempfängnis des Sohnes vom Vater her:
einerseits in den Verfall des Logos an den Sprechenden und das Selbstsein

des Logos andererseits zur Repräsentation des ursprungslosen
Wortes sich verkehrt hatte, so enthüllt sich im Raum des Endlichen
das Selbst der Freiheit (im Anfang des «oberflächlich» geschenkten, d. h.

nicht verdankten Seins) als das Selbst der vorenthaltenen Gabe. Die
Substanz der Freiheit erscheint hingegen als Frucht einer Verendlichung
(des Seins), die nichts anderes darstellt als das Resultat der Entfremdung
bzw. des eigensinnigen An-sich-haltens der Gabe gegenüber ihrem
Ursprung. Die Substanz qualifiziert sich innerlich durch bloße Abstoßung
der Gabe vom Ursprung, also durch eine Scheinverendlichung des

Gegebenen, in der das Selbst des schenkenden Ursprungs nicht
aufleuchtet. Daher ist sie dazu verdammt, eine «selbst»-lose und zukunftslose
Substanz zu sein, die nicht für sich werden (Subjekt!) kann, was sie an
sich ist. Sie ist zwar an sich ein Selbst, aber das Selbst der gegen seine



364 Begriff und Glaube

Herkunft abgeschiedenen, also subjektlosen Gabe. Und auch das Selbst ist
«Substanz», aber eine Substanz, die nur die dem Sohn vom Vater
vorenthaltene, im Vater substanziierte Gabe (des Selbstseins des Sohnes)

widerspiegelt, eine «Gabe», die, weil sie nicht wirklich geschenkt wird, auch in
die Subsistenz des Empfangenden hinein sich nicht andersgeworden ist.

Es kommt hier eine Vermittlung zum Austrag, in der das gegen
den Tod der Kenosis getrennte Leben (und umgekehrt der gegen das

Leben abgesonderte Tod) ihren abstrakten Dualismus dazu gebrauchen,

ihre Entgegensetzung aufzuheben. Da das Leben an-sich-hält, stirbt es,

entäußert es sich: wird das «Leben» des Selbst «Substanz», tritt es aus

seiner vormaligen Idealität in die Realität. Weil die Substanz aber durch
diese Verendlichung das Sein als «Selbst» in sich hat, ohne es wirklich
empfangen zu haben, so taucht im «Tod» der bloß an-sich-seienden

isolierten Substanz schon das «Leben» auf. Das an-sich-haltende Leben
des Selbst produziert, aufgrund seiner Fixierung in sich selbst, den Tod
einer (Schein-)Kenosis und gelangt dadurch in die Substanz. Die Substanz

ist also dadurch ein Selbst, d. h. Subjekt geworden, daß sie letztlich
subjekt-los ist. In Wahrheit fallen beide, Selbst und Substanz,
«unglücklich» auseinander.

Das «unglückliche Bewußtsein» zeigt sich somit als die reine
«Einfachheit des Begriffs», der Subjekt (Selbst) und Substanz als seine beiden

Momente an sich hat, die sich durch gegenseitige Entäußerung vereinigen.
Der Anfang dieses Bewußtseins ist aber das zweideutige Sein Nichts,
die abstrakte Einheit von Leben und Tod, die Scheineinheit von Leben
und Tod, Reichtum und Armut einer Gabe, die gegeben und doch nicht
gegeben ist. Das «unglückliche Bewußtsein» ist dem unversöhnten

Widerspruch des Anfangs unterworfen: einem Leben, das den Tod außer

sich hat und einem Tod, der das Leben jenseits seiner selbst sucht.
Deshalb gehen in diesem Anfang das wirkliche Leben mit der Scheinfülle
des allgemeinen Seins und der wirkliche Tod mit der Scheinkenosis des

abstrakten (und deshalb «armen») Seins untrennbar zusammen. An
dieser Nahtstelle schwingen die abstrakte, begrifflose Vermittlung und
die begriffene Vermittlung von Leben und Tod unscheidbar zusammen.
Die Gegenwart des «Geistes» bricht auf. Aber die Stätte seiner Präsenz

ist die absolute Zerrissenheit von Leben und Tod, die sich als Zerrissenheit
selbst zur absoluten Versöhnung zu vermitteln trachtet, darin jedoch
notwendig scheitern müßte: wäre diese versuchte Selbstrechtfertigung
nicht schon Entäußerungs- d. h. Todes- (und somit auch Lebens-) gestalt
des «Geistes». Die dialektische Bewegung der zerbrochenen Trinität ist



Begriff und Glaube 365

somit schon das Werden des Begriffs, der a priori im Verfall
gegenwärtig ist, ja, dieser Verfall ist nur die (abstrakte) Todesgestalt des seiner
selbst entäußerten Begriffs der absoluten Freiheit.

Wie der Sohn unruhig im Vater sich suchen mußte, so gleitet auch
das Endliche, der Todesgestalt des Geistes verpflichtet, ständig über
sich hinaus, gewissermaßen in den «Lichtfaden» (S. 14) hinein, der es an
Gott bindet, ohne daß es diesen dadurch wirklich erreichte. Denn der Nur-
Vater versiegelt in diesem Bund (mit dem Anderen) nur seine verweigerte
(subjektlose) «Selbstmitteilung». Gottes Gegenwart bleibt der endlichen
Freiheit eine bloß jenseitige (begrifflose) «Gegenwart». Durch das hypo-
stasierte Sein ist sich das Endliche entzogen und so: immer schon im
und beim Ursprung gewesen. Genauso war der Sohn immer schon im
Vater, aber in der Form der Entmächtigung, in einer «Wesenseinheit», in
der er als Person untergegangen ist. Wie der Vater über den Sohn die

Herrschaft angetreten, so ist für das Endliche die «jenseitige Gegenwart»
Gottes die Herrschaft des Gewesenen über seine Freiheit auf Zukunft
hin. Es kommt nichts mehr auf die Freiheit zu, was nicht schon war.
Zugleich steht die Verendlichung des Seins (das Zerreißen des Fadens)
noch aus. Die Regression des Endlichen in seinen Ursprung entlarvt
sich somit als der Versuch: progressiv seine ausstehende Zukunft zu

bewältigen, um sein konkretes Selbst zu gewinnen. In beiden Richtungen
herrscht der Todestrieb.

«An ihm (dem Lichtfaden), statt in dieser Gegenwart zu verweilen

glitt der Blick über sie (die Endlichkeit) hinaus zum göttlichen Wesen,

zu einer, wenn man so sagen darf, jenseitigen Gegenwart hinauf» (S. 14).
«Wie es (das Selbstbewußtsein) so auf einer Seite, indem es sich im Wesen

zu erreichen strebt, nur die eigene getrennte Wirklichkeit ergreift, so

kann es auf der andern Seite das Andere nicht als Einzelnes, oder als

Wirkliches ergreifen. Wo es gesucht werde, kann es nicht gefunden werden,
denn es soll eben ein Jenseits, ein solches sein, welches nicht gefunden
werden kann » (S. 164).

Die zerspaltene Zeit der endlichen (Un-) Freiheit korrespondiert
daher der verabsolutierten Gewesenheit des Sohnes im Vater und der

verabsolutierten Zukunft des Vaters im Sohn. Die Gegenwart des Geistes

bleibt in beiden Dimensionen (des Absoluten und Endlichen) leer und
unerfüllt. Aus diesem Grab des Selbstbewußtseins aber taucht der
«Geist» empor: die Einheit in der Differenz von absoluter und endlicher
Gegenwart als «Geist». Diese Emporkunft des «Geistes» kann ihre Wurzel
in der schlechten Dialektik der dissoziierten Subjekte (Vater und Sohn)



366 Begriff und Glaube

oder in deren Absorption in der göttlichen Substanz haben. Sie kann
aber auch, mitten im Verfall (und der schlechten Dialektik desselben),
die Epiphanie des «Geistes», der Wahrheit in ihrer absoluten Konkretheit
sein. Daß dieses geschieht und das Leben des Geistes nicht Frucht der
schlechten Dialektik ist, das verbürgt das «absolute Wissen» in der
Gestalt des «absoluten Begriffs». Er ist die Gestalt der «heilen Endlichkeit»,

deren Selbst der «Geist» selbst ist.

III. DAS «GRAB DES SELBSTBEWUSSTSEINS» UND DIE ZWEIDEUTIGE

AUFERSTEHUNG DES GEISTES ALS «BEGRIFF»

7. Die aufgehobene Gegenständlichkeit der «absoluten Zeit»

Die Schwebe des logisierten Seins wirft das Bewußtsein auf sich
selbst zurück, und zwar gerade dort, wo es sich (durch den «Lichtfaden»)
seiner «urbildlichen Identität» mit dem jenseitigen Absoluten bewußt
wird. Dort, wo der in den Vater hinein entselbstete Sohn «ganz» im
Anderen zu sein scheint, erreicht er diesen nicht wirklich. Wenn er ihn
erreicht, dann bloß als den «Einzelnen», mit dem er nichts gemeinsam
hat, der ihn also in die unerfüllte Leere der Unselbständigkeit zurücksinken

läßt. «Es (das absolute Wesen) als Einzelnes gesucht, ist nicht
eine allgemeine, gedachte Einzelheit, nicht Begriff, sondern Einzelnes
als Gegenstand oder ein Wirkliches (S. 164). Der Sohn erreicht den Vater
nur als einen in sich verschlossenen, substanziierten Gegenstand. Dieser
ist in seiner Selbst-losigkeit unmittelbares Sein oder «Sein für anderes»

(hier: für den Sohn); aber gerade so bloßes sinnliches Dasein, «inhaltsleerer

Gegenstand des sinnlichen Bewußtseins» (S. 527). Seine Subjekt-
losigkeit ist das pervertierte Vater-sein «für» den Sohn, worin dem Sohn

gerade alles geraubt wird.
Ebenso ist auch für das «unglückliche Bewußtsein» das Absolute

«Gegenstand der unmittelbaren sinnlichen Gewißheit und eben darum

nur ein solches, welches verschwunden ist» (S. 164). Es ist sich selbst
in diesem Jenseits vergangen, im verschwundenen Jenseits selbst
verschwunden. Aber: wie die Übermacht des Vaters über den Sohn diesen

zu seinem « Selbst » brachte, so ist die Macht des Vergangenen zweideutiges
Unterpfand für das Zu-sich-kommen des Selbstbewußtseins in seiner

«Gegenwart» als bei-sich-seiender Geist. Wie die Übermacht des Vaters
sich als Ohnmacht enthüllte, so ist der Gegen-stand (analog zum Gegen-



Begriff und Glaube 367

«stand» des Vaters) nur ein solches Wirkliches, welches verschwunden
ist» (ibid.). Die Herrschaft der Gewesenheit kehrt sich in den Aufgang
der Zukunft um. Denn das Verschwundene ist nicht nur vernichtet,
sondern in einer «höheren Gestalt des Selbstbewußtseins» bewahrt und
somit zu seinem eigentlichen, gewußten und zum Wissen befreiten Selbst

gekommen. M. a. W. : gerade das Verschwinden des Vaters verbürgt die

Zu-kunft des Sohnes, dem die göttliche Substanz dadurch in der

Subjekt-Form des Wissens Begreifens zuwächst. Durch den Tod des an-
sich-haltenden Vaters als isoliertes Subjekt ereignet sich das Sprechen
des Logos. Die gegenständliche Entfremdung des Vaters, die abstrakte
Geschiedenheit von Person und Natur, Form und Inhalt in ihm : offenbart
sich als «nichtig», und durch diese Negativität bricht der Hervorgang
des Sohnes aus dem Vater auf. Das Selbst des Sohnes ist nun nicht mehr
bloßer Reflex der Über- und Ohnmacht des Vaters, sondern Resultat
der aufgehobenen Spaltung von Reichtum und Armut im Vater. Erst
in der Epiphanie des Vaters als Liebe, als Subjekt, das sich-anders-wird,
scheint der Sohn als «er selbst» bejaht zu sein.

Dadurch beginnt auch der zuvor noch sprachlose Vater zu reden,
sofern er allererst jetzt dem Sohn die göttliche Natur übereignet, d. h.

als Vater «Subjekt» ist. Beide, Vater und Sohn, stehen einander nicht
mehr als zwei «isolierte Subjekte» bzw. «nicht wankende Substanzen»

gegenüber. Die absolute Vergangenheit (Vater) des Sohnes (der der Logos
als gegenständlich fremde, absolute Zukunft, und umgekehrt, entgegengesetzt

war) geht, durch die gegenständliche Ohnmacht ihres Ver-
schwindens, für den Sohn als absolute, im Anderen ihrer selbst
angekommene, «geschenkte» Zukunft auf. Und die absolute Zukunft, das

dem Sprechenden fremde Wort, entbirgt (durch die Aufhebung seiner

vormaligen Entgegensetzung zum Vater) seine Zukunft für den Vater
als eine mit diesem <(wesens-eine» Zukunft, die der väterlichen Macht
nicht entgleitet, sondern immer schon mit ihr eins gewesen ist.

Die Diastase der beiden Subjekte ist aufgehoben, die Scheidung
von Subjekt und Substanz in beiden überwunden: Gott als «Geist»

offenbar, Geist, der sich als Geist zu sich selbst verhält, «Geist», in dem
die in der Form von Gegenständlichkeit gedachte Differenz von Vater
und Sohn (zumindest «an-sich») endgültig getilgt ist.

Die Ungleichheit von Selbst und Gegenstand, die abstrakte Differenz

von Subjekt und Substanz (in welcher Differenz die Entäußerung ein
Reflex des Nur-Reichtums und dieser ein Widerschein der in der Substanz
absorbierten Entäußerung der Nur-Armut ist), - diese Ungleichheit



368 Begriff und Glaube

enthüllt sich als «das Element, in dem sich der Geist entwickelt» (vgl.
S. 32). Die «Wissenschaft der Erfahrung» ist die Wissenschaft vom Tod
des Toten und allererst so Wissenschaft des lebendigen «Geistes». Dieses

Tote vermag sich nicht selbst, sozusagen allein von sich her, ins Leben
hinein zu verwandeln. «Denn das Tote» (die Diastase von Vater und
Sohn), «weil es sich nicht selbst bewegt, kommt nicht zu Unterschieden
des Wesens, nicht zur wesentlichen Entgegensetzung oder Ungleichheit

nicht zur Selbstbewegung» (S. 37/38). M. a. W. : aus dem Abstrakten
(rein für sich genommen) könnte niemals die Selbstbewegung des Begriffs
als «Geist» emporsteigen. Das «Fleisch» kann sich nicht selbst
«rechtfertigen». Diese Bewegung würde nur in der Substitution der echten
Kenosis duich die Ohnmacht des Schenkenden und des echten Reichtums
(seiner Macht), durch das eigen-sinnige An-sich-halten enden. Die
Vermittlung der hieraus entspringenden Differenz käme nie an ein ihr
Ende!

Nur weil die verfallene Differenz immer schon Entäußerungsgestalt
des «absoluten Begriffs» als «Geist» ist, der «Anfang, von dem wir
ausgegangen», eine Gestalt des (freilich zerbrochenen) Begriffs ist, der «in
der höchsten Freiheit und Sicherheit des Wissens von sich» (vgl. S. 563)
sich in diesen Anfang entläßt, - nur deshalb entbirgt sich die dialektische

Bewegung des Toten als Geburtsort und Stätte der Auferstehung des

Geistes. Erst so wird die Erfahrung als Bewegung, «worin das Unmittelbare,

das Unerfahrene, d. h. das Abstrakte» Tote), «es sei des

sinnlichen Seins oder des nur gedachten Einfachen, sich entfremdet, und
dann aus dieser Entfremdung in sich zurückgeht...» (S. 32) : Selbst-

erfahrung des Geistes, der sich als Geist begreift. Das zuvor in Vater und
Sohn tote Leben des Absoluten aufersteht in der Epiphanie des Geistes.

2. Das endliche Bewußtsein auf der Flucht vor dem «Grab seines Lebens»

Diese Vermittlung ist aber, wie wir schon sahen, nicht als das

Einseitige zu nehmen. Auch das Endliche als Endliches ist von ihr
zutiefst betroffen. Denn die unvermittelte Differenz von Vater und Sohn

zeigte sich als trinitarisches Bild des « unglücklichen Bewußtseins ». Dieses

Bewußtsein jedoch war durch das Band des logisierten «ens qua tale»

(den «Lichtfaden») mit dem Absoluten verknüpft. Die «Bedeutung» des

Endlichen lag dort verborgen, wo es nicht wirklich, d. h. seiner selbst

als Freiheit nicht «bewußt» war. Wo es sich aber seiner selbst bewußt

wurde, war es seiner Wirklichkeit entfremdet. Sein Selbst war einerseits



Begriff und Glaube 369

im nicht verendlichten Sein, andererseits in der subjektlosen Substanz

gefangen. Sein und Subsistenz der ontologischen Differenz sind zerspalten.
Die Zukunft dieses Bewußtseins ist bloß ausstehende Zukunft. Denn

die Gabe der kraftlosen göttlichen «Selbstmitteilung», die in der
gegenständlichen Differenz von Vater und Sohn erstarrt ist, konnte sich nicht
zur endlichen Subsistenz verendlichen. Daher vermochte auch das

endliche Subjekt nicht das an-sich zu werden, was es (an-sich-haltend)
nur für sich sein wollte. Umgekehrt enthüllte sich seine Substanz als

subjektlos. Denn ihr Subsistieren bezeugte sich nicht als Frucht der

Kenosis des Seins als Gabe, sondern nur als der Ort, an dem die pervertierte

Verendlichung der abgestoßenen nicht geschenkten) «Gabe»

manifest wurde. Wie der Sohn im isolierten Subjekt seiner Herkunft
sein Selbst verschlossen wußte, so entdeckt die Substanz im Selbst der
Seinsschwebe die ihr entzogene Gewißheit ihrer selbst als Subjekt. Sie ist
sich in die abstrakte Allgemeinheit eines leeren Selbst hinein enteignet.
Sie schaut in diesem ihr wirkliches Nichtsein, ihre Unfreiheit an. Ihre
ontologische Zukunft, ihr Zu-sich-kommen als freies Selbst, ist ihr eine

gegenständliche, gegenwartslose Vergangenheit. Ein ideales Gebilde von
zukünftiger Freiheit, die nicht konkret wird, oder ein gewesenes Faktum,
ein Frei-gewesm-sein, das hinter ihr liegt. Die Substanz hat ihren
Subjektcharakter «außer sich». Das Selbst ist gegen die Substanz getrennt.

Diese Trennung jedoch versiegelt seine (des Subjekts) Abstraktheit,
d. h. es ist «nichts» als Subjekt. Aufgrund dieser abstrakten Leere ist
es also immer schon Substanz gewesen und in den selbst-«losen» Reichtum
(die Ohnmacht!) der Substanz untergegangen. Obwohl es auf diesem

Weg immer schon in seine Substanz gekommen zu sein scheint, so kann
es (als Subjekt) trotzdem niemals das werden, was es an-sich (als

Substanz) ist. Denn es ist ja gegen seine Substanz geschieden, und diese

Differenz war die Bedingung dafür, daß es als leeres Abstraktum «sich-

anders» wurde: zur Substanz kam. Das Bewußtsein vermag sein «Selbst»

nicht zu erreichen, weil es dieses in der Form gegenständlicher
Geschiedenheit außer sich hat. Es vermag sich an ihm selbst nicht als ein
Ich-Du Ich) zu begreifen. Sein Leben ist ihm in einem Anderen
vorenthalten (in der Substanz). Sofern es gegen diese getrennt ist,
erscheint ihm seine Wesensfülle (als Selbst der Substanz) in
gegenständlicher Entfremdung : das Du ist immer schon Ich gewesen. Es kommt
aber nicht als Ich auf mich zu, d. h. es ist für mich nicht Du. Das Ich
umgekehrt ist immer schon Du gewesen, aber es ist dem anderen Ich (dem
Du) kein Du und verschließt sich zukunftslos dem Anderen, den das Ich

24



370 Begriff und Glaube

antezipiert hat. Nur der Schein der doppelten Antezipation (des Du im Ich
und des Ich im Du) verdeckt die Tragik der Dissoziation beider. Zukunft
und Herkunft tauchen in den Figuren einer gegenständlichen Dissoziation
auf. Es herrscht «Ungleichheit zwischen dem Ich und seinem Gegenstand».

Das «unglückliche Bewußtsein» ist durch diese Zerbrochenheit
gegenwartslos geworden. Die Zukunft ist in der Vergangenheit, diese in der

Zukunft abgestorben. «Dem Bewußtsein kann daher nur das Grab seines

Lebens zur Gegenwart kommen. Aber weil dies selbst eine Wirklichkeit
und es gegen die Natur dieser ist, einen dauernden Besitz zu gewähren,
so ist auch diese Gegenwart des Grabes nur der Kampf eines Bemühens,
der verloren werden muß» (S. 164). Somit entspricht der Diastase von
Vater und Sohn die Zerbrochenheit der ontologischen Differenz: Sein-

Subsistenz bzw. Subjekt-Substanz.
Aber, und das darf nicht vergessen werden, die Spaltung der ontologischen

Differenz in der zerbrochenen Zeit (Herkunft gegen Zukunft -
und umgekehrt) ist eine «nicht sein sollende»! Oder: die Gewißheit soll

sein, daß das Sein Gabe der verendlichten Liebe ist. Es «soll sein», daß

die Substanz als Frucht des zur Subsistenz entäußerten Selbst und dieses

als Reichtum der Substanz offenbar werde. Somit ist das «unglückliche
Bewußtsein» seinerseits «das tragische Schicksal der an und für sich
sein sollenden Gewißheit seiner selbst» (S. 523), die es doch nie erreicht.
«Es ist das Bewußtsein des Verlustes aller Wesenheit in dieser Gewißheit
seiner und des Verlustes eben dieses Wissens von sich - der Substanz
wie des Selbsts, es ist der Schmerz, der sich als das harte Wort
ausspricht, daß Gott gestorben ist » (ibid.) 6.

6 In dem, was Hegel hier schildert, verbirgt sich eine tiefe Analogie zur
« Heraufkunft des Nihilismus », wie ihn Nietzsche, allerdings viel radikaler als Hegel,
deutet. Die jenseitigen Werte entwerten sich : Sein Nichts. Das, worin der Mensch
«allen Sinn hineingelegt hatte» und worin er sich doch niemals konkret gegenwärtig
sein konnte, nämlich die ausstehende Zukunft seines Selbst im Medium des «Moralwertes

», geht in seiner Nichtigkeit auf. Sofern er aber seine Endlichkeit von dieser
Zukunft her qualifizierte und als «sinnvoll» betrachtete, so ist mit dem Nichts der
Werte und darin mit dem «Gott ist tot» (dieser war ja für Nietzsche nur der Bürge
des Jenseits, durch das die Freiheit bis auf ihren Grund «verarmt» worden war)
auch die Welt als solche «sinn-los» geworden. Der Tod ihrer schlechten Zukunft
hat das, was sie an ihr selbst, von der Gewesenheit des Wertes her, war, als Nichts
aufgedeckt. Der bloße Tod des jenseitigen Selbst hat jedoch das Diesseits als solches
noch nicht aufgewertet. Der Mensch blickt im «Umsonst bisher» des Nihilismus dem
Grab seiner Freiheit in die Augen. Er kann dieses Grab jedoch als solches nicht
halten. Er muß den Mut, das Wagnis der «Sinn-gebung» aufbringen, die Tat des

«heiligen Ja-sagens» riskieren. «Von selbst», d. h. im wissend-begreifenden
Festhalten des Toten geschieht hier keine Auferstehung des «Geistes» mehr!



Begriff und Glaube 371

Solchermaßen bricht ein zweifaches «Nichts» auf: das Nichts der
Herkunft und das Nichts der Zukunft. Was aber geschieht angesichts
des Grabes? Für Hegel läßt sich die «Wirklichkeit des Grabes» nicht
halten. Der Ort des verwesenden Lebens schenkt «keinen dauernden
Besitz». Der Mensch kann sich mit dem bloßen «Tod Gottes» nicht
befriedigen: das Grab seines Lebens nicht nur anstarren. «Der Geist

zeigt sich so arm, daß er sich, wie in der Sandwüste der Wanderer nach
einem einfachen Trunk Wassers, nur nach dem dürftigen Gefühl des

Göttlichen überhaupt für seine Erquickung zu sehnen scheint. An diesem,

woran dem Geiste genügt, ist die Größe seines Verlustes zu messen»

(S. 14). Er flieht also den Tod Gottes, das Grab seines Lebens, und
versucht, seine leere Gegenwart nochmals von außen her zu erfüllen.
Er läuft in die Vergangenheit zurück (Regression), um in der Sphäre
des Gegenständlichen einer geschichtlich «gewesenen» Menschwerdung
des absoluten Lebens, in der geschichtlichen Individualität des präsent-
gewesenen Absoluten im Endlichen (historischer Jesus) seinen verlorenen
absoluten Sinn wieder zu entdecken. Er hält, aufgrund seiner « Geist »-

losigkeit, den Abschied und die Todestrennung von dieser Vergangenheit
nicht aus, sondern zieht sich infantil auf sie zurück, damit er die
entschwundene Herkunft wenigstens gegenständlich in den Griff
bekomme, um in ihr seinen Lebensgrund zu fassen und ihn sachhaft zu
erinnern. Aber er endet in Vergeblichkeit, da ihm diese Gegenwart als

vergangene entschwunden ist. Oder er flieht progressiv in die Zukunft,
um das Grab seines Lebens durch ein Ausstehendes, Kommendes, absolut

Zukünftiges, das er aggressiv in die Nacht seiner Gegenwart
hereinarbeitet und zur «Ankunft» zu bringen versucht, zu verlebendigen. Er
muß scheitern.

Denn er kann das gewesene Faktum, dort, wo er es festhalten will,
nicht begreifen und kompensiert daher das entschwundene, begrifflose
Leben durch eine «allgemeine Intellektualwelt», das abstrakt gewußte

Leben, das ihm als bloß Gewußtes ebenso fremd ist. «Erst nachdem es

(ein solches Bewußtsein) die Hoffnung aufgegeben, auf eine äußerliche,
d. h. fremde Weise das Fremdsein aufzuheben, wendet es sich, weil die

aufgehobene fremde Weise die Rückkehr ins Selbstbewußtsein ist, an
sich selbst, an seine eigene Welt und Gegenwart, entdeckt sie als sein

Eigentum und hat somit den ersten Schritt getan, aus der Intellektualwelt

herabzusteigen, oder vielmehr deren abstraktes Element mit dem

wirklichen Selbst zu begeisten» (S. 559). Frag-würdig im eigentlichen
Sinne ist diese «Rückkehr ins Selbstbewußtsein». Ist sie eine Funktion



372 Begriff und Glaube

der bloßen Tatsache, daß das Grab leer ist? Oder wird diese Leere
dadurch einfach ersetzt, daß sich das Bewußtsein an sich «selbst» wendet
und innerhalb seiner selbst das als «Geist» auferstandene Leben begreift?
Verwandelt sich das Entschwundene dadurch zur begriffenen Gegenwart,
daß es entschwunden ist? Und worin liegt schließlich der Unterschied

zwischen der das leere Grab kompensierenden (aber ihm durchaus
adäquaten) «Intellektualwelt» des gewußten Lebens und dem (als Selbst des

Bewußtseins) wirklich gegenwärtigen Leben?

An diesem Punkt entscheidet sich: wie die Gegenwart des absoluten

Lebens erfahren wird! Wird sie durch das Umsonst einer voraussetzungslosen

Initiative des absoluten Lebens selbst ergriffen (denn das Grab ist

ja leer!), geschieht sie im Vertrauen, im Glauben: «Er ist auferstanden,
weil Gott ihn auferweckt hat»? Und dies nicht nochmals im bloß
willkürlichen blinden Glaubens-Entschluß, der letztlich doch nur eine

Funktion des «leeren Grabes» wäre, mit dessen Wirklichkeit sich der
Mensch begnügte. (Er würde die Leere wiederum zum Gegenstand
machen und somit die Entfremdung auf eine fremde Weise überwinden ;

vgl. S. 559!). Aber auch nicht dadurch, daß er sich dem bloßen «Gären

der Substanz» überläßt und vor-stellend (aus sich selbst!) das «verlorene
Leben» herausgebiert, bzw. es bloß abstrakt erinnert und in solcher
Weise «denkt». Und ebenso nicht dadurch, daß ihm die entschwundene
sinnliche Unmittelbarkeit des Lebens, weil sie zuvor nur
«sinnlichgegenständlich » präsent und deshalb vergangen war, als begriffene wiederkehrt.

Nein, sondern so, daß er glaubt, weil er dazu durch das
auferstandene Leben selbst berechtigt ist. - Nicht die «Unwahrheit der
verschwundenen Einzelheit», die gegen das Selbstbewußtsein des Glaubenden

gegen-ständlich geschieden war, verwandelt sich zu einer Wahrheitsgestalt
des zu sich selbst zurückkehrenden Geistes, der in dieser «reditio intellectus
in seipsum» das Besondere der geschichtlichen Raumzeitlichkeit in der
Form des «Allgemeinen», d. h. als ihm selbst innerlich und schließlich
als sein «eigenes Selbst» begreift. Das gestorbene und auferstandene Leben

selbst bezeugt sich ihm als Auferstandener durch die Macht des Vaters.
Für Hegel aber hat «der allgemeine göttliche Mensch, die Gemeinde,

ihr eigenes Tun und Wissen zu ihrem Vater» (S. 548). Trotzdem geht es

ihm nicht darum, das auferstandene Leben auf diesen Vater hin zu
reduzieren. Für sich genommen ist dieser Vater «lieblos». Denn die
Gemeinde hat zu ihrer Mutter «die ewige Liebe, die sie nur fühlt, nicht
aber in ihrem Bewußtsein als wirklichen unmittelbaren Gegenstand
anschaut» (ibid.). Die Rückkehr ins «absolute Wissen» des Selbst-



Begrifi und Glaube 373

bewußtseins besagt somit nicht einseitige Rückkehr zum bloß «eignen
Wissen und Tun» der Gemeinde, sondern Versöhnung ihres Wissens mit
der ewigen Liebe. Der mit seinem Vater wesens-eins gewordene
«allgemeine göttliche Mensch» ist das nur: durch die im «absoluten Wissen»

vollzogene Einheit mit seiner Mutter: der Liebe! Deshalb bedeutet für
Hegel die Vergegenwärtigung des Vergangenen oder Zukünftigen keine
bloße reflexive (im schlechten Sinne) wissende Einholung des Besonderen,
Einzelnen (und somit Verschwindenden) in einen «allgemeinen Begriff»,
in das bloße Wissen des Selbstbewußtseins. Das Getrennte wird nicht
nur durch wissende Verinnerung im Subjekt ein Gegenwärtiges.
Vielmehr gibt sich das «eigne Tun und Wissen» der Gemeinde (ihr Vater)
in der «Rückkehr zum Selbstbewußtsein» nochmals auf und versöhnt
sich dadurch mit der «ewigen Liebe». Diese wird also Wissen und gewußte
Liebe, aber sie zerstört ihrerseits die bloß einseitige Bewegung ihrer
(abstrakten) Aufhebung ins Wissen.

3. Der zweideutige Aufbruch zum «absoluten Wissen»

Lassen wir an diesem kritischen Wendungspunkt Hegel selbst zu
Worte kommen, um zu erfahren, in welcher Zweideutigkeit die Rückkehr
aus der verschwundenen Vergangenheit zur Gegenwart des

Selbstbewußtseins vor-sich-geht : «Allein, indem es (das unglückliche
Selbstbewußtsein) diese Erfahrung gemacht, daß das Grab seines wirklichen
unwandelbaren Wesens keine Wirklichkeit hat» (daß sich das Sein

Nichts weder als bloß gedachtes, intellektuales Jenseits noch als das

sinn-los gewordene, weil entschwundene Diesseits des Absoluten fixieren
läßt), «daß die verschwundene Einzelheit als verschwundene nicht die

wahre Einzelheit ist, wird es die unwandelbare Einzelheit als wirkliche
aufzusuchen» («Er ist nicht hier») «oder als verschwundne festzuhalten
aufgeben, und erst hiedurch ist es fähig, die Einzelheit als wahrhafte
oder als allgemeine zu finden» (S. 164). Auf diesem Wege wird der
verschwundene Gegenstand ein aufgehobener oder begriffener Gegenstand,
zum Inhalt des seiner selbst als Geist gewissen Geistes. Die
Vergegenwärtigung ist eine Funktion des leeren Seins, der Unwahrheit des

Unmittelbaren - und dennoch nicht nur das, sondern ebenso Epiphanie des

an ihm selbst vollendeten Geistes. Denn dieser selbst «ist» ja (in seiner

Entäußerungsgestalt) eben das Unmittelbare, das sinnlich-Einzelne, das

durch den Tod seines Verschwindens in der absoluten Gegenwart seiner

Wahrheit sich offenbart.



374 Begriff und Glaube

Daß das Unmittelbare sich «anders», als universale concretum präsent
wird, besagt somit (für Hegel) nicht nur Konsequenz eines bloßen

Mangels. Seine allgemeine Auferstehung ist nicht nur Funktion seiner

«gewesenen Einzelheit». Dann würde die allgemeine Wahrheit des

Einzelnen nur die Kehrseite der Einzelheit als solcher sein. Die erreichte

Gegenwart müßte sich nochmals in die leere Vergangenheit hinein
entgleiten. Es wäre nichts erreicht : außer dem Grab, bei dem sich der Mensch

nicht befriedigen kann. Hegel begreift den Mangel der (entschwundenen)
Einzelheit vielmehr positiv. Die Armut der gegenständlichen Präsenz

des sinnlich erfahrbaren Einzelnen ist für ihn Epiphanie des Reichtums,
der auf dem Weg dieser Armut sich offenbart und deshalb einerseits in ihr
schon gegenwärtig, andererseits jedoch je mehr ist als das, was die

«Gegenwart», das Jetzt der verrinnenden Zeit, aus sich herzugeben vermag.
Die «Rückkehr zum Se/ösLBewußtsein» (das Wissen der Gegenwart

des Verschwundenen) kompensiert nicht einen Mangel des vergangenen
Einzelnen, sondern wird diesem Mangel (da er in den Reichtum des

gegenwärtigen Lebens gehört) allein dadurch gerecht, daß sie jener
Bewegung folgt, zu der sie der Mangel bewegt: der Bewegung der Suche

nach der «wahren Einzelheit» des auferstandenen Lebens.

Daher ist der «Mangel» des sinnlich gewahrten Einzelnen als «Leere»

die «Seele», das «Bewegende» der ganzen Vermittlung (vgl. S. 32). Er
ist Armut des absoluten Reichtums, der als Einheit von Leben und Tod
jedoch (für Hegel) nur im Bewußtsein erscheint, das auf dem Weg ins
«absolute Wissen» alle Selbständigkeit des Unmittelbaren (Sein gegen

Nichts) in den Tod führt. Deshalb findet das Bewußtsein die vergangene
(verweste) Einzelheit («im» Grab ihres Lebens) wieder: aber in der
Gestalt des «allgemeinen göttlichen Menschen», als den auferstandenen
«Geist der Gemeinde», wie Hegel sagt, und erst hier gewinnt das

Selbstbewußtsein die nun wirkliche, jedoch in der Gestalt des «Geistes» wirklich

gewordene Gewißheit seiner selbst, die zuvor tragisch zerrissen war.
Das zuvor, der Form des «unglücklichen Bewußtseins» entsprechend,

dissoziierte Leben der Trinität (vgl. Abschnitt II) hat im Endlichen als

Endlichen nun keinen Gegensatz mehr, sondern ist mit ihm versöhnt und
das Endliche weiß diese Versöhnung (glaubend) als «in seinem Herzen»

gegenwärtig, es weiß sich «an sich mit dem Wesen versöhnt». Die
Zerrissenheit der endlichen Freiheit in Herkunft und Zukunft entsprach
der Dissoziation von Vater und Sohn. Die vollendete Aufhebung der

zerbrochenen Zeit zur Selbstgegenwart der endlichen Freiheit geht aber

unscheidbar mit dem Offenbarsein des Absoluten als «Geist» zusammen.



Begriff und Glaube 375

Reflektieren wir an diesem Punkt die durchlaufene Vermittlungsbewegung

nochmals zurück. Der Diastase der göttlichen Subjekte bzw.
der Trennung von Form und Inhalt (Person und Natur) des trinitari-
schen Lebens; seiner Spaltung in die isolierten Femen von Herkunft
und Zukunft; der Gegenwartslosigkeit Gottes (als «Geist» an ihm selbst) :

entsprach (vermittelt durch die Schwebe des Seins als Gabe, die gegeben
und doch nicht gegeben war) die Spaltung des endlichen Geistes in
Subjekt und Substanz; seine Dissoziation in der zerbrochenen Zeit; die

unaufgelöste Scheidung der ontologischen Differenz in Sein «und» Sub-

sistenz; aber auch die Vergessenheit der dialogischen Einheit in der
Differenz von Ich-(Du) zu Du-(Ich) als Wir.

Der Grund dieser zweifach-einigen Spaltung lag in der Geist-losigkeit

von Vater und Sohn, die einander entgegengesetzt waren und in der

Geist-losigkeit von Subjekt und Substanz, die in der «Ungleichheit von
Ich und Gegenstand» zum Vorschein kam. Die Sphäre des Seins (des

«Lichtfadens» der Onto-Theo-Logik) als der Anfang, der noch nicht als

Sein Nichts erschienen, d. h. in dem Reichtum und Armut noch
geschieden waren, provozierte den Zerfall der absoluten und endlichen Differenz

von Subjekt und Substanz. Zugleich ermöglichte dieser schlechte

Anfang scheinbar die Vermittlung des Dissoziierten. Diese endete aber

in einem Leben, das sich als die bloße Kehrseite des Todes offenbarte:
Armut als Funktion des Nur-Reichtums (Sein Nichts, weil Sein gegen

Nichts) und Reichtum als Funktion der Nur-Armut (Nichts Sein,

weil Nichts gegen Sein).
Das «unglückliche Bewußtsein» zeigte sich als Bewußtsein dieses

Zerfalls und seiner ScheinVermittlung. Alles wird «empfangen» und doch

bleibt die Endlichkeit verarmt, denn das, was sie empfängt, ist ein

Produkt der ohnmächtigen Zerbrochenheit des Absoluten, dem die

Verfallenheit der unfreien Endlichkeit entspricht. Ihr absolutes Leben
ist «tot», in sie hinein gestorben. Aber dieser Tod vermittelte keine

Bejahung des Endlichen als Endlichen. Das Grab des toten Gottes
enthüllte sich vielmehr als Grab des Lebens des Sefösi-bewußtseins.

Da nun aber gerade die gegenständliche Differenz von Vater und
Sohn bzw. die Trennung von Subjekt und Substanz im Absoluten (wie
wir sahen) die Aufhebung ihrer Geschiedenheit einleitete, so gilt dies

auch für die Dissoziation der endlichen Differenz: ihre Vermittlung ist
die Frucht ihrer abstrakten Gespaltenheit. Das «unglückliche Bewußtsein»
als «Geburtsstätte des Geistes» vollzieht die zweifache Nichtigkeit des

Getrennten (Subjekt und Substanz, Selbst und Andersheit), sofern es in



376 Begriff und Glaube

der «Gewißheit seiner selbst das Bewußtsein des Verlustes aller Wesenheit»

(S. 523) ist. Ja, «es ist sich auch des Verlustes seines Wissens von
sich - der Substanz wie des Selbst» (ibid.) bewußt.

Aber, dieses Bewußtsein als solches erschließt dem Menschen keinen

neuen Anfang im Endlichen als Endlichem. Der Verlust, wie Hegel ihn
deutet, ist als Mangel selbst das «bewegende Leere», die Negativität,
die Armut und Not eines Reichtums, der dann erscheint, wenn der

Mangel als das begriffen wird, was er in Wahrheit ist. Das «absolute
Wissen» führt den Tod in den Tod. Es besiegt ihn endgültig und zwar
dadurch, daß es ihn gleichsam in sich hinein «aufzehrt». Es «gebraucht»
den Tod, indem es ihn durch die «Energie des Denkens» ins Leben

«umkehrt», wie Hegel sagt. Das «unglückliche Bewußtsein» als die

Geburtsstätte des Geistes verliert alles und ist sich des zweifachen
Nichts (der Substanz und des Selbst, des Seienden und der Seinsfreiheit)
bewußt. Mit welchem Recht kann Hegel diesen Verlust nochmals positiv
auf die Epiphanie des «Geistes» hin aufheben? Mit welchem Recht kann
er dieses Nichts als den Anfang des Seins denken? Mit welchem Recht
kann ihm aus diesem zweifachen «Nichts» der «absolute Begriff» als

Einheit von heiler Endlichkeit und absolutem Leben aufgehen? Mit
welchem Recht darf das Nichts als Nichts des Seins gedacht werden,
das doch abstrakt vorausgesetzt war? Warum erscheint dieses jetzt als

Fülle? Konnte der Untergang der Metaphysik des «ens qua tale» (des

«Lichtfadens», der «Seinsschwebe») nicht allein dadurch abgefangen
werden, daß der Inhalt der «offenbaren Religion», die Gnade göttlicher
Selbstmitteilung eben an dem Ort erschien, wo die Metaphysik des

abstrakten Seins schon an ihrem Ende war? Konnte das zweifache Nichts
des «unglücklichen Bewußtseins» nicht deshalb wieder positiv gedeutet
werden, weil die Gnade die verlorene Positivität des Seins substituierte
War sie nicht der Anker, an dem hängend die Metaphysik sich noch
einmal retten konnte

Allein deshalb geht wohl dem «unglücklichen Bewußtsein» im Grab
seines Lebens nicht alles unter! Nur so braucht Hegel das Nichts nicht
als «Heraufkunft des Nihilismus» zu deuten, kann die dialektische
Vermittlung des « unglücklichen Bewußtseins» weiter fortschreiten. Es stürzt
nicht verdemütigt in die Verzweiflung, ins Sinn-lose herab, um eben

darin einen neuen Anfang zu wagen, der «umsonst» getan werden müßte,
da er jeder Voraussetzung sowohl im Selbst als auch in der Substanz
entbehrt. Das «unglückliche Selbstbewußtsein» glaubt und vertraut in
seiner Verzweiflung noch nicht radikal genug darauf, daß das absolute



Begriff und Glaube 377

Ja gerade im Endlichen als Endlichen Gegenwart ist (in der Form der

Endlichkeit!). Das «unglückliche Selbstbewußtsein» hat Glück im
Unglück. Denn gerade die Erfahrung des nichtigen Diesseits und Jenseits
bringt für es die vormals gegenständlich abstrakt geschiedenen
Sphären (Subjekt und Substanz) zur letzten Entäußerung. Das Nichts
enthüllt sich als Nichts des Seins und das «unglückliche Selbstbewußtsein»

als die «reine Einfachheit des Begriffs», die Gegenwart des «Geistes»,
den es als sein eigenes Selbst zu begreifen hat.

Dieses Bewußtsein nimmt das erfahrene Nichts wohl nicht ernst

genug, sondern weiß sich als die unmittelbare «Einfachheit des Begriffs».
Diese aber ist (als solche) das «unmittelbare Sein» (S. 527). Somit
verschwindet die Struktur der zuvor gespaltenen unendlichen und endlichen
Differenz nicht einfach, sie verwandelt sich nur. Das Verschwinden des

Sohnes im Vater zeigte sich ja als Selbst-ständigkeit des Logos und
diese wiederum war Manifestation des aus seiner Isolierung befreiten:
sprechenden Vaters. Oder: die Trennung von Subjekt und Substanz in
Gott ist die Voraussetzung, durch deren offenbare Nichtigkeit: der
«Geist» aus Vater und Sohn hervorbricht; in dem beide «sie selbst
werden» und «sind», wenn auch jetzt nicht mehr in der «vorgestellten
Entgegensetzung». -

Der Geist als «Inhalt» kommt daher schon als die Vorstellung des

unglücklichen Bewußtseins vor (vgl. S. 533). Aber der Glaube stellt den

Geist ebenso bloß vor. Er erfaßt den «Geist», aber erst im vorstellenden
Bewußtsein der Diastase von Vater und Sohn und ist deshalb «.nicht

begreifendes Denken» (vgl. S. 535), «sondern hat den Inhalt ohne seine

Notwendigkeit, und bringt statt der Form des Begriffes die natürlichen
Verhältnisse von Vater und Sohn in das Reich des reinen Bewußtseins»

(ibid.). Das absolute Wesen ist als «Geist» offenbar. Aber der Glaube

setzt die Momente, die ihm als vorgestellte auseinandertreten, von außen

her zusammen. Er begreift nicht den Geist als Einheit des Verschiedenen.

Vater und Sohn beziehen sich nicht durch «ihren eignen Begriff
aufeinander» (ibid.). Der «eigene Begriff» wäre die endgültige Vernichtung
der leeren Beziehung beider, die sich als Frucht ihrer Dissoziation
darstellte. Da das in Gott sinnlich Vorgestellte dem Vorstellen der

glaubenden Gemeinde äußerlich ist, so ist ihr der Inhalt auch «von
einem Fremden geoffenbart». Das Absolute ist immer noch dem Gesetz

des «Punktes» verfallen (vgl. Abschnitt I), dem die Bewegung des

Wissens gleichermaßen äußerlich bleibt. Gott hat sich noch nicht restlos
als das Selbst des Selbst-Bewußtseins ausgesprochen, so daß der Glaube



378 Begriff und Glaube

im Gedanken des Geistes «nicht sich selbst, nicht die Natur des reinen
Selbstbewußtseins» erkennt (vgl. ibid.). Die Momente der Bewegung,
die der Geist ist, verharren gewissermaßen noch substanziiert in Vater
und Sohn, so daß der Reichtum der göttlichen Substanz noch nicht
restlos in der Form des Subjekts vermittelt und die Substanz in ihrem
Reichtum ebenso noch nicht voll eröffnet und erschlossen ist. Vater
und Sohn sind noch nicht «für die übergehenden Momente des Begriffs»

genommen; denn dieser ist der sich als Geist wissende Geist; der Geist,
der in vollendeter Gegenwart bei sich ist, und dies wäre der Begriff
«der sich als Begriff weiß». Die Form des Glaubens ist deshalb als solche

eine Form des «unglücklichen Bewußtseins», obgleich der «Geist» als

Inhalt des Glaubens dieses «unglückliche Bewußtsein» schon hinter sich

hat. Daher wird nur das «absolute Wissen» die der «fides quae»
angemessene Geist-Form sein können, dadurch aber auch den Inhalt als

Glauben ins «Wissen» aufheben müssen.

IV. DIE RECHTFERTIGUNG DER VERMITTLUNG

DES «ABSTRAKTEN ANFANGS» DURCH DIE GEGENWART DES BEGRIFFS

DAS «REINE DENKEN» UND DER GLAUBE

7. Der heile Anfang im verfallenen Anfang

Aber woher kommt dieser absolute Begriff? Einerseits ist er immer
schon gegenwärtig und zwar mitten in der Dissoziation, auch des

«unglücklichen Bewußtseins». Dieses ist ja der «Mittelpunkt», aus dem er
aufbricht, seine «Geburtsstätte». In diesem Bewußtsein (des sinnlosen

Jenseits und des darum sinnlosen Diesseits) liegt der Geist «in Wehen»

(vgl. S. 525). Er taucht aus der Zerspaltenheit der absoluten und endlichen
Differenz empor. Die Zerbrochenheit, in der das Selbstbewußtsein das

«Grab seines Lebens» anblickt, ist also nicht bloß nichtiges Nichts. Sie

ist vielmehr das Nichts der unmittelbaren «Einfachheit des Begriffs»
selbst, das Nichts des unmittelbaren Seins, der «reinen Einfachheit des

Denkens».

Wäre die endliche und unendliche Dissoziation nicht schon unmittelbare

Gegenwart des Begriffes als «Geist», dann müßte das «unglückliche
Bewußtsein» und der Glaube in völliger Verzweiflung versinken. Aber
die unmittelbare Gegenwart des Begriffs (als Geist) enthüllt dem Bewußtsein

das sinnlose Nichts des Jenseits und Diesseits, die Ohnmacht des



Begriff und Glaube 379

substanzlosen Selbst und der selbst-losen Substanz, die Fernen der
zerbrochenen Zeit (Herkunft und Zukunft) gerade als Gestalt des seiner
selbst entäußerten, ins Gegen-ständliche hinein preisgegebenen Geistes.

Der absolute Begriff herrscht schon in der Zerrissenheit des absoluten
und endlichen Geistes. Diese Zerrissenheit selbst ist nichts anderes als

seine unmittelbare Epiphanie: im Medium des Seins als der «inhaltslosen

Gegenständlichkeit des sinnlichen Bewußtseins». Die dialektische Bewegung

seiner Dissoziation treibt ihn hervor, und zwar so, daß er sich gerade
dadurch an ihm selbst darstellt. Er liefert jedoch zugleich das Element,
in dem er erscheint (das tote Sein!), dem Tode aus, d. h. aber: er läßt
es in der Vollgestalt der heilen, endlichen Differenz gegenwärtig sein und
sich wissen. Das abstrakte, unmittelbare Sein Nichts fängt den

Absturz in die Sinnlosigkeit noch einmal auf und überwindet sie scheinbar.

«Für sich genommen» wäre die Einfachheit des Begriffs (d. h. das

Sein) bloß der «Lichtfaden», der das Absolute mit dem Endlichen einerseits

verknüpft, andererseits beide als «ens infinitum» und «ens finitum»
trennt. Hieraus ging ja gerade die Entgegensetzung von Subjekt und
Substanz im Absoluten und Endlichen hervor: die Sprachlosigkeit und
Unfreiheit beider.

Selbst dort, wo die Unwahrheit dieses Bundes aufgedeckt, die Gabe

als Nicht-Gabe, das Wort der (scheinbaren) göttlichen Selbstmitteilung
als Wort des stummen Gottes, als Nicht-wort u. s. w. entlarvt wären,
würde jedoch diese Erfahrung (Sein Nichts) keineswegs zu einer

Vermittlung führen können. Denn die Kraftlosigkeit der bloß abgestoßenen

Gabe des Seins verendlicht sie noch nicht! Die bloße Geschiedenheit

des Selbst von seiner Substanz macht es noch nicht zum Subjekt seines

Lebens. Die dem Subjekt fremde Substanz ist nicht eo ipso deshalb auch
schon reich. M. a. W. : hätte das im reinen Denken vorgestellte Absolute
nicht immer schon die «Bedeutung des Geistes» an sich, so könnte die

absolute Substanz niemals an ihr selbst als das «Negative an sich selbst»

gedacht werden.
«Der Geist, zuerst als Substanz im Elemente des reinen Denkens

vorgestellt» (wobei die Vorstellung unfähig ist, spekulativ die Differenz

von Subjekt und Substanz, Form und Inhalt, Sein und Subsistenz in
der absoluten Einheit der göttlichen Natur auszuhalten!), «ist hiemit
unmittelbar das einfache, sich selbst gleiche, ewige Wesen, das aber

nicht die abstrakte Bedeutung des Wesens, sondern die Bedeutung des

absoluten Geistes hat» (S. 534). Die Vorstellung des ewigen Wesens birgt
«mehr» als das, was diese Abstraktion ausdrückt. Trotzdem liegt das



380 Begriff und Glaube

«Mehr» nicht über die Abstraktion hinaus. «Das einfache Wesen aber,
weil es die Abstraktion ist, ist es in der Tat das Negative an sich selbst»

«sein reines Anderswerden» (ibid.).
Oder: die bloße Herrschaft des Vaters über den Sohn ist nicht

aufgrund ihrer Ohnmacht: Macht des Sohnes, und dieser nicht deshalb

ein vom Sprechenden verschiedener, personaler Logos, ein Selbst, weil
der Vater in ihm sich nicht als Vater ausspricht. All diese Gestalten
sind letztlich nur Figuren, in denen sich der Versuch manifestiert, dem
Sein allein aufgrund seiner Abstraktheit die Nichtigkeit zu vindizieren,
d. h. es deshalb als «arm» und «sich entäußernd» zu behaupten, weil es

abstrakt und somit leer ist. Trotzdem gibt es (für Hegel) keinen anderen

Ansatz für den Anfang, der sich im absoluten Wissen des Geistes

vollendet, als in dieser «Abstraktion».
Wie aber konnte Hegel dieser Vergeblichkeit entkommen? Warum

konnte er das Sein Nichts denken und doch nicht daran verzweifeln,
eine Leerformel hin-und-her-zu-drehen Warum konnte er sagen, daß

sich gerade im Sein Nichts die Einheit von Leben und Tod als Reichtum
des «Geistes» entbirgt und nicht eine Illusion ins Nichts zerrinnt? Warum
vermochte sich (für ihn) die leere Allgemeinheit des im unmittelbaren
Sein befangenen Selbst zur Substanz zu entäußern, seine Abstraktheit
zu überwinden, da doch die Verendlichung (bliebe sie eine Funktion des

wMr-abstrakten Anfangs) auf diesen selbst zurückfiele (was auch für die

Bewegung der Substanz zum Subjekt gilt!)? Käme damit die

Vergeblichkeit dieser Vermittlung nicht an den Tag?
Warum ist die Affirmation der lebendigen Substanz nicht der bloße

Widerschein des leeren Seins, das in die Substanz untergeht, weil es an
ihm selbst «Nichts» ist? Warum kann dies (für Hegel) wirkliches Werden
der Substanz als Subjekt sein Und umgekehrt : warum ist die Affirmation
des lebendigen Selbst nicht der inhaltslose Reflex der subjektlosen
Substanz, die das Selbst in der Differenz zu sich (als Substanz) bejaht,
weil sie subjektlos ist

Woher nimmt Hegel die Berechtigung, die Entäußerung des Seins

in Wahrheit als Kenosis denken zu können, die nicht in der leeren Wiederholung

des Anfangs endet? Wer schenkt ihm das Vertrauen, sagen zu
können, daß das «unglückliche Bewußtsein» in der Diastase von Subjekt
und Substanz (die beide dem Wissen verloren gehen, so radikal, daß sich
dieses selbst verliert) - daß also angesichts dieses zweifachen Nichts (der

gedoppelten Sinnlosigkeit) gerade die «reine Einfachheit des Begriffs»
erscheint? Daß dieser Begriff mitten im zweifachen Nichts die Vereini-



Begriff und Glaube 381

gung des zuvor Getrennten erwirkt, ja, die schon gewirkte Einheit beider

ist
Warum kann Hegel, da dem Wissen sein Selbst und seine Substanz

(d. h. es selbst als Wissen) verschwunden sind, diesen Verlust nochmals

als eine Unmittelbarkeit (freilich nicht als die des nur abstrakten Seins!)
deuten, als die Unmittelbarkeit des «Begriffs», der das Subjekt und die
Substanz als die «zwei Seiten an sich hat» (vgl. S. 525)? Denn «... die
eine ist diese, daß die Substanz sich ihrer selbst entäußert und zum
Selbstbewußtsein wird, die andre umgekehrt, daß das Selbstbewußtsein
sich seiner entäußert und zur Dingheit oder zum allgemeinen Selbst
macht. Beide Seiten sind sich auf diese Weise entgegengekommen, und
hiedurch [ist] ihre wahre Vereinigung entstanden» (ibid.).

Müßte man nicht sagen, daß Hegel in der verfallenen Differenz

von Subjekt und Substanz (in der sich beide gerade dadurch «entgegenkommen»,

daß sie gegen einander geschieden und) die heile (vermittelte)
Differenz der Entgegengesetzten voraussetzt? Warum (und diese Frage
ist vielleicht entscheidend) darf diese Voraussetzung nicht nochmals an
ihr selbst (in der Gestalt der heilen Endlichkeit!) betrachtet werden?

Warum muß sie unscheidbar mit der verfallenen Differenz in eins (in
den Anfang Sein Nichts) zusammengehen Wie aber kann dann, durch
die dialektische Vermittlung des leeren Seins, trotzdem etwas «anderes»

(nämlich der «absolute Begriff») zur Sprache kommen als der Verfall?
Es bleibt nur eine Antwort : die Vermittlung ist möglich und endet

deshalb nicht in der Sinnlosigkeit, im Schrecken des Grabes, im bloßen
Tod des Lebens, weil Hegel den Geist der «offenbaren Religion» gerade
im Sein Nichts der abstrakten Zerrissenheit des Anfangs als

gegenwärtig erfährt. Der Anfang ist Entäußerungsgestalt des «Geistes».

Die Gnade der göttlichen Selbstmitteilung substituiert ihm die verlorene

Fülle des Seins als Gabe (die sich verendlicht, weil sie an ihr selbst
reiche Armut ist). Diese Einheit von Leben und Tod gibt das logisierte
Sein von sich aus nicht her.

Hegel kann daher seine Vermittlung nur dadurch aus der Vergeblichkeit

retten, daß er den Inhalt der offenbaren Religion «Gott Geist»
unmittelbar als die Gestalt des Sein Nichts denkt. Der Anfang ist
dann schon der «Geist», der sich anders geworden ist. Der «absolute

Begriff» ist sich in seinen beiden «noch ungleichen Seiten» (d. h. in der
zerbrochenen ontologischen und dialogischen Differenz!) unmittelbar
anders geworden, das Heil in der Sinnlosigkeit präsent. Die Figur des

leeren Sein Nichts, in der sich die völlige Vergeblichkeit des «un-



382 Begriff und Glaube

glücklichen Bewußtseins» reflektiert, ist seine «Geburtsstätte» und zwar
in der Form der Vergeblichkeit des Abstrakten und ihrer dialektischen
Bewegung.

2. Hegels Ringen um die «heile Endlichkeit» in der Negation
der « heilen Endlichkeit »

Daher «kann» Hegel einerseits abstrakt sprechen; den personalen
Gehorsam des Sohnes dem Vater gegenüber eliminieren; die Kenosis

nicht als ein «freiwilliges Tun», sondern als die «Notwendigkeit des

Begriffs» (vgl. S. 540) deuten. Er «kann» den Heimgang des Sohnes zum
Vater als die «Aufopferung des unmittelbaren Daseins» (vgl. S. 541)

auslegen; «den Tod des Mittlers nicht nur als Tod der natürlichen Seite

derselben», sondern gerade auch als Tod der ansichhaltenden (Nicht-)
Liebe verstehen (vgl. S. 546). Und er «kann» schließlich ebenso den

«Geist» als das «zweite Anderswerden» des entäußerten Gottes begreifen,
als den «zweiten Tod»: «... das abstrakte Wesen ist sich entfremdet, es

hat natürliches Dasein und selbstische Wirklichkeit; dies sein Anderssein

oder seine sinnliche Gegenwart wird durch das zweite Anderswerden

zurückgenommen, und als aufgehobne, als allgemeine gesetzt;
dadurch ist das Wesen in ihr sich selbst geworden; das unmittelbare
Dasein der Wirklichkeit hat aufgehört, ein ihm fremdes und äußerliches

zu sein, indem es aufgehobnes, allgemeines ist; dieser Tod ist daher sein

Erstehen als Geist» (S. 540). All das ist immer noch Sprechen in der

Zerbrochenheit des abstrakten Seins - aber andererseits auch schon

Gegenwart des «absoluten Wissens» und seines «Begriffs». Woraus gesprochen

wird, ist (für Hegel) mehr (und doch nicht mehr) als das Gesprochene.
« Virtus in infirmitate perficitur» ist das Gesetz der «absoluten Reflexion».

Nicht ein fremdes Gesetz, sondern das Gesetz des «reinen Denkens».

Der eine «absolute Begriff» des «Geistes» hat die beiden Seiten des

Getrennten: «Vater und Sohn» (in der Dimension des Absoluten) sowie

«Selbst und Substanz» (in der Dimension des Endlichen) an sich. Sein

Erscheinen enthüllt den vormals substanziierten Gott (in der Geschiedenheit

der Subjekte) als Liebe, die deshalb (entgegen-ständlicht) das Nicht-
Andere zum Endlichen ist. Und er enthüllt das zuvor zerbrochene Selbst

der endlichen Freiheit als Liebe, deren Selbst der «Geist» des «offenbaren»

Gottes ist. Der absolute Begriff ist das commercium der ungeschaffenen
und geschaffenen Liebe, die das «Selbstbewußtsein» (man fragt sich nur:
wer ist das?) als sein Selbst weiß und als das Wissen seines Selbst begreift.



Begriff und Glaube 383

Allein dadurch, daß der dreifaltige Gott, das «Zentrum der
göttlichen Liebe», nicht das bloße Sein (vgl. S. 12/13), zum einzigen Inhalt
der Philosophie wird, kann diese (vom Anfang Sein Nichts aus)
«absolute Wissenschaft» werden. «Gott ist allein im reinen spekulativen
Wissen erreichbar, und ist nur in ihm und ist nur es selbst (sie!), denn

er ist Geist ; und dieses spekulative Wissen ist das Wissen der offenbaren

Religion» (S. 530). Das spekulative Wissen weiß den Geist «als Denken

oder reines Wesen» (ibid.), worin die Unterscheidungen des vorstellenden
Bewußtseins aufgehoben sind (Vater und Sohn einander nicht mehr

«gegenüberstehen»); «und (weiß) dies Denken als Sein» (das «Nichts» ist

- und sich deshalb entäußert) «und Dasein» (aufgrund der Entäußerung
sowohl Dasein an ihm selbst als auch Dasein als Fleischgewordener).

Das spekulative Wissen weiß dieses Dasein darüber hinaus auch als

«die Negativität seiner (des Daseins) selbst». Sein Dasein ist der «Tod
der Abstraktion des göttlichen Wesens, das nicht als Selbst gesetzt ist»
(S. 546); obwohl für Hegel dieser Tod «Mehr» bedeutet als Vollzug des

bloß unmittelbaren Sein Nichts (worin nichts sterben würde, was
nicht schon tot ist 7.

Das spekulative Wissen weiß aber auch den Tod dieses einzelnen

7 Würde man ihm daher vorwerfen, daß die Kenosis des Logos doch nicht
bloßer Verzicht auf seine Abstraktion (sein Gehaltenwerden im Vater bzw. des
Festhaltens an seiner eigenen Herrlichkeit), sondern unendliche Gabe des an ihm
selbst armen Reichtums der Liebe ist, so könnte er antworten: In der
Selbsterniedrigung des göttlichen Wesens «tut dieses Verzicht auf seine Abstraktion»
(vgl. S. 539). Aber dieser Verzicht ist in der Bewegung des «erscheinenden Geistes»
im Bewußtsein zu denken. D. h. das Sprechen von « Selbst-erniedrigung »

rechtfertigt das Sprechen über den «Verzicht auf Abstraktion»; denn die
Selbsterniedrigung (im Sinne von «nicht an sich Festhalten») ist ja Negation einer Abstraktion.

Nicht-Festhalten setzt doch «Festhalten» voraus. Und wenn sich der göttliche
Logos wirklich im menschlichen Sprechen enthüllt, nicht (gnostisch) jenseits
desselben gegenwärtig ist, gilt dann die Negation der Negation nicht auch für das
göttliche Sprechen als solches? Man dürfe daher die Präsenz des Geistes in der
Gestalt des Fleisches (des abstrakten Seins, das eo ipso Nichts ist) nicht
überspringen! Und zwar um der Epiphanie des Geistes (als Liebe) willen, die nicht an-
sich-hält, nicht «vor der Verwüstung sich rein bewahrt». - Die Frage bricht auf:
gibt es ein endliches Sprechen, daß das absolute Wort so gebiert, daß es im menschlichen

Sprechen und seiner Verfallenheit ganz gegenwärtig ist und doch an einem
endlichen Ort erscheint, der seine Ankunft nicht durch die abstrakte Dialektik
Sein Nichts deutet? Ein Ort, an dem die Zerrissenheit des menschlichen
Sprechens : in diesem selbst überwunden ist, so, daß es sich auch nicht in der nie endenden
Negation der Negation erschöpft? Für Hegel war dieser Ort das «absolute Wissen»;
dem Glauben ist er die «heile Endlichkeit» (jenseits aller esoterischen Hypostasie-
rung, aber auch jenseits aller Lokalisierung in der Dissoziation), die Kirche als

Virgo-Mater.



384 Begriff und Glaube

Daseins des absoluten Geistes als das unantastbare «Leben» des
Gestorbenen. Es weiß den Geist als Selbst, das in «seinem Anderssein die
Gleichheit mit sich behält» (vgl. S. 528). So weiß es ihn nicht bloß als
dieses (Einzelne!), sondern als «dieses und allgemeines Selbst» (S. 530)
und daher als den «Geist der Gemeinde», des «allgemeinen göttlichen
Menschen»: «eben dies... weiß die offenbare Religion» (ibid.).

Da der Anfang der Philosophie Entäußerungsgestalt dieses «Geistes»

ist, so kann «Sein Nichts» zur vollendeten Vermittlung kommen.
Andernfalls könnte das «unglückliche Bewußtsein» nicht auferstehn.
Gott bliebe ihm der Fremde. Denn «dem Bewußtsein ist in seinem Gegenstand

dann etwas geheim, wenn er ein Anderes oder Fremdes für es ist,
und wenn es ihn nicht als sich selbst weiß. Dies Geheimsein hört auf,
indem das absolute Wesen als Geist Gegenstand des Bewußtseins ist;
denn so ist er als Selbst in seinem Verhältnis zu ihm; d. h. dieses weiß
unmittelbar sich (sie!) darin, oder es ist sich in ihm offenbar» (S. 528).
Das absolute Leben des Geistes ist die Selbst-Offenbarkeit des Endlichen
als Endlichen: das absolute Leben ist sein Leben. Daher weiß sich das

Endliche als Endliches zugleich als die ab-solute Endlichkeit, die keiner
fremden Macht Untertan, d. h. mit sich selbst nicht entzweit ist. «Es

selbst (das Bewußtsein) ist sich nur in der eignen Gewißheit seiner

offenbar; jener sein Gegenstand ist das Selbst, das Selbst aber ist kein
Fremdes, sondern die untrennbare Einheit mit sich ...» (ibid.). «In dieser

Religion ist deswegen das göttliche Wesen geoffenbart. Sein Offenbarsein
besteht offenbar darin, daß gewußt» (sie!), nicht «geglaubt» wird, was
es ist. Es wird aber gewußt, eben indem es als Geist gewußt wird, als

Wesen, das wesentlich Selbstbewußtsein ist» (ibid.).
Das bloß unmittelbare Sein Nichts für sich kann dieses Wissen

des «Geistes» nicht schenken. Denn das Sein als Sein ist für Hegel,
was nicht übersehen werden darf, sowohl«reine Einfachheit des Denkens»
wie auch «inhaltsloser Gegenstand des sinnlichen Bewußtseins». Das
bloß abstrakte Sein ist geistlos. Diese seine Geist-losigkeit ist aber die

Armut, die dem Geiste der «offenbaren Religion» nicht äußerlich,
sondern innerlich ist. Man fragt sich nur, ob die selbstische Zerrissenheit

von Subjekt und Substanz wirklich arm genug ist, um «Armut des

Geistes» zu sein. Ist nicht das Sein als Liebe ärmer, weil reicher? Genügt
es, den Anfang zum Heil dadurch zu befähigen, daß er einerseits abstrakt
festgehalten, andererseits aber so gerade schon der «sich-anders-ge-
wordene» Geist ist? Ist diese Entäußerung eine (um mit Hegel zu reden)
«wesentliche Entäußerung», so, daß der «Geist» in eine wirklich gerecht-



Begriff und Glaube 385

fertigte Endlichkeit eintreten würde, weil er in ihr immer schon

eingetreten ist? Muß diese heile Endlichkeit nicht erst (für Hegel) im
Bestehen des «absoluten Wissens» erreicht werden? Versucht das Denken
hier nicht etwas zu machen, wovon es immer schon (als dem Worin
seiner Freiheit) getragen ist? Versucht es nicht, durch das «absolute

Wissen» diesem Getragensein allererst zu entsprechen, ihm «gerecht»

zu werden? Und muß dieses dadurch gerade nicht verfehlt werden?

Wird die «heile Endlichkeit» hier nicht negiert, und zwar gerade dort,
wo man um ihre Gegenwart ringt? Und wird diese Negation nicht dazu

gebraucht, ein philosophisches Ringen um die heile Endlichkeit zu
«ermöglichen»?

Als Entäußerungsgestalt des Geistes gedacht, ist Hegels Anfang
sowohl «geist»-loses Fleisch als auch «Geist», der sich anders geworden
ist: und somit an sich schon gestorbenes und auferstandenes Fleisch!
Ein «Anfang», in dessen Ohnmacht die absolute Befreiung der Freiheit
Gegenwart ist. Für ihn existiert das commercium von absoluter und
geschaffener Liebe nicht. Ein solches vis-à-vis würde für Hegel Trennung
des Absoluten und Endlichen besagen ; substanziierte Spaltung des

endlichen Heils gegen den Verfall, der Liebe gegen die Schuld. Die Differenz

von absoluter und endlicher Heilheit (Liebe) wäre, als Differenz von Heil
und Unheil, nicht entäußerte Liebe jenseits der Schuld, d. h. selbst schuldige

Liebe : Unheil. In diesem Unheil aber käme der Austrag der schlechten

Dialektik von Leben und Tod (wir sprachen darüber schon) nie zu
einem Ende. Erst dort, wo die absolute Liebe nicht in die heile geschaffene

Liebe, sondern ausschließlich in den zerrissenen Anfang eintritt, kann
sie daher (für Hegel) als Liebe Wissen erscheinen. Eine heile Endlichkeit

würde des Absolute (für Hegel) gewissermaßen in einer heilen aber

«jenseitigen Gegenwart» (vgl. S. 14) fixieren und Gott selbst dadurch
seines Schuldigseins überführen. Der Anfang im verfallenen Anfang, der
Aufbruch der heilen in der Negation der heilen Endlichkeit «entschuldigt»

aber sowohl das Endliche als auch das Absolute.
Daher «muß» sich der Geist ins Erscheinen aufgeben. «Er ist nur

als erscheinender Geist. » Denn im Medium dieser seiner Epiphanie wird
für Hegel durch die Dialektik des Fleisches alle Substanziierung des

Heils unmöglich. Das Heil kann nicht mehr nur «vorausgesetzt werden»,
so bliebe es leblos! Sich-tragen-lassen würde für ihn nochmals begriffloser

Verfall des Subjekts an das Wahre als Substanz bedeuten. Weil
das Heil nicht hinter seinen Anfang im Fleisch sich zurückziehen kann

(andernfalls wäre es eben nicht «Geist», der die Kenosis nicht scheut,

25



386 Begriff und Glaube

sondern nochmals Figur des Fleisches), so kann mit dem Anfang Sein

Nichts, also mit der « Sinnlosigkeit » der Anfang im Denken gemacht werden.
Die «reine Einfachheit des Denkens» läßt sich von keiner Instanz

hintergehen. Es gibt für sie kein «Vorweg». Daß sie solchermaßen

voraussetzungslos anfängt, ist jedoch (im Sinne Hegels) schon Austrag
der Präsenz des Geistes, Gegenwart (wenn auch unmittelbare!) des

Begriffes. Denn dieser entbirgt sein Selbst nur durch die absolute

Negativität der Entäußerung hindurch.
Der Anfang im Fleisch verbürgt also den Anfang im Heil. Nur

deshalb vermag die Philosophie einerseits bloß philosophisch voranzugehen.

Sie beginnt sozusagen in ihrem eigenen Element und vollendet
sich andererseits allein als spekulatives Wissen, im Wissen des (gen. obj.
und gen. subj.) Glaubens. Der Inhalt des Glaubens fügt dem Anfang
der Philosophie nichts hinzu, was nicht schon in ihm wäre. Und doch

ist «mehr» in ihm als nur er selbst. Hierin hegt die ganze Zweideutigkeit
im Verhältnis von Begriff und Glaube. Der absolute Begriff stellt nichts
anderes dar als den «Geist», den Inhalt des Glaubens und diesen selbst,

aber nicht als Glaube, sondern als Wissen. Denn der Glaube, der noch
nicht die Form des Wissens erreicht hat, wäre für Hegel ein Glaube,
dem sein Inhalt fremd ist. Er wäre nicht der Glaube der offenbaren

Religion, sondern ins Geheimnis hinein sich genommener Glaube:
«Entfremdete Freiheit», der Spiegel des an-sich-haltenden Gottes, der (für
Hegel) somit nicht Liebe wäre. Um der Liebe willen muß der Glaube
ins absolute Wissen überstiegen werden. Oder: das Wesen der Liebe

läßt sich nur in der Gestalt des «absoluten Begriffs» retten. Damit die
«fides quae creditur», der Glaube der «offenbaren Religion», in dem,

was er sagt, in die Vollgestalt seiner Wahrheit eintrete, muß die «fides

qua creditur», der Glaube als Form ins Wissen des «absoluten Begriffs»
sich verwandeln.

V. DIE «REINE EINSICHT» UND DER GLAUBE

7. Der Glaube als «Tat und Empfangen» und die Kritik der Aufklärung
als Weg zum « absoluten Begriff»

Zu fragen ist allerdings: wenn in der «offenbaren Religion» Gott
als Geist gewußt wird, als «Wesen, das wesentlich Selbstbewußtsein»

(S. 528) ist; wenn Gott im Glauben also als Selbst der Freiheit ebenso

hervorgebracht wie dieses Selbst zugleich als die Selbstbewegung des

absoluten Wesens gewußt wird, muß sich dann durch die Verwandlung



Begriff und Glaube 387

der Form des Glaubens ins Wissen nicht auch der Inhalt des Glaubens

umgestalten? Warum ist der Glaube mit der Versöhnung, die ihm «im
Herzen gegenwärtig» ist, noch entzweit, obwohl Hegel selbst sagt, daß

der Gegenstand des Glaubens «ihm auch gerade dieses, nämlich reines
Wesen seines eigenen Bewußtseins» (S.390) ist, «so daß dieses darin sich

nicht verloren und negiert setzt, sondern ihm vielmehr vertraut, d. h. eben

in ihm sich als dieses Bewußtsein oder als Se?&s?bewußtsein findet» (ibid.)
Denn «wem ich vertraue, dessen Gewißheit seiner selbst ist mir die

Gewißheit meiner selbst; ich erkenne mein Fürmichsein in ihm, daß er
es anerkennt, und es ihm Zweck und Wesen ist. Vertrauen ist aber der
Glauben, weil sein Bewußtsein sich unmittelbar auf seinen Gegenstand
bezieht, und also auch dies anschaut, daß es eins mit ihm, in ihm ist»

(ibid.). Das «Wesen» des Glaubens ist ja kein abstrakt jenseitiges Wesen,
«sondern es ist der Geist der Gemeinde; es ist die Einheit des abstrakten
Wesens und des Selbstbewußtseins»! «...er (der Geist) ist nur durch
das Hervorbringen des Bewußtseins», obwohl dieses «nicht der einzige
Grund des Wesens» ist (vgl. S. 391). Deshalb fällt in dem Wissen von
dem Wesen, worin das Bewußtsein «die unmittelbare Gewißheit seiner
selbst hat, der Gedanke der Täuschung ganz hinweg» (S. 392). Kann
angesichts solcher Aussagen der Glaube überhaupt noch einer Kritik
(im Sinne der Aufhebung ins «absolute Wissen») fähig sein? Ist in ihm
die absolute Gegenwart des Geistes nicht vollendet

Oder: ist es nicht der abstrakte Anfang (des entäußerten Geistes),
der einerseits den Inhalt des Glaubens völlig in sich hineinverwandelt
hat und andererseits, weil er abstrakter Anfang ist, den Geist (des Glaubens)

nochmals von sich abstößt Rückt nicht deshalb der Glaube nochmals

über das, was er schon vollbracht hat, hinaus? Geschieht nicht
dadurch erst der notwendige Schritt ins «absolute Wissen», durch das

dann der letzte Rest des immer noch «Fremden», «Anderen» als das

Selbst des sich selbst wissenden Geistes begriffen und aufgearbeitet wird?
Wird Hegel nicht durch das Schicksal des logisierten Seins zum «absoluten

Begriff» gezwungen? Und diente ihm der Austrag dieses Zwanges
nicht dazu, den Glauben (der Liebe) im Wissen zu rechtfertigen und seine

gegenwärtige Vollendung darzustellen?
Man muß daher mit der These : Hegel habe die Liebe logisiert, sehr

vorsichtig umgehen. Denn auch die bloße Reduktion der Kritik des

Glaubens auf seine Entfremdung «im sinnlich vorstellenden Bewußtsein»
wird dem Glauben nicht gerecht. Hier wäre das, was dem Glauben (d. h.

dem «Geiste») «ewiges Leben und heiliger Geist ist» (S. 393) zu einem



388 Begriff und Glaube

gegenständlichen Faktum und zu der «an sich nichtigen Ansicht der
sinnlichen Gewißheit» (ibid.) gemacht; zu einer Ansicht, welche «dem

anbetenden Glauben gar nicht vorhanden ist » (ibid.). Der gegenständliche
Bezug ist dem Glauben zwar «auch» innerlich; aber dieses «Auch»:
«ist ihm außer seiner Anbetung» (ibid.) : im Geist und in der Wahrheit!

Somit bleibt gerade die Aufhehung des «vorstellenden Bewußtseins»

zur «Geist-Form» (des Glaubens) überaus zweideutig! Es handelt sich
im Schritt zum «absoluten Begriff» oder in der Bewegung des sich
«selbst» wissenden Glaubens zum «absoluten Wissen» auf dem «letzten

Wendungspunkt» (S. 547) nicht darum, daß ein Jenseits des Glaubens in
die Endlichkeit übersetzt, bzw. diese an ihr selbst durch das Aufdecken
des vormals «leeren Absoluten», das zur Welt gekommen ist, nun ihrerseits

absolut gesetzt wird. Solchermaßen wäre die Selbstbewegung des

Geistes wiederum nicht als «Begriff» begriffen, sondern dem
Selbstbewußtsein nur die «leere Nacht des Nichts» geworden, aus der es daher
auch nicht die Kraft zur absoluten Affirmation seiner selbst zu gewinnen

vermag. Aus dem bloßen «Verschwinden des leeren Absoluten» könnte
es gar nicht zur schöpferischen Identität mit sich selbst, zum frei getanen
Anfang mitten in der Endlichkeit gelangen.

Die «reine Einsicht» (der Aufklärung) hatte die Absicht, «alles, was
wirklich ist, zum Begriffe, und zu einem Begriffe in allen Selbstbewußtsein

[en] zu machen» (S. 382). Daher wird sie, im Prozeß des erscheinenden

Geistes, (von Hegel) ihrerseits gegen den Glauben akzentuiert : «... wie
der Glaube das ruhige, reine Bewußtsein des Geistes als des Wesens,

so ist sie (die reine Einsicht) das SeZösrt>ewußtsein desselben; sie weiß
das Wesen daher nicht als Wesen, sondern als absolutes Selbst. Sie geht
also darauf, alle dem Selbstbewußtsein andre Selbständigkeit, es sei des

Wirklichen oder AwsfcAseienden, aufzuheben, und sie zum Begriffe zu
machen. Sie ist nicht nur die Gewißheit der selbstbewußten Vernunft,
alle Wahrheit zu sein; sondern sie weiß, daß sie dies ist» (ibid.). Es gibt
also nichts gegen-ständlich Vorgestelltes, das sie nicht der Form ihrer
Kritik unterziehen könnte. Diese Einsicht «ist rein, denn ihr Inhalt
ist nur der absolute Begriff, der keinen Gegensatz an einem Gegenstande
hat, noch an ihm selbst beschränkt ist» (ibid.). Die Kritik der
Aufklärung unterwirft also den Glauben der Notwendigkeit des «absoluten

Begriffes». Was dem «vorstellenden Glauben» (innerhalb des Absoluten
und im Bezug des Endlichen zu Gott) auseinanderfällt, obwohl es (an

sich!) in ihm schon vermittelt geeint ist, das bringt die Aufklärung
«zusammen» (vgl. S. 401).



Begrifî und Glaube 389

2. Die Gespaltenheit des glaubenden Bewußtseins (in der Doppelsinnigkeit

von Geist und Fleisch) und die Kritik der «reinen Einsicht »

Hieraus ergibt sich, daß sie zugleich gegen den Glauben Recht und
Unrecht hat! (Warum sie Unrecht hat, sahen wir schon früher.) Der
Inhalt des Glaubens ist zwar «Geist», aber seine Geist-Form noch nicht
in voller Gestalt präsent. Das Recht der Aufklärung besteht jedoch
nicht darin, daß sie den Glauben in den «absoluten Begriff» hinein
überwindet. Insofern hat der Glaube «göttliches Recht» (vgl. S. 400) gegen
sie! Nein, «sie bringt ihm nur seine eigenen Gedanken zusammen, die

ihm bewußtlos auseinanderfallen» (S. 401): die Einheit in der Differenz

von Absolutem «und» Endlichem; Schöpfung «und» Erlösung, Gesetz

«und» Liebe, Inkarnation «und» Geistsendung, «gewesene», gegenwärtige
«und» zukünftige Versöhnung, Selbstsein «und» Selbstempfängnis, Vater
«und» Sohn, Herrlichkeit «und» Kenosis u. s. w. In ihrer Kritik des

Glaubens lebt sie also von dessen Einheit; denn im Glauben ist das alles

schon geeint. Aber sie nötigt ihn durch ihre Kritik, durch die sie ihn seiner

Dissoziation im vorstellenden Bewußtsein überführt, zur Geist-Form
seines Selbst. Die «reine Einsicht» sieht «bei einem bestimmten Momente
das Ganze» (ibid.) und deshalb treibt sie, «eines im andern verkehrend,
das negative Wesen beider Gedanken, d. h. den Begriff)) hervor (vgl.
S. 401). So leitet sie «die Aufhebung der gedankenlosen oder vielmehr
begrifflosen Trennung ein, welche in ihm (dem Glauben) vorhanden ist.
Das glaubende Bewußtsein führt doppeltes Maß und Gewicht, es hat
zweierlei Augen, zweierlei Ohren, zweierlei Zunge und Sprache, es hat
alle Vorstellungen verdoppelt» (in der gegenständlichen Zerbrochenheit
der Geschichte und in seiner Anbetung: «im Geist und in der Wahrheit»),
«ohne diese Doppelsinnigkeit zu vergleichen» (S. 406).

Die Aufklärung eröffnet dem Glauben daher die Differenz zwischen
seiner verfallenen und eigentlichen Geist-Form. Sie entdeckt ihm die

Analogie seiner verfallenen zu seiner heilen Geschöpflichkeit. Denn «der

Glaube lebt in zweierlei Wahrnehmungen, der einen, der Wahrnehmung
des schlafenden, rein in begrifflosen Gedanken, der andern des wachen,

rein in der sinnlichen Wirklichkeit lebenden Bewußtseins, und in jeder
führt er eine eigene Haushaltung» (ibid.). Das göttliche «unterirdische
Bewußtsein» der Frau und das «menschliche irdische Bewußtsein» des

Mannes klaffen in ihm auseinander (dazu die Analogie S. 327 ff!). Durch
die Aufklärung aber gelangt er zum Vergleich der Doppelsinnigkeit
(Buchstabe und Geist) im Maßstab des «absoluten Begriffs».



390 BegrifE und Glaube

Trotzdem, und dies wird nicht selten übersehen, ist der Begriff der
«reinen Einsicht» nicht der «absolute Begriff» des sich als «Geist» wissenden

Geisfes. Die Aufklärung bricht (für Hegel) nicht zum «absoluten
Wissen» durch. Zwar hat sie Gewalt über den Glauben, «weil sich in
ihm selbst die Momente finden, die sie gegen ihn geltend macht» (vgl.
S. 405). Aber sie erkennt nicht, «daß dasjenige, was sie am Glauben

verdammt, unmittelbar ihr eigener Gedanke ist» (S. 402). Daher bleibt
sie «bewußtlose Tätigkeit des reinen Begriffs» (ibid.). Da das glaubende
Bewußtsein jedoch als solches «der Begriff ist» (ibid.), so anerkennt es

seihst eben das, was ihm die «reine Einsicht» als das Entgegengesetzte
beibringt (vgl. ibid.).

Warum aber ist in der Aufklärung die «reine Einsicht» bewußtlose

Tätigkeit des reinen Begriffes Sie ist bewußtlos, weil sie immer noch in
der abstrakten Differenz von Sein (Selbst) und Subsistenz verharrt. Sie

hat ihren Ort im logisierten Sein, das noch nicht der äußersten Negati-
vität seines Nichts preisgegeben ist. Nur deshalb kann die «reine
Einsicht », von dieser Plattform aus, einerseits alles « Andere » als Selbständiges
ihrer Kritik ausliefern (dem Sein ist nichts äußerlich, außer dem Nichtsein)

; andererseits aber die Einsicht (aufgrund der noch reduzierten
Negativität der Entäußerung des Seins) mit dem Mangel der
beschränkten Entäußerung behaftet sein. Das kritisierende Selbst ist dem

kritisierten Andern hintergründig noch preisgegeben, so daß es durch
die Kritik des «Selbständigen» und solchermaßen gegen es Geschiedenen

gerade sich selbst und seinen eigenen Mangel kritisiert.
Die reine Abstraktion, auf die sich dieses Selbst der « reinen Einsicht »

zurückgezogen hat, ist das «reine Wesen des Denkens», dessen Kritik
nichts entgehen kann. Solchermaßen gegen die Endlichkeit gestellt, ist
es (dieses Denken) aber das Sein, das in der abstrakten Entgegensetzung
gegen den Tod seiner Entäußerung gerade zum « prädikatlosen Absoluten »,

zur Materie sich umkehrt (vgl. S. 409). Die «reine Einsicht» verfällt
der Gegenständlichkeit des kritisierten Anderen. Ihr Fundament (das
«reine Sein») ist nur ein Reflex der sich entziehenden Gegew-ständlichkeit
des Anderen.

Hieraus wird deutlich, daß die reine Einsicht zwischen dem leeren

Jenseits (der Intellektualwelt) und dem bloß sinnlichen Bewußtsein
oszilliert. Die zerfallenen Momente, die sie am Glauben kritisiert, sind
ihr eigenes Schicksal. Sie beginnt nicht dort, wo der Anfang als

Entäußerungsgestalt des Geistes sich enthüllt, sondern (gleichsam jenseits
desselben) in der «geist »-losen Differenz, die dem abstrakt an-sich-



Begriff und Glaube 391

haltenden Sein und seiner Kenosis entspringt. Sie ist dem Gesetz der
schlechten Differenz preisgegeben, in der die Scheinvermittlung des leeren

Seins zum Austrag kommt.
Diese Vermittlung mußte aber, wie wir schon sahen, in der

Dissoziation von Subjekt und Substanz enden. Da das «reine Sein» hier seine

Armut gewissermaßen noch nicht restlos in sich selbst aufgenommen
hat, so kann es, im Zuge seiner Verendlichung, auch nicht als Sein

(bzw. als das allgemeine Selbst) auf die Seite des Anderen treten; es ist
noch nicht arm genug, um seine Kenosis (als Offenbarung seines

Reichtums!) zu vollbringen. Daher ist die Substanz als das Andere ebenso

nur zum Schein an sich ein Selbst ; in Wirklichkeit kann sie es nie werden.
Sie bleibt dem Subjekt fremd.

M. a. W. : Der «Geist» als Innerlichkeit des Subjekts kann hier seine

(des Geistes!) Freiheit in der Dimension des Gegenständlichen nicht zum
Durchbruch kommen lassen und dies besagt : der Gegenstand als solcher
hat Macht über die Freiheit. Er deutet sich in einer Selbständigkeit,
die vor dem Forum der «reinen Einsicht» dieser einerseits ausgeliefert
ist und dem Feuer der Kritik sich nicht entziehen kann, andererseits

aber schon hintergründig die Ohnmacht dieser Kritik aufgedeckt hat.
Die Basis dieser Kritik steht somit in einer (an diesem Punkt noch)

unüberbrückbaren Analogie zum bloß vorstellenden Glauben, dem der
Geist als sein (des Glaubens der Gemeinde) eigenes Selbst gegenwärtig
ist, aber trotzdem ins Gegenständliche der Herkunft (einer gewesenen
Inkarnation) und ausstehenden Zukunft (einer erst zu vollendenden
Versöhnung) entgleitet. Was die «reine Einsicht» am Glauben also kritisiert,
das enthüllt sich nochmals als ihr eigener Mangel : die abstrakte Scheidung
von Leben und Tod (Sein und Nichts) im Anfang.

Geist und Sinnlichkeit sind hier noch gespalten, das Leben gegen
den Tod der Verendlichung und diese gegen die Fülle des Lebens gestellt.
Es waltet noch die abstrakte (dialektische) Umkehrung, durch die der
substanziierte Geist seiner Verleiblichung und diese ihrer Vergeistigung
sich ausliefern muß.

Dieser Prozeß ist jedoch demjenigen der zerbrochenen Trinität
analog, worin der Vater deshalb im Sohn sich-anders wird bzw. der
Andere ist, weil er als Vater an-sich-haltend sich selbst der Ohnmacht

überliefert: «unmittelbares Sein für anderes» wird. Was also die «reine

Einsicht» als Dissoziation des glaubenden Bewußtseins kritisiert, eben

dies ist ihre eigene Ohnmacht.



392 Begriff und Glaube

VI. DER GLAUBE IM «ABSOLUTEN BEGRIFF» UND DIE DISSOZIATION

VON PHILOSOPHIE UND GLAUBE IN DER «ABSOLUTEN VERMITTLUNG»

7. Der Begriff im Glauben als begriffener Glaube

Daher ist nochmals zu fragen, warum der Glaube sich für Hegel
nicht in der «reinen Einsicht», sondern im «absoluten Wissen», im Sich-

Begreifen des absoluten Begriffs vollenden «muß». Worin liegt für Hegel
die Doppelsinnigkeit der «zweierlei Augen, Ohren und Sprache» (vgl.
S. 406) des Glaubens?

Die Schwierigkeit einer angemessenen Erörterung der
«Doppelsinnigkeit», wie Hegel sie versteht, liegt darin, daß die Epiphanie des

«Geistes» unscheidbar mit dem Austrag der abstrakten Dialektik Sein

Nichts ineinsgeht. Auf der «Seite» des Absoluten werden die göttlichen
Subjekte aus der bloßen Entgegensetzung heraus zu «übergehenden
Momenten des Begriffs». In diesem stellt sich die absolute Vermittlung
von Person und Natur dar. Diese Vermittlung war jedoch andererseits

gerade eine Frucht der Dissoziation von Vater und Sohn und darin
die Notwendigkeit des Begriffs als «Geist» selbst. Für Hegel existiert
der geschaffene heile Glaube nicht, von dem aus (und in dem) das Auge
des Glaubens den ewig an ihm selbst vollendeten Gott so sieht, daß er
nicht als der «leblose Einsame» erscheint, als das «erbauliche Spielen der
Liebe mit sich selbst», dem der «Schmerz, die Geduld, Not und Arbeit
des Negativen» fehlt. Dieser Glaube existiert ihm nur im Wissen des

«absoluten Begriffs».
Oder: der iustus «neben» dem peccator verfehlt das Heil. Nur im

«simul iustus et peccator» kann sich die Positivität, die Herrlichkeit des

iustus entfalten und aufgehen: «Darin (daß das göttliche Wesen die

menschliche Natur annimmt) ist es schon ausgesprochen, daß an sich

beide nicht getrennt sind; wie darin daß das göttliche Wesen von Anfang
entäußert, sein Dasein in sich geht und böse wird, es nicht ausgesprochen,
aber darin enthalten ist, daß an sich dies böse Dasein nicht ein ihm
Fremdes ist; das absolute Wesen hätte nur diesen leeren Namen, wenn
es in Wahrheit ein ihm Anderes, wenn es einen Abfall von ihm gäbe; ...»

(S. 541). Hegel faßt ein zentrales Theologumenon der Reformation in
die Dialektik des Begriffs ein. Das «absque peccato» (im paulinischen
Sinne) entbirgt sich im «peccatum factum».

Wenn aber Gott seine Liebe uns dadurch erwies, daß Christus (wie



Begriff und Glaube 393

der Römerbrief 5, 8 betont) «für uns starb als wir noch Sünder Gottes

Feinde) waren», dann muß sich das Heil-soll es nicht nochmals kraftlos

gegen die Schuld an-sich-halten oder an ihr gleichsam (weil verweigert!)
abprallen, soll sich nicht die Ohnmacht Gottes erweisen (die ihn erst

zum «leblosen Einsamen» machen würde) - dann muß sich also das

Heil, «die Herrlichkeit in der Ohnmacht» entbergen. Die Ohnmacht
selbst muß der Ort ihrer Epiphanie sein. Für eine heile Endlichkeit,
eine dieser Epiphanie des «Geistes» entsprechende Geist-Form des

Glaubens, für das anundfürsich befreite, freie Endliche als Endliches

ist, aufgrund einer solchen Konsequenz, kein Platz. Trotzdem (und darauf
kommt es an) «muß» sich aber ebenso im Glauben, d. h. in der Form
des «Geistes» bekunden, daß der göttlichen Selbstmitteilung als «Geist»

in der Dimension des Endlichen ein Raum des restlosen Gehorsams und
der restlosen Tat des Empfangenen entspricht.

Das «Fleisch» hat diese Zweideutigkeit an sich: sowohl Verfall als

auch endliche Gegenwart des Heils zu sein. Der Ort des Heils im Fleisch
kann sich daher für Hegel nicht gegen den Verfall absondern. Er bleibt
ein «anderer», aber er überwindet das Bestehende im Bestehenden. Und
diese Einheit in der Differenz vollbringt (für Hegel) das «absolute Wissen»
des «absoluten Begriffes». Der dialektische Austrag des Heils im Verfall
muß diese Dimension des heilen Endlichen als Endlichen zur Sprache
kommen lassen. Daher ist auch der Glaube (was seine Form betrifft,
als fides qua creditur) gezwungen, über sich hinauszugehen. Das «absolute
Wissen» vollendet ihn in die Gestalt der «heilen Endlichkeit» hinein,
deren «Wissen» den «absoluten Begriff» an ihm selbst begreift und als

«Geist» weiß; als «Geist», der ihr eigenes Selbst ist (theologisch gesehen
versucht Hegel also Paulus mit Johannes zu versöhnen).

Solange das «absolute Wissen» nicht erreicht ist, bleibt für Hegel
alles in der Zweideutigkeit des Fleisches gefangen. Die Eindeutigkeit der
heilen, befreiten Endlichkeit ist noch nicht gewonnen. Das «absolute
Wissen» erst sagt in der Form des Wissens die Einheit der beiden Sätze:
«Christus starb für uns als wir noch Sünder waren» und «dieses Vorweg
ist die Unschuld der heilen Endlichkeit ».

Allein deshalb ist der absolute Verlust des «unglücklichen Bewußtseins»

(im Blick auf sein Selbst und seine Substanz), d. h. die erreichte
absolute Leere des Seins, als inhaltsloser Gegenstand des sinnlichen
Bewußtseins zugleich der Ort, in dem die «Phänomenologie des Geistes»

beginnt und «anfangen kann». An diesem Ort ist die Formal-struktur
der Liebe: Einheit von Leben und Tod, Reichtum und Armut, Herr-



394 Begriff und Glaube

schaff und Dienst gewonnen: Sein Nichts! Diesem Anfang ist nichts
äußerlich, auch der Glaube nicht; denn er ist als Anfang «reine Einfachheit

des Denkens», die äußerste Abstraktion und dennoch leere
Vergeblichkeit, der unendlichen Gegenwart des «Geistes» bedürftig.

Daß die vanité (das Umsonst der Sünde) als gratuité (Reichtum
und Umsonst der Liebe) aufleuchtet, dies vollbringt die in diesem Anfang
unmittelbare Gegenwart des «Geistes» der «offenbaren Religion». Sie

vertritt die in der Metaphysik verlorene Dimension des Seins als Liebe.
Das logisierte Sein hatte Hegel in die Theologie hinein getrieben. Zugleich
konnte er sich als philosophischer Philosoph wissen, da die nun eröffnete
Dimension des Anfangs (im Glauben freigesetzt!) in der absoluten
Reflexion des Wissens zum Austrag kommen konnte.

Das «ens qua tale» verknüpfte und trennte das Absolute und
Endliche. Es war Organ der ohnmächtigen göttlichen «Allmacht», die
substanziiert in sich verharrte und das Endliche in dessen eigene Grenzen

hinein verdammte; gerade dort, wo dieses sich jenseits seiner selbst
suchte und doch nie finden konnte. Der Verlust der Unmittelbarkeit
dieses Seins (vgl. S. 13/14) wird von Hegel aber im Sein Nichts
aufgefangen, dessen Fleisch durch die Epiphanie des «Geistes» überwunden
und als die heile ontologische Differenz, das freie und befreite Selbst

(die vermittelte Einheit von Subjekt und Substanz) aufgeht. Dieses freie
Selbst weiß die absolute Differenz der Trinität als sein eigenes Selbst.
Dieser Anfang verbürgt Hegel nun die Wahrheit der Unmöglichkeit
einer nochmaligen Hypostasierung der « fides qua creditur» jenseits des

peccatum.
Die Philosophie des «absoluten Begriffs» ermöglicht somit dem

Glauben die Entfaltung seiner Herrlichkeit im freien Endlichen als

Endlichen, allerdings so, daß er in dieser Gegenwart als Glaube

verschwindet. Nur «als Begriff in seiner Bewegung begriffen» hat letztlich
die «fides quae» dem «Zeitalter» noch etwas zu sagen. Denn der «Begriff»
repräsentiert die reine Gestalt der restlos entmythologisierten «fides

quae» in der «fides qua creditur». In der Form des «absoluten Wissens»

ist die fides wieder «glaubwürdig», weil gewußt; d. h. Gegenstand in der
Form des bei-sich-seienden Wissens (für Hegel heißt dies : eines Wissens,
das durch die Negativität seiner Entäußerung ins Element des

vorstellenden Glaubens zu sich kommt). Daher könnte man sagen, daß der
absolute Begriff den Glauben seinem Inhalt nach rechtfertigt. Aber,
man muß das Umgekehrte auch festhalten : erst die fides quae macht das

leere Sein «sinn-voll».



Begriff und Glaube 395

Wie der Anfang Sein Nichts in der Form des Denkens den Inhalt
der «offenbaren Religion» immer schon in sich eingeholt hat, so läßt er
sich (gerade in dieser Antezipation) vom Glauben aus seiner bloßen
Abstraktheit erlösen. Er bekennt im «absoluten Wissen», daß er der
absoluten göttlichen Selbstmitteilung gehorcht und im Gehorchen nicht
nur «ein Fremdes» vorstellt, sondern begreift. Im und als «absoluter

Begriff» ist der Glaube allererst «geistlich» geworden. Die «unversöhnte

Entzweiung in ein Diesseits und Jenseits» (S. 532) ist aufgehoben. Die
Gemeinde, in der der Geist «täglich stirbt und aufersteht» (vgl. S. 545),
vollzieht diese Bewegung und sie ist ihr Leben, d. h. das Leben im Unterwegs

zur vollendeten Gegenwart des Geistes in der Form des Geistes,

eine Danksagung, in der das Endliche nicht «mehr» tut als das Absolute
(vgl. Abschnitt I).

Daher enthüllt sich der absolute Geist nicht nur als «die Substanz
der Gemeinde oder das Ansich derselben zu sein, noch auch nur aus
dieser Innerlichkeit in die Gegenständlichkeit des Vorstellens herauf-

zutreten, sondern wirkliches Selbst zu werden, sich in sich zu reflektieren
und Subjekt zu sein. Dies ist also die Bewegung, welche er in seiner
Gemeinde vollbringt oder dies ist das Leben desselben» (S. 532). Wir
sehen also, daß nicht erst der «absolute Begriff» die Subjekt-Gestalt des

Geistes sein «wird». Der «Geist der Gemeinde» hat schon die (negative!)
Differenz von Innerlichkeit (Subjekt) und Gegenständlichkeit
(vorstellendes Bewußtsein, Sphäre der Substanz) überstiegen. Das Leben

des Geistes in der Gemeinde ist das Werden des «wirklichen Selbsts»

(und, weil Reflexion des «Geistes»), die absolute Reflexion seiner in ihm
selbst. Nur das vorstellende, gegenständlich scheidende Bewußtsein des

Glaubens, das das Getrennte ebenso nur rational zu synthetisieren (nicht
aus der Einheit des Begriffs zu begreifen) vermag, «hemmt» das restlose
SfcÄ-erfassen dieses Selbst als «Geist». Die Lebensbewegung der Gemeinde

ist somit noch gebrochen. Aber anstatt den ihr innerlichen Inhalt der
fides quae durch die «Geist-Form» zu begreifen, trachtet die Gemeinde,
ihre Entzweiung durch Mittel zu überwinden, die als solche der

Entzweiung entstammen. Daher hat die Gemeinde zwar ihr Lebenszentrum
in ihr selbst. Die Gestalt aber, in der sie es wirklich erreicht, ist der
«absolute Begriff». So könnte man wohl sagen: der «absolute Begriff»
versiegelt die konkrete Identität der Gemeinde (als Kirche) mit dem
«Reich Gottes», und zwar durch die «letzte» und äußerste Negativität
hindurch: nämlich durch den Schritt zum «absoluten Wissen»; worin
das Noch-nicht, dem die Gemeinde unterworfen ist, zur absoluten Gegen-



396 Begriff und Glaube

wart des «Geistes» im und als «Geist» des Endlichen als Endlichen sich

vollendet und aufgehoben wird 8.

2. Die «versuchte» Gemeinde und die Gegenwart des Heils als «absolutes

Wissen»

Die Gemeinde ist versucht, sich selbst dadurch zu begreifen (und
in ihrem Selbst einzuholen), daß sie, im gegenständlichen Verstand des

Wortes, auf ihren geschichtlichen Ursprung zurückgeht, das Anfängliche

in der wieder-er-innerten, regressiv wieder-holenden Kehre zum
Dasein und Wesen der «ersten Gemeinde» zu fassen trachtet. Oder sie

flüchtet utopistisch nach vorne, der «ausstehenden Versöhnung»
entgegen, um sie durch (gegenständliche) Arbeit (gesellschaftlich vermittelte
«Glaubenspraxis») präsent zu machen. Sie versucht, die beiden «Fernen
der Versöhnung» (vgl. S. 548), die Ferne der Zukunft und die Ferne der

Vergangenheit durch ein dem «Geiste» fremdes Tun zu überwinden. Sie

bezieht sich dann durch Theologie als Wissenschaft «auf die Vorstellungen
der ersten unvollkommenen Gemeine oder gar auf das, was der wirkliche
Mensch gesprochen hat» (S. 532). Sie will den historischen Jesus «halten»,
ihn vergegenständlichen, weil sie der Ausgießung des Geistes (der sein Geist

ist und der des Vaters) nicht vertraut; «aber sie verwechselt den Ursprung
als das unmittelbare Dasein der ersten Erscheinung mit der Einfachheit
des Begriffes» (S. 532/33).

In dieser Progression und Regression ist der Geist noch nicht
Subjekt. Seine Bewegung wird vielmehr (für Hegel: begrifflos) «durch
das Wegräumen der Vorstellung der Gemeine und ihres Tuns gegen
ihre Vorstellung», also durch «die bloße Äußerlichkeit und Einzelheit,
die geschichtliche Weise der unmittelbaren Erscheinung und die geistlose

Erinnerung einer einzelnen gemeinten Gestalt und ihrer Vergangenheit»
(S. 533) ersetzt. (So spricht Hegel, der angeblich alles hat in «Geschichte»

aufgehen lassen wollen.)
Aber auf diesem Weg verfehlt die Gemeinde des Glaubens sich selbst.

Sie begreift nicht die Gegenwart des Geistes und hat sich selbst noch

nicht als Geist-Subjekt begriffen. Sie verleugnet sich selbst als «heile

8 Hier stirbt alle Entgegensetzung : «Nihil tibi grave adversumve evenire
poterit, si id omne, quod sensibus (d. h. dem vorstellenden Bewußtsein) adversum
videtur, intelligis atque ita amplecteris in aequalitate unitatis essendi atque amandi
ferendum, cum hoc sit divinitatem nobiliter foeciliterque participare». Nie. Cusanus,
De coniecturis II, 17.



Begriff und Glaube 397

Endlichkeit» und versucht, mit den Mitteln des Fleisches das Fleisch
in den Tod zu führen.

Philosophisch gesehen entstammt dieses Unternehmen dem Versuch,
durch die unspekulative Dialektik des Seins Nichts : die Liebe zu
fassen. Aber, dieses Wissen ist nur Epiphänomen der verdrängten Liebe,
die Hegel zu entbinden versucht, und zwar gerade dort, wo er aufhört,
von ihr zu sprechen. Darf man sagen, daß er um die Kirche des Glaubens

ringt? Um die endliche Gestalt der absoluten Selbstaussage Gottes?
Und umgekehrt, gab er, um den Selbstand der Philosophie, die
Liebesdialektik des Seins als Reichtum durch Armut im Anfang zu wahren,
nicht einem unsicher gewordenen Glauben den Todesstoß, als er ihn in
das Element des Sein Nichts umgestaltete, um ihn zu rechtfertigen?

Die Aufhebung des Glaubens in den «absoluten Begriff» trennt also

wiederum Philosophie und Glaube. Dieser kann sich nun entweder als

die freigesetzte Funktion des «absoluten Wissens» und als dessen «neue»
Unmittelbarkeit begreifen. Dann ist er Totgehurt eines Bewußtseins, das

sich (und da hat Marx Recht) «in seinem Selbstbewußtsein nur durch
die vernichtete Religion bestätigt weiß»9. Oder aber der Glaube besinnt
sich auf seine « kirchliche » Gestalt und fängt im Endlichen als Endlichem
«umsonst» an, voraussetzungslos, wie ein Quell, «der aufspringt ins ewige

Leben», da seinem endlichen Ur-sprung alles umsonst geschenkt ist.
In diesem Anfang wäre das abstrakte Sein Nichts nicht als die

leere Unmittelbarkeit vermittelt, sondern in der Gestalt des Seins als

Gabe der Liebe präsent.
Die Philosophie bliebe weder in der bloßen Formal-straktur der

Einheit von Leben und Tod im Wissen befangen, so daß sie den Inhalt
der «offenbaren Religion» in sich hineinreißen müßte, um sich als befreite
Freiheit zu ergreifen; noch genügte sie sich selbst in der Weise, daß sie

in ihrem Anfang alles antezipiert, da ihm «nichts äußerlich ist, außer
das Nichtsein». (Gerade so wäre sie ja nicht arm genug, um wirklich
als Philosophie reich sein zu können.) Sie wäre vielmehr als Philosophie
zu sich selbst befreit und in ihrer Differenz zum Glauben diesem innerlicher

als dort, wo sich die «reine Andacht» der glaubenden Gemeinde
ins «absolute Wissen» umgestaltet.

9 K. Marx: «Frühschriften», hrsg. von S. Landshut, Stuttgart 1953,
Nationalökonomie und Philosophie, 278.



398 Begriff und Glaube

3. Das «Sein Nichts» als Anfang des «absoluten Wissens» und der

«kleine Weg»

Sie wird zu diesem Anfang wohl erst dann gelangen, wenn sie den

«Nihilismus» Nietzsches durchlebt hat, in dem sich die Wahrheit des Sein

Nichts in unüberbietbarer Schärfe bezeugt. Dies j edoch in einer anderen

Foim als es bei Hegel der Fall war. Denn die Metaphysik des «ens qua
tale» hatte sich, da sie die verlorene Dialektik des Seins als Liebe durch
die Gnade substituierte, selbst ad absurdum geführt. Nicht nur «Sein

Nichts», sondern mit «Sein Nichts» ist es nichts! Hier taucht das

zweifache Nichts des «unglücklichen Bewußtseins» wieder auf. Die
endliche Substanz kann sich vom Nichts des leeren Seins her in ihrem Selbst

nicht mehr bejahen. Sie ist nicht mehr imstande, das «allgemeine Selbst»

als das zu denken, was sie zwar an sich, aber noch nicht für sich ist.
Auch das ideale «Selbst» als jenseitiger Reichtum trägt nicht mehr. Das

Absolute als bloßer Garant der hypostasierten «Moralwerte» hat sich als

«unsere längste Lüge» (Nietzsche) enthüllt. Die verlorene Unmittelbarkeit

des Glaubens, das verlorene Selbst und die verlorene Substanz des

Selbstbewußtseins entbergen sich nicht mehr als die «Geburtsstätte des

Geistes». Das «neue» Sein Nichts ist kein Anfang, der durch die «reine

Einfachheit des Denkens» bewahrheitet werden könnte. Auch erschließt
sich das «neue» Sein Nichts nicht als der Ansatz, von dem her eine

Verendlichung dessen, was zuvor der Welt ins Jenseits entzogen worden

war, zum Austrag gebracht werden könnte. Durch das Sein Nichts
hat die Welt, die durch die Entwertung der obersten Werte sinnlos

geworden war, «noch keinen Sinn empfangen» 10. Die Kenosis läßt sich

nicht als vermitteltes Verschwinden der bloßen Unmittelbarkeit des

«Absoluten, des Seins, der Religion» (Hegel) ins SefösLbewußtsein

hinein deuten. Sie erscheint in einer «ganz» anderen Form: in der
Initiative der voraussetzungslosen Liebe, im Wagnis einer Sinngebung des

Sinnlosen, die sich verdankt, weil sie «umsonst» anfängt: Sein Nichts.

10 «Jetzt, wo die mesquine Herkunft dieser Werte klar wird, scheint uns das
All damit entwertet, «sinnlos» geworden, - aber das ist nur ein Zwischenzustand»
(«Der Wille zur Macht», S. 12). Durch das Sein Nichts des Nihilismus hat «die
andre Sphäre, in der wir leben, noch keineswegs an Wert gewonnen: im Gegenteil,
wir sind müde, weil wir den Hauptantrieb verloren haben. 'Umsonst bisher!'» (ibid.).
Die Moral des hypostasierten Seins als Wert hatte selbst den «Tod Gottes»
heraufbeschworen. Sie zeigte sich in dieser Zweideutigkeit: die an-sich-haltende,
verarmende, nicht freigebende Liebe ist «Nichts». Dadurch jedoch geht der Reichtum,
der zuvor gegen die Welt im Jenseits bewahrt war, nicht in die Welt ein! Das neue
Sein Nichts enthüllt sich als (im hegelschen Sinne) «geist»- und vermittlungslos.



Begriff und Glaube 399

Aus diesem Tun bricht das Wagnis der Seinsfrage wieder auf, die

nicht das tote, am Himmel hängende «ens qua tale» restauriert und nicht
aus der Endlichkeit heraus den «Lichtfaden» spinnt, an dessen anderem
Ende sie den wieder von den Toten auferstandenen Gott zu erreichen
hofft. Nein, dieses Umsonst relativiert jeden Ansatz, auch den
philosophischen. Und nur durch solche Bescheidung in die Armut des «kleinen

Weges», auf dem er sich schon befindet (da er, wenn überhaupt im
Anfang, dann in diesem Anfang war) begreift der Mensch die «Wissenschaft

der Liebe» im «liebenden Wissen», gerade indem er es losläßt:
das «absolute Wissen» n.

11 Es gibt «nach» dem «absoluten Wissen» auch keinen Glauben mehr, keinen
Gott «hinter» der Ohnmacht des Moralwertes, der diesen nochmals mit Leben
erfüllen könnte. Vielmehr geht der Bürge der Moral mit dieser zugrunde. Aber, der
leere Himmel macht die arme Welt nicht reicher! Dies geschieht jetzt durch ein
neues «simul»: jenseits von gut und böse! Die im Blick auf das himmlische Sein
Nichts sinnlose Welt wird als die «einzig sinnvollen bejaht. Was zuvor Unwahrheit

und böse war, wird als die einzige Wahrheit und das einzige Gut «gutgeheißen».
Der Anfang Sein Nichts kommt im «Willen zur Macht» mitten im Endlichen als
Endlichem zum Durchbruch: als die Tat des «heiligen Jasagens» (Nietzsche). -
Ebenso ist für Marx (vgl. «Frühschriften», S. 248) der Atheismus erst eine
«abstrakte Philanthropie». Er schenkt dem Menschen keine Initiative zur befreiten
Selbstverwirklichung. Der Mensch selbst «muß» (weil er es kann!) in concreto
beginnen und die Affirmation im Endlichem als Endlichen vollziehen. In dem
Maße, wie er sich hier selbst überbietet, tilgt er den letzten Rest des abstrakten
Sein Nichts, der im Atheismus und seiner abstrakten Bejahung des Menschen
immer noch steckt. «Der Atheismus als Leugnung dieser Unwesentlichkeit (des
Menschen und der Natur angesichts der Transzendenz), hat keinen Sinn mehr,
denn der Atheismus ist eine Negation des Gottes und setzt durch die Negation
das Dasein des Menschen ; aber der Sozialismus als Sozialismus bedarf einer solchen
Vermittlung nicht mehr: er beginnt von dem theoretisch und praktisch sinnlichen
Bewußtsein des Menschen und der Natur als des Wesens. Er ist positives, nicht
mehr durch die Aufhebung der Religion vermitteltes Selbstbewußtsein des Menschen,
wie das wirkliche Leben positive, nicht mehr durch die Aufhebung des Privateigentums,

den Kommunismus vermittelte Wirklichkeit des Menschen ist» (K. Marx,
ibid.). Wie der Atheismus als Negation Gottes, d.h. als Negation des jenseitig
hypostasierten «Seins», des metaphysischen «Kapitals», des absoluten Nur-Lebens
(gegen die Armut und «durch» sie) überboten wird, so auch der Kommunismus als
Aufhebung des Privateigentums. Er ist für Marx das «energische Prinzip der
nächsten Zukunft», aber «nicht als solcher das Ziel der menschlichen Entwicklung»
(S. 248), nicht «die Gestalt der menschlichen Gesellschaft» (ibid.). Wir sehen, daß
diese Situation dem ursprünglichen Anfang des «Willens zur Macht» analog ist.
Dieser Anfang kann nicht mehr im « absoluten Begriff » begriffen werden. Als Initiative

einer Tat stellt er ihn vielmehr in Frage. Dennoch realisiert er durch seine
Überwindung gerade die Intention desselben. Um das zu tun, muß er sich von ihm
trennen: aber nicht in der Form einer neuen «Unmittelbarkeit», sondern durch
das Zeugnis eines Lebensvollzugs (der freilich als solcher wiederum dem Gesetz
der Zweideutigkeit des Daseins unterworfen bleibt). Nur als lebendige Liebe ist
er «eindeutig».


	Begriff und Glaube

