
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 17 (1970)

Heft: 3

Artikel: Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin

Autor: Goertz, Hansjosef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761578

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761578
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HANSJOSEF GOERTZ

Staat und Widerstandsrecht
bei Thomas von Aquin

Die Diskussion um eine Theologie der Revolution ist aus der
Erkenntnis entstanden, daß auch die Kirche in der Veränderung sozialer

Mißstände, deren Notwendigkeit immer mehr ins allgemeine Bewußtsein

rückt, ihre Aufgabe zu sehen hat. Es gilt, Konzepte der Abhilfe,
Strategien der Veränderung zu entwerfen. Die Anhänger einer Theologie
der Revolution stoßen aber immer sehr bald auf das Problem der
sittlichen Bewertung der Gewaltanwendung zur Veränderung oder Ersetzung
bestehender sozialer Unrechtsstrukturen. Ein formalistischer
Revolutionsbegriff \ der nur radikale Veränderung meint und den Begriff der
Gewalt nicht notwendig impliziert, kann letztlich das Problem nicht
lösen. So zieht man sich auf Begriffe wie Widerstandsrecht, Notwehr und

Tyrannentötung 2 zurück.
Das Problem der sittlichen Bewertung von aktiven Widerstandshandlungen

in konkreten Notsituationen ist nicht ohne Tradition in der

Kirche. Die Fragen des Widerstandsrechtes werden reflektiert, seit die

Kirche als Ordnung und Institution neben die Institution Staat getreten
ist. Die Antworten, die die Tradition gab, sind nicht einheitlich 3.

Aufgabe dieser Untersuchung ist es, eine mögliche Antwort zu dieser Frage

1 Wie ihn etwa Schneider im Art. «Revolution» im Evang. Staatslex., Stuttgart

u. Berlin 1966, Sp. 1866, formuliert.
2 Es geht nicht um Tyrannenmord aus persönlichen Motiven des Täters,

sondern um den äußersten aktiven Widerstand gegen den Tyrannen zur Befreiung
des Staates; vgl. Wulf, Art. «Tyrannentötung», in LThK X, 2. Aufl. 1965, Sp. 424f.
Tötung wird hier rechtlich verstanden, nicht als unbeabsichtigte Wirkung, sondern
als intendierte Handlung.

3 Zur Problemgeschichte vgl. M. Lossen, Die Lehre vom Tyrannenmord in
der christl. Zeit. Festrede vor der bayr. Akademie d. Wiss. 1894. München 1894.



Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin 309

aus der christlichen Tradition herauszugreifen. Es ist legitim, diese
Tradition zu untersuchen, nicht nur um ihrer selbst willen, sondern auch

unter dem Aspekt der heute gegebenen Problematik.
Zunächst wird die thomasische Staatsauffassung zusammenfassend

referiert. Mit der Darstellung der Lehre des Aquinaten vom Widerstandsrecht

wird dann auch der Versuch unternommen, die Frage zu klären,
wie Thomas zum Problem der Tyrannentötung steht; darin ist die
Forschung bisher noch kaum zu einer eindeutigen Interpretation gelangt.
Es ist die Absicht, mit Hilfe der modernen Terminologie die Probleme
des Widerstandsrechtes, wie Thomas sie sieht, systematischer als bisher

geschehen zu erfassen 4. Zuletzt soll in einer kritischen Würdigung
dargelegt werden, wie die Lehre des Thomas von Aquin, der seit der Enzyklika

Leos XIII. «Aeterni patris» (1879) zum Wegweiser christlicher
Philosophie erklärt ist5, von der heutigen Situation und Problemstellung
her gesehen werden muß.

Der geistesgeschichtliche Ort der Staatsauffassung hei Thomas

Man kann nicht eigentlich von einer Staatslehre oder einer
Staatsphilosophie des Thomas von Aquin sprechen. Thomas reflektiert über
die civitas 6, aber er handelt seine Gedanken nicht systematisch ab. Er
streut seine Reflexionen über den Staat in seine großen Systematiken
ein, in die Summa theologiae und den Sentenzenkommentar. Für die

Frage nach dem Staat und besonders nach dem Widerstandsrecht bei
Thomas müssen auch der Kommentar zur Politik des Aristoteles und
das kleine Werk «De regimine principum» herangezogen werden 7.

Aber hier zeigt sich bereits eine methodische Grenze. Die Bemerkungen

in den systematischen theologisch-philosophischen Werken sind

vom Kontext mitbestimmt, und eine isolierte Betrachtung der einzelnen
Stellen ist problematisch. Die beiden anderen genannten Werke eröffnen
weitere Schwierigkeiten. Sie sind beide nicht von Thomas selbst zu Ende

geführt ; man wird sich daher im Allgemeinen auf die mit Sicherheit von

4 In der Regel wird in den Untersuchungen lediglich die Stellung des
Aquinaten zur Tyrannentötung angedeutet.

5 Vgl. Dz 3139 f.
6 Der Begrifi «Staat» wurde zuerst von Machiavelli geprägt; da er aber formal

dasselbe meint wie «civitas», kann er hier als Übersetzung verwendet werden.
7 Ich verwende die Abkürzungen : Sth Summa theologiae ; Sent Scriptum

super libros sententiarum; DR De regimine principum; Pol In libros politi-
corum expositio; Eth In decern libros Ethicorum expositio.



310 Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin

Thomas stammenden Teile beschränken müssen 8. Für DR ist weiterhin
zu beachten, daß es sich um eine Gelegenheitsschrift handelt ; das kleine
Werk ist für den König von Cypern (Hugo II. v. Lusignan) um 1266

geschrieben und eher eine Art Fürstenspiegel als eine theoretische

Abhandlung; aber es finden sich doch im I. Buch Überlegungen zum Wesen

und zur Begründung des Staates, seiner Verfassungsformen und
Erscheinungsweisen; diese Ausführungen sind für die Darlegung der Staats-

auffassung des Aquinaten von entscheidender Bedeutung.
Im Anschluß an den Kommentar des Thomas zur Politik des Aristoteles

stellt die Forschung die Frage nach der Eigenständigkeit der thomasischen

Gedanken zur civitas. Enthalten die Kommentare zur Politik
und zur Ethik des Aristoteles die eigenen Überzeugungen des Aquinaten
Hier kann nur ein Vergleich zwischen den Kommentaren und den übrigen
Werken weiterführen; weil aber Thomas sich auch sonst die Erkenntnisse

des «Philosophen» zunutze macht, wird sich die Frage nach der

Eigenständigkeit der Staatsauffassung kaum eindeutig beantworten
lassen; ja, diese Frage scheint falsch gestellt, denn es geht nicht so sehr

darum, ob Thomas eigene neue Erkenntnisse entwickelt hat. Sein
Verdienst liegt vielmehr darin, daß er die antike Staatsphilosophie,
insbesondere die des Aristoteles, mit christlicher Philosophie und Theologie
organisch verbindet. Dafür macht er die augustinischen Gedanken zur
«Civitas Dei» fruchtbar. Mit dieser Verknüpfung gelingt es Thomas,
Einseitigkeiten in den philosophischen Systemen auszugleichen.

Thomas geht bei dieser Verbindung scheinbar heterogener
Auffassungen nicht so vor, daß er das Werk des Augustinus als Grundlage
nimmt und die Gedanken des Aristoteles in den christlichen Kontext
einarbeitet. Er wendet auch nicht - wie man oberflächlich meinen könnte

- die aristotelische Staatsauffassung allein auf das Erdenreich an, das

Augustinus dem erstrebten Gottesstaat gegenüberstellt. Das würde weder

Augustinus noch auch Aristoteles gerecht. Denn für den aristotelischen
Idealstaat wie für die Civitas Dei ist die wesentliche Bestimmung die

Gerechtigkeit 9. Und der Gottesstaat hat wie der Staat des Aristoteles

8 Für Pol bis III, 1. 6; für DR bis II, 4; vgl. M. Grabmann, Die Werke des
hl. Th. v. A. Eine literarhist. Untersuchung u. Einführung; 2. Aufl., Münster 1931

(Beitr. zur Gesch. d. Philosophie u. Theologie des Mittelalters, Bd. 22, H. 1/2),
267 f. u. 294 ff.

9 Auf das Problem, daß Augustinus die Gerechtigkeit aus der Definition des
Staates bewußt ausschließt, um den heidnischen Staat noch als Staat bezeichnen
zu können, sie aber als Zweck des Staates wieder miteinbezieht, kann hier nicht
näher eingegangen werden; vgl. De Civitate Dei XIX, 21 ff.



Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin 311

seine Geschichtlichkeit; er verwirklicht sich im Diesseits in dem Staat,
der sich auf seinen eigentlichen Ursprung besinnt und sich der Ordnung
Gottes (wenn auch unbewußt) fügt. Der Erdenstaat gebraucht nach

Augustinus die Welt nicht, um zu Gott zu gelangen, sondern er genießt
sie in Begehrlichkeit und Unordnung ; der reine Machtstaat verletzt die

Gerechtigkeit - wie für Aristoteles die Fehlformen des Staates, die der

Stagirit jedoch von der falschen, zerstörenden Herrschaftsstruktur her

begründet : Demokratie 10, Oligarchie und Tyrannei. Formal lassen sich
also aristotelischer Staat und augustinische Civitas Dei durchaus
vergleichen.

Thomas verbindet diese beiden Auffassungen harmonisch, und zwar
so, daß die Auffassung des Aristoteles gleichsam christlich-augustinisch
überformt wird. Methodisch zeigt sich das an der Art seines Kommentars
zur Politik des Aristoteles : Thomas erläutert und beurteilt die Gedanken
des antiken Philosophen unter einem Gesichtspunkt, der über Aristoteles
hinausgeht; man könnte fast sagen: er kommentiert «sub specie aeterni-
tatis» 11

; Thomas führt einerseits in die natürlichen Wahrheiten ein,
erklärt an manchen Stellen mit Hilfe von Schriftzitaten, kennzeichnet
heidnische Vorstellungen als solche und gibt Auslegungen zu aristotelischen
Erkenntnissen, die christlichen Überzeugungen noch Raum lassen12.

Für Aristoteles ist der Staat Raum der Verwirklichung des Sittlichen,
er ist selbst sittliche Größe. Die Sittlichkeit begründet sich im Ontischen :

für Aristoteles ist die Verwirklichung des Sittlichen die vollkommene

Betätigung der menschlichen Wesensnatur; der Mensch ist seinem Wesen

nach Çôiov -o/a-'.xov ; die positiven Gesetze sind Formulierungen von
Grundsätzen, die in der Natur des Menschen bereits angelegt sind. Daher
ist der Mensch für Aristoteles immer wesenhaft Teil des Staates, und der
Staat ist (logisch, nicht genetisch!) früher als das Individuum.

Auch nach Thomas begründet sich das Sittliche im Ontischen und
damit der Staat in der Wesensnatur des Menschen als ens politicum. Der
Aquinate sieht das Sein aber immer als geschaffenes Sein, das sich

unabdingbar vom Schöpfer herleitet und dessen Intention notwendig auf
den Schöpfer ausgerichtet sein muß, wenn es sich voll verwirklichen will.

10 Bei Aristoteles liegt ein anderes Verständnis vor; der heutige Begriff der
Demokratie entspricht dem aristotelischen der Politie; mit Demokratie meint
Aristoteles die Verfassungsform, die heute mit Ochlokratie bezeichnet würde.

11 Vgl. O. Schilling, Die Staats- u. Soziallehre des hl. Th. v. A., Paderborn
1923 (Görres-Gesell. zur Pflege der Wiss. in Dtschld., Veröff. d. Sektion f. Rechts-
u. Sozialwiss., H. 41), 2.

12 Ebd. 2 f.



312 Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin

Damit hat auch der Staat seine letzte Begründung über das Wesen des

Menschen hinaus in Gott ; und von daher erhalten Macht und Autorität
ihre Legitimation.

Die Begründung des Aquinaten geht also - christlich gesehen -
noch hinter die des Aristoteles zurück, sie geht tiefer. Die eigenständige
Leistung des Thomas gegenüber Aristoteles ist - wollte man es mit einem
modernen Begriff bezeichnen - der Aufweis der transzendentalen Ver-
wiesenheit jenes Staates, den er wie Aristoteles im Wesen des Menschen

begründet; die «transzendentale Verwiesenheit» hatte schon Augustinus
als die wesentliche Bestimmung des rechten Staates angesehen.

Staat und Staatsformen

Hier sollen die Gedanken des Aquinaten zum Staat zusammenfassend

dargestellt werden 13, allerdings nicht in allen einzelnen Aspekten,
sondern im Blick auf den zweiten Teil dieser Untersuchung: die
Probleme des Widerstandsrechtes. Denn nur vor dem Hintergrund der

Ordnung des Staates, auf der Grundlage seiner sinngemäßen Verwirklichung
ist zu verstehen, wann und wie nach Thomas Widerstand gegen eine
verfehlte Staatsform und gegen einen tyrannischen Herrscher geleistet werden

darf.
In den Werken des Aquinaten finden sich viele Bestimmungen des

Staates, die alle je einen besonderen Aspekt hervorheben: Begründung,
Wesen oder Zweck des Staates. Wollte man die Definitionen des Staates
kurz zusammenfassen, müßte man die folgenden Punkte als die
wesentlichsten Momente anführen: «civitas est communitas perfecta»14; wie

jede Gemeinschaft ist auch der Staat auf ein bonum ausgerichtet ; er ist
deswegen communitas perfecta, weil das bonum des Staates «est inter
omnia humana bona principalissimum» 15

; die civitas sorgt für das natürliche

Wohl, das bonum vivendi16, für alle seine Bürger: als bonum
commune; civitas «intendit enim bonum commune, quod est melius et divi-
nius quam bonum unius» 17.

Die Begründung dieser so verstandenen Gemeinschaft von Bürgern

13 Vgl. dazu bes. Schilling, Staats- u. Soziallehre.
14 Sth I/II, q. 90, art. 3 ad 3. - Vgl. J. Th. Eschmann, Der Begriff der

«Civitas» bei Th. v. A., in: Catholica 3 (1934), 83-103.
15 Pol I, 1. 1.
16 Pol I, 1. 1 ; III, 1. 5.
17 Pol I, 1. 1.



Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin 313

in Freiheit18 führt Thomas auf zweifache Weise, nämlich einmal prinzipiell,

zum anderen genetisch.
Prinzipiell begründet sich der Staat im Wesen des Menschen: der

Mensch ist de natura - so sagt Thomas mit Aristoteles - ein ens politi-
cum 19. Wie der Aquinate in DR I, 1 ausführt, ist der Mensch ein sich
selbst bestimmendes Wesen; dazu hat er seine Vernunft. Diese

Selbstbestimmung steht aber nicht im Widerspruch zur Gemeinschaftsnatur.
Denn die Natur gibt dem Menschen nur ein allgemeines Erkenntnisvermögen

für die Notwendigkeiten des Lebens, kein spezielles, wie die Tiere
es durch den Instinkt haben. Der Instinktmangel des Menschen ist
zugleich Defekt und Chance: er führt zur bewußten Sozialität. Der Verlust
des Instinktes bedingt, daß die Menschen aufeinander angewiesen sind,
daß sie sich notwendig gegenseitig unterstützen müssen; der
augenscheinlichste Beweis für diese Tatsache ist die Sprache, mit der der
Mensch sich als soziales Wesen äußert. Gemeinschaft aber verlangt
Organisation, Abgrenzung der Rechte und Pflichten des einzelnen in der
Gemeinschaft; die Form dafür ist der Staat.

Der Mensch ist also von Natur aus auf den Staat ausgerichtet; als

ens politicum ist er Teil eines Ganzen, des Staates. Nach der Philosophie
des Aquinaten - wie auch der des Aristoteles - ist das Ganze aber früher
als der Teil: der Staat ist vor dem Individuum; so nach der logischen
Betrachtungsweise.

Damit stellt sich natürlich die genetische Frage nach der
historischen Entstehung dieses Gemeinschaftsgebildes. Die geschichtliche
Begründung des Staates führt Thomas auf zwei Faktoren zurück: negativ
auf den Naturtrieb, positiv auf die überlegende Vernunft. Einerseits
erkennt der Mensch seinen Instinktmangel und sieht sich auf die Hilfe
anderer angewiesen: durch seine Natur ist der Mensch auf Gemeinschaft

ausgerichtet20. Die Errichtung der Gemeinschaft aber ist ein Akt der

Vernunft. Die Individuen kommen überein, sich gegenseitig zu
unterstützen und die Verhaltensregeln als Gesetze für die Gemeinschaft zu
formulieren21. Die Staatsgründung beruht auf einem tatsächlichen,

18 Der Staat als Gemeinschaft der Bürger ist nach Thomas immer communitas
liberorum: «Servus enim non est civis». Pol III, 1. 5.

19 Sth I/II, q. 61, art. 5; Sent III, d. 29, art. 6; Sent IV, d. 20, art. 4, q. 1.
20 Vgl. Sth I/II, q. 94, art. 2.
21 Nach Thomas leiten sich die positiven Gesetze aus dem Naturgesetz und

der lex aeterna her, und zwar durch einen Akt der praktischen Vernunft; vgl.
Sth I/II, q. 90. Das Naturrecht gibt nur allgemeine Direktiven; für den konkreten
Einzelfall, für die genaue Regelung des Rechtslebens bedarf es der positiven Ge-



314 Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin

historischen Vorgang, zu dem die Natur hinführt, der aber bewußt

vollzogen wird und so ein Werk der Vernunft ist. Thomas spricht dabei von
einer rechtlichen Willenseinigung, von einem Staatsvertrag 22. So wird
die Verfassungsform festgelegt und die Art der Leitung bestimmt, denn

ein solches Gebilde ist ohne obrigkeitliche Führung funktionsuntüchtig.
Das Übereinkommen der Glieder der Gemeinschaft untereinander

einerseits und der «Vertrag» der Gemeinschaft mit dem Herrscher
andererseits ist die auf Reflexion beruhende, vernunftgemäße Verwirklichung

des eigenen Wesens, der natura humana als ens politicum.
Thomas schließt hier eine Spekulation an, um darzulegen, daß der Staat
sich tatsächlich aus dem ursprünglichen Wesen des Menschen herleitet.
Er wendet sich gegen die Meinung, daß der Staat eine Folge des Sündenfalles

sei: weil die menschliche Natur durch die Sünde korrupt sei, müsse

das Individuum in seiner Willkür beschränkt und durch die Gemeinschaft

und die Obrigkeit zur Sittlichkeit geleitet werden; der Staat sei

allein deswegen notwendig, um den durch die concupiscentia irregeleiteten

Menschen zur Tugend zu führen. Diese Auffassung verkennt den

Grund des Staates, und Thomas entgegnet ihr 23, daß der Mensch auch

schon im Urzustand Gemeinschaftswesen ist und der Herrschaft bedarf,
weil es auch im Urzustand Unterschiede zwischen den Menschen an
Wissen und Gerechtigkeit gegeben hat24. Da nun der Mensch auch nach

dem Sündenfall noch imago Dei ist - wenn auch imago imperfecta -, so

bleibt sein natürliches, vernünftiges und soziales Wesen erhalten, und
weil der Staat auf diese soziale Natur gründet, hätte es prinzipiell den

Staat auch vor der Sünde gegeben. Der Staat ist gerade nicht eine Folge
der Sünde, sondern im Gegenteil eine Forderung der sittlichen Ordnung25.

Nur hat sich nach dem Sündenfall des Menschen die Aufgabe des

Staates erweitert: er soll den Mängeln des Lebens abhelfen, feindlichen

Angriffen begegnen und sittliche Verfehlungen ahnden 26, Umstände, die

erst durch die Sünde geschaffen werden. Seine Hauptaufgabe aber, das

setze als Konkretisierung des Naturrechts; ebd. q. 91, art. 3 ad 1; vgl. q. 99, art. 4.
22 So im Hinblick auf das Gesetz als «quasi quoddam pactum inter regem

et populum», Kommentar zum Römerbrief, c. III, 1. 1; vgl. auch DR I, 6. — Es
kann hier nur darauf hingewiesen werden, daß sich dieser pactum wesentlich vom
contrat social Rousseaus unterscheidet.

23 Sth I, q. 96, art. 4.
24 Ebd. art. 3.
25 Vgl. W. Müller, Der Staat in seinen Beziehungen zur sittlichen Ordnung

bei Th. v. A. Eine staatsphilos. Unters., München 1916 (Beitr. zur Gesch. d. Philos,
des Mittelalters, Bd. 19, H. 1), 2. 8 ff.

26 Vgl. Sent II, d. 44, q. 1, art. 3.



Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin 315

bonum commune für alle seine Bürger zu sichern, hätte der Staat auch
im Urzustand gehabt wegen der auch da gegebenen Unterschiede
zwischen den Menschen.

Da sich der Staat aus dem Wesen des Menschen herleitet, ergibt
sich für Thomas eine theologische Konsequenz. Er betrachtet - wie schon

angedeutet - das Seiende als geschaffenes Sein, das von seinem Schöpfer
abhängt. Der personale Gott als Schöpfer ist der Urheber und Urgrund
der natura humana; und Gott ist damit auch die letzte prinzipielle
Ursache des Staates: die civitas ist gottgewolltes Gemeinwesen 27

; Thomas

folgt damit der Lehre des Paulus in Rom 13. Allerdings ist bei Paulus
wie meist auch bei Thomas die Aussage dahin spezifiziert, daß die
obrigkeitliche Gewalt von Gott stammt. Das ist daher zu verstehen, daß in
Antike und Mittelalter der Staat überhaupt von oben her, von der

Herrschergewalt her definiert ist : die Herrschaft, die staatliche Autorität
ist konstituierendes Prinzip.

Der Staat ist nach Thomas auf der einen Seite in seinem Wesen

charakterisiert durch seine Begründung in der natura humana und damit
letztlich in Gott als dem Schöpfer. Andererseits bestimmt der Aquinat
den Staat von seinem Zweck (finis), von seinem Ziel her ; den Staat macht
also nicht nur das aus, was er ist, sondern auch das, was er anstreben
und verwirklichen soll. Den Zweck des Staates bezeichnet Thomas durch
drei Begriffe : Gemeinwohl, Gerechtigkeit, Sittlichkeit.

Das Gemeinwohl28 ist das, was dem Staat als Gemeinschaft und
damit auch allen seinen Bürgern zukommt. Der Staat hat die Aufgabe,
das bonum commune zu sichern, und zwar nach zwei Seiten hin: nach
außen als Frieden, nach innen als Freiheit. Das bonum commune nach
außen hin besteht in «außenpolitischem» Frieden 29, den der Staat
dadurch erreicht, daß er die Staaten neben sich in ihrer Eigenart anerkennt
und dann auch für sich Anerkennung fordern kann. Diesen Frieden muß
der Staat gegen mögliche Bedrohung von außen wahren ; bei einem
feindlichen Angriff hat er das bonum commune in einem gerechten Krieg zu

verteidigen 30.

2' Vgl. Sth I/II, q. 100, art. 5.
28 Eine ausgezeichnete Untersuchung über den Gemeinwohlbegriff bei Thomas,

die zugleich die bisherige thomistische Forschung zu diesem Problem aufarbeitet,
bietet A. P. Verpaalen in der Slg. Politeia, Bd. 6, Heidelberg 1954.

29 Sth II/II, q. 29; bes. art. 3.
30 Sth II/II, q. 40, art. 1; vgl. DR I, 15. - Auf die Tradition und Problematik

der Theorie vom gerechten Krieg kann hier nicht eingegangen werden ; für Thomas
vgl. Müller, Der Staat bei Th. v. A., 51 ff.



316 Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin

Auch nach innen ist das Gemeinwohl zu sichern, denn es kann von
innen her bedroht werden. Das Wohl aller ist nur dann gewährleistet,
wenn das Wohl der Individuen als Bürger des Staates, und zwar für
jeden einzelnen, verwirklicht wird: als Glück31, als bene vivere posse,
als Freiheit32. Dieser Satz gilt auch umgekehrt : daß das bonum singulare

nur zu erreichen ist, wenn das Gemeinwohl verwirklicht wird 33. Der
soziale Rahmen dieser Realisation ist der Staat. Er hat dafür zu sorgen,
daß die Bürger sich untereinander diese Güter nicht streitig machen, da
sie ja allen zukommen, und daß der einzelne sich für das Wohl der
Gesamtheit einschränkt, denn Willkür des einzelnen würde die Gemeinschaft

zerstören. Zwar ist das Individuum von Natur aus auf das Gesamtwohl

ausgerichtet, auf das bonum commune, das mehr ist als die Summe
des Wohls der einzelnen. Das Individuum ist dem Gemeinwohl
verpflichtet wie der Teil dem Ganzen; Thomas steigert diese Aussage sogar
noch: von Natur aus liebt der einzelne das Gemeinwohl mehr als sein

eigenes Wohl34, so daß im Grunde das Ziel des Staates mit dem Ziel
des einzelnen übereinstimmt. Dennoch sind das Eigene und das Gemeinsame

in Ursache und Wirkung nicht voll identisch; und Thomas ist
Realist: er weiß, daß der Mensch im Alltag immer mehr auf das eigene
Wohl bedacht ist als auf das Wohl aller, weil er sich durch die
Mitmenschen in seiner Freiheit eingeschränkt fühlt. Doch im Konfliktfall
hat nach Thomas das Gemeinwohl den Vorrang vor dem Eigenwohl35,
und die Tugend, als Prinzip des Handelns, steht je höher, je mehr sie

auf das Gemeinwohl ausgerichtet ist und das bonum commune zu
verwirklichen sucht. Der Staat hat als Wahrer des Gemeinwohls die
Möglichkeit, das bonum commune gegen das Individuum auch mit Zwang
durchzusetzen 36. Der Zwang zeigt sich z. B. in der Strafgewalt; dieses

Machtmittel ist in der Pflicht zur Sorge für das Gemeinwohl begründet37.
Es wäre aber ein Mißverständnis, würde man die zuletzt aufgeführten

31 Sth I/II, q. 62, art. 1; II/II, q. 186, art. 3 ad 4.
32 Vgl. Sth I, q. 96, art. 4 ad 3; II/II, q. 88, art. 4 ad 1.
33 Sth II/II, q. 47, art. 10 ad 2; vgl. E. Welty, Gemeinschaft u.

Einzelmensch, 2. Aufl., Salzburg u. Leipzig 1935, 210 ff.
34 « Quia unaquaque pars naturaliter plus amat commune bonum totius quam

particulare bonum proprium Apparet etiam hoc in politicis virtutibus, secundum

quas cives pro bono communi et dispenda propriarum rerum et personarum
interdum sustineant». Sth II/II, q. 26, art. 3; vgl. DR I, 14.

35 Pol I, 1. 1. - Aber die Verpflichtung des einzelnen für das Gemeinwohl
hat auch ihre Grenze; vgl. Sth I/II, q. 113, art. 9 ad 2.

36 Sth I/II, q. 92, art. 2 ad 4; vgl. q. 90, art. 3 ad 2 u. q. 66, art. 8.
37 Sth I/II, q. 21, art. 4.



Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin 317

Aspekte dahin interpretieren, daß nur die staatliche Autorität das

Gemeinwohl zu sichern hat. Das bonum commune ist das gemeinsame Ziel,
das nur in gemeinschaftlicher Ausrichtung aller Teile des Ganzen zu
erreichen ist und die sittliche Bemühung aller Individuen erfordert38.

Die Sicherung des Gemeinwohls durch die Verwirklichung der

Gerechtigkeit als Hauptaufgabe erweist den Staat zugleich als ein sittliches
Gebilde. Dieser Charakter des Staates erschöpft sich nicht nur in der

Tatsetzung seiner wesensmäßigen Intention an sich; der Staat hat auch
eine Aufgabe in bezug auf die moralitas seiner Bürger: er führt den
Menschen zur Sittlichkeit und damit zur naturgemäßen menschlichen

Selbstverwirklichung, etwa dadurch, daß der Staat die Glieder der
Gemeinschaft anleitet, den Egoismus zu überwinden und das Gemeinwohl
wieder mit ihrem Eigenwohl zu identifizieren; Egoismus und Intoleranz
sind Folgen der Sünde. Um aber den Menschen dahin zu führen, daß er
seine sittliche Natur verwirklicht, schafft der Staat die Gesetze 39, die

mit dem Naturgesetz und damit letztlich mit der lex aeterna, dem Willen
Gottes übereinstimmen müssen 40. Darin wird deutlich, daß der Staat
die gottgewollte Ordnung zu erfüllen hat.

Der Staat bemüht sich um das irdische Glück und Wohl seiner

Bürger; er hat dabei gemäß der beiden Ordnungen des Menschen zwei

Arten von fines: ein physisch-materielles: das Glück, und ein
geistigsittliches: Freiheit, Gerechtigkeit und Sittlichkeit (freilich ist dies nur
theoretisch zu differenzieren). Von diesem Zweckgedanken her entscheidet
Thomas nun auch das Verhältnis zwischen Kirche und Staat. Die Kirche
ist deswegen dem Staat übergeordnet, weil sie den höheren Zweck
verfolgt 41 : sie hat für das Seelenheil der Menschen zu sorgen, für die ewige

Glückseligkeit, die letzte, eigentliche Bestimmung des Menschen. Der
Staat verwirklicht dagegen nur das irdische Glück und Wohl, einen

vergänglichen Zweck, der nur die natürliche Basis für den übernatürlichen
Zweck des Menschen bildet42. Doch leitet Thomas aus dieser Überlegung
keine absolute Oberherrschaft der Kirche über den Staat ab 43 ; auch der

38 Sth I/II, q. 92, art. 1 ad 3; vgl. P. Engelhardt, Der Mensch u. seine
Zukunft. Zur Frage nach dem Menschen bei Th. v. A., in: Die Frage nach dem
Menschen. Festschr. f. M. Müller, Freiburg u. München 1966, 370.

39 Sth I/II, q. 92.
40 Ebd. q. 93, art. 6.
41 DR I, 14.
42 Vgl. Sth I/II, q. 62, art. 1 ; II/II, q. 10, art. 4 ad 2; q. 26, art. 3.
43 Zu Sent II, d. 44, q. 2, wo Thomas dem Papst die Summe der geistlichen

und weltlichen Gewalt zuzuschreiben scheint, vgl. Müller, Der Staat bei Th. v. A. 48.



318 Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin

Staat hat seinen autonomen Bereich, eben das Irdische44. Aber die Kirche
hat immer ein Interventionsrecht, wenn es die Rücksicht auf das Seelenheil

der Gläubigen erfordert, und sie darf dann auch die kirchlichen Machtmittel

(z.B. öffentliche Verurteilung und Exkommunikation) anwenden.
Thomas beschreibt den Staat nicht nur so abstrakt, wie es in dieser

Zusammenfassung der wesentlichsten Momente den Anschein hat. Zur
Veranschaulichung gebraucht er mehrfach Bilder, die nach seiner

Auffassung das Wesen des Staates deutlich machen können. Der Staat

gleicht einem Organismus, der verschiedene Glieder hat, die aber zu
einer Einheit verbunden sind. Die Verschiedenheit in der Einheit muß
durch die Vernunft geleitet werden: die Herrschaft im Staat entspricht
der Leitung des Organismus durch die Vernunft45. Thomas vergleicht
den Staat auch mit einem Schiff: durch den Willen und die Fähigkeit
eines Steuermannes gelangt es an sein Ziel: den Hafen, den es ohne

Steuerung nie erreichen würde 46. In diesen Bildern werden drei Elemente
sichtbar: 1. Der Staat ist eine aus vielen Gliedern bestehende Einheit,
die im Blick auf das gemeinsame Ziel gebildet, aber auch dafür
notwendig ist. - 2. Diese Einheit kommt nur durch Ordnung zustande, und

zwar in zweifacher Weise: Ordnung im Verhältnis der Glieder untereinander,

der Individuen zum Ganzen, sowie als Hinordnung auf das Ziel,
das unbedingt anzustreben ist. - 3. Dies ist konkret nur zu leisten, wenn
diese geordnete Einheit Staat gelenkt wird; der Staat kann seine

Aufgabe nicht ohne einen Herrscher, nicht ohne Leitung erfüllen. Der Herrscher

entspricht der Vernunft im Organismus und dem Steuermann des

Schiffes 47, aber er muß sich auch demgemäß verhalten, wenn er die ihm
übertragene Gewalt in rechter Weise und zweckentsprechender Ausrichtung

auf das Ziel des Staates gebrauchen will.
Somit ist auch das Herrschafts- und Unterordnungsverhältnis

konstitutiv für die Verwirklichung des Staates 4S. Die jeweilige Art der Herr-

44 In der o. (A. 14) zitierten Abhandl. bestreitet Eschmann allerdings die
prinzipielle (nicht die faktische!) Autonomie der politischen bzw. theologisch-
eschatologischen communitas.

45 DR I, 1 u. 12. - Doch hat dieser Vergleich auch seine Grenzen; vgl. u. S. 322

u. A. 64.
46 DR I, 1.
47 Aus diesen Vergleichen ergibt sich zunächst nur die faktische Notwendigkeit
staatlicher Autorität; daß Thomas diese Autorität auch als Forderung der

sittlichen Ordnung, als sittlich notwendig ansieht, legt Müller, Der Staat bei
Th. v. A., 21 ff. ausführlich dar.

48 Vgl. F. Faller, Die rechtsphilos. Begründung der gesellschaftl. u. staatl.
Autorität bei Th. v. A., Heidelberg 1954 (Slg. Politeia Bd. 5), 70 ff.



Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin 319

schaft bestimmt die Staatsform; auch daraus läßt sich ersehen, daß sich
der Staat nach der Auffassung des Aquinaten von oben her konstituiert.
Die Macht im Staat kann von einem oder mehreren oder vielen ausgeübt
werden 49 : in der Monarchie, in der Aristokratie oder in der Politie. In
diesen Formen ist die Herrschaft gerecht, d. h. sie verwirklicht tatsächlich

den Staat in seinem Wesen und erfüllt seine Aufgabe, lenkt ihn auf
sein Ziel hin 50. Die Machthaber können aber auch die Herrschaft ungerecht

ausüben, wenn sie nämlich nicht das Gemeinwohl anstreben,
sondern nur auf das persönliche Eigenwohl bedacht sind. Die Formen der

ungerechten Herrschaft sind, je nach der Anzahl der Machthaber: Tyran-
nis, Oligarchie und Demokratie 51.

Die Tyrannis

Wenn hier die Auffassung des Thomas vom Widerstandsrecht
darzulegen ist, dann muß zunächst festgehalten werden, daß es dieses Recht

- wenn überhaupt - nur in einem ungerechten Staat geben kann. Das
muß nicht näher begründet werden; nur so viel sei angemerkt: der
Mensch als soziales Wesen ist Teil eines Staatsganzen, das das Gemeinwohl

anzustreben hat, an dem jeder einzelne partizipiert; in der Gemeinschaft,

wo aus Nächstenliebe und Gerechtigkeit der Egoismus zurücktreten

soll, liegt die höchstmögliche Form auch des individuellen Glückes.

Würde das Widerstandsrecht gegen staatliche Maßnahmen im gerechten
Staat beansprucht, weil der einzelne sich beschränkt fühlt, so wäre das

ein Vergehen gegen die Gemeinschaft; denn eine staatliche Maßnahme
kann wegen des Gemeinwohls notwendig sein. Einen Widerstand kann
es also nur im ungerechten Staat geben als Versuch, die jeweilige Form

49 DR I, 1 ; Pol II, 1. 7.
50 Auf die einzelnen Staatsformen soll hier nicht näher eingegangen werden. -

Ich kann das Problem, welche Form Thomas für die beste hält, nur andeuten; es
finden sich hierzu widersprüchliche Aussagen. In DR I, 2 ff. bezeichnet Thomas
die Königsherrschaft als die beste Staatsform; vgl. auch Sent II, d. 44, q. 1, art. 3.

Nach Sth I/II, q. 105, art. 1 ad 2 dagegen sollen alle Glieder des Staates in gewisser
Weise an der Macht beteiligt werden; hier bevorzugt Thomas also wie Aristoteles
die gemischte Staatsform. - Vielleicht läßt sich bei einer genaueren Untersuchung
das Problem der anscheinend widersprüchlichen Aussagen lösen; ich hielte es aber
für fragwürdig, Thomas vom heutigen demokratischen Staatsideal her zu
interpretieren; die Staatsauffassung des Mittelalters war eine andere.

51 Auch für Thomas gilt das o. (A. 10) zum aristotelischen Begriff Gesagte.
DR I, 1: «Si vero iniquum regimen exerceatur per multos, democratia nominatur,
id est potentatus populi, quando scilicet populus plebeiorum per potentiam multi-
tudinis opprimit divites».



320 Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin

des Unrechtsstaates zu bekämpfen und den Rechtsstaat wiederherzustellen.

Um das Widerstandsrecht theoretisch sowie für die Praxis genau
beurteilen zu können, muß aufgezeigt werden, wann ein Staat ein Un-
rechtsstaat ist. Thomas nennt die Kriterien, an denen der Staat in seiner

Rechtmäßigkeit bzw. Unrechtmäßigkeit gemessen wird. Gerecht ist der
Staat dann, wenn er dem im vorigen Abschnitt zusammengefaßten
theoretischen Staatsideal des Aquinaten entspricht und alle angeführten
Momente in sich vereinigt, wenn er insbesondere die Gerechtigkeit
verwirklicht und das Gemeinwohl anstrebt. Der unrechtmäßige Staat ist das

genaue Gegenteil, wenn also die Wesensmerkmale nicht auf ihn zutreffen.
Der gerechte Staat strebt nach dem in seinem Wesen angelegten

Ziel ; der Zweck ist also der eigentliche Maßstab für die Beurteilung des

Staates. Thomas sagt: «Man kann bei allen Bemühungen, ein Ziel zu
erreichen, einen richtigen und einen unrichtigen Weg einschlagen. Deshalb

wird sich auch bei der Lenkung einer Gesellschaft richtiges und
unrichtiges Vorgehen finden. Richtig wird etwas, was immer es auch sei,

geleistet, wenn es zu dem Ziel geführt wird, das ihm angemessen ist,
unrichtig aber, wenn es zu einem Ziel gebracht wird, das ihm nicht
entspricht» 52. Nach DR wird das Ziel des Staates am besten in der
Verfassungsform der Monarchie erreicht. Wie in der Natur alles von einem

einzigen Prinzip geleitet wird, wie der Körper durch die Seele, die Welt
durch den einen, personalen Gott, so soll auch der Staat von einem
einzigen Herrscher gelenkt werden. In der Aristokratie und in der Politie
muß die Einheit erst in der Übereinstimmung mehrerer Meinungen
gesucht werden, was die Staatsführung erschwert. Dagegen besteht diese

Einheit der Leitung in der Monarchie bereits, weil es nur einen Herrscher

gibt.
Wenn nun die Monarchie die beste Staatsform ist 53, dann ist die

ihr genau entgegengesetzte, die Tyrannis, die schlechteste. Thomas führt
dazu zwei Gründe an: Je weniger ein Staat dem ihm eigentümlichen
Zweck dient, dem Gemeinwohl, als desto schlimmer ist er zu beurteilen.
In der Oligarchie und der Demokratie (Ochlokratie) geht es immer noch

um das persönliche Wohl von mehreren, da die Macht ja in den Händen

von mehreren liegt. Dieses Ziel ist vom eigentlichen Zweck des Staates

52 DR I, 1 (Übersetzung nach F. Schreyvogl, Ausgew. Schriften zur Staats-
u. Wirtschaftslehre des Th. v. A., Jena 1923 (Slg. «Die Herdflamme» Bd. 3), 14.)

« Vgl. aber o. A. 50.



Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin 321

logisch weniger entfernt, als jenes, bei dem es - wie in der Tyrannis - um
das persönliche Wohl nur eines einzigen Menschen geht54.

Der zweite Grund ist die ungeheure Machtfülle, die der
Alleinherrscher im Staat besitzt. Das wirkt sich positiv aus, wenn der Herrscher
ein rex ist, negativ aber, wenn er ein tyrannus ist. Gerade wegen dieser

Machtfülle des Königs steht dieser auch dauernd in der Versuchung, die

Macht zu mißbrauchen. Die beste Staatsform impliziert also in sich
selbst die Gefahr des Umschlages in ihr Gegenteil, wenn der Herrscher
nicht ein Mann von «perfecta virtus » 55 ist.

Hierin zeigt sich bereits eine Möglichkeit, wie der tyrannische Staat
entstehen kann : wenn nämlich der legal an die Macht gekommene Herrscher

der Versuchung der Macht nicht widerstehen kann und zum Tyrannen

wird. Der Tyrann ist ein Herrscher, der nicht das Gemeinwohl im
Auge hat, sondern nur seinen eigenen Nutzen und Vorteil sucht56, wenn
er etwa von seinen Untertanen Gehorsam und Pflichterfüllung verlangt
in Bereichen, auf die sich das Herrschaftsrecht nicht erstreckt57. Darin
Hegt eine Überschreitung der Grenze der Macht, die also auch in der
Monarchie nicht unbegrenzt ist. Diese Grenze wird völlig durchbrochen
und mißachtet, wenn sich der Herrscher, der Tyrann, gegen das natürliche

Gesetz, das Gesetz Gottes und die Menschenrechte vergeht;
Vorschriften, die von den Untergebenen verlangen, daß sie etwas Unrechtmäßiges

ausführen sollen, werden daher moralisch scharf verurteilt58.
Denn dadurch werden die Untertanen zum Ungehorsam gegen Gott, die

höchste Autorität, veranlaßt, vielleicht sogar gezwungen; in einem
solchen Fall steht das Gesetz des Tyrannen gegen das Wesen des Gesetzes

überhaupt; denn das Gesetz hat den Zweck, den Menschen zu Tugend
und Vollkommenheit zu führen. Das tyrannische Gesetz steht auch gegen
die praktische Vernunft, in der dem Menschen das natürliche Sittengesetz
gegeben ist.

Auf eine zweite Art kann die Tyrannis entstehen: wenn der Tyrann

54 Vgl. Eth VIII, 1. 10 u. 11; Sth I/II, q. 105, art. 1 ob. 5. - Ich beschränke
mich hier auf die Tyrannis; was über das Wesen dieser Staatsform und das
Widerstandsrecht gegen den Tyrannen gesagt wird, gilt sinngemäß auch für die anderen
Erscheinungsweisen des Unrechtsstaates.

55 Sth I/II, q. 105, art. 1 ad 2.
56 Eth VIII, 1. 10; Sth II/II, q. 42, art. 2 ad 3.
57 Thomas deutet dies im folg. Vergleich an: «... ut si dominus exigat tributa,

quae servus non tenetur dare»; Sent II, d. 44, q. 2, art. 2.
58 Ebd.; vgl. Sth I/II, q. 92, art. 1 ad 4: «Lex tyrannica est... perversitas

legis».

21



322 Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin

seine Macht nicht legal, sondern durch Usurpation erhält59, durch
Gewalt und Aufstand gegen den rechtmäßigen Herrscher, durch Simonie
oder eine andere illegale Methode. Dem Usurpator geht es nie um das

Gemeinwohl, denn sein Vorgehen zur Erringung der Macht zeigt deutlich,

daß es ihm lediglich um seinen eigenen Nutzen zu tun ist60.
Diese Unterscheidung zwischen dem legalen Tyrannen 61, der auf

illegitime Weise seine Macht mißbraucht, und dem Usurpator, der auf

illegalem Weg die Macht an sich reißt, ist für die Beurteilung des

Widerstandsrechtes von entscheidender Bedeutung. Sie zeigt auch, daß Thomas

klar zwischen der Gewalt an sich und dem Träger der Gewalt
unterscheidet 62. Die staatliche Gewalt, die Autorität des Herrschers, stammt
formal immer von Gott; Thomas stützt sich hier auf Rom 13. Die
Herrschaft aber, die der Tyrann auf ungesetzliche Weise erringt, ist nicht
von Gott übertragen; die Macht, die der legale Herrscher mißbraucht,
stammt zwar ursprünglich von Gott, aber der Mißbrauch ist ein

Vergehen gegen Gottes Willen 63.

Das Recht und die Möglichkeit des Widerstandes setzen die
Beurteilung eines Staates als eines unrechtmäßigen voraus. Der tyrannische
Staat intendiert negativ zum eigentlichen Wesen des Staates und
erweist sich - wie die gerechte, eigentliche Herrschaft - an seinen

Auswirkungen. Der Tyrann sucht sein eigenes Wohl auf Kosten des bonum

commune, er greift in die elementaren Rechte seiner Untertanen ein.
Thomas veranschaulicht dies in Bildern: der Tyrann regiert seine an
sich freien Untertanen wie Sklaven, er verhält sich zu ihnen «sicut artifex
ad instrumentum, et anima ad corpus, et dominus ad servum» 64. Diese

Vergleiche zeigen, daß die Tyrannei den Staat praktisch aufhebt, weil
die Bürger nicht ihrer Menschenwürde entsprechend regiert werden.
Thomas hatte den Staat als communitas liberorum definiert65 ; der

Tyrann aber behandelt die Bürger wie leblose Dinge, er verwehrt ihnen

59 Sent II, d. 44, q. 2, art. 2; Sth I/II, q. 105, art. 1 ad 5.
60 In diesem Zusammenhang kann unberücksichtigt bleiben, daß der Usurpator

durch Zustimmung des Volkes oder Anerkennung durch höhere Autorität
legaler Herrscher werden kann: Sent II, d. 44, q. 2, art. 2.

61 Ich unterscheide mit Wolf (LThK X, Sp. 1093) legal / illegal in bezug auf
die Erringung der Macht und legitim / illegitim im Blick auf die Ausübung der
Macht.

62 Vgl. Müller, Der Staat bei Th. v. A., 17 ff.
63 Sent II, d. 44, q. 2, art. 2.
64 Eth VIII, 1. 11; vgl. Pol III, 1. 6; Sth I/II, q. 105, art. 1 ad 5; zum

Vergleich «anima et corpus» s. o. S. 318 u. A. 45.
65 Vgl. o. S. 312 f. u. A. 18.



Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin 323

die Freiheit, entreißt ihnen das Eigentum, um sich in den Besitz
materieller Güter zu setzen 66. Der Tyrann unterdrückt durch Gewalt und

regiert durch Ungerechtigkeit. Während der gerechte Staat die Tugend
fördern soll, verhindert der Tyrann die Tugendentwicklung seiner Untertanen,

weil er fürchten muß, daß sie sich moralisch gegen ihn stellen.

Er verhindert die Freundschaft zwischen den Bürgern, er unterbindet
die Möglichkeiten engerer Beziehungen, weil die Untertanen sich
miteinander solidarisieren und gegen ihn erheben könnten. Das Volk lebt
in der Furcht vor der drohenden Gewalt des Tyrannen, es bekommt mehr
und mehr eine knechtische Gesinnung; es wird sich aus der Not der

Selbsterhaltung immer weiter anpassen und ist zu moralischen Hand-
lungen kaum mehr fähig. Indem der Tyrann aus Eigennutz und
Vorsicht um sein persönliches Wohlergehen Mißtrauen zwischen die Bürger
sät, hebt er praktisch die Gemeinschaft der Bürger, den Staat selbst
auf67.

Doch ein Volk, das sich in den elementaren Rechten seiner Freiheit
und Selbstverwirklichung verletzt sieht, dessen eigentlichste und
ursprünglichste Interessen angegriffen werden, wird sich gegen eine solche

Gewaltherrschaft zur Wehr setzen. Thomas untersucht in seinen Schriften
die Voraussetzungen, die Möglichkeiten und Mittel, aber auch die Grenzen

des Vorgehens gegen die ungerechte Gewaltherrschaft.

Das Widerstandsrecht und seine Grenzen

Grundsätzlich bejaht Thomas das Recht des Volkes auf Widerstand

gegen eine ungerechte Herrschaft. Die jeweiligen Mittel, die dabei

angewendet werden dürfen, richten sich nach verschiedenen

Voraussetzungen : die Art der Tyrannei, ihre Auswirkungen, die
Erfolgschancen des Widerstandes. Natürlich hat der Widerstand auch seine

Grenzen, denn der Zweck heüigt niemals die Mittel; diese müssen im
Verhältnis angemessen sein und in Übereinstimmung mit der lex aeterna
und dem Naturgesetz stehen.

Da aus den oben bereits angeführten Gründen stets die Gefahr
besteht, daß eine Monarchie in ihr Gegenteil umschlägt, muß nach besten

Möglichkeiten Vorsorge getroffen werden, daß dies nicht geschieht. Dafür

gibt es zwei Wege : einmal ist - freilich nur in einer « Wahlmonarchie »-

66 Sth II/II, q. 118, art. 8 ad 5; vgl. DR I, 3.
67 Vgl. DR I, 3.



324 Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin

einzig ein solcher Mann an die Spitze des Staates zu stellen, der den

höchstmöglichen Grad an Tugend besitzt; ein solcher Herrscher wird
nach bester Vorsicht der Versuchung der Macht widerstehen können,
weil er von sich aus nach dem Gemeinwohl strebt, weil ihn in seiner

Machtausübung die eigentlichen Motive leiten, die den Herrscher lenken
sollen : Ehre und Glückseligkeit als Lohn der Tugend (hier der Herrschertugend)

68. Ein zweites, sehr wichtiges Moment für die Vorsorge, die

Entstehung einer Tyrannis schon im Ansatz zu verhindern, bietet die

Verfassung des Staates: «Dann ist die Verwaltung des Königreiches so

einzurichten, daß bereits durch die Verfassung dem Könige jede Gelegenheit,

eine Gewaltherrschaft aufzurichten, entzogen wird. Zugleich muß
auch seine Macht so eingeschränkt werden, daß er gar nicht imstande
ist, sich leichthin der Tyrannis zuzuwenden» 69.

Dennoch kann es trotz dieser Vorsichtsmaßnahmen zu einer Tyrannis

kommen; entweder hat das Volk keinen Einfluß auf die Bestimmung
des Herrschers (z. B. in einer Erbmonarchie), oder der König erliegt
trotz allem der Versuchung der Macht, oder ein Herrscher hat die

Staatsgewalt usurpiert. In einem solchen Fall hat die Staatsgemeinschaft

das Recht auf Abhilfe; sie muß nicht jede Herrschaft annehmen,
weil die Staatsgewalt formal immer von Gott stammt70, denn eine
anmaßte Gewalt kann sich nicht von Gott her ableiten 71. In manchen
Fällen gibt es dann nicht nur das Recht, sondern sogar die sittliche
Pflicht zum Widerstand, wenn nämlich das tyrannische Gesetz oder eine

einzelne Anordnung des Herrschers göttliches Gesetz verletzt. Dieses

Widerstandsrecht ist in der christlichen Tradition nie bestritten worden ;

es findet seine Begründung in der Schrift: «Man muß Gott mehr
gehorchen als den Menschen» 72. Aber über das Wann und das Wie des

Widerstandes gibt die Schrift keine Anleitung, und diese Fragen haben

oft kontroverse Antworten gefunden.
Das Recht auf Widerstand ist für Thomas so evident, daß er es

nicht näher begründet, sondern einfach bei der Erörterung der Möglichkeiten

und Grenzen des Widerstandes voraussetzt. Er begründet lediglich

kurz die sittliche Beurteilung des Widerstandes, indem er die

68 s. dazu DR I, 7 ff.; Sth I/II, q. 92, art. 1 ad 3; II/II, q. 50, art. 1 ad 1.
69 DR I, 6 (Übersetzung nach Schreyvogl).
70 Hier ist die o. S. 322 angeführte Unterscheidung zwischen der staatlichen

Gewalt und dem Träger der Gewalt von Bedeutung.
71 Sent II, d. 44, q. 2, art. 2.
72 Apg 5, 29; vgl. 4, 19 u. die Stellen aus dem AT : Ri 3, 15 ff. ; 1 Makk 2,19ff. ;

2 Makk 7, 30.



Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin 325

Tyrannen mit Räubern vergleicht73, denen man sich nicht wehrlos
ausliefern muß. Wie Räuber verhalten sich die Tyrannen gegen die Gemeinschaft

des Volkes und gegen die einzelnen Bürger des Staates; sie

unterdrücken das Volk mit Gewaltmitteln, reißen fremden Besitz an sich,
rauben den Bürgern die Freiheit; sie vergehen sich also an elementaren
Gütern der Gemeinschaft und des einzelnen. Darum ist das Widerstandsrecht

mit dem Recht auf Notwehr vergleichbar: Selbstverteidigung des

Volkes gegen ungerechte Angriffe.
Doch gerade dieser Vergleich könnte zu falschen Schlüssen und zum

Mißbrauch des Widerstandsrechtes führen 74. Denn nicht alles, was der
einzelne gegen einen anderen unternehmen darf, wenn er in seinen Rechten

beeinträchtigt wird und diese verteidigen will, ist zugleich auch Recht
des einzelnen gegenüber der staatlichen Autorität. Der einzelne darf sich

gegen unrechtmäßige Angriffe eines anderen wehren, darf sich in
Notwehr sogar bis zur Tötung des Angreifers verteidigen 75. Maßnahmen

aber, die von der Regierung angeordnet werden und die die Rechte des

einzelnen beschränken, können zur Sicherung des Gemeinwohls
notwendig sein; dann wäre ein Vorgehen des einzelnen gegen die Regierung
sittlich ungerechtfertigt und scharf zu verurteilen 75. Der Herrscher steht
also in dieser Hinsicht nicht auf der gleichen Stufe wie die Bürger des

Staates. Der einzelne Bürger ist kaum in der Lage zu entscheiden, was
für das Gemeinwohl an Anordnungen notwendig ist 77

; dem Herrscher

dagegen ist von Gott mit der Staatsgewalt eine besondere Einsicht
gegeben für das, was dem Wohl des Staates dient.

Um einen Mißbrauch auszuschließen, bedeutet Widerstandsrecht
also nicht, daß der einzelne als Privatperson gegen den Tyrannen vor-

73 Sth II/II, q. 40, art. 2 ad 1 ; q. 69, art. 4.
74 Widerstand und Notwehr sind von der Intention her nicht identisch,

obwohl dies von manchen vertreten wird, die aus der positiven Beurteilung der
Notwehr bei Thomas (z. B. Sth II/II, q. 64, art. 7) auch eine Bejahung der Tyrannentötung

herauslesen; hier ist genau zu differenzieren; s. auch u. S. 341.
75 Sth II/II, q. 64, art. 7. - Natürlich darf die Tötung nicht intendiert sein;

die Tötung in Notwehr ist als actus cum duplici effectu zu beurteilen.
76 Dennoch gibt es auch das Recht der Notwehr, wenn eine ungerechte

Anordnung nur den einzelnen betrifft; ein solcher Fall lag für das Mittelalter mit seiner
personalistischen Verfassungsstruktur etwa vor, wenn ein Herrscher sich ohne
Recht anmaßte, jemanden «aus dem Recht zu vertreiben»; vgl. H. Sladeczek,
Zum konstitutionellen Problem des Widerstandes, in: Archiv f. Rechts- u. Sozial-
philos. 43 (1957), 378.

77 Sth II/II, q. 64, art. 3. - Daß sich hieraus eine besondere Problematik des
Notwehrrechts des privaten Einzelnen gegen einen ungerechten Angriff staatlicher
Autorität ergibt, kann hier nur angedeutet werden.



326 Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin

gehen darf; selbst wenn er sich geschädigt und ungerecht behandelt
fühlt, ist ein solches Vorgehen nicht als Widerstand zu rechtfertigen. Das
Recht auf Widerstand kommt nur der Allgemeinheit zu.

Hiermit werden schon die Grenzen des Widerstandsrechtes sichtbar;
es ist einmal ein allgemeines Recht, das der einzelne nicht für sich
persönlich in Anspruch nehmen darf 78. Aber auch die Gemeinschaft des

Volkes darf nicht willkürlich vorgehen. Hier ist die Unterscheidung
zwischen dem Usurpator und dem legalen Tyrannen zu beachten. Der
Herrscher, der rechtmäßig in den Besitz der Macht gelangt ist, sie aber
dann mißbraucht, ist zunächst zu respektieren, denn er ist Amtsperson,
der Achtung entgegengebracht werden muß 79

; er hat seine Gewalt
ursprünglich von Gott. Das Vorgehen gegen den legalen Tyrannen
unterscheidet sich wesentlich von dem gegen den Usurpator, wie noch zu
zeigen sein wird.

Das Volk hat in allem nach der Maßgabe der Vernunft und mit der

Verhältnismäßigkeit der Mittel vorzugehen; es darf sich niemals von
Emotionen und Haßgefühlen leiten lassen, weil in solchen Fällen die

Folgen des Widerstandes nicht mehr zu übersehen sind. Durch einen

ungeordneten Widerstand könnte das Volk ins Chaos gestürzt werden 80,

die nachfolgende Herrschaft könnte schlimmer sein als die beseitigte.
Grundsätzlich ist das Volk, wenn es gegen eine ungerechte

Herrschaft Widerstand leistet, im Recht. Es kann aber nur dann im Recht
bleiben, wenn es keine unrechtmäßigen Mittel anwendet. Hier sind die

Grenzfälle des Widerstandsrechtes angesprochen, speziell die Frage, ob es

in bestimmten Fällen erlaubt ist, den Tyrannen zu töten. Die Schwierigkeit,

Thomas in diesem Punkte richtig zu verstehen, wird sich unten zeigen.
Wenn diejenigen, die gegen den Tyrannen vorgehen wollen,

erkennen, daß die Unrechtsherrschaft nicht mit rechtmäßigen Mitteln zu
beseitigen ist, dann müssen sie von ihrem Vorhaben Abstand nehmen.
Es bleibt dem geknechteten Volk dann nichts anderes übrig, als das

Gewaltregime weiter zu erdulden. Für eine solche Lage stellt Thomas
das Ideal der Märtyrer vor Augen, die lieber den Tod erlitten, als sich

gegen das Gesetz Gottes zu wenden, die aber auch nicht mit Gewalt

gegen die heidnische Herrschaft vorgingen. Es darf in einem solchen Fall

78 Deshalb ist die Interpretation von H. Brach im Staatslex. der Görres-Ges.,
Bd. VII, Sp. 1102, daß nämlich nach Thomas der Usurpator von «jedem Privatmann»

getötet werden dürfe, wenn nicht falsch, doch mindestens mißverständlich.
79 Sth II/II, q. 102, art. 2 ad 3.
80 Sth II/II, q. 42, art. 2 ad 3; DR I, 6.



Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin 327

jedoch - wenn möglich - eine höhere menschliche Autorität angerufen
werden. Doch immer ist der Weg offen zur höchsten Autorität Gottes,
der Herr über Leben und Tod ist; er kann den Sinn des Tyrannen wandeln

oder ihn gar aus dem Leben nehmen. Beispiele dafür findet Thomas
im AT 81.

Thomas statuiert auch für die Kirche eine höhere Autorität als die

staatliche 82. Damit stellt sich hier die Frage, ob die Kirche auf Antrag
einer Volksgemeinschaft oder aus eigener Initiative gegen ungerechte,
tyrannische oder usurpatorische Regierungen vorgehen kann. Thomas

gibt darauf keine eindeutige Antwort. Er spricht zwar von einer höheren

Autorität, die einzugreifen hat; «Si vero ad ius superioris alicuius per-
tineat multitudini providere de rege, expectandum est ab eo remedium
contra tyranni nequitiam» 83. Manche Interpreten legen diesen Satz so

aus, als habe Thomas hier die mittelalterliche Auffassung aussprechen
wollen, daß der Papst das Entscheidungsrecht in diesen Fragen habe;
dem liege die Meinung zugrunde, daß ein ungerechter oder apostatischer
Herrscher durch kirchlichen Richterspruch sein Recht auf die Herrschaft
verlieren könne 84. Doch scheint diese Interpretation fragwürdig; es handelt

sich hier bei Thomas offenbar doch um eine höhere staatliche Autorität,

die aber nicht näher bezeichnet wird. Die Kirche hätte - das

allerdings ergibt sich aus Äußerungen des Aquinaten - lediglich das Mittel
der Exkommunikation gegen den ungerechten Herrscher (als öffentlichen
Sünder) ; damit kann sie aber einerseits nur gegen Mitglieder der Kirche
vorgehen, und zum anderen beseitigt diese Strafe nicht unmittelbar den

Tyrannen. Allerdings sind mit einem solchen Spruch der Kirche die gläubigen

Untertanen nicht mehr an ihren Treueid gegenüber dem Herrscher
gebunden85. Und diese Tatsache konnte in den sozialen und politischen
Verhältnissen des Mittelalters einen ungeheuren moralischen Druck ausüben.

Die Formen des Widerstandes

Im folgenden soll dargestellt werden, wann das Volk nach der
Auffassung des Thomas welche Mittel zum Widerstand gegen die ungerechte
Herrschaft einsetzen kann. Ich verwende dabei moderne Begriffe des

81 DR I, 6. Thomas führt an: Spr 12,1; Dan 4, 54; Pred 10,17; Ez 34, 10;
Hos 13,11; Job 34, 30.

82 Vgl. o. S. 317 f..
83 DR I, 6.
84 Vgl. dazu Müller, Der Staat bei Th. v. A., 71 f.
85 Sth II/II, q. 40, art. 2 ad 1; vgl. q. 12, art. 2 u. q. 99, art. 4.



328 Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin

Widerstandsrechtes, die sich bei Thomas nicht finden. Da aber mit diesen

neuzeitlichen Begriffen im Grunde nichts anderes gemeint ist, als was
Thomas bereits ausgeführt hat, ist dieses Verfahren wohl unbedenklich.
Die Formen des Widerstandes sind: passiver Widerstand, aktiver Widerstand,

Tyrannentötung.

Die Grenzen des Gehorsams - passiver Widerstand

Für die Bürger des Staates besteht die Pflicht zum Gehorsam gegenüber

der staatlichen Autorität. Der Gehorsam gehört zu den «Tugenden
des Gemeinschaftslebens», er ist eine Teiltugend der Gerechtigkeit, die
als Maßstab für die Beziehungen der Menschen untereinander gilt und
die darin besteht, daß jeder jedem nach Maßgabe der gebührenden
Schuld das gibt, was diesem zukommt86. Der staatlichen Autorität
gebührt nach der Ordnung Gottes Achtung und Gehorsam 87. Wer sich der

Obrigkeit widersetzt, stellt sich damit gegen die Ordnung Gottes 88.

Aber es gibt gegenüber der staatlichen Gewalt keinen unbedingten
Gehorsam. Wie die staatliche Macht ihre Grenze hat, so auch der
Gehorsam. Denn Gehorsam bedeutet nicht Versklavung, sondern Freiheit;
gerade der Gehorsam selbst ist eine Tat freier Entscheidung, die aus
innerer Bereitschaft getroffen wird89. Der Gehorsam gegenüber der
staatlichen Autorität kann aber nur dann frei sein, wenn die Gesetze des

Staates und die Anordnungen des Herrschers die freie Entscheidung
zulassen. Die Machtüberschreitung der staatlichen Gewalt ignoriert
tatsächlich auch jeweils die Grenzen des Gehorsams, über die hinaus keine

Verpflichtung zum Gehorsam mehr besteht; denn «der Mensch braucht
menschlichen Machthabern nur insoweit zu folgen, als es die Ordnung
der Gerechtigkeit fordert» 90. Machtmißbrauch und Anmaßung der
Gewalt haben die Ordnung der Gerechtigkeit verlassen und entsprechen
damit nicht mehr der Ordnung Gottes.

In der Quaestio über den Gehorsam 91 legt Thomas zwei Fälle vor,

86 Vgl. W. C. Scherer, Der Gehorsam nach der Lehre des hl. Th. v. A.,
Paderborn 1926; hier bes. S. 2.

87 Sth II/II, q. 104, art. 1.
88 Sth I/II, q. 96, art. 4 ad 4 (vgl. Rom 13, 2).
89 Sent II, d. 44, q. 2, art. 2 ad 1; vgl. Sth II/II, q. 104, art. 1.
90 Sth II/II, q. 104, art. 6 ad 3 (Übersetzung nach Dt. Thomas-Ausgabe,

Bd. 20, München u. Heidelberg 1943, 64).
91 Sth II/II, q. 104, art. 5.



Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin 329

in denen die Verpflichtung zum Gehorsam für den Bürger nicht mehr
besteht: einmal, wenn die Anordnung eines Vorgesetzten gegen die einer
höheren menschlichen Gewalt steht ; dann braucht der Befehl des niedrigeren

Vorgesetzten nicht beachtet zu werden; die Anordnung mit der

jeweils höheren Autorität kann den Gehorsam für sich beanspruchen.
Dies gilt für die verschiedenen Stufen menschlicher und staatlicher
Autorität. Die höchste Autorität aber besitzt Gott, und seinen Geboten

ist unbedingter Gehorsam zu leisten. Wenn daher die Anordnung einer
menschlichen Herrschaft einen Verstoß gegen göttliches Gebot
beinhaltet, so besteht nicht nur die Erlaubtheit, den Gehorsam zu verweigern,

sondern sogar die sittliche Pflicht, sich der menschlichen Anordnung

zu widersetzen.
Der zweite Fall besteht darin, daß das Gebot einer menschlichen

Autorität sich auf einen Bereich bezieht, der der staatlichen Gewalt

entzogen ist; denn - Thomas zitiert hier Seneca - das Unterordnungsverhältnis

erstreckt sich nicht auf den ganzen Menschen; Geist und Wille
sind nicht in die Gehorsamspflicht einbezogen; für diesen Bereich des

Menschen gilt das Recht der Selbstgestaltung, das der Mensch als Person

besitzt; hier ist allein Gottes Gebot bestimmend. Bezieht sich ein
positives Gesetz oder eine einzelne Anordnung des Herrschers auf diesen

Bereich, so besteht keine Verpflichtung zum Gehorsam, aber auch keine

Pflicht zum Ungehorsam; ja es kann sogar Umstände geben, die den

Gehorsam gebieten würden : wenn die irdischen Machthaber «Ungerechtes
befehlen, dann sind die Untertanen nicht verpflichtet, ihnen zu gehorchen,

es sei denn vielleicht zufällig, um ein Ärgernis oder eine Gefahr zu
vermeiden» 92. Der Gehorsam ist aber in diesem Fall eben nicht durch
das Gebot der menschlichen Autorität bedingt, sondern durch den
Umstand des Ärgernisses oder der Gefahr.

Passiver Widerstand als Gehorsamsverweigerung gegenüber einer

ungerechten Herrschaft ist also nicht nur erlaubt, sondern in manchen
Fällen sogar geboten. Der Gehorsam ist für Thomas eine Sache der
kritischen Vernunft. Es muß unterschieden werden, welchen Sinn und
welche Folgen das Gebot eines Tyrannen hat; sollte eine einzelne

Anordnung tatsächlich dem Gemeinwohl dienen, dann ist in diesem Fall
Gehorsam zu leisten, auch wenn die Ausübung der Macht im übrigen
tyrannisch, d. h. auf das persönliche Wohl des Herrschers gerichtet ist.
Wenn das Gebot sich auf Bereiche erstreckt, in denen das Unterordnungs-

92 ebd. art. 6 ad 3 (nach DTA, Bd. 20, 64; Hervorhebung von mir).



330 Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin

Verhältnis nicht besteht, ist Gehorsamsverweigerung sittlich erlaubt.
Wenn der Tyrann eine Forderung aufstellt, die einem göttlichen Gebot

entgegensteht, dann ist passiver Widerstand sittlich geboten.
Demgemäß unterscheidet Thomas zwei Arten des kritischen

Gehorsams: «... ein erster [Gehorsam], der zum Heile ausreicht, der sich

nämlich in den Dingen unterwirft, die verpflichtend sind; ein zweiter,
der vollkommene, der sich in allem Erlaubten unterwirft». Daneben stellt
Thomas in seiner realistischen Einschätzung noch den unkritischen
Gehorsam, den er verurteilt : «... der unerleuchtete [Gehorsam], der auch im
Verbotenen willfährig ist» 93.

Aktiver Widerstand

Der passive Widerstand als Gehorsamsverweigerung nach bestimmten

Voraussetzungen ist nach der Lehre des Aquinaten die einzige
Möglichkeit des Widerstandes gegen den legalen Tyrannen, der ja eigentlich

- weil rechtmäßig im Besitz der Gewalt - als Herrscher in der Ordnung
Gottes steht und diese nur in der Ausübung seiner Macht verläßt. Aber
es gibt eine Ausnahme, ein Mittel aktiven Widerstandes ist gegen den

legalen Tyrannen erlaubt 94. Wenn das Volk selbst den König einsetzt,
so hat es auch das Recht, diesen Herrscher wieder abzusetzen oder seine

Macht einzuschränken, wenn er die ihm übertragene Gewalt in
tyrannischer Weise mißbraucht 95. In einem öffentlich-rechtlichen Verfahren
der Absetzung oder der Verfassungsänderung besteht die einzige
Möglichkeit, aktiv gegen den legalen Tyrannen vorzugehen. Das ändert sich

nicht wesentlich, wenn der König durch eine höhere staatliche Autorität
eingesetzt wird; dann hat sich das Volk an diese zu wenden, die dann
die gleichen Mittel anwenden kann. Versagen aber diese Mittel, um den

legalen Tyrannen zu beseitigen oder zu beschränken, und gibt es keine

höhere Autorität, an die das Volk sich wenden kann, dann bleibt nur
übrig, sich auf Gottes Hilfe zu verlassen 96. In keinem Fall aber darf

gegen den legalen Tyrannen die hier gezogene Grenze des Widerstandsrechtes

überschritten werden 97.

93 ebd. art. 5 ad 3 (nach DTA, Bd. 20, 61).
94 Die Frage, wie weit Gehorsamsverweigerung nicht schon aktiver Widerstand

sein kann, soll hier nicht weiter erörtert werden.
95 DR I, 6.
96 ebd.
97 Die in einem solchen rechtlichen Verfahren als Gerichtsurteil verhängte

Todesstrafe (vgl. Sth II/II, q. 64) kann wohl nicht als Tyrannentötung bezeichnet



Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin 331

In der Quaestio über den Gehorsam deutet Thomas auch den
weiteren Fall an, in dem die Untertanen von der Gehorsamspflicht
entbunden sind, dann nämlich, wenn der Herrscher nicht nur seine Macht
nicht legitim ausübt, sondern auch nicht legal ist, d. h. wenn er seine

Macht usurpiert hat. Die Gewalt des Usurpators stammt im Gegensatz

zum legalen Tyrannen nicht von Gott, sondern sie ist eigenmächtig der

legalen Autorität entrissen. Darauf geht Thomas in Sent II näher ein,
und er begründet hier das Fehlen der Gehorsamspflicht damit, «daß die,
die die Herrschaft durch Gewalt erlangt haben, nicht wirklich Vorgesetzte

sind; daher sind ihnen die Untertanen auch nicht zum Gehorsam

verpflichtet» 98. Der Usurpator darf natürlich mit den Mitteln des
passiven Widerstandes bekämpft werden, und dafür gelten die Bedingungen,
die oben angeführt sind. Während aber das Widerstandsrecht gegen den

legalen Tyrannen auf die Mittel des passiven Widerstandes (mit der
Ausnahme des rechtlichen Verfahrens) beschränkt ist, ist gegen den Usurpator

auch aktiver Widerstand erlaubt, weil die Gewalt des Usurpators
schon im Ansatz gegen die Ordnung Gottes steht.

Der Grund für die Ausweitung des Widerstandsrechtes hegt für
Thomas einfach in der Usurpation selbst: «Der Fehler [die Usurpation]
hindert das Herrschaftsrecht selbst ; wer nämlich durch Gewalt 99 die

Herrschaft an sich reißt, wird nicht wirklich zum Vorgesetzten oder

Herrscher gemacht; und wenn sich daher die Möglichkeit ergibt, kann
einer eine solche Herrschaft vertreiben» 10°. Der Unterschied zum
rechtlichen Verfahren der Absetzung liegt einmal darin, daß nur der, der

legal im Besitz der Macht ist, auch rechtskräftig abgesetzt werden kann ;

zum anderen aber wird nicht nach allgemeinem Beschluß vorgegangen,
weil eine solche Abstimmung unter einem usurpatorischen Tyrannen
kaum durchgeführt werden könnte; dann darf also «einer eine solche

Herrschaft vertreiben». Doch bedeutet das nicht, daß dieser einzelne,
der gegen den Usurpator vorgeht, aus persönlichen Gründen handeln

darf, sondern er muß sich als Mandatsträger der Gemeinschaft empfinden.
Aber nicht nur der einzelne kann aktiven Widerstand leisten; auch

eine «Rebellion» gegen den Usurpator, ein Aufstand von mehreren, die

werden; die Aussagen Müllers, Der Staat bei Th. v. A., 74 ff. zu diesem Problem
sind mißverständlich.

98 Sent II, d. 44, q. 2, art. 2 ad 4 (eigene Übersetzung).
99 Kurz zuvor an dieser Stelle nennt Thomas neben der Gewalt noch : Simonie

oder eine andere unerlaubte Art der Gewalterringung.
100 Sent II, d. 44, q. 2, art. 2 (eigene Ubersetzung).



332 Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin

sich zusammenschließen, oder die seditio des ganzen Volkes ist nach

Thomas erlaubt. Ein solches Vorgehen gegen den Tyrannen kann nicht
eigentlich als Aufruhr bezeichnet werden, und es ist deswegen auch keine
Sünde. Aufruhr ist an sich Sünde, weil er der Einheit des Volkes und
des Staates entgegengesetzt ist101. Der Aufstand gegen den Usurpator
aber hebt nicht diese Einheit des Volkes auf; im Gegenteil zerstört
gerade die Herrschaft des Tyrannen die Gemeinschaft und muß deshalb

als die eigentliche seditio bezeichnet werden. «Deshalb hat die Erschütterung

dieser Herrschaft nicht die Bewandtnis des Aufruhrs, es sei denn,
daß die Tyrannei so ungeordnet angegriffen wird, daß die unterworfene

Menge größeren Schaden aus der folgenden Erschütterung erfährt als

aus der Tyrannei»102.
Das Vorgehen gegen den Usurpator darf also nicht willkürlich sein;

die Folgen müssen genau bedacht werden. Wenn nämlich der Aufstand
scheitert und der Tyrann nicht vertrieben werden kann, wird in der

Regel die Tyrannei selbst noch schlimmer und gewalttätiger als vorher.
Oder es besteht die Gefahr, daß der, der als Anführer des Aufstandes
die Macht erringt, eine noch härtere Gewaltherrschaft errichtet, weil er

befürchtet, selbst das Schicksal seines Vorgängers zu erleiden. Es kann
auch sein, daß die Gemeinschaft des Volkes in Streit gerät und in
Parteien zerfällt, weil sie uneins ist, wie die neue Herrschaft jetzt
einzurichten sei, damit die Tyrannis für die Zukunft vermieden werde 103. Daher

hält es Thomas für besser und richtiger, «eine Tyrannis, die sich in
gewissen Grenzen hält, eine Zeitlang zu ertragen, als sich durch
Unternehmungen gegen den Tyrannen in Gefahren zu verwickeln, die noch

weit schwerer sind als die Tyrannis selbst» 104.

In solchen Fällen besteht die Möglichkeit der geistigen Auseinandersetzung

mit dem Tyrannen. Diese ist nach der Auffassung des Aquinaten
vornehmlich Aufgabe der kirchlichen Amtsträger ; hierbei muß man freilich

die soziologische Struktur der mittelalterlichen Gesellschaft
berücksichtigen, in der meist die Geistlichen und vor allem die Mönche die

Intelligenzschicht bildeten, die allein zu einer solchen Auseinandersetzung

fähig war. Da die Priester nicht mit «irdischen Waffen» kämpfen dürfen,
bleiben ihnen nur geistige und geistliche Waffen : heilsame Ermahnungen,

101 Sth II/II, q. 42, art. 2.
102 Ebd. art. 2 ad 3 (nach DTA, Bd. 17 b, Heidelberg 1966, 109).
103 DR I, 6.
104 ebd. (nach Schreyvogl, 37 f.).



Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin 333

innige Bitten und die Aussprechung der Exkommunikation 105. Und
damit konnte in der Zeit des Mittelalters großer moralischer Druck
ausgeübt werden.

Tyrannentötung

Dennoch bedenkt Thomas auch den Fall, daß alle genannten Mittel
des passiven und des aktiven Widerstandes die Gewaltherrschaft nicht
beseitigen können. Ist es dann erlaubt, den Tyrannen zu töten Passiver
und aktiver Widerstand ist nach Thomas in den bezeichneten Grenzen

erlaubt, wenn er zur tatsächlichen Beendigung der Gewaltherrschaft
führt. Wie aber beurteilt er den extremsten Grenzfall des Widerstandsrechtes?

Zu dieser Frage gehen die Meinungen der Thomas-Forscher
auseinander ; Grund dafür sind zwei Stellen aus den Schriften des Aquinaten,
die kontrovers scheinen.

In DR schreibt Thomas: «Vielen scheint es nun, wenn die

Ausschreitungen der Gewaltherrschaft ein unerträgliches Maß erreichen, zu
der Tugend tapferer Männer zu gehören, den Tyrannen zu ermorden und
für die Befreiung des Volkes sich auch einer Todesgefahr auszusetzen

Aber das stimmt nicht mit der Lehre der Apostel überein »106. Thomas
beruft sich auf 1 Petr2,13 f., wonach man auch den oxoXioïç Sso-ttotouç

Untertan sein soll. Als Begründung führt Thomas hier an, daß die Attentäter

zugleich nach der Macht streben und ein noch schlimmeres Regiment

aufrichten würden als das des beseitigten Tyrannen.
In Sent bezieht sich Thomas dagegen auf Cicero «De officiis» 107 und

kommentiert dessen Meinung: «... wenn jemand die Herrschaft durch
Gewalt an sich reißt, wenn es gegen den Willen der Untertanen geschieht,
oder wenn diese zur Zustimmung gezwungen werden, und wenn keine

Anrufung einer höheren Autorität möglich ist, durch die ein Urteil über
den Eindringling [de invasore] gefällt werden könnte, dann nämlich wird
der, der den Tyrannen zur Befreiung des Vaterlandes tötet, gelobt und
ausgezeichnet» 108.

Dies sind - soweit ich feststellen konnte - die einzigen Stellen im
Werk des Aquinaten, an denen direkt von der Tyrannentötung
gesprochen wird. In Sth äußert sich Thomas nicht zu dieser Frage, weder

105 Sth II/II, q. 40, art. 2 ad 1.
106 DR I, 6 (nach Schreyvogl, 38 f.).
107 I, 8 § 26 u. III, 4 § 19.
108 Sent II, d. 44, q. 2, art. 2 ad 5 (eigene Ubersetzung).



334 Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin

in der Quaestio über die seditio 109 noch in den beiden Quaestionen über
Gehorsam und Ungehorsam no, noch auch an anderen Stellen, an denen
das Widerstandsrecht direkt oder indirekt angesprochen ist.

Aus dieser Textlage heraus ist es verständlich, daß die Thomas-

Forschung bis heute nicht endgültig entschieden ist. Der Streit über die

Meinung des Thomas begann schon 1408, als der Pariser Theologe Jean
Petit die Ermordung des Herzogs von Orléans (1407) dadurch
rechtfertigen wollte, daß er diese Tat als Tyrannenmord bezeichnete, der auch

von Thomas für erlaubt gehalten werde. Über diese Interpretation kam
es zu harten Auseinandersetzungen ; mehrfach haben sich dann Synoden
und Konzilien mit der Frage der Tyrannentötung beschäftigt m, aber
nie gab es eindeutige Antworten, sondern immer nur Kompromißlösungen.

Cajetan kommentiert Thomas zur Frage, ob es einer Privatperson
erlaubt sei, einen Sünder zu töten, dahin, daß der Tyrann einen
ungerechten Krieg gegen das Volk führe und das Volk daher das Recht zur
Verteidigung, zum gerechten Krieg habe; wenn ein einzelner dabei die

Initiative ergreife, so handle er «publica auctoritate» 112. Doch wird diese

Interpretation den Ausführungen des Aquinaten an dieser Stelle nicht
gerecht. Zwar ist es nach Thomas erlaubt, einen Sünder (Verbrecher)
mit Blick auf das Gemeinwohl zu töten; aber dieses Tötungsrecht hat
nur die staatliche Autorität, weil sie allein die richtige Erkenntnis hat
für das, was dem Gemeinwohl nützt113. Cajetan hat aber bei seinem

Kommentar nicht nur die Stelle aus Sth vor Augen ; seine Theorie vom
gerechten Krieg gegen den Tyrannen stützt sich vielmehr auf die
angeführte Stelle in Sent, denn Cajetan lehnt sich im Wortlaut seines

Kommentars eng an die Stelle in Sent an.

109 Sth II/II, q. 42. - Hier wird wohl von der Beseitigung des Tyrannen von
der Macht, nicht aber von der Tyrannentötung gesprochen; es scheint mir zu weit
interpretiert, hier auch nur einen indirekten Beweis für eine positive Stellungnahme

des Aquinaten zur Tyrannentötung zu sehen, wie es verschiedentlich in der
Auseinandersetzung geschehen ist; vgl. etwa P. Meinhold, Revolution im Namen
Christi, in: Saeculum 10 (1959), 392.

110 Sth II/II, q. 104 u. 105.
111 Den hier angedeuteten historischen Prozeß der ersten Thomas-Rezeption

in dieser Frage bis zum Konzil von Konstanz untersucht F. Schoenstedt, Studien
zum Begriff des Tyrannen und des Tyrannenmordes im Spätmittelalter, insbes. in
Frankreich; Diss. Leipzig 1938.

112 Cajetans Kommentar zu Sth II/II, q. 64, art. 3 zitiert bei Scherer,
Gehorsam bei Th. v. A., 206.

113 Sth II/II, q. 64, art. 3 u. ad 3.



Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin 335

In der neueren Forschung seit dem vorigen Jahrhundert lassen sich
zwei Richtungen unterscheiden. Die eine behauptet, Thomas habe die

Tyrannentötung abgelehnt ; dabei wird aber entweder nur auf DR rekurriert

und die Stelle in Sent völlig übergangen 114, oder man hält die Stelle

in Sent lediglich für ein Zitat aus Cicero oder einen Kommentar, der
aber nicht die eigene Meinung des Aquinaten wiedergebe 115. Andere
Forscher dagegen nehmen die Bemerkung in Sent, die in der Tat im
Vergleich zu DR schwierig zu interpretieren ist, ernst. Wenn Thomas
anderer Meinung gewesen wäre als Cicero, dann hätte er seine eigene
Auffassung - wie sonst auch in den Kommentaren - sicher zum Ausdruck

gebracht.
Ich bin der Auffassung, daß sich die scheinbare Widersprüchlichkeit
zwischen den beiden angeführten Stellen mit Hilfe der bereits

dargelegten Unterscheidung zwischen dem legalen Tyrannen und dem Usurpator

lösen läßt. Von mehreren Forschern wurde diese Möglichkeit der

Lösung mit Hilfe der als thomasisch gut belegten Differenzierung schon

angedeutet116, aber nicht eigentlich am Text nachgewiesen.
Die Unterscheidung zwischen dem tyrannisierenden Herrscher und

dem Usurpator war ja auch wichtig für die Beurteilung, welche Art des

Widerstandes (aktiv oder passiv) angewendet werden darf. Dann bezieht
sich die Stelle in Sent, die die Tyrannentötung unter bestimmten
Umständen für gerechtfertigt hält, auf den Usurpator; hier heißt es

ausdrücklich : «... si aliquis dominium sibi per violentiam surripit...»117 Gegen
den Usurpator ist also der aktive Widerstand im äußersten Fall sogar
bis zur Tötung erlaubt. Wenn das Attentat auch faktisch durch einen

einzelnen geschieht, bleibt aber doch festzuhalten, daß es sich prinzipiell
um ein ausschließlich allgemeines Recht handelt, das der einzelne nicht
für sich als Privatperson mißbrauchen darf 118. - Da aber - wie fest-

u4 Vgl. z. B. C. A. Bosone, Der Aufsatz «De reg. princ.» von Th. v. A.;
Diss. Bonn 1894, 33 ff. - J. J. Baumann, Die Staatslehre des hl. Th. v. A., Leipzig
1873, 12. - M. Grabmann, Th. v. A., München u. Kempten 1946, 167.

115 z. B. Scherer, Gehorsam bei Th. v. A., 206: «Darum haben wir hier auch
einen jener Fälle, wo die Mitteilung einer fremden Meinung den Zweck hat, die zu
behandelnde Frage von mehreren Seiten zu beleuchten».

116 Vgl. Müller, Der Staat bei Th. v. A., 74; Schilling, Staats- u. Soziallehre,

97 f.; Wulf in: LThK X, Sp. 1093.
117 Sent II, d. 44, q. 2, art. 2 ad 5 (Hervorhebung von mir).
118 Hier ist noch einmal auf die falsche, mindestens mißverständliche Formulierung

von Brach (s. o. A. 78) hinzuweisen, die sich auch bei Schoenstedt,
Studien, S. 45 u. bei Angermair, Staatslex. d. Görres-Ges., Bd. VIII, Sp. 672
findet.



336 Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin

gestellt - das Widerstandsrecht im Fall des legalen Tyrannen nach
Thomas auf den passiven Widerstand und das rechtliche Verfahren der

Absetzung beschränkt ist, darf der legale Tyrann auch nicht getötet
werden. Dann bezieht sich die Stelle in DR, die die Tyrannentötung
verbietet, allein auf den legalen Tyrannen. Diese Auffassung wird dadurch

gestützt, daß Thomas die betreffende Stelle in DR mit der Frage
einleitet, was zu tun sei, wenn «ein König den Abweg zu einer Tyrannei
bereits beschritten hat» 119.

Man mag gegen die Unterscheidung zwischen dem wirklichen (proprie)

Tyrannen und dem (legalen) tyrannisierenden König, wie sie Salzedo

interpretierte 120, zwischen dem Tyrannen im staatsrechtlichen Sinn und
dem Tyrannen im ethischen Sinn 121 einwenden, daß sie spitzfindig sei;
auch das ist in der Forschung bereits geschehen 122. Aber wenn man
Thomas aufmerksam liest, dann läßt sich nicht leugnen, daß der Aqui-
nate selbst diese Unterscheidung macht, und zwar explizit als Voraussetzung

zu der hier interessierenden Stelle in Sent: «Dictum est autem,
quod praelatio potest a Deo non esse dupliciter : vel quantum ad modum

acquirendi praelationem, vel quantum ad abusum praelationis »123. Freilich

verwendet Thomas nicht zwei verschiedene Begriffe; er bezeichnet
sowohl den Usurpator wie den legalen Tyrannen mit «tyrannus». Das

erschwert die Interpretation der Stellen im Werk des Aquinaten, die
sich auf Gewaltherrschaft und Widerstandsrecht beziehen. Aber diese

Differenzierung erleichtert in vielen sonst strittigen Fragen das
Verständnis.

Damit kann die Frage, wie Thomas die Tyrannentötung beurteilt,
zusammenfassend so beantwortet werden : die Tötung des legalen Tyrannen

ist nicht erlaubt, die Tötung des Usurpators kann in bestimmten,
außerordentlichen Fällen, wenn keine andere Abhilfe möglich ist, sittlich

gerechtfertigt sein. Der letzte Grund für diese Unterscheidung ist
der, daß der Usurpator seine Macht nicht von Gott ableiten kann, der

Tyrann dagegen zunächst legal ist, d. h. in der Ordnung Gottes steht,

119 DR I, 6 (nach Schreyvogl, S. 37).
120 Commentarii et Dissertationes philo-theo-historico-politicae in Opusculum

D. Thomae de Aquino «De regimine principum» Frankfurt 1655 (nach Bosone,
Der Aufsatz «DR», 34 f.).

121 Müller, Der Staat bei Th. v. A., 73.
122 Schreyvogl, Ausgew. Schriften, 41 A. ; Bosone, Der Aufsatz «DR», 33 f.
123 Sent II, d. 44, q. 2, art. 2 ; danach folgt die Konsequenz aus dieser

Unterscheidung im Hinblick auf das Verhalten gegenüber den verschiedenen Formen der
Tyrannis.



Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin 337

nur von daher den Mißbrauch nicht legitimieren kann. Die Tötung des

Usurpators ist aber immer nur der äußerste Grenzfall, und dafür müssen

folgende Voraussetzungen erfüllt sein: die Untertanen dürfen der
Usurpation nicht freiwillig zustimmen, denn dadurch würde der Usurpator
legal; es besteht keine Möglichkeit, sich an eine höhere Autorität zu
wenden, vor der sich der Usurpator zu verantworten hätte 124 ; es muß

gewährleistet sein, daß der Tod des Tyrannen nur der Befreiung des

Volkes, d. h. dem Gemeinwohl dient und daß der Staat dadurch nicht
ins Chaos gestürzt wird 125.

Versuch einer kritischen Würdigung

Man begnügt sich bei der Darstellung der historischen Entwicklung
der Lehre vom Widerstandsrecht meist damit, die Position des Aqui-
naten aufzuzeigen, ohne sie direkt und umfassend einer Kritik (im
positiven Sinn des Begriffs) zu unterziehen; diese wird allenfalls indirekt
geleistet, indem nämlich bei der prinzipiellen Beurteilung der ethischen
Problematik und der Bedingungen der praktischen Erlaubtheit (bewußt
oder unbewußt) viele Momente herangezogen werden, die auch Thomas
schon herausgestellt hat126.

Die Lehre des Thomas von Aquin vom Widerstandsrecht wurde am

Beispiel der Tyrannis aufgezeigt. Das ist insofern berechtigt, als sich
hier - und vor allem in der Frage der Tyrannentötung - die ethische

Problematik am schärfsten darstellt. Diese Einschränkung war auch

angemessen, weil Thomas selbst meist von der Tyrannis spricht; er hält

- zumindest in DR - die Monarchie für die beste, die Tyrannis für die

schlechteste Staatsform. Das begründet Thomas einerseits mit der
Naturgesetzlichkeit des einen leitenden Prinzips, andererseits mit dem
«hierarchischen» Aufbau des Staates. Der Gedanke der Volkssouveränität ist
noch nicht ganz ausgebildet; aber ein demokratisches Element ist doch

wenigstens im Ansatz vorhanden. Das zeigt sich an den Aussagen in
Sth 127, wo Thomas die gemischte Staatsform als die beste bezeichnet,

124 Sent II, d. 44, q. 2, art. 2 ad 5. - Dazu ergibt sich allerdings ein Problem,
auf das hier nur hingewiesen werden kann; in: Sth I/II, q. 96, art. 5 ad 3 sagt
Thomas, daß der Herrscher quasi außerhalb des Gesetzes steht und von keiner
menschlichen Autorität zur Verantwortung gezogen werden kann.

125 Das läßt sich aus Sth II/II, q. 42, art. 2 hierzu ergänzen.
126 Vgl. etwa M. Pribilla, An den Grenzen der Staatsgewalt, in: Stimmen

der Zeit 141 (1947/48), 421 ff.
127 Sth I/II, q. 95, art. 1.

22



338 Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin

wie auch in dem Gedanken, daß in der Monarchie der König gewählt
werden sollte 128. Zu dieser Ansicht wird Thomas wohl die Erkenntnis
geführt haben, daß gerade die Alleinherrschaft die große Gefahr in sich

birgt, in einen Unrechtsstaat umzuschlagen. Deshalb soll das Volk als

Ganzes Kontrollfunktion gegenüber der staatlichen Autorität ausüben.
Dieser Ansatz ist heute konsequent dahin geführt, daß die Demokratie
als die beste und der Würde des Menschen angemessenste Staatsform gilt.

Mit diesen Aussagen des Aquinaten wird auch die sonst so einseitig
stark betonte Verantwortung des Herrschers für das Gemeinwohl relativiert,

und zwar in dem Sinn, daß die staatliche Autorität nicht allein,
sondern daß jeder Staatsbürger für das bonum commune zu sorgen hat.
Von dieser allgemeinen Verantwortung her läßt sich auch das

Widerstandsrecht begründen : wenn die Autorität sich gegen die Gemeinschaft

vergeht, dann soll jeder gegen die Herrschaft für das Gemeinwohl
eintreten; es gibt kein Alibi für den einzelnen, sich mit dem Hinweis auf
die staatliche Autorität seiner Verantwortung entziehen zu können 129.

Diese Verantwortung des einzelnen für den anderen und die
Gemeinschaft ließe sich im biblischen Gebot der Nächstenliebe begründen.
Das tut - soweit ich das übersehen kann - Thomas nicht. Er fundiert
diese Verantwortung vielmehr in der Natur des Menschen: da der Mensch

ein soziales, ein politisches Wesen ist, stünde ein Rückzug auf den
absoluten Individualismus gegen die eigentliche Selbstverwirklichung des

Menschen. Doch birgt die Begründung des Staates und der staatsbürgerlichen

Verantwortung in der sozialen menschlichen Natur eine Gefahr:
die Sozialität könnte zu sehr als Gegebenheit betrachtet werden.
Demgegenüber ist immer wieder die Aufgegebenheit des Sozialen zu betonen ;

der Staat, die Gemeinschaft muß in immer neuer Bemühung verwirklicht

werden. Zu dieser ständigen Realisierung der Idee des gerechten
Staates, zur fortdauernden Erneuerung muß jeder seinen Beitrag leisten;
Abseitsstehen des einzelnen ist nicht nur ein Sich-Ausschließen, sondern

mehr noch ein Vergehen gegen die Gemeinschaft. So betont Thomas, daß

jeder einzelne die Pflicht hat, sich am staatlichen Leben zu beteiligen 13°.

128 Vgl. DR I, 6: «... si ad ius alicuius multitudinis pertineat providere sibi
de rege ...».

129 Hier muß gegen R. Marlé, Gehorsam u. Widerstand in kath. Sicht, in :

Orientierung 25 (1961), 68, festgehalten werden, daß auch in «normalen Verhältnissen»

diese Verantwortung für die Gemeinschaft nicht allein der Obrigkeit
überlassen werden darf. Dahinter stünde das «Ideal» des apolitischen Bürgers.

130 Sth II/II, q. 61, art. 1.



Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin 339

Viele Gedanken, die Thomas für eine Idee des Staates entwickelt,
sind zeitbedingt; er hat die mittelalterlichen Erscheinungsformen des

Staates vor Augen. Da der Aquinat aber, von da ausgehend, zum Wesen
des Staates überhaupt vordringt, sind diese wesentlichen Erkenntnisse
auch heute noch gültig. Mit dem Blick auf das Widerstandsrecht im
besonderen lassen sie sich so zusammenfassen : Der Staat ist nicht nur um
seiner selbst willen da, sondern für seine Bürger, für den Menschen; mit
dem Begriff des Gemeinwohls erteilt Thomas eine Absage an den totalitären

Staat, der nicht mehr Mittel zum Zweck der Verwirklichung des

Menschen, sondern Selbstzweck ist. Positiv bedeutet dies die Betonung
der Freiheit und Selbstbestimmung des Individuums in der Gemeinschaft.
Zwar geht das Wohl der Gesamtheit dem des einzelnen vor, aber deshalb
darf der einzelne nicht in seinem eigenen urpersönlichen Bereich, der
seiner Selbstgestaltung überantwortet ist, festgelegt und bestimmt werden.

Staat bedeutet also einerseits Freiheit des Individuums, die auch
dem Wohl der Gemeinschaft dient und vom Staat zu schützen ist; Staat
bedeutet aber andererseits auch, daß Freiheit nicht Willkür meinen
kann: in der Gemeinschaft hat jeder bestimmte Rechte, die von den

anderen respektiert werden müssen, aber auch seine Pflichten;
Verantwortung für den andern und die Gesamtheit, Rücksicht auf den
Mitmenschen sind unabdingbare Voraussetzungen, wenn die Gemeinschaft
nicht zerstört werden soll. Einordnung in den gesetzten Rahmen, das

bedeutet zugleich auch Gehorsam des Staatsbürgers gegenüber der
staatlichen Autorität. Aber dieser Gehorsam ist integriert in die Ordnung der

Freiheit; der Gehorsam ist freie Entscheidung des einzelnen zum Staat.
Das scheint mir das wesentlichste Ergebnis der Gedanken des Aquinaten
in diesem Zusammenhang: Thomas verlangt vom Staatsbürger einen

kritischen Gehorsam, der nicht unbedingt ist, der sich verweigern kann,
ja muß, wenn es das Wohl der Gemeinschaft erfordert.

Kritischer Gehorsam bedeutet Unterscheidung. Der Staatsbürger
muß darüber reflektieren, welchem eigentlichen Zweck der Staat dient,
um feststellen zu können, ob die jeweilige staatliche Autorität diesen

Zweck im Auge hat, oder ob sie egoistische Ziele verfolgt. Danach richtet
sich die Möglichkeit und die Methode des Widerstandes gegen eine

ungerechte Herrschaftsform und Machtausübung.
Diese Momente wird man auch heute noch in der Problematik des

Widerstandsrechtes berücksichtigen müssen. Aber man wird Kritik üben

an der Unterscheidung, die für Thomas die Frage nach den Mitteln des

Widerstandes entscheidet: die Unterscheidung zwischen dem legalen



340 Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin

Tyrannen und dem Usurpator 131. Die Begründung des Aquinaten für
diese Differenzierung vermag heute bei dem säkularisierten Verständnis
des Staates nicht mehr zu überzeugen, daß nämlich der legale Tyrann
mehr in der Ordnung Gottes stehe als der Usurpator und deshalb
grundsätzlich zu respektieren sei und daß gegen ihn nur passiver Widerstand

gerechtfertigt sei. Die Differenzierung zwischen Illegitimität und
Usurpation könnte heute allenfalls für den Zeitpunkt des Widerstandes
entscheidend sein, nicht aber für die Methode. Denn Macht wird heute

funktional, nicht mehr konstituierend verstanden 132 und der Herrscher
als Mandatsträger des Volkes; ein Mißbrauch des Mandates wie

Anmaßung der Macht gegen den Willen des Volkes stellen die staatliche
Autorität gegen den eigentlichen Träger des Staates: das Volk; daher
sind sie auch in gleicher Weise zu bekämpfen, um den Staat zu erhalten133.

Der Staat wird nicht mehr als von oben her konstituiert gesehen; das

Volk ist Souverän und Träger des Staates, die Inhaber der staatlichen
Gewalt sind nur ausführendes Organ, denn «alle Macht geht vom Volke

aus». - Wenn die Staatsautorität heute freilich anders begründet wird,
so bleibt doch die schon von Thomas gezogene Unterscheidung wichtig
zwischen der Autorität an sich und dem Träger der Autorität ; und wenn
der Herrscher seine Macht mißbraucht, ist damit nicht sogleich
grundsätzlich die Autorität selbst in Frage zu stellen und eine neue Form zu
suchen.

Thomas beurteilt das Widerstandsrecht sehr vorsichtig; die innere

Erlaubtheit von Widerstandshandlungen gegen ungerechte Herrschaft
stellt er zwar nicht in Frage, aber er setzt doch eine Reihe unabdingbarer

Kautelen für das praktische Handeln auf, wenn Widerstand sittlich

noch gerechtfertigt sein soll. Obwohl Thomas in seiner Beurteilung
wesentlich zurückhaltender ist, als ihm etwa schon Jean Petit unterstellt

hat134, muß man doch einen Punkt kritisieren, der vor allem das

Problem der Gewaltanwendung angeht, das sich bei der Tyrannentötung
wie in einem Brennpunkt konzentriert darstellt. Es handelt sich doch

131 Diese Kritik darf aber nicht dazu führen, zu übersehen, daß Thomas diese

Unterscheidung gemacht hat.
132 Vgl. O. H. v. d. Gablentz, Autorität u. Legitimität im heutigen Staat, in:

Zeitschr. f. evang. Ethik 3 (1959), 91.
133 Daher scheint mir, daß in der Diskussion um das Widerstandsrecht, die

nach dem 2. Weltkrieg und heute durch die «Theologie der Revolution» aktuellen
Anstoß bekommen hat, die Unterscheidung zwischen Illegitimität und Usurpation
allzusehr strapaziert wurde und wird.

134 s. o. S. 334.



Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin 341

um intendierte Anwendung physischer Gewalt als ultima ratio, weil ein

anderes Mittel zur Beseitigung der Tyrannei nach sorgfältiger Analyse
der Situation nicht mehr möglich scheint. Aber ein solches «Recht» steht

gegen die Postulate sittlicher Grundhaltungen des NT 135.

Thomas hat das anstehende Problem von der objektiven Seite her
untersucht und ist nach Art einer vorsichtigen Güterabwägung zu seinem

Ergebnis gekommen. Aber gerade heute muß im Sinne einer die normative

Ethik ergänzenden (nicht absoluten!) Situations- bzw. Individual-
ethik auch die subjektive Seite bedacht werden. Es geht hier bei der

Frage nach der persönlichen Schuld nicht um ein rein psychologisches
Problem. Physische Gewaltanwendung ist ein Eingriff in die Rechte und
Würde eines Menschen, auch wenn er von seinem Charakter und seinen

Handlungen her noch so negativ zu beurteilen ist; ein solches Tun
bedeutet subjektiv immer Schuld, selbst wenn eine objektive Tatrechtfertigung

zu konstatieren ist. Tyrannentötung und Gewaltanwendung
lassen sich m. E. nicht allein durch das WiderstandszecÄf begründen.

Das Problem läßt sich nicht dadurch lösen, daß man Widerstand
als einen Sonderfall von Notwehr, als soziale Notwehr im Staatsnotstand
ansieht136. Damit wird die Problematik nur auf einem falschen Weg
umgangen. Man würde Thomas sicher falsch verstehen, wollte man ihn zum
Zeugen für eine solche Auffassung anrufen. Die Quaestio über die
Notwehr 137 stellt nur einen Vergleich an, behauptet aber nicht eine
Identifikation von Widerstand und Notwehr. Aktiver physischer Widerstand
ist nicht ein Akt mit doppelter Wirkung, weil die Gewaltanwendung
nicht in Kauf genommen, sondern intendiert wird 138.

Gewaltanwendung an sich kann nie moralisch positiv bewertet werden.

Damit gerät der Mensch ohne eigene Schuld in einen im echten
Sinne tragischen Konflikt : Handeln im Blick auf das Gemeinwohl bringt
Schuld, aber auch Nichthandeln, um sich von dieser Schuld freizuhalten,
ist schuldhaft, weil der Ungerechtigkeit der Gewaltherrschaft Vorschub
geleistet wird. In dieser ethischen Grenzsituation, wie sie in einer
defekten Welt vorkommen kann, wird eine Schuld verantwortlich über-

135 Vgl. die Bergpredigt; s. auch B. Häring, Gewaltlosigkeit - die Revolution

des Evangeliums, in: Stimmen der Zeit 183 (1969), 107 ff.
136 So z. B. Angermair, Die Tötung eines Tyrannen nach kath.

Lehranschauung, in: Widerstand u. Grenzen der Staatsgewalt, hrsg. v. B. Pfister und
G. Hildmann, Berlin 1956, 125 f.

137 Sth II/II, q. 40, art. 2 ad 1 (vgl. o. S. 325 u. A. 74).
138 vgl. Mausbach-Ermecke, Kath. Moraltheologie III, 10. Aufl., Münster

1961, 289. 294.



342 Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin

nommen, um sich für die Würde des Menschen einzusetzen, in der
Erkenntnis, daß durch den Verzicht auf Gewalt die ungerechte Herrschaft
nicht abgelöst werden kann 139. Die Entscheidung dazu muß jeder
einzelne in seinem Gewissen selbst treffen.

Damit kommen wir auch zu der Frage, ob das Widerstandsrecht140

zugleich auch eine Pflicht ist. Thomas hat mit seiner Lehre vom
kritischen Gehorsam die sittliche Pflicht zum passiven Widerstand voll
bejaht; im Falle eines Befehls gegen das göttliche Gesetz gibt es sogar eine

unbedingte Verpflichtung. Dagegen findet sich keine eindeutige Aussage

zur Frage der Pflicht zum aktiven Widerstand, zur physischen
Gewaltanwendung. Doch wird man das dem Aquinaten kaum zum Vorwurf
machen dürfen, denn hier liegt die Grenze einer Ethik überhaupt; sie

kann dem, der das Widerstandsrecht für sich in Anspruch nimmt, die

Augen öffnen für Recht und Unrecht und ihm die Pflicht zu einer
gewissenhaften Prüfung seiner Legitimation auferlegen 141, aber eine

subjektive Rechtfertigung kann sie nicht leisten.

Gegenüber der hier aufgezeigten subjektiven Seite des Problems ist
aber noch auf eine Gefahr hinzuweisen, und hier kommt der thomasische

Standpunkt wieder zu seinem Recht. In der Notwendigkeit der persönlichen

Gewissensentscheidung liegt die Gefahr des Mißbrauchs und der
Willkür. Es ist für den einzelnen äußerst schwierig, die Widerstandstat,
ihre Voraussetzungen und Folgen in allen Aspekten zu übersehen; als

homo privatus ist der Mensch kaum befähigt, die volle Verantwortung
der Entscheidung allein zu tragen 142. Mit vollem Recht behauptet daher
Thomas schon, daß das Widerstandsrecht nur der Allgemeinheit
zukommt 143. Das bedeutet in der Praxis nicht, daß nicht der einzelne

Widerstandshandlungen begehen könnte; er muß sich nur in seinem Tun
vom Willen einer Mehrheit getragen wissen, er muß sich mit anderen

Gleichgesinnten beraten und mit ihnen gemeinsam zu einem Entschluß
kommen. Hier treffen sich moderne Überlegungen zum Widerstandsrecht
wieder mit denen des Aquinaten, auch wenn von ganz verschiedenen

139 Vgl. H. Thielicke, Theol. Ethik II, 2, Tübingen 1958, 418.
14° Wenn ich Thomas richtig verstehe, heißt Recht hier auch für ihn die

Berechtigung der Mitglieder der Staatsgemeinschaft, sich für das Gerechtsein, das
Rechtsein des Staates einzusetzen.

141 Vgl. W. Trillhaas, Ethik; 2., neu bearb. Aufl., Berlin 1965, 423.
142 Vgl. W. Künneth, Politik zwischen Dämon und Gott. Eine christl. Ethik

des Politischen, Berlin 1954, 305.
143 Daß sich daraus pragmatische Probleme ergeben, darf nicht dazu führen,

daß das Widerstandsrecht als Recht des einzelnen angesehen wird.



Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin 343

moralphilosophischen Ansätzen ausgegangen wird, ein Zeichen dafür,
daß Thomas zu grundsätzlichen, allgemeingültigen, nicht vom
theoretischen Ansatz allein gerechtfertigten Erkenntnissen gelangt ist.

Zum Schluß sei noch das Problem der Revolution angerissen. Thomas

hat dieses Phänomen nicht erörtert. Es ist schwierig zu beurteilen
und bedürfte einer eigenen Untersuchung, ob sich die Momente, die

Thomas zum Widerstandsrecht erörtert hat, formal auf eine
Revolutionstheorie übertragen lassen. Ich möchte annehmen, daß mindestens
die Voraussetzungen, die nach Thomas gegeben sein müssen, um eine

Gewaltanwendung als Widerstandshandlung objektiv sittlich noch
rechtfertigen zu können, auch für die Anwendung physischer Gewalt in einer
sozialen Revolution gelten. Doch das Problem ist komplexer, als es hier
scheint. Grundsätzlich sind Widerstand und Revolution etwas je
Verschiedenes: Widerstand will den alten, verletzten Zustand wiederherstellen,

Revolution will etwas grundsätzlich Neues schaffen 144. Man kann
nicht behaupten, Revolution sei ein Sonder- oder Grenzfall des

Widerstandes 145
; hier geschähe eine unberechtigte Verkürzung des Problems,

und es geht nicht an, die Rechtfertigungen der Tradition für Widerstand

gegen ungerechte Staatsgewalt einfachhin als historische Grundlegung
einer «Theologie der Revolution» anzusehen.

So kann man auch Thomas nicht als einen «Revolutionstheologen»
bezeichnen mit dem Hinweis darauf, daß der Aquinat mit seditio eine

Revolution gemeint habe. Was Thomas mit tyrannischer seditio
bezeichnet, ist eine Usurpation der Macht durch Gewalt gegen den

rechtmäßigen Herrscher, wodurch eine illegale Regierung entstehen würde 146.

Dennoch betrachtet Thomas den Staat nicht als ein statisches
Gebilde. Gesetz und Verfassung sind nicht um ihrer selbst willen da; sie

müssen der jeweiligen Entwicklungsstufe der Menschen angepaßt werden.

Durch den geschichtlichen Differenzierungsprozeß der ratio humana
kann die Notwendigkeit einer rechtmäßigen Änderung der Verfassung
gegeben sein 147. Doch das sieht Thomas immer nur im Rahmen des

Bestehenden, als vernunftgemäße Weiterbildung des Gegebenen, als

Evolution, nicht als Revolution.

144 ygj Sladeczek, Zum konstitutionellen Problem, 373 f.
145 So E. Welty, Herders Sozialkatechismus II, Freiburg 1953, 264; M. Rock,

Widerstand gegen die Staatsgewalt; Münster 1966, 133 f.
14« Sth II/II, q. 42, art. 2.
147 Sth I/II, q. 105, art. 2; vgl. F. M. Schmölz, Verfassungstheorie bei Th. v.A.

und moderne Politik, in: Freiburger Zeitschr. f. Philos, u. Theol. 11 (1964), 161 f.


	Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin

