Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 17 (1970)

Heft: 3

Artikel: Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin
Autor: Goertz, Hansjosef

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761578

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761578
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HANSJOSEF GOERTZ

Staat und Widerstandsrecht
bei Thomas von Aquin

Die Diskussion um eine Theologie der Revolution ist aus der Er-
kenntnis entstanden, daBl auch die Kirche in der Verdnderung sozialer
MiBstinde, deren Notwendigkeit immer mehr ins allgemeine Bewuft-
sein riickt, ihre Aufgabe zu sehen hat. Es gilt, Konzepte der Abhilfe,
Strategien der Verdnderung zu entwerfen. Die Anhédnger einer Theologie
der Revolution stoBen aber immer sehr bald auf das Problem der sitt-
lichen Bewertung der Gewaltanwendung zur Verinderung oder Ersetzung
bestehender sozialer Unrechtsstrukturen. Ein formalistischer Revolu-
tionsbegriff !, der nur radikale Verinderung meint und den Begriff der
Gewalt nicht notwendig impliziert, kann letztlich das Problem nicht
l6sen. So zieht man sich auf Begriffe wie Widerstandsrecht, Notwehr und
Tyrannentdétung ? zuriick.

Das Problem der sittlichen Bewertung von aktiven Widerstands-
handlungen in konkreten Notsituationen ist nicht ohne Tradition in der
Kirche. Die Fragen des Widerstandsrechtes werden reflektiert, seit die
Kirche als Ordnung und Institution neben die Institution Staat getreten
ist. Die Antworten, die die Tradition gab, sind nicht einheitlich 3. Auf-
gabe dieser Untersuchung ist es, eine mdgliche Antwort zu dieser Frage

! Wie ihn etwa SCHNEIDER im Art. « Revolution» im Evang. Staatslex., Stutt-
gart u. Berlin 1966, Sp. 1866, formuliert.

2 Es geht nicht um Tyrannenmord aus personlichen Motiven des Taters,
sondern um den duBersten aktiven Widerstand gegen den Tyrannen zur Befreiung
des Staates; vgl. WuLF, Art. « Tyrannentétung», in LThK X, 2. Aufl. 1965, Sp. 424 1.
Toétung wird hier rechtlich verstanden, nicht als unbeabsichtigte Wirkung, sondern
als intendierte Handlung.

3 Zur Problemgeschichte vgl. M. LosseN, Die Lehre vom Tyrannenmord in
der christl. Zeit. Festrede vor der bayr. Akademie d. Wiss. 1894. Miinchen 1894.



Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin 309

aus der christlichen Tradition herauszugreifen. Es ist legitim, diese Tra-
dition zu untersuchen, nicht nur um ihrer selbst willen, sondern auch
unter dem Aspekt der heute gegebenen Problematik.

Zunichst wird die thomasische Staatsauffassung zusammenfassend
referiert. Mit der Darstellung der Lehre des Aquinaten vom Widerstands-
recht wird dann auch der Versuch unternommen, die Frage zu kliren,
wie Thomas zum Problem der Tyrannentotung steht; darin ist die For-
schung bisher noch kaum zu einer eindeutigen Interpretation gelangt.
Es ist die Absicht, mit Hilfe der modernen Terminologie die Probleme
des Widerstandsrechtes, wie Thomas sie sieht, systematischer als bisher
geschehen zu erfassen *. Zuletzt soll in einer kritischen Wiirdigung dar-
gelegt werden, wie die Lehre des Thomas von Aquin, der seit der Enzy-
klika Leos XIII. «Aeterni patris» (1879) zum Wegweiser christlicher
Philosophie erklirt ist °, von der heutigen Situation und Problemstellung
her gesehen werden muB.

Der geustesgeschichiliche Ort der Staatsauffassung ber Thomas

Man kann nicht eigentlich von einer Staatslehre oder einer Staats-
philosophie des Thomas von Aquin sprechen. Thomas reflektiert iiber
die civitas ¢, aber er handelt seine Gedanken nicht systematisch ab. Er
streut seine Reflexionen iiber den Staat in seine grofen Systematiken
ein, in die Summa theologiae und den Sentenzenkommentar. Fiir die
Frage nach dem Staat und besonders nach dem Widerstandsrecht bei
Thomas miissen auch der Kommentar zur Politik des Aristoteles und
das kleine Werk «De regimine principum» herangezogen werden 7.

Aber hier zeigt sich bereits eine methodische Grenze. Die Bemer-
kungen in den systematischen theologisch-philosophischen Werken sind
vom Kontext mitbestimmt, und eine isolierte Betrachtung der einzelnen
Stellen ist problematisch. Die beiden anderen genannten Werke erdffnen
weitere Schwierigkeiten. Sie sind beide nicht von Thomas selbst zu Ende
gefithrt; man wird sich daher im Allgemeinen auf die mit Sicherheit von

* In der Regel wird in den Untersuchungen lediglich die Stellung des Aqui-
naten zur Tyrannentttung angedeutet.

5 Vgl. Dz 3139 {.

¢ Der Begriff «Staat» wurde zuerst von Machiavelli geprigt; da er aber formal
dasselbe meint wie «civitas», kann er hier als Ubersetzung verwendet werden.

7 Ich verwende die Abkiirzungen: Sth = Summa theologiae; Sent = Scriptum
super libros sententiarum; DR = De regimine principum; Pol = In libros politi-
corum expositio; Eth = In decem libros Ethicorum expositio.



310 Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin

Thomas stammenden Teile beschrianken miissen 8. Fiir DR ist weiterhin
zu beachten, daf es sich um eine Gelegenheitsschrift handelt; das kleine
Werk ist fiir den Koénig von Cypern (Hugo II. v. Lusignan) um 1266
geschrieben und eher eine Art Fiirstenspiegel als eine theoretische Ab-
handlung; aber es finden sich doch im I. Buch Uberlegungen zum Wesen
und zur Begriindung des Staates, seiner Verfassungsformen und Er-
scheinungsweisen ; diese Ausfithrungen sind fiir die Darlegung der Staats-
auffassung des Aquinaten von entscheidender Bedeutung.

Im AnschluB an den Kommentar des Thomas zur Politik des Aristo-
teles stellt die Forschung die Frage nach der Eigenstindigkeit der thoma-
sischen Gedanken zur civitas. Enthalten die Kommentare zur Politik
und zur Ethik des Aristoteles die eigenen Uberzeugungen des Aquinaten ?
Hier kann nur ein Vergleich zwischen den Kommentaren und den iibrigen
Werken weiterfithren; weil aber Thomas sich auch sonst die Erkennt-
nisse des «Philosophen» zunutze macht, wird sich die Frage nach der
Eigenstindigkeit der Staatsauffassung kaum eindeutig beantworten
lassen; ja, diese Frage scheint falsch gestellt, denn es geht nicht so sehr
darum, ob Thomas eigene neue Erkenntnisse entwickelt hat. Sein Ver-
dienst liegt vielmehr darin, daf er die antike Staatsphilosophie, insbe-
sondere die des Aristoteles, mit christlicher Philosophie und Theologie
organisch verbindet. Dafiir macht er die augustinischen Gedanken zur
«Civitas Dei» fruchtbar. Mit dieser Verkniipfung gelingt es Thomas, Ein-
seitigkeiten in den philosophischen Systemen auszugleichen.

Thomas geht bei dieser Verbindung scheinbar heterogener Auf-
fassungen nicht so vor, daB3 er das Werk des Augustinus als Grundlage
nimmt und die Gedanken des Aristoteles in den christlichen Kontext
einarbeitet. Er wendet auch nicht — wie man oberflachlich meinen kénnte
— die aristotelische Staatsauffassung allein auf das Erdenreich an, das
Augustinus dem erstrebten Gottesstaat gegeniiberstellt. Das wiirde weder
Augustinus noch auch Aristoteles gerecht. Denn fiir den aristotelischen
Idealstaat wie fiir die Civitas Dei ist die wesentliche Bestimmung die
Gerechtigkeit °. Und der Gottesstaat hat wie der Staat des Aristoteles

8 Fiur Pol bis ITI, 1. 6; fur DR bis II, 4; vgl. M. GRABMANN, Die Werke des
hl. Th. v. A. Eine literarhist. Untersuchung u. Einfithrung; 2. Aufl., Miinster 1931
(Beitr. zur Gesch. d. Philosophie u. Theologie des Mittelalters, Bd. 22, H. 1/2),
267 1. u. 294 ff.

9 Auf das Problem, daBB AugusTiNUs die Gerechtigkeit aus der Definition des
Staates bewufBit ausschlieft, um den heidnischen Staat noch als Staat bezeichnen
zu konnen, sie aber als Zweck des Staates wieder miteinbezieht, kann hier nicht
niher eingegangen werden; vgl. De Civitate Dei XIX, 21 ff.



Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin 311

seine Geschichtlichkeit; er verwirklicht sich im Diesseits in dem Staat,
der sich auf seinen eigentlichen Ursprung besinnt und sich der Ordnung
Gottes (wenn auch unbewuft) fiigt. Der Erdenstaat gebraucht nach
Augustinus die Welt nicht, um zu Gott zu gelangen, sondern er genie3t
sie in Begehrlichkeit und Unordnung; der reine Machtstaat verletzt die
Gerechtigkeit — wie fiir Aristoteles die Fehlformen des Staates, die der
Stagirit jedoch von der falschen, zerstéorenden Herrschaftsstruktur her
begriindet: Demokratie 1°, Oligarchie und Tyrannei. Formal lassen sich
also aristotelischer Staat und augustinische Civitas Dei durchaus ver-
gleichen.

Thomas verbindet diese beiden Auffassungen harmonisch, und zwar
so, daB3 die Auffassung des Aristoteles gleichsam christlich-augustinisch
tiberformt wird. Methodisch zeigt sich das an der Art seines Kommentars
zur Politik des Aristoteles: Thomas erldutert und beurteilt die Gedanken
des antiken Philosophen unter einem Gesichtspunkt, der iiber Aristoteles
hinausgeht; man konnte fast sagen: er kommentiert «sub specie aeterni-
tatis» 1'; Thomas fiihrt einerseits in die natiirlichen Wahrheiten ein, er-
klart an manchen Stellen mit Hilfe von Schriftzitaten, kennzeichnet heid-
nische Vorstellungen als solche und gibt Auslegungen zu aristotelischen
Erkenntnissen, die christlichen Uberzeugungen noch Raum lassen 2.

Fiir Aristoteles ist der Staat Raum der Verwirklichung des Sittlichen,
er ist selbst sittliche GréBe. Die Sittlichkeit begriindet sich im Ontischen:
fiir Aristoteles ist die Verwirklichung des Sittlichen die vollkommene
Betitigung der menschlichen Wesensnatur; der Mensch ist seinem Wesen
nach C@ov molitixéy; die positiven Gesetze sind Formulierungen von
Grundsitzen, die in der Natur des Menschen bereits angelegt sind. Daher
ist der Mensch fiir Aristoteles immer wesenhaft Teil des Staates, und der
Staat ist (logisch, nicht genetisch!) friither als das Individuum.

Auch nach Thomas begriindet sich das Sittliche im Ontischen und
damit der Staat in der Wesensnatur des Menschen als ens politicum. Der
Aquinate sieht das Sein aber immer als geschaffenes Sein, das sich un-
abdingbar vom Schopfer herleitet und dessen Intention notwendig auf
den Schopfer ausgerichtet sein muB}, wenn es sich voll verwirklichen will.

10 Bei Aristoteles liegt ein anderes Verstindnis vor; der heutige Begriff der
Demokratie entspricht dem aristotelischen der Politie; mit Demokratie meint
Aristoteles die Verfassungsform, die heute mit Ochlokratie bezeichnet wiirde.

11 Vgl. O. ScHILLING, Die Staats- u. Soziallehre des hl. Th. v. A., Paderborn
1923 (Gorres-Gesell. zur Pflege der Wiss. in Dtschld., Veroff. d. Sektion f. Rechts-
u. Sozialwiss., H. 41), 2.

12 Ebd. 21,



312 Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin

Damit hat auch der Staat seine letzte Begriindung iiber das Wesen des
Menschen hinaus in Gott; und von daher erhalten Macht und Autoritit
ihre Legitimation.

Die Begriindung des Aquinaten geht also — christlich gesehen -
noch hinter die des Aristoteles zuriick, sie geht tiefer. Die eigenstdndige
Leistung des Thomas gegeniiber Aristoteles ist — wollte man es mit einem
modernen Begriff bezeichnen — der Aufweis der transzendentalen Ver-
wiesenheit jenes Staates, den er wie Aristoteles im Wesen des Menschen
begriindet; die «transzendentale Verwiesenheit» hatte schon Augustinus
als die wesentliche Bestimmung des rechten Staates angesehen.

Staat und Staatsformen

Hier sollen die Gedanken des Aquinaten zum Staat zusammenfas-
send dargestellt werden 13, allerdings nicht in allen einzelnen Aspekten,
sondern im Blick auf den zweiten Teil dieser Untersuchung: die Pro-
bleme des Widerstandsrechtes. Denn nur vor dem Hintergrund der Ord-
nung des Staates, auf der Grundlage seiner sinngemédfBen Verwirklichung
ist zu verstehen, wann und wie nach Thomas Widerstand gegen eine ver-
fehlte Staatsform und gegen einen tyrannischen Herrscher geleistet wer-
den darf.

In den Werken des Aquinaten finden sich viele Bestimmungen des
Staates, die alle je einen besonderen Aspekt hervorheben: Begriindung,
Wesen oder Zweck des Staates. Wollte man die Definitionen des Staates
kurz zusammenfassen, miifte man die folgenden Punkte als die wesent-
lichsten Momente anfiithren: «civitas est communitas perfecta» '*; wie
jede Gemeinschaft ist auch der Staat auf ein bonum ausgerichtet; er ist
deswegen communitas perfecta, weil das bonum des Staates «est inter
omnia humana bona principalissimumy» 1%; die civitas sorgt fiir das natiir-
liche Wohl, das bonum vivendi !¢, fiir alle seine Biirger: als bonum com-
mune; civitas «intendit enim bonum commune, quod est melius et divi-
nius quam bonum unius» 7.

Die Begriindung dieser so verstandenen Gemeinschaft von Biirgern

13 Vgl. dazu bes. SCHILLING, Staats- u. Soziallehre.

14 Sth I/II, q.90, art.3 ad 3. — Vgl. J. Th. EscHMANN, Der Begriff der
«Civitas» bei Th. v. A., in: Catholica 3 (1934), 83-103.

15 Pol I, 1. 1.

% Poll. L 1 A1L 1. 5.

¥ Pol -1 L 1.



Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin 313

in Freiheit 1® fithrt Thomas auf zweifache Weise, namlich einmal prinzi-
piell, zum anderen genetisch.

Prinzipiell begriindet sich der Staat im Wesen des Menschen: der
Mensch ist de natura — so sagt Thomas mit Aristoteles — ein ens politi-
cum *°. Wie der Aquinate in DR I, 1 ausfiihrt, ist der Mensch ein sich
selbst bestimmendes Wesen; dazu hat er seine Vernunft. Diese Selbst-
bestimmung steht aber nicht im Widerspruch zur Gemeinschaftsnatur.
Denn die Natur gibt dem Menschen nur ein allgemeines Erkenntnisver-
mogen fiir die Notwendigkeiten des Lebens, kein spezielles, wie die Tiere
es durch den Instinkt haben. Der Instinktmangel des Menschen ist zu-
gleich Defekt und Chance: er fithrt zur bewuBten Sozialitdt. Der Verlust
des Instinktes bedingt, daB3 die Menschen aufeinander angewiesen sind,
daB sie sich notwendig gegenseitig unterstiitzen miissen; der augen-
scheinlichste Beweis fiir diese Tatsache ist die Sprache, mit der der
Mensch sich als soziales Wesen dullert. Gemeinschaft aber verlangt Orga-
nisation, Abgrenzung der Rechte und Pflichten des einzelnen in der Ge-
meinschaft; die Form dafiir ist der Staat.

Der Mensch ist also von Natur aus auf den Staat ausgerichtet; als
ens politicum ist er Teil eines Ganzen, des Staates. Nach der Philosophie
des Aquinaten — wie auch der des Aristoteles — ist das Ganze aber frither
als der Teil: der Staat ist vor dem Individuum; so nach der logischen
Betrachtungsweise.

Damit stellt sich natiirlich die genetische Frage nach der histo-
rischen Entstehung dieses Gemeinschaftsgebildes. Die geschichtliche Be-
griindung des Staates fithrt Thomas auf zwei Faktoren zuriick: negativ
auf den Naturtrieb, positiv auf die iiberlegende Vernunft. Einerseits er-
kennt der Mensch seinen Instinktmangel und sieht sich auf die Hilfe
anderer angewiesen: durch seine Natur ist der Mensch auf Gemeinschaft
ausgerichtet 2. Die Errichtung der Gemeinschaft aber ist ein Akt der
Vernunft. Die Individuen kommen {iiberein, sich gegenseitig zu unter-
stiitzen und die Verhaltensregeln als Gesetze fiir die Gemeinschaft zu
formulieren 2. Die Staatsgriindung beruht auf einem tatsdchlichen,

18 Der Staat als Gemeinschaft der Biirger ist nach Thomas immer communitas
liberorum: «Servus enim non est civis». Pol III, 1. 5.

19 Sth I/II, q. 61, art. 5; Sent I1I, d. 29, art. 6; Sent IV, d. 20, art. 4, q. 1.

20 Vgl. Sth I/II, q. 94, art. 2.

21 Nach Thomas leiten sich die positiven Gesetze aus dem Naturgesetz und
der lex aeterna her, und zwar durch einen Akt der praktischen Vernunft; vgl
Sth I/II, q. 90. Das Naturrecht gibt nur allgemeine Direktiven; fiir den konkreten
Einzelfall, fur die genaue Regelung des Rechtslebens bedarf es der positiven Ge-



314 Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin

historischen Vorgang, zu dem die Natur hinfiihrt, der aber bewuBt voll-
zogen wird und so ein Werk der Vernunft ist. Thomas spricht dabei von
einer rechtlichen Willenseinigung, von einem Staatsvertrag ?2. So wird
die Verfassungsform festgelegt und die Art der Leitung bestimmt, denn
ein solches Gebilde ist ohne obrigkeitliche IFithrung funktionsuntiichtig.

Das Ubereinkommen der Glieder der Gemeinschaft untereinander
einerseits und der «Vertrag» der Gemeinschaft mit dem Herrscher an-
dererseits ist die auf Reflexion beruhende, vernunftgemifle Verwirk-
lichung des eigenen Wesens, der natura humana als ens politicum.
Thomas schlieBt hier eine Spekulation an, um darzulegen, dafl der Staat
sich tatsichlich aus dem urspriinglichen Wesen des Menschen herleitet.
Er wendet sich gegen die Meinung, daf3 der Staat eine Folge des Siinden-
falles sei: weil die menschliche Natur durch die Siinde korrupt sei, miisse
das Individuum in seiner Willkiir beschrdnkt und durch die Gemein-
schaft und die Obrigkeit zur Sittlichkeit geleitet werden; der Staat sei
allein deswegen notwendig, um den durch die concupiscentia irregelei-
teten Menschen zur Tugend zu fithren. Diese Auffassung verkennt den
Grund des Staates, und Thomas entgegnet ihr 3, daBl der Mensch auch
schon im Urzustand Gemeinschaftswesen ist und der Herrschaft bedarf,
weil es auch im Urzustand Unterschiede zwischen den Menschen an
Wissen und Gerechtigkeit gegeben hat ?*. Da nun der Mensch auch nach
dem Siindenfall noch imago Dei ist — wenn auch imago imperfecta —, so
bleibt sein natiirliches, verniinftiges und soziales Wesen erhalten, und
weil der Staat auf diese soziale Natur griindet, hitte es prinzipiell den
Staat auch vor der Siinde gegeben. Der Staat ist gerade nicht eine Folge
der Siinde, sondern im Gegenteil eine Forderung der sittlichen Ordnung .

Nur hat sich nach dem Siindenfall des Menschen die Aufgabe des
Staates erweitert: er soll den Médngeln des Lebens abhelfen, feindlichen
Angriffen begegnen und sittliche Verfehlungen ahnden ?°, Umstdnde, die
erst durch die Siinde geschaffen werden. Seine Hauptaufgabe aber, das

setze als Konkretisierung des Naturrechts; ebd. q. 91, art. 3 ad 1; vgl. q. 99, art. 4.

22 So im Hinblick auf das Gesetz als «quasi quoddam pactum inter regem
et populum», Kommentar zum Roémerbrief, c. ITI, 1. 1; vgl. auch DR I, 6. — Es
kann hier nur darauf hingewiesen werden, daB sich dieser pactum wesentlich vom
contrat social Rousseaus unterscheidet.

23 Sth 1, q. 96, art. 4.

24 Ebd. art. 3.

25 Vgl. W. MULLER, Der Staat in seinen Beziehungen zur sittlichen Ordnung
bei Th. v. A. Eine staatsphilos. Unters., Miinchen 1916 (Beitr. zur Gesch. d. Philos.
des Mittelalters, Bd. 19, H. 1), 2. 8 ff.

26 Vgl. Sent 1I, d. 44, q. 1, art. 3.



Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin 315

bonum commune fiir alle seine Biirger zu sichern, hitte der Staat auch
im Urzustand gehabt wegen der auch da gegebenen Unterschiede zwi-
schen den Menschen.

Da sich der Staat aus dem Wesen des Menschen herleitet, ergibt
sich fiir Thomas eine theologische Konsequenz. Er betrachtet — wie schon
angedeutet — das Seiende als geschaffenes Sein, das von seinem Schopfer
abhidngt. Der personale Gott als Schopfer ist der Urheber und Urgrund
der natura humana; und Gott ist damit auch die letzte prinzipielle Ur-
sache des Staates: die civitas ist goltgewolltes Gemeinwesen ?7; Thomas
folgt damit der Lehre des Paulus in Rém 13. Allerdings ist bei Paulus
wie meist auch bei Thomas die Aussage dahin spezifiziert, daB die obrig-
keitliche Gewalt von Gott stammt. Das ist daher zu verstehen, daB in
Antike und Mittelalter der Staat {iberhaupt von oben her, von der
Herrschergewalt her definiert ist: die Herrschaft, die staatliche Autoritit
ist konstituierendes Prinzip.

Der Staat ist nach Thomas auf der einen Seite in seinem Wesen
charakterisiert durch seine Begriindung in der natura humana und damit
letztlich in Gott als dem Schépfer. Andererseits bestimmt der Aquinat
den Staat von seinem Zweck (finis), von seinem Ziel her; den Staat macht
also nicht nur das aus, was er ist, sondern auch das, was er anstreben
und verwirklichen soll. Den Zweck des Staates bezeichnet Thomas durch
drei Begriffe: Gemeinwohl, Gerechtigkeit, Sittlichkeit.

Das Gemeinwohl 22 ist das, was dem Staat als Gemeinschaft und
damit auch allen seinen Biirgern zukommt. Der Staat hat die Aufgabe,
das bonum commune zu sichern, und zwar nach zwei Seiten hin: nach
auBen als Frieden, nach innen als Freiheit. Das bonum commune nach
auBlen hin besteht in «auBenpolitischem» Frieden ?°, den der Staat da-
durch erreicht, daB er die Staaten neben sich in ihrer Eigenart anerkennt
und dann auch fiir sich Anerkennung fordern kann. Diesen Frieden muf3
der Staat gegen mogliche Bedrohung von auBlen wahren ; bei einem feind-
lichen Angriff hat er das bonum commune in einem gerechten Krieg zu
verteidigen 3°,

27 Vgl. Sth I/II, q. 100, art. 5.

28 Eine ausgezeichnete Untersuchung iiber den Gemeinwohlbegriff bei Thomas,
die zugleich die bisherige thomistische Forschung zu diesem Problem aufarbeitet,
bietet A. P. VERPAALEN in der Slg. Politeia, Bd. 6, Heidelberg 1954.

29 Sth II/I1, q. 29; bes. art. 3.

30 Sth II/II, q. 40, art. 1; vgl. DR I, 15. — Auf die Tradition und Problematik
der Theorie vom gerechten Krieg kann hier nicht eingegangen werden; fiir Thomas
vgl. MULLER, Der Staat bei Th. v. A., 51 ff.



316 Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin

Auch nach innen ist das Gemeinwohl zu sichern, denn es kann von
innen her bedroht werden. Das Wohl aller ist nur dann gewihrleistet,
wenn das Wohl der Individuen als Biirger des Staates, und zwar fiir
jeden einzelnen, verwirklicht wird: als Gliick 3!, als bene vivere posse,
als Freiheit 32. Dieser Satz gilt auch umgekehrt: daB3 das bonum singu-
lare nur zu erreichen ist, wenn das Gemeinwohl verwirklicht wird 33. Der
soziale Rahmen dieser Realisation ist der Staat. Er hat dafiir zu sorgen,
daB die Biirger sich untereinander diese Giiter nicht streitig machen, da
sie ja allen zukommen, und dalB der einzelne sich fiir das Wohl der
Gesamtheit einschrankt, denn Willkiir des einzelnen wiirde die Gemein-
schaft zerstoren. Zwar ist das Individuum von Natur aus auf das Gesamt-
wohl ausgerichtet, auf das bonum commune, das mehr ist als die Summe
des Wohls der einzelnen. Das Individuum ist dem Gemeinwohl ver-
pflichtet wie der Teil dem Ganzen; Thomas steigert diese Aussage sogar
noch: von Natur aus /liebf der einzelne das Gemeinwohl mehr als sein
eigenes Wohl 3, so dall im Grunde das Ziel des Staates mit dem Ziel
des einzelnen iibereinstimmt. Dennoch sind das Eigene und das Gemein-
same in Ursache und Wirkung nicht voll identisch; und Thomas ist
Realist: er weil3, daBB der Mensch im Alltag immer mehr auf das eigene
Wohl bedacht ist als auf das Wohl aller, weil er sich durch die Mit-
menschen in seiner Freiheit eingeschrankt fiihlt. Doch im Konfliktfall
hat nach Thomas das Gemeinwohl den Vorrang vor dem Eigenwohl 35,
und die Tugend, als Prinzip des Handelns, steht je hoher, je mehr sie
auf das Gemeinwohl ausgerichtet ist und das bonum commune zu ver-
wirklichen sucht. Der Staat hat als Wahrer des Gemeinwohls die Mog-
lichkeit, das bonum commune gegen das Individuum auch mit Zwang
durchzusetzen 3. Der Zwang zeigt sich z. B. in der Strafgewalt; dieses
Machtmittel ist in der Pflicht zur Sorge fiir das Gemeinwohl begriindet 37.
Es wire aber ein MiBverstindnis, wiirde man die zuletzt aufgefithrten

31 Sth I/II, q. 62, art. 1; II/II, q. 186, art. 3 ad 4.

32 Vgl. Sth 1, q. 96, art. 4 ad 3; II/II, q. 88, art. 4 ad 1.

33 Sth II/II, q.47, art.10 ad 2; vgl. E. WELTY, Gemeinschaft u. Einzel-
mensch, 2. Aufl., Salzburg u. Leipzig 1935, 210 ff.

3% «Quia unaquaque pars naturaliter plus amat commune bonum totius quam
particulare bonum proprium ... Apparet etiam hoc in politicis virtutibus, secun-
dum quas cives pro bono communi et dispenda propriarum rerum et personarum
interdum sustineant». Sth II/II, q. 26, art. 3; vgl. DR I, 14.

35 Pol I, 1. 1. — Aber die Verpflichtung des einzelnen fir das Gemeinwohl
hat auch ihre Grenze; vgl. Sth I/II, q. 113, art. 9 ad 2.

36 Sth I/II, q. 92, art. 2 ad 4; vgl. q. 90, art. 3 ad 2 u. q. 66, art. 8.

3 8th I/I1, q. 21, art. 4.



Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin 317

Aspekte dahin interpretieren, da nur die staatliche Autoritit das Ge-
meinwohl zu sichern hat. Das bonum commune ist das gemeinsame Ziel,
das nur in gemeinschaftlicher Ausrichtung aller Teile des Ganzen zu er-
reichen ist und die sittliche Bemiihung aller Individuen erfordert 38,

Die Sicherung des Gemeinwohls durch die Verwirklichung der Ge-
rechtigkeit als Hauptaufgabe erweist den Staat zugleich als ein sittliches
Gebilde. Dieser Charakter des Staates erschdpft sich nicht nur in der
Tatsetzung seiner wesensmifigen Intention an sich; der Staat hat auch
eine Aufgabe in bezug auf die moralitas seiner Biirger: er fithrt den
Menschen zur Sittlichkeit und damit zur naturgemidBen menschlichen
Selbstverwirklichung, etwa dadurch, daB der Staat die Glieder der Ge-
meinschaft anleitet, den Egoismus zu iiberwinden und das Gemeinwohl
wieder mit ihrem Eigenwohl zu identifizieren; Egoismus und Intoleranz
sind Folgen der Siinde. Um aber den Menschen dahin zu fithren, dal} er
seine sittliche Natur verwirklicht, schafft der Staat die Gesetze 3%, die
mit dem Naturgesetz und damit letztlich mit der lex aeterna, dem Willen
Gottes iibereinstimmen miissen °. Darin wird deutlich, daB3 der Staat
die gottgewollte Ordnung zu erfiillen hat.

Der Staat bemiiht sich um das irdische Gliick und Wohl seiner
Biirger; er hat dabei gemif3 der beiden Ordnungen des Menschen zwei
Arten von fines: ein physisch-materielles: das Gliick, und ein geistig-
sittliches: Freiheit, Gerechtigkeit und Sittlichkeit (freilich ist dies nur
theoretisch zu differenzieren). Von diesem Zweckgedanken her entscheidet
Thomas nun auch das Verhiltnis zwischen Kirche und Staat. Die Kirche
ist deswegen dem Staat {ibergeordnet, weil sie den héheren Zweck ver-
folgt #1: sie hat fiir das Seelenheil der Menschen zu sorgen, fiir die ewige
Gliickseligkeit, die letzte, eigentliche Bestimmung des Menschen. Der
Staat verwirklicht dagegen nur das irdische Gliick und Wohl, einen ver-
ganglichen Zweck, der nur die natiirliche Basis fiir den iibernatiirlichen
Zweck des Menschen bildet *2. Doch leitet Thomas aus dieser Uberlegung
keine absolute Oberherrschaft der Kirche iiber den Staat ab *3; auch der

38 Sth I/II, q. 92, art. 1 ad 3; vgl. P. ENGELHARDT, Der Mensch u. seine Zu-
kunft. Zur Frage nach dem Menschen bei Th. v. A., in: Die Frage nach dem
Menschen. Festschr. f. M. Miiller, Freiburg u. Miinchen 1966, 370.

3 Sth I/II, q. 92.

4 Ebd. q. 93, art. 6.

41 DR I, 14.

42 Vgl. Sth I/I1, q. 62, art. 1; II/II, q. 10, art. 4 ad 2; q. 26, art. 3.

43 Zu Sent 11, d. 44, q. 2, wo Thomas dem Papst die Summe der geistlichen
und weltlichen Gewalt zuzuschreiben scheint, vgl. MULLER, Der Staat bei Th.v. A.48.



318 Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin

Staat hat seinen autonomen Bereich, eben das Irdische **. Aber die Kirche
hat immer ein Interventionsrecht, wenn es die Riicksicht auf das Seelenheil
der Gldubigen erfordert, und sie darf dann auch die kirchlichen Macht-
mittel (z. B. 6ffentliche Verurteilung und Exkommunikation) anwenden.

Thomas beschreibt den Staat nicht nur so abstrakt, wie es in dieser
Zusammenfassung der wesentlichsten Momente den Anschein hat. Zur
Veranschaulichung gebraucht er mehrfach Bilder, die nach seiner Auf-
fassung das Wesen des Staates deutlich machen kénnen. Der Staat
gleicht einem Organismus, der verschiedene Glieder hat, die aber zu
einer Einheit verbunden sind. Die Verschiedenheit in der Einheit mul3
durch die Vernunft geleitet werden: die Herrschaft im Staat entspricht
der Leitung des Organismus durch die Vernunft **. Thomas vergleicht
den Staat auch mit einem Schiff: durch den Willen und die Fihigkeit
eines Steuermannes gelangt es an sein Ziel: den Hafen, den es ohne
Steuerung nie erreichen wiirde *6. In diesen Bildern werden drei Elemente
sichtbar: 1. Der Staat ist eine aus vielen Gliedern bestehende Einheit,
die im Blick auf das gemeinsame Ziel gebildet, aber auch dafiir not-
wendig ist. — 2. Diese Einheit kommt nur durch Ordnung zustande, und
zwar in zweifacher Weise: Ordnung im Verhéltnis der Glieder unterein-
ander, der Individuen zum Ganzen, sowie als Hinordnung auf das Ziel,
das unbedingt anzustreben ist. — 3. Dies ist konkret nur zu leisten, wenn
diese geordnete Einheit Staat gelenkt wird; der Staat kann seine Auf-
gabe nicht ohne einen Herrscher, nicht ohne Leitung erfiillen. Der Herr-
scher entspricht der Vernunft im Organismus und dem Steuermann des
Schiffes *7, aber er mul} sich auch demgemil verhalten, wenn er die ihm
ibertragene Gewalt in rechter Weise und zweckentsprechender Ausrich-
tung auf das Ziel des Staates gebrauchen will.

Somit ist auch das Herrschafts- und Unterordnungsverhiltnis kon-
stitutiv fiir die Verwirklichung des Staates *8. Die jeweilige Art der Herr-

4 In der o. (A. 14) zitierten Abhandl. bestreitet Eschmann allerdings die
prinzipielle (nicht die faktische!) Autonomie der politischen bzw. theologisch-
eschatologischen communitas.

% DRI, 1u.12. — Doch hat dieser Vergleich auch seine Grenzen; vgl. u. S. 322
u. A. 64.

% DR, 1.

47 Aus diesen Vergleichen ergibt sich zundchst nur die faktische Notwendig-
keit staatlicher Autoritit; daB Thomas diese Autoritit auch als Forderung der
sittlichen Ordnung, als sittlich notwendig ansieht, legt MULLER, Der Staat bei
Th. v. A., 21 ff. ausfihrlich dar.

48 Vgl. F. FALLER, Die rechtsphilos. Begriindung der gesellschaftl. u. staatl.
Autoritit bei Th. v. A., Heidelberg 1954 (Slg. Politeia Bd. 5), 70 ff.



Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin 319

schaft bestimmt die Staatsform; auch daraus liBt sich ersehen, daB sich
der Staat nach der Auffassung des Aquinaten von oben her konstituiert.
Die Macht im Staat kann von einem oder mehreren oder vielen ausgeiibt
werden 49: in der Monarchie, in der Aristokratie oder in der Politie. In
diesen Formen ist die Herrschaft gerecht, d. h. sie verwirklicht tatsich-
lich den Staat in seinem Wesen und erfiillt seine Aufgabe, lenkt ihn auf
sein Ziel hin °°. Die Machthaber kénnen aber auch die Herrschaft unge-
recht ausiiben, wenn sie namlich nicht das Gemeinwohl anstreben, son-
dern nur auf das personliche Eigenwohl bedacht sind. Die Formen der
ungerechten Herrschaft sind, je nach der Anzahl der Machthaber: Tyran-
nis, Oligarchie und Demokratie 31

Dzie Tyrannis

Wenn hier die Auffassung des Thomas vom Widerstandsrecht dar-
zulegen ist, dann muB zunidchst festgehalten werden, dal3 es dieses Recht
— wenn iiberhaupt — nur in einem ungerechten Staat geben kann. Das
mull nicht ndher begriindet werden; nur so viel sei angemerkt: der
Mensch als soziales Wesen ist Teil eines Staatsganzen, das das Gemein-
wohl anzustreben hat, an dem jeder einzelne partizipiert; in der Gemein-
schaft, wo aus Nichstenliebe und Gerechtigkeit der Egoismus zuriick-
treten soll, liegt die hchstmogliche Form auch des individuellen Gliickes.
Wiirde das Widerstandsrecht gegen staatliche MaBinahmen im gerechten
Staat beansprucht, weil der einzelne sich beschriankt fiihlt, so wére das
ein Vergehen gegen die Gemeinschaft; denn eine staatliche MaBnahme
kann wegen des Gemeinwohls notwendig sein. Einen Widerstand kann
es also nur im ungerechten Staat geben als Versuch, die jeweilige Form

*DRI1,1; Pelll, 1 7.

50 Auf die einzelnen Staatsformen soll hier nicht nidher eingegangen werden. —
Ich kann das Problem, welche Form Thomas fiir die beste hidlt, nur andeuten; es
finden sich hierzu widerspriichliche Aussagen. In DR I, 2 ff. bezeichnet Thomas
die Konigsherrschaft als die beste Staatsform; vgl. auch Sent 1I, d. 44, q. 1, art. 3.
Nach Sth I/II, q. 105, art. 1 ad 2 dagegen sollen alle Glieder des Staates in gewisser
Weise an der Macht beteiligt werden; hier bevorzugt Thomas also wie Aristoteles
die gemischte Staatsform. — Vielleicht 140t sich bei einer genaueren Untersuchung
das Problem der anscheinend widerspriichlichen Aussagen 16sen; ich hielte es aber
fur fragwiirdig, Thomas vom heutigen demokratischen Staatsideal her zu inter-
pretieren; die Staatsauffassung des Mittelalters war eine andere.

5t Auch fiir Thomas gilt das o. (A. 10) zum aristotelischen Begriff Gesagte.
DR I, 1: «Si vero iniquum regimen exerceatur per multos, democratia nominatur,
id est potentatus populi, quando scilicet populus plebeiorum per potentiam multi-
tudinis opprimit divites».



320 Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin

des Unrechtsstaates zu bekdmpfen und den Rechtsstaat wiederherzu-
stellen.

Um das Widerstandsrecht theoretisch sowie fiir die Praxis genau
beurteilen zu kénnen, mufl aufgezeigt werden, wann ein Staat ein Un-
rechtsstaat ist. Thomas nennt die Kriterien, an denen der Staat in seiner
RechtmiBigkeit bzw. UnrechtmiBigkeit gemessen wird. Gerecht ist der
Staat dann, wenn er dem im vorigen Abschnitt zusammengefafiten theo-
retischen Staatsideal des Aquinaten entspricht und alle angefiihrten
Momente in sich vereinigt, wenn er insbesondere die Gerechtigkeit ver-
wirklicht und das Gemeinwohl anstrebt. Der unrechtméfige Staat ist das
genaue Gegenteil, wenn also die Wesensmerkmale nicht auf ihn zutreffen.

Der gerechte Staat strebt nach dem in seinem Wesen angelegten
Ziel; der Zweck ist also der eigentliche MaBstab fiir die Beurteilung des
Staates. Thomas sagt: «Man kann bei allen Bemiihungen, ein Ziel zu
erreichen, einen richtigen und einen unrichtigen Weg einschlagen. Des-
halb wird sich auch bei der Lenkung einer Gesellschaft richtiges und un-
richtiges Vorgehen finden. Richtig wird etwas, was immer es auch sei,
geleistet, wenn es zu dem Ziel gefithrt wird, das ihm angemessen ist,
unrichtig aber, wenn es zu einem Ziel gebracht wird, das ihm nicht ent-
spricht» %2, Nach DR wird das Ziel des Staates am besten in der Ver-
fassungsform der Monarchie erreicht. Wie in der Natur alles von einem
einzigen Prinzip geleitet wird, wie der Korper durch die Seele, die Welt
durch den einen, personalen Gott, so soll auch der Staat von einem ein-
zigen Herrscher gelenkt werden. In der Aristokratie und in der Politie
muf} die Einheit erst in der Ubereinstimmung mehrerer Meinungen ge-
sucht werden, was die Staatsfithrung erschwert. Dagegen besteht diese
Einheit der Leitung in der Monarchie bereits, weil es nur einen Herr-
scher gibt.

Wenn nun die Monarchie die beste Staatsform ist 3, dann ist die
ihr genau entgegengesetzte, die Tyrannis, die schlechteste. Thomas fiithrt
dazu zwei Griinde an: Je weniger ein Staat dem ihm eigentiimlichen
Zweck dient, dem Gemeinwohl, als desto schlimmer ist er zu beurteilen.
In der Oligarchie und der Demokratie (Ochlokratie) geht es immer noch
um das personliche Wohl von mehreren, da die Macht ja in den Handen
von mehreren liegt. Dieses Ziel ist vom eigentlichen Zweck des Staates

52 DR I, 1 (Ubersetzung nach F. ScHREYVOGL, Ausgew. Schriften zur Staats-
u. Wirtschaftslehre des Th. v. A., Jena 1923 (Slg. «Die Herdflamme» Bd. 3), 14.)
33 Vgl. aber o. A. 50.



Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin 321

logisch weniger entfernt, als jenes, bei dem es — wie in der Tyrannis — um
das personliche Wohl nur eines einzigen Menschen geht 5.

Der zweite Grund ist die ungeheure Machtfiille, die der Allein-
herrscher im Staat besitzt. Das wirkt sich positiv aus, wenn der Herrscher
ein rex ist, negativ aber, wenn er ein tyrannus ist. Gerade wegen dieser
Machtfiille des Konigs steht dieser auch dauernd in der Versuchung, die
Macht zu miBbrauchen. Die beste Staatsform impliziert also in sich
selbst die Gefahr des Umschlages in ihr Gegenteil, wenn der Herrscher
nicht ein Mann von «perfecta virtus» % ist.

Hierin zeigt sich bereits eine Moglichkeit, wie der tyrannische Staat
entstehen kann: wenn ndamlich der legal an die Macht gekommene Herr-
scher der Versuchung der Macht nicht widerstehen kann und zum Tyran-
nen wird. Der Tyrann ist ein Herrscher, der nicht das Gemeinwohl im
Auge hat, sondern nur seinen eigenen Nutzen und Vorteil sucht ¢, wenn
er etwa von seinen Untertanen Gehorsam und Pflichterfiillung verlangt
in Bereichen, auf die sich das Herrschaftsrecht nicht erstreckt 37. Darin
liegt eine Uberschreitung der Grenze der Macht, die also auch in der
Monarchie nicht unbegrenzt ist. Diese Grenze wird vollig durchbrochen
und miBachtet, wenn sich der Herrscher, der Tyrann, gegen das natiir-
liche Gesetz, das Gesetz Gottes und die Menschenrechte vergeht; Vor-
schriften, die von den Untergebenen verlangen, daf sie etwas Unrecht-
miBiges ausfithren sollen, werden daher moralisch scharf verurteilt 38.
Denn dadurch werden die Untertanen zum Ungehorsam gegen Gott, die
hochste Autoritdt, veranlaBt, vielleicht sogar gezwungen; in einem sol-
chen Fall steht das Gesetz des Tyrannen gegen das Wesen des Gesetzes
{iberhaupt; denn das Gesetz hat den Zweck, den Menschen zu Tugend
und Vollkommenheit zu fithren. Das tyrannische Gesetz steht auch gegen
die praktische Vernunft, in der dem Menschen das natiirliche Sittengesetz
gegeben ist.

Auf eine zweite Art kann die Tyrannis entstehen: wenn der Tyrann

5+ Vgl. Eth VIII, 1. 10 u. 11; Sth I/II, q. 105, art. 1 ob. 5. — Ich beschrinke
mich hier auf die Tyrannis; was iiber das Wesen dieser Staatsform und das Wider-
standsrecht gegen den Tyrannen gesagt wird, gilt sinngemaf3 auch far die anderen
Erscheinungsweisen des Unrechtsstaates.

55 Sth I/II, q. 105, art. 1 ad 2.

56 Eth VIII, 1. 10; Sth II/II, q. 42, art. 2 ad 3.

57 Thomas deutet dies im folg. Vergleich an: «... ut si dominus exigat tributa,
quae servus non tenetur dare»; Sent II, d. 44, q. 2, art. 2.

58 Ebd.; vgl. Sth I/II, q. 92, art. 1 ad 4: «Lex tyrannica ... est ... perversitas
legis».

21



322 Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin

seine Macht nicht legal, sondern durch Usurpation erhilt 5°, durch Ge-
walt und Aufstand gegen den rechtmiBigen Herrscher, durch Simonie
oder eine andere illegale Methode. Dem Usurpator geht es nie um das
Gemeinwohl, denn sein Vorgehen zur Erringung der Macht zeigt deut-
lich, daB es ihm lediglich um seinen eigenen Nutzen zu tun ist .

Diese Unterscheidung zwischen dem legalen Tyrannen ©!, der auf
illegitime Weise seine Macht miBbraucht, und dem Usurpator, der auf
illegalem Weg die Macht an sich reilt, ist fiir die Beurteilung des Wider-
standsrechtes von entscheidender Bedeutung. Sie zeigt auch, dafl Thomas
klar zwischen der Gewalt an sich und dem Triger der Gewalt unter-
scheidet 2. Die staatliche Gewalt, die Autoritit des Herrschers, stammt
formal immer von Gott; Thomas stiitzt sich hier auf Rém 13. Die Herr-
schaft aber, die der Tyrann auf ungesetzliche Weise erringt, ist nicht
von Gott iibertragen; die Macht, die der legale Herrscher mi3braucht,
stammt zwar urspriinglich von Gott, aber der MiBbrauch ist ein Ver-
gehen gegen Gottes Willen 63.

Das Recht und die Méglichkeit des Widerstandes setzen die Beur-
teilung eines Staates als eines unrechtméifigen voraus. Der tyrannische
Staat intendiert negativ zum eigentlichen Wesen des Staates und er-
weist sich — wie die gerechte, eigentliche Herrschaft — an seinen Aus-
wirkungen. Der Tyrann sucht sein eigenes Wohl auf Kosten des bonum
commune, er greift in die elementaren Rechte seiner Untertanen ein.
Thomas veranschaulicht dies in Bildern: der Tyrann regiert seine an
sich freien Untertanen wie Sklaven, er verhilt sich zu ithnen «sicut artifex
ad instrumentum, et anima ad corpus, et dominus ad servump» . Diese
Vergleiche zeigen, da die Tyrannei den Staat praktisch aufhebt, weil
die Biirger nicht ihrer Menschenwiirde entsprechend regiert werden.
Thomas hatte den Staat als communitas liberorum definiert 3; der
Tyrann aber behandelt die Biirger wie leblose Dinge, er verwehrt ihnen

59 Sent 1I, d. 44, q. 2, art. 2; Sth I/II, q. 105, art. 1 ad 5.

60 In diesem Zusammenhang kann unberiicksichtigt bleiben, daBl der Usur-
pator durch Zustimmung des Volkes oder Anerkennung durch hdéhere Autoritit
legaler Herrscher werden kann: Sent II, d. 44, q. 2, art. 2.

61 Ich unterscheide mit WuLF (LThK X, Sp. 1093) legal | illegal in bezug auf
die Erringung der Macht und legitim | illegitim im Blick auf die Austibung der
Macht.

62 Vgl. MULLER, Der Staat bei Th. v. A., 17 ff.

63 Sent II, d. 44, q. 2, art. 2.

6+ Eth VIII, L 11; wvgl. Pol II1, 1. 6; Sth I/IT1, q. 105, art. 1 ad 5; zum Ver-
gleich «anima et corpus» s. o. S. 318 u. A. 45.

65 Vgl v. 5:312 f, u. A. 18.



Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin 323

die Freiheit, entreit ihnen das Eigentum, um sich in den Besitz mate-
rieller Giiter zu setzen %. Der Tyrann unterdriickt durch Gewalt und
regiert durch Ungerechtigkeit. Wihrend der gerechte Staat die Tugend
fordern soll, verhindert der Tyrann die Tugendentwicklung seiner Unter-
tanen, weil er fiirchten muB}, dafl sie sich moralisch gegen ihn stellen.
Er verhindert die Freundschaft zwischen den Biirgern, er unterbindet
die Moglichkeiten engerer Beziehungen, weil die Untertanen sich mit-
einander solidarisieren und gegen ihn erheben kénnten. Das Volk lebt
in der Furcht vor der drohenden Gewalt des Tyrannen, es bekommt mehr
und mehr eine knechtische Gesinnung; es wird sich aus der Not der
Selbsterhaltung immer weiter anpassen und ist zu moralischen Hand-
lungen kaum mehr fihig. Indem der Tyrann aus Eigennutz und Vor-
sicht um sein personliches Wohlergehen MiBtrauen zwischen die Biirger
sit, hebt er praktisch die Gemeinschaft der Biirger, den Staat selbst
auf 7.

Doch ein Volk, das sich in den elementaren Rechten seiner Freiheit
und Selbstverwirklichung verletzt sieht, dessen eigentlichste und ur-
spriinglichste Interessen angegriffen werden, wird sich gegen eine solche
Gewaltherrschaft zur Wehr setzen. Thomas untersucht in seinen Schriften
die Voraussetzungen, die Moglichkeiten und Mittel, aber auch die Gren-
zen des Vorgehens gegen die ungerechte Gewaltherrschaft.

Das Widerstandsrecht und seine Grenzen

Grundsitzlich bejaht Thomas das Recht des Volkes auf Widerstand
gegen eine ungerechte Herrschaft. Die jeweiligen Mittel, die dabei an-
gewendet werden diirfen, richten sich nach verschiedenen Voraus-
setzungen : die Art der Tyrannei, ihre Auswirkungen, die Erfolgs-
chancen des Widerstandes. Natiirlich hat der Widerstand auch seine
Grenzen, denn der Zweck heiligt niemals die Mittel; diese miissen im
Verhiiltnis angemessen sein und in Ubereinstimmung mit der lex aeterna
und dem Naturgesetz stehen.

Da aus den oben bereits angefithrten Griinden stets die Gefahr be-
steht, daBl eine Monarchie in ihr Gegenteil umschligt, muf3 nach besten
Moglichkeiten Vorsorge getroffen werden, daf3 dies nicht geschieht. Da-
fiir gibt es zwei Wege: einmal ist — freilich nur in einer « Wahlmonarchie»—

6 Sth II/II, q. 118, art. 8 ad 5; vgl. DR I, 3.
67 Vgl. DR I, 3.



324 Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin

einzig ein solcher Mann an die Spitze des Staates zu stellen, der den
héchstméglichen Grad an Tugend besitzt; ein solcher Herrscher wird
nach bester Vorsicht der Versuchung der Macht widerstehen konnen,
weil er von sich aus nach dem Gemeinwohl strebt, weil ihn in seiner
Machtausiibung die eigentlichen Motive leiten, die den Herrscher lenken
sollen: Ehre und Gliickseligkeit als Lohn der Tugend (hier der Herrscher-
tugend) 8. Ein zweites, sehr wichtiges Moment fiir die Vorsorge, die
Entstehung einer Tyrannis schon im Ansatz zu verhindern, bietet die
Verfassung des Staates: «Dann ist die Verwaltung des Konigreiches so
einzurichten, daf3 bereits durch die Verfassung dem Konige jede Gelegen-
heit, eine Gewaltherrschaft aufzurichten, entzogen wird. Zugleich muf3
auch seine Macht so eingeschrinkt werden, daB3 er gar nicht imstande
ist, sich leichthin der Tyrannis zuzuwenden» °°.

Dennoch kann es trotz dieser VorsichtsmaBnahmen zu einer Tyran-
nis kommen; entweder hat das Volk keinen EinfluB3 auf die Bestimmung
des Herrschers (z. B. in einer Erbmonarchie), oder der Konig erliegt
trotz allem der Versuchung der Macht, oder ein Herrscher hat die
Staatsgewalt usurpiert. In einem solchen Fall hat die Staatsgemein-
schaft das Recht auf Abhilfe; sie mull nicht jede Herrschaft annehmen,
weil die Staatsgewalt formal immer von Gott stammt 7°, denn eine an-
mafite Gewalt kann sich nicht von Gott her ableiten 7X. In manchen
Féllen gibt es dann nicht nur das Recht, sondern sogar die sittliche
Pflicht zum Widerstand, wenn ndmlich das tyrannische Gesetz oder eine
einzelne Anordnung des Herrschers gottliches Gesetz verletzt. Dieses
Widerstandsrecht ist in der christlichen Tradition nie bestritten worden;
es findet seine Begriindung in der Schrift: «Man mulBl Gott mehr ge-
horchen als den Menschen» 72. Aber iiber das Wann und das Wie des
Widerstandes gibt die Schrift keine Anleitung, und diese Fragen haben
oft kontroverse Antworten gefunden.

Das Recht auf Widerstand ist fiir Thomas so evident, dall er es
nicht ndher begriindet, sondern einfach bei der Erorterung der Moglich-
keiten und Grenzen des Widerstandes voraussetzt. Er begriindet ledig-
lich kurz die sittliche Beurteilung des Widerstandes, indem er die

68 s. dazu DR I, 7 ff.; Sth I/II, q. 92, art. 1 ad 3; II/II, q. 50, art. 1 ad 1.

8 DR I, 6 (Ubersetzung nach SCHREYVOGL).

70 Hier ist die o. S. 322 angefithrte Unterscheidung zwischen der staatlichen
Gewalt und dem Trager der Gewalt von Bedeutung.

71 Sent II, d. 44, q. 2, art. 2.

72 Apg 5, 29; vgl. 4, 19 u. die Stellen aus dem AT: Ri 3, 15 ff.; 1 Makk 2,19ff.;
2 Makk 7, 30.



Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin 325

Tyrannen mit Rédubern vergleicht 73, denen man sich nicht wehrlos aus-
liefern muB. Wie Rauber verhalten sich die Tyrannen gegen die Gemein-
schaft des Volkes und gegen die einzelnen Biirger des Staates; sie unter-
driicken das Volk mit Gewaltmitteln, reifen fremden Besitz an sich,
rauben den Biirgern die Freiheit; sie vergehen sich also an elementaren
Giitern der Gemeinschaft und des einzelnen. Darum ist das Widerstands-
recht mit dem Recht auf Notwehr vergleichbar: Selbstverteidigung des
Volkes gegen ungerechte Angriffe.

Doch gerade dieser Vergleich kénnte zu falschen Schliissen und zum
MiBbrauch des Widerstandsrechtes fithren 7*. Denn nicht alles, was der
einzelne gegen einen anderen unternehmen darf, wenn er in seinen Rech-
ten beeintrachtigt wird und diese verteidigen will, ist zugleich auch Recht
des einzelnen gegeniiber der staatlichen Autoritdt. Der einzelne darf sich
gegen unrechtméBige Angriffe eines anderen wehren, darf sich in Not-
wehr sogar bis zur Tétung des Angreifers verteidigen 7°. MaBnahmen
aber, die von der Regierung angeordnet werden und die die Rechte des
einzelnen beschrianken, koénnen zur Sicherung des Gemeinwohls not-
wendig sein; dann wire ein Vorgehen des einzelnen gegen die Regierung
sittlich ungerechtfertigt und scharf zu verurteilen 76. Der Herrscher steht
also in dieser Hinsicht nicht auf der gleichen Stufe wie die Biirger des
Staates. Der einzelne Biirger ist kaum in der Lage zu entscheiden, was
fir das Gemeinwohl an Anordnungen notwendig ist 77; dem Herrscher
dagegen ist von Gott mit der Staatsgewalt eine besondere Einsicht ge-
geben fiir das, was dem Wohl des Staates dient.

Um einen MiBbrauch auszuschlieBen, bedeutet Widerstandsrecht
also nicht, dal3 der einzelne als Privatperson gegen den Tyrannen vor-

3 Sth II/11, q. 40, art. 2 ad 1; q. 69, art. 4.

7 Widerstand und Notwehr sind von der Intention her nicht identisch, ob-
wohl dies von manchen vertreten wird, die aus der positiven Beurteilung der Not-
wehr bei Thomas (z. B. Sth II/II, q. 64, art. 7) auch eine Bejahung der Tyrannen-
totung herauslesen; hier ist genau zu differenzieren; s. auch u. S. 341.

75 Sth IT/I1, q. 64, art. 7. — Natirlich darf die Tétung nicht intendiert sein;
die Toétung in Notwehr ist als actus cum duplici effectu zu beurteilen.

76 Dennoch gibt es auch das Recht der Notwehr, wenn eine ungerechte An-
ordnung nur den einzelnen betrifft; ein solcher Fall lag fiir das Mittelalter mit seiner
personalistischen Verfassungsstruktur etwa vor, wenn ein Herrscher sich ohne
Recht anmafite, jemanden «aus dem Recht zu vertreiben»; vgl. H. SLADECZEK,
Zum konstitutionellen Problem des Widerstandes, in: Archiv f. Rechts- u. Sozial-
philos. 43 (1957), 378.

77 Sth 1I/I1, q. 64, art. 3. — DaB sich hieraus eine besondere Problematik des
Notwehrrechts des privaten Einzelnen gegen einen ungerechten Angriff staatlicher
Autoritit ergibt, kann hier nur angedeutet werden.



326 Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin

gehen darf; selbst wenn er sich geschiddigt und ungerecht behandelt
fiihlt, ist ein solches Vorgehen nicht als Widerstand zu rechtfertigen. Das
Recht auf Widerstand kommt nur der Allgemeinheit zu.

Hiermit werden schon die Grenzen des Widerstandsrechtes sichtbar;
es ist einmal ein allgemeines Recht, das der einzelne nicht fiir sich per-
sonlich in Anspruch nehmen darf 8. Aber auch die Gemeinschaft des
Volkes darf nicht willkiirlich vorgehen. Hier ist die Unterscheidung
zwischen dem Usurpator und dem legalen Tyrannen zu beachten. Der
Herrscher, der rechtmiBig in den Besitz der Macht gelangt ist, sie aber
dann miBbraucht, ist zundchst zu respektieren, denn er ist Amtsperson,
der Achtung entgegengebracht werden mul 7°; er hat seine Gewalt ur-
spriinglich von Gott. Das Vorgehen gegen den legalen Tyrannen unter-
scheidet sich wesentlich von dem gegen den Usurpator, wie noch zu
zeigen sein wird.

Das Volk hat in allem nach der MaB3gabe der Vernunft und mit der
VerhiltnisméBigkeit der Mittel vorzugehen; es darf sich niemals von
Emotionen und HaBgefiithlen leiten lassen, weil in solchen Fillen die
Folgen des Widerstandes nicht mehr zu iibersehen sind. Durch einen un-
geordneten Widerstand koénnte das Volk ins Chaos gestiirzt werden 8,
die nachfolgende Herrschaft kénnte schlimmer sein als die beseitigte.

Grundsitzlich ist das Volk, wenn es gegen eine ungerechte Herr-
schaft Widerstand leistet, im Recht. Es kann aber nur dann im Recht
bleiben, wenn es keine unrechtmiBigen Mittel anwendet. Hier sind die
Grenzfille des Widerstandsrechtes angesprochen, speziell die Frage, ob es
in bestimmten Fillen erlaubt ist, den Tyrannen zu téten. Die Schwierig-
keit, Thomas in diesem Punkte richtig zu verstehen, wird sich unten zeigen.

Wenn diejenigen, die gegen den Tyrannen vorgehen wollen, er-
kennen, daB die Unrechtsherrschaft nicht mit rechtmiBigen Mitteln zu
beseitigen ist, dann miissen sie von ihrem Vorhaben Abstand nehmen.
Es bleibt dem geknechteten Volk dann nichts anderes iibrig, als das
Gewaltregime weiter zu erdulden. Fiir eine solche Lage stellt Thomas
das Ideal der Martyrer vor Augen, die lieber den Tod erlitten, als sich
gegen das Gesetz Gottes zu wenden, die aber auch nicht mit Gewalt
gegen die heidnische Herrschaft vorgingen. Es darf in einem solchen Fall

78 Deshalb ist die Interpretation von H. BRACH im Staatslex. der Gorres-Ges.,
Bd. VII, Sp. 1102, daB nimlich nach Thomas der Usurpator von «jedem Privat-
mann» getotet werden diirfe, wenn nicht falsch, doch mindestens miBverstandlich.

7% Sth IT{IL, q. 102, art. 2 ad 3.

8¢ Sth IIfIT, .42, art.2ad 3; DR ], 6.



Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin 327

jedoch — wenn moglich — eine hohere menschliche Autoritdt angerufen
werden. Doch immer ist der Weg offen zur héchsten Autoritdt Gottes,
der Herr iiber Leben und Tod ist; er kann den Sinn des Tyrannen wan-
deln oder 1hn gar aus dem Leben nehmen. Beispiele dafiir findet Thomas
im AT 3.

Thomas statuiert auch fiir die Kirche eine héhere Autoritit als die
staatliche 82, Damit stellt sich hier die Frage, ob die Kirche auf Antrag
einer Volksgemeinschaft oder aus eigener Initiative gegen ungerechte,
tyrannische oder usurpatorische Regierungen vorgehen kann. Thomas
gibt darauf keine eindeutige Antwort. Er spricht zwar von einer héheren
Autoritit, die einzugreifen hat: «Si vero ad ius superioris alicuius per-
tineat multitudini providere de rege, expectandum est ab eo remedium
contra tyranni nequitiamy 8. Manche Interpreten legen diesen Satz so
aus, als habe Thomas hier die mittelalterliche Auffassung aussprechen
wollen, dal der Papst das Entscheidungsrecht in diesen Fragen habe;
dem liege die Meinung zugrunde, dal3 ein ungerechter oder apostatischer
Herrscher durch kirchlichen Richterspruch sein Recht auf die Herrschaft
verlieren kénne 8. Doch scheint diese Interpretation fragwiirdig; es han-
delt sich hier bei Thomas offenbar doch um eine hohere staatliche Auto-
ritiat, die aber nicht ndher bezeichnet wird. Die Kirche hitte — das aller-
dings ergibt sich aus AuBerungen des Aquinaten — lediglich das Mittel
der Exkommunikation gegen den ungerechten Herrscher (als 6ffentlichen
Siinder) ; damit kann sie aber einerseits nur gegen Mitglieder der Kirche
vorgehen, und zum anderen beseitigt diese Strafe nicht unmittelbar den
Tyrannen. Allerdings sind mit einem solchen Spruch der Kirche die glaubi-
gen Untertanen nicht mehr an ihren Treueid gegeniiber dem Herrscher ge-
bunden?®. Und diese Tatsache konnte in den sozialen und politischen Ver-
hiltnissen des Mittelalters einen ungeheuren moralischen Druck ausiiben.

Die Formen des Widerstandes

Im folgenden soll dargestellt werden, wann das Volk nach der Auf-
fassung des Thomas welche Mittel zum Widerstand gegen die ungerechte
Herrschaft einsetzen kann. Ich verwende dabei moderne Begriffe des

81 DR I, 6. Thomas fithrt an: Spr 12,1; Dan 4, 54; Pred 10,17; Ez 34, 10;
Hos 13,11; Job 34, 30.

82 Vel o 8. 317 1.

8 DR I, 6.

8+ Vgl. dazu MULLER, Der Staat bei Th. v. A., 71 {.

85 Sth II/II, q. 40, art. 2 ad 1; vgl. q. 12, art. 2 u. q. 99, art. 4.



328 Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin

Widerstandsrechtes, die sich bei Thomas nicht finden. Da aber mit diesen
neuzeitlichen Begriffen im Grunde nichts anderes gemeint ist, als was
Thomas bereits ausgefiihrt hat, ist dieses Verfahren wohl unbedenklich.
Die Formen des Widerstandes sind: passiver Widerstand, aktiver Wider-
stand, Tyrannentétung.

Die Grenzen des Gehovsams — passiver Widerstand

Fiir die Biirger des Staates besteht die Pflicht zum Gehorsam gegen-
iiber der staatlichen Autoritdt. Der Gehorsam gehort zu den « Tugenden
des Gemeinschaftslebens», er ist eine Teiltugend der Gerechtigkeit, die
als MafBstab fiir die Beziechungen der Menschen untereinander gilt und
die darin besteht, daB jeder jedem nach MaBgabe der gebiihrenden
Schuld das gibt, was diesem zukommt . Der staatlichen Autoritit ge-
biithrt nach der Ordnung Gottes Achtung und Gehorsam 8. Wer sich der
Obrigkeit widersetzt, stellt sich damit gegen die Ordnung Gottes 8.

Aber es gibt gegeniiber der staatlichen Gewalt keinen unbedingten
Gehorsam. Wie die staatliche Macht ihre Grenze hat, so auch der Ge-
horsam. Denn Gehorsam bedeutet nicht Versklavung, sondern Freiheit;
gerade der Gehorsam selbst ist eine Tat freier Entscheidung, die aus
innerer Bereitschaft getroffen wird 8. Der Gehorsam gegeniiber der
staatlichen Autoritit kann aber nur dann frei sein, wenn die Gesetze des
Staates und die Anordnungen des Herrschers die freie Entscheidung zu-
lassen. Die Machtiiberschreitung der staatlichen Gewalt ignoriert tat-
sdchlich auch jeweils die Grenzen des Gehorsams, iiber die hinaus keine
Verpflichtung zum Gehorsam mehr besteht; denn «der Mensch braucht
menschlichen Machthabern nur insoweit zu folgen, als es die Ordnung
der Gerechtigkeit fordert» °°. MachtmiBbrauch und AnmaBung der Ge-
walt haben die Ordnung der Gerechtigkeit verlassen und entsprechen
damit nicht mehr der Ordnung Gottes.

In der Quaestio iiber den Gehorsam °! legt Thomas zwei Fille vor,

8 Vgl. W. C. SCHERER, Der Gehorsam nach der Lehre des hl. Th. v. A,
Paderborn 1926; hier bes. S. 2.

87 Sth IIfII, q. 104, art. 1.

88 Sth I/II, q. 96, art. 4 ad 4 (vgl. R6m 13, 2).

8 Sent II, d. 44, q. 2, art. 2 ad 1; vgl. Sth II/II, q. 104, art. 1.

% Sth II/II, q.104, art.6 ad 3 (Ubersetzung nach Dt. Thomas-Ausgabe,
Bd. 20, Miinchen u. Heidelberg 1943, 64).

91 Sth II/II, q. 104, art. 5.



Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin 329

in denen die Verpflichtung zum Gehorsam fiir den Biirger nicht mehr
besteht: einmal, wenn die Anordnung eines Vorgesetzten gegen die einer
hoéheren menschlichen Gewalt steht; dann braucht der Befehl des niedri-
geren Vorgesetzten nicht beachtet zu werden; die Anordnung mit der
jeweils hoheren Autoritdt kann den Gehorsam fiir sich beanspruchen.
Dies gilt fiir die verschiedenen Stufen menschlicher und staatlicher
Autoritat. Die hochste Autoritdt aber besitzt Gott, und seinen Geboten
ist unbedingter Gehorsam zu leisten. Wenn daher die Anordnung einer
menschlichen Herrschaft einen Versto gegen gottliches Gebot bein-
haltet, so besteht nicht nur die Erlaubtheit, den Gehorsam zu verwei-
gern, sondern sogar die sittliche Pflicht, sich der menschlichen Anord-
nung zu widersetzen.

Der zweite Fall besteht darin, daBl das Gebot einer menschlichen
Autoritit sich auf einen Bereich bezieht, der der staatlichen Gewalt ent-
zogen ist; denn — Thomas zitiert hier Seneca. — das Unterordnungsver-
hiltnis erstreckt sich nicht auf den ganzen Menschen; Geist und Wille
sind nicht in die Gehorsamspflicht einbezogen; fiir diesen Bereich des
Menschen gilt das Recht der Selbstgestaltung, das der Mensch als Person
besitzt; hier ist allein Gottes Gebot bestimmend. Bezieht sich ein posi-
tives Gesetz oder eine einzelne Anordnung des Herrschers auf diesen
Bereich, so besteht keine Verpflichtung zum Gehorsam, aber auch keine
Pflicht zum Ungehorsam; ja es kann sogar Umstinde geben, die den
Gehorsam gebieten wiirden : wenn die irdischen Machthaber « Ungerechtes
befehlen, dann sind die Untertanen nicht verpflichtet, ihnen zu gehor-
chen, es sei denn wvielleicht zuféillig, um ein Argernis oder eine Gefahr zu
vermeiden» ?2. Der Gehorsam ist aber in diesem Fall eben nicht durch
das Gebot der menschlichen Autoritidt bedingt, sondern durch den Um-
stand des Argernisses oder der Gefahr.

Passiver Widerstand als Gehorsamsverweigerung gegeniiber einer
ungerechten Herrschaft ist also nicht nur erlaubt, sondern in manchen
Fallen sogar geboten. Der Gehorsam ist fiir Thomas eine Sache der
kritischen Vernunft. Es mull unterschieden werden, welchen Sinn und
welche Folgen das Gebot eines Tyrannen hat; sollte eine einzelne An-
ordnung tatsidchlich dem Gemeinwohl dienen, dann ist in diesem Fall
Gehorsam zu leisten, auch wenn die Ausiibung der Macht im iibrigen
tyrannisch, d. h. auf das persénliche Wohl des Herrschers gerichtet ist.
Wenn das Gebot sich auf Bereiche erstreckt, in denen das Unterordnungs-

92 ebd. art. 6 ad 3 (nach DTA, Bd. 20, 64; Hervorhebung von mir).



330 Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin

verhidltnis nicht besteht, ist Gehorsamsverweigerung sittlich erlaubt.
Wenn der Tyrann eine Forderung aufstellt, die einem gottlichen Gebot
entgegensteht, dann ist passiver Widerstand sittlich geboten.

Demgemall unterscheidet Thomas zwei Arten des kritischen Ge-
horsams: «... ein erster [Gehorsam], der zum Heile ausreicht, der sich
niamlich in den Dingen unterwirft, die verpflichtend sind; ein zweiter,
der vollkommene, der sich in allem Erlaubten unterwirft». Daneben stellt
Thomas in seiner realistischen Einschidtzung noch den unkritischen Ge-
horsam, den er verurteilt: «... der unerleuchtete [Gehorsam], der auch 1im
Verbotenen willfahrig ist» *3.

ARtiver Widerstand

Der passive Widerstand als Gehorsamsverweigerung nach bestimm-
ten Voraussetzungen ist nach der Lehre des Aquinaten die einzige Mog-
lichkeit des Widerstandes gegen den legalen Tyrannen, der ja eigentlich
— weil rechtmiBig im Besitz der Gewalt — als Herrscher in der Ordnung
Gottes steht und diese nur in der Ausiibung seiner Macht verldB3t. Aber
es gibt eine Ausnahme, ein Mittel aktiven Widerstandes ist gegen den
legalen Tyrannen erlaubt °*. Wenn das Volk selbst den Konig einsetzt,
so hat es auch das Recht, diesen Herrscher wieder abzusetzen oder seine
Macht einzuschrinken, wenn er die ihm iibertragene Gewalt in tyran-
nischer Weise miBbraucht °. In einem 6ffentlich-rechtlichen Verfahren
der Absetzung oder der Verfassungsinderung besteht die einzige Mog-
lichkeit, aktiv gegen den legalen Tyrannen vorzugehen. Das dndert sich
nicht wesentlich, wenn der K6nig durch eine hohere staatliche Autoritit
eingesetzt wird; dann hat sich das Volk an diese zu wenden, die dann
die gleichen Mittel anwenden kann. Versagen aber diese Mittel, um den
legalen Tyrannen zu beseitigen oder zu beschrinken, und gibt es keine
héhere Autoritit, an die das Volk sich wenden kann, dann bleibt nur
iibrig, sich auf Gottes Hilfe zu verlassen °°. In keinem Fall aber darf
gegen den legalen Tyrannen die hier gezogene Grenze des Widerstands-
rechtes iiberschritten werden *7.

93 ebd. art. 5 ad 3 (nach DTA, Bd. 20, 61).

9 Die Frage, wie weit Gehorsamsverweigerung nicht schon aktiver Wider-
stand sein kann, soll hier nicht weiter erdrtert werden.

% DR T, 6.

% ebd.

97 Die in einem solchen rechtlichen Verfahren als Gerichtsurteil verhdngte
Todesstrafe (vgl. Sth II/II, q. 64) kann wohl nicht als Tyrannentétung bezeichnet



Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin 331

In der Quaestio iiber den Gehorsam deutet Thomas auch den wei-
teren Fall an, in dem die Untertanen von der Gehorsamspflicht ent-
bunden sind, dann ndmlich, wenn der Herrscher nicht nur seine Macht
nicht legitim ausiibt, sondern auch nicht legal ist, d. h. wenn er seine
Macht usurpiert hat. Die Gewalt des Usurpators stammt im Gegensatz
zum legalen Tyrannen nicht von Gott, sondern sie ist eigenmdchtig der
legalen Autoritit entrissen. Darauf geht Thomas in Sent II ndher ein,
und er begriindet hier das Fehlen der Gehorsamspflicht damit, «daB die,
die die Herrschaft durch Gewalt erlangt haben, nicht wirklich Vorge-
setzte sind; daher sind ihnen die Untertanen auch nicht zum Gehorsam
verpflichtet» °8. Der Usurpator darf natiirlich mit den Mitteln des pas-
siven Widerstandes bekampft werden, und dafiir gelten die Bedingungen,
die oben angefiihrt sind. Wahrend aber das Widerstandsrecht gegen den
legalen Tyrannen auf die Mittel des passiven Widerstandes (mit der Aus-
nahme des rechtlichen Verfahrens) beschrinkt ist, ist gegen den Usur-
pator auch aktiver Widerstand erlaubt, weil die Gewalt des Usurpators
schon im Ansatz gegen die Ordnung Gottes steht.

Der Grund fiir die Ausweitung des Widerstandsrechtes liegt fiir
Thomas einfach in der Usurpation selbst: «Der Fehler [die Usurpation]
hindert das Herrschaftsrecht selbst; wer nimlich durch Gewalt ?° die
Herrschaft an sich reit, wird nicht wirklich zum Vorgesetzten oder
Herrscher gemacht; und wenn sich daher die Moglichkeit ergibt, kann
einer eine solche Herrschaft vertreiben» 1%, Der Unterschied zum recht-
lichen Verfahren der Absetzung liegt einmal darin, daB nur der, der
legal im Besitz der Macht ist, auch rechtskriftig abgesetzt werden kann;
zum anderen aber wird nicht nach allgemeinem Beschlu3 vorgegangen,
weil eine solche Abstimmung unter einem usurpatorischen Tyrannen
kaum durchgefithrt werden konnte; dann darf also «eimer eine solche
Herrschaft vertreiben». Doch bedeutet das nicht, daB3 dieser einzelne,
der gegen den Usurpator vorgeht, aus persénlichen Griinden handeln
darf, sondern er muB sich als Mandatstriager der Gemeinschaft empfinden.

Aber nicht nur der einzelne kann aktiven Widerstand leisten; auch
eine «Rebellion» gegen den Usurpator, ein Aufstand von mehreren, die

werden; die Aussagen MULLERS, Der Staat bei Th. v. A., 74 ff. zu diesem Problem
sind miflverstindlich.

98 Sent II, d. 44, q. 2, art. 2 ad 4 (eigene Ubersetzung).

99 Kurz zuvor an dieser Stelle nennt Thomas neben der Gewalt noch: Simonie
oder eine andere unerlaubte Art der Gewalterringung.

100 Sent 11, d. 44, q. 2, art. 2 (eigene Ubersetzung).



332 Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin

sich zusammenschliefen, oder die seditio des ganzen Volkes ist nach
Thomas erlaubt. Ein solches Vorgehen gegen den Tyrannen kann nicht
eigentlich als Aufruhr bezeichnet werden, und es ist deswegen auch keine
Siinde. Aufruhr ist an sich Siinde, weil er der Einheit des Volkes und
des Staates entgegengesetzt ist 1% Der Aufstand gegen den Usurpator
aber hebt nicht diese Einheit des Volkes auf; im Gegenteil zerstort ge-
rade die Herrschaft des Tyrannen die Gemeinschaft und muB deshalb
als die eigentliche seditio bezeichnet werden. « Deshalb hat die Erschiitte-
rung dieser Herrschaft nicht die Bewandtnis des Aufruhrs, es sei denn,
daf3 die Tyrannei so ungeordnet angegriffen wird, daB die unterworfene
Menge groferen Schaden aus der folgenden Erschiitterung erfihrt als
aus der Tyrannei» 192,

Das Vorgehen gegen den Usurpator darf also nicht willkiirlich sein;
die Folgen miissen genau bedacht werden. Wenn namlich der Aufstand
scheitert und der Tyrann nicht vertrieben werden kann, wird in der
Regel die Tyrannei selbst noch schlimmer und gewalttdtiger als vorher.
Oder es besteht die Gefahr, daB3 der, der als Anfiihrer des Aufstandes
die Macht erringt, eine noch hirtere Gewaltherrschaft errichtet, weil er
befiirchtet, selbst das Schicksal seines Vorgingers zu erleiden. Es kann
auch sein, daBl die Gemeinschaft des Volkes in Streit gerit und in Par-
teien zerfdllt, weil sie uneins ist, wie die neue Herrschaft jetzt einzu-
richten sei, damit die Tyrannis fiir die Zukunft vermieden werde 1%3. Da-
her hilt es Thomas fiir besser und richtiger, «eine Tyrannis, die sich in
gewissen Grenzen hilt, eine Zeitlang zu ertragen, als sich durch Unter-
nehmungen gegen den Tyrannen in Gefahren zu verwickeln, die noch
weit schwerer sind als die Tyrannis selbst» 104,

In solchen Fillen besteht die Moglichkeit der geistigen Auseinander-
setzung mit dem Tyrannen. Diese ist nach der Auffassung des Aquinaten
vornehmlich Aufgabe der kirchlichen Amtstrager; hierbei muf3 man frei-
lich die soziologische Struktur der mittelalterlichen Gesellschaft bertick-
sichtigen, in der meist die Geistlichen und vor allem die Monche die
Intelligenzschicht bildeten, die allein zu einer solchen Auseinandersetzung
fihig war. Da die Priester nicht mit «irdischen Waffen» kimpfen diirfen,
bleiben ihnen nur geistige und geistliche Waffen: heilsame Ermahnungen,

m Sth TI/IT, q..42, art, 2,

102 Ebd. art. 2 ad 3 (nach DTA, Bd. 17b, Heidelberg 1966, 109).
103 DR I, 6.

104 ebd. (nach ScHREYVOGL, 37 f.).



Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin 333

innige Bitten und die Aussprechung der Exkommunikation 1%, Und da-
mit konnte in der Zeit des Mittelalters groBer moralischer Druck aus-
geiibt werden.

Tyrannentotung

Dennoch bedenkt Thomas auch den Fall, daB} alle genannten Mittel
des passiven und des aktiven Widerstandes die Gewaltherrschaft nicht
beseitigen kénnen. Ist es dann erlaubt, den Tyrannen zu téten? Passiver
und aktiver Widerstand ist nach Thomas in den bezeichneten Grenzen
erlaubt, wenn er zur tatsdchlichen Beendigung der Gewaltherrschaft
fiihrt. Wie aber beurteilt er den extremsten Grenzfall des Widerstands-
rechtes? Zu dieser Frage gehen die Meinungen der Thomas-Forscher aus-
einander; Grund dafiir sind zwei Stellen aus den Schriften des Aquinaten,
die kontrovers scheinen.

In DR schreibt Thomas: «Vielen scheint es nun, wenn die Aus-
schreitungen der Gewaltherrschaft ein unertrdgliches Mal3 erreichen, zu
der Tugend tapferer Mdnner zu gehoren, den Tyrannen zu ermorden und
fiir die Befreiung des Volkes sich auch einer Todesgefahr auszusetzen ...
Aber das stimmt nicht mit der Lehre der Apostel iiberein» 1%. Thomas
beruft sich auf 1 Petr 2,13 {., wonach man auch den oxo)\tolc dsomdTorle
untertan sein soll. Als Begriindung fiihrt Thomas hier an, daf die Atten-
tater zugleich nach der Macht streben und ein noch schlimmeres Regi-
ment aufrichten wiirden als das des beseitigten Tyrannen.

In Sent bezieht sich Thomas dagegen auf Cicero «De officiis» 17 und
kommentiert dessen Meinung: «... wenn jemand die Herrschaft durch
Gewalt an sich rei3t, wenn es gegen den Willen der Untertanen geschieht,
oder wenn diese zur Zustimmung gezwungen werden, und wenn keine
Anrufung einer htheren Autoritit méglich ist, durch die ein Urteil iiber
den Eindringling [de invasore] gefillt werden koénnte, dann namlich wird
der, der den Tyrannen zur Befreiung des Vaterlandes totet, gelobt und
ausgezeichnety 108,

Dies sind — soweit ich feststellen konnte — die einzigen Stellen im
Werk des Aquinaten, an denen direkt von der Tyrannentdtung ge-
sprochen wird. In Sth duBert sich Thomas nicht zu dieser Frage, weder

105 Sth II/IT, q. 40, art. 2 ad 1.

106 DR I, 6 (nach ScHREYVOGL, 38 {.).

107 T, 8 § 26 u. 111, 4 § 19.

108 Sent II, d. 44, q. 2, art. 2 ad 5 (eigene Ubersetzung).



334 Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin

in der Quaestio iiber die seditio '° noch in den beiden Quaestionen iiber
Gehorsam und Ungehorsam !1°, noch auch an anderen Stellen, an denen
das Widerstandsrecht direkt oder indirekt angesprochen ist.

Aus dieser Textlage heraus ist es verstdndlich, daf die Thomas-
Forschung bis heute nicht endgiiltig entschieden ist. Der Streit iiber die
Meinung des Thomas begann schon 1408, als der Pariser Theologe Jean
Petit die Ermordung des Herzogs von Orléans (1407) dadurch recht-
fertigen wollte, dal3 er diese Tat als Tyrannenmord bezeichnete, der auch
von Thomas fiir erlaubt gehalten werde. Uber diese Interpretation kam
es zu harten Auseinandersetzungen; mehrfach haben sich dann Synoden
und Konzilien mit der I'rage der Tyrannentétung beschdftigt 1!, aber
nie gab es eindeutige Antworten, sondern immer nur Kompromil-
l6sungen.

Cajetan kommentiert Thomas zur Frage, ob es einer Privatperson
erlaubt sei, einen Siinder zu téten, dahin, daB3 der Tyrann einen unge-
rechten Krieg gegen das Volk fithre und das Volk daher das Recht zur
Verteidigung, zum gerechten Krieg habe; wenn ein einzelner dabei die
Initiative ergreife, so handle er «publica auctoritate» 112, Doch wird diese
Interpretation den Ausfithrungen des Aquinaten an dieser Stelle nicht
gerecht. Zwar ist es nach Thomas erlaubt, einen Siinder (Verbrecher)
mit Blick auf das Gemeinwohl zu téten; aber dieses Tétungsrecht hat
nur die staatliche Autoritdt, weil sie allein die richtige Erkenntnis hat
fiir das, was dem Gemeinwohl niitzt 113, Cajetan hat aber bei seinem
Kommentar nicht nur die Stelle aus Sth vor Augen; seine Theorie vom
gerechten Krieg gegen den Tyrannen stiitzt sich vielmehr auf die ange-
fiihrte Stelle in Sent, denn Cajetan lehnt sich im Wortlaut seines Kom-
mentars eng an die Stelle in Sent an.

109 Sth II/II, q. 42. — Hier wird wohl von der Beseitigung des Tyrannen von
der Macht, nicht aber von der Tyrannentétung gesprochen; es scheint mir zu weit
interpretiert, hier auch nur einen indirekten Beweis fiir eine positive Stellung-
nahme des Aquinaten zur Tyrannentttung zu sehen, wie es verschiedentlich in der
Auseinandersetzung geschehen ist; vgl. etwa P. MEINHOLD, Revolution im Namen
Christi, in: Saeculum 10 (1959), 392.

110 Sth II/II, q. 104 u. 105.

111 Den hier angedeuteten historischen Prozel3 der ersten Thomas-Rezeption
in dieser Frage bis zum Konzil von Konstanz untersucht F. ScHoENSTEDT, Studien
zum Begriff des Tyrannen und des Tyrannenmordes im Spadtmittelalter, insbes. in
Frankreich; Diss. Leipzig 1938.

112 CajeTaNs Kommentar zu Sth II/II, q. 64, art. 3 zitiert bei SCHERER, Ge-
horsam bei Th. v. A., 206.

13 Sth II/II, q. 64, art. 3 u. ad 3.



Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin 335

In der neueren Forschung seit dem vorigen Jahrhundert lassen sich
zwel Richtungen unterscheiden. Die eine behauptet, Thomas habe die
Tyrannent6tung abgelehnt; dabei wird aber entweder nur auf DR rekur-
riert und die Stelle in Sent vollig iibergangen 1, oder man hilt die Stelle
in Sent lediglich fiir ein Zitat aus Cicero oder einen Kommentar, der
aber nicht die eigene Meinung des Aquinaten wiedergebe *°. Andere
Forscher dagegen nehmen die Bemerkung in Sent, die in der Tat im Ver-
gleich zu DR schwierig zu interpretieren ist, ernst. Wenn Thomas an-
derer Meinung gewesen wire als Cicero, dann hitte er seine eigene Auf-
fassung — wie sonst auch in den Kommentaren — sicher zum Ausdruck
gebracht.

Ich bin der Auffassung, daB sich die scheinbare Widerspriichlich-
keit zwischen den beiden angefiihrten Stellen mit Hilfe der bereits dar-
gelegten Unterscheidung zwischen dem legalen Tyrannen und dem Usur-
pator losen liBt. Von mehreren FForschern wurde diese Moglichkeit der
Losung mit Hilfe der als thomasisch gut belegten Differenzierung schon
angedeutet 116, aber nicht eigentlich am Text nachgewiesen.

Die Unterscheidung zwischen dem tyrannisierenden Herrscher und
dem Usurpator war ja auch wichtig fiir die Beurteilung, welche Art des
Widerstandes (aktiv oder passiv) angewendet werden darf. Dann bezieht
sich die Stelle in Sent, die die Tyrannentétung unter bestimmten Um-
stinden fiir gerechtfertigt hilt, auf den Usurpator; hier heiBt es aus-
driicklich: «... si aliquis dominium sibi per violentiam surripit ...» 117 Gegen
den Usurpator ist also der aktive Widerstand im #duBersten Fall sogar
bis zur Tétung erlaubt. Wenn das Attentat auch faktisch durch einen
einzelnen geschieht, bleibt aber doch festzuhalten, daB es sich prinzipiell
um ein ausschlieBlich allgemeines Recht handelt, das der einzelne nicht
fiir sich als Privatperson milbrauchen darf *®. — Da aber — wie fest-

114 Vgl. z. B. C. A. BosoNE, Der Aufsatz «De reg. princ.» von Th. v. A.;
Diss. Bonn 1894, 33 ff. — J. J. BaAuMaNN, Die Staatslehre des hl. Th. v. A., Leipzig
1873, 12. — M. GraBMANN, Th. v. A., Miinchen u. Kempten 1946, 167.

115 z. B. ScHERER, Gehorsam bei Th. v. A., 206: « Darum haben wir hier auch
einen jener Fille, wo die Mitteilung einer fremden Meinung den Zweck hat, die zu
behandelnde Frage von mehreren Seiten zu beleuchteny.

116 Vgl. MULLER, Der Staat bei Th. v. A., 74; ScHILLING, Staats- u. Sozial-
lehre, 97 f.; WuLF in: LThK X, Sp. 1093.

117 Sent II, d. 44, q. 2, art. 2 ad 5 (Hervorhebung von mir).

118 Hier ist noch einmal auf die falsche, mindestens miBverstindliche Formu-
lierung von BracH (s. o. A.78) hinzuweisen, die sich auch bei SCHOENSTEDT,
Studien, S.45 u. bei ANGERMAIR, Staatslex. d. Gorres-Ges., Bd. VIII, Sp. 672
findet.



336 Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin

gestellt — das Widerstandsrecht im Fall des legalen Tyrannen nach
Thomas auf den passiven Widerstand und das rechtliche Verfahren der
Absetzung beschrankt ist, darf der legale Tyrann auch nicht getétet
werden. Dann bezieht sich die Stelle in DR, die die Tyrannentétung ver-
bietet, allein auf den legalen Tyrannen. Diese Auffassung wird dadurch
gestiitzt, dall Thomas die betreffende Stelle in DR mit der Frage ein-
leitet, was zu tun sei, wenn «ein Konig den Abweg zu einer Tyrannei
bereits beschritten hat» 119,

Man mag gegen die Unterscheidung zwischen dem wirklichen (pro-
prie) Tyrannen und dem (legalen) tyrannisierenden Koénig, wie sie Salzedo
interpretierte 12°, zwischen dem Tyrannen im staatsrechtlichen Sinn und
dem Tyrannen im ethischen Sinn % einwenden, daf sie spitzfindig sei;
auch das ist in der Forschung bereits geschehen 22, Aber wenn man
Thomas aufmerksam liest, dann 1d0t sich nicht leugnen, dal der Aqui-
nate selbst diese Unterscheidung macht, und zwar explizit als Voraus-
setzung zu der hier interessierenden Stelle in Sent: «Dictum est autem,
quod praelatio potest a Deo non esse dupliciter: vel quantum ad modum
acquirendi praelationem, vel quantum ad abusum praelationis»!?3. Frei-
lich verwendet Thomas nicht zwei verschiedene Begriffe; er bezeichnet
sowohl den Usurpator wie den legalen Tyrannen mit «tyrannus». Das
erschwert die Interpretation der Stellen im Werk des Aquinaten, die
sich auf Gewaltherrschaft und Widerstandsrecht beziehen. Aber diese
Differenzierung erleichtert in vielen sonst strittigen Fragen das Ver-
stdndnis.

Damit kann die Frage, wie Thomas die Tyrannentétung beurteilt,
zusammenfassend so beantwortet werden: die Tétung des legalen Tyran-
nen ist nicht erlaubt, die T6tung des Usurpators kann in bestimmten,
auBerordentlichen Fillen, wenn keine andere Abhilfe moglich ist, sitt-
lich gerechtfertigt sein. Der letzte Grund fiir diese Unterscheidung ist
der, daf3 der Usurpator seine Macht nicht von Gott ableiten kann, der
Tyrann dagegen zunichst legal ist, d. h. in der Ordnung Gottes steht,

119 DR I, 6 (nach ScEHREYVOGL, S. 37).

120 Commentarii et Dissertationes philo-theo-historico-politicae in Opusculum
D. Thomae de Aquino «De regimine principum» Frankfurt 1655 (nach BosoNE,
Der Aufsatz «DR», 34 1.).

121 MULLER, Der Staat bei Th. v. A., 73.

122 SCHREYVOGL, Ausgew. Schriften, 41 A.; BosoNEg, Der Aufsatz « DR», 33 f.

123 Sent II, d. 44, q. 2, art. 2; danach folgt die Konsequenz aus dieser Unter-
scheidung im Hinblick auf das Verhalten gegeniiber den verschiedenen Formen der
Tyrannis.



Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin 337

nur von daher den Mibrauch nicht legitimieren kann. Die T6tung des
Usurpators ist aber immer nur der duerste Grenzfall, und dafiir miissen
folgende Voraussetzungen erfiillt sein: die Untertanen diirfen der Usur-
pation nicht freiwillig zustimmen, denn dadurch wiirde der Usurpator
legal; es besteht keine Moglichkeit, sich an eine hohere Autoritit zu
wenden, vor der sich der Usurpator zu verantworten hitte 124; es mull
gewihrleistet sein, dal der Tod des Tyrannen nur der Befreiung des
Volkes, d. h. dem Gemeinwohl dient und daB der Staat dadurch nicht
ins Chaos gestiirzt wird 1%.

Versuch einer kritischen Wiivdigung

Man begniigt sich bei der Darstellung der historischen Entwicklung
der Lehre vom Widerstandsrecht meist damit, die Position des Aqui-
naten aufzuzeigen, ohne sie direkt und umfassend einer Kritik (im posi-
tiven Sinn des Begriffs) zu unterziehen; diese wird allenfalls indirekt
geleistet, indem ndmlich bei der prinzipiellen Beurteilung der ethischen
Problematik und der Bedingungen der praktischen Erlaubtheit (bewult
oder unbewuBt) viele Momente herangezogen werden, die auch Thomas
schon herausgestellt hat 1%,

Die Lehre des Thomas von Aquin vom Widerstandsrecht wurde am
Beispiel der Tyrannis aufgezeigt. Das ist insofern berechtigt, als sich
hier — und vor allem in der Frage der Tyrannentétung — die ethische
Problematik am schirfsten darstellt. Diese Einschrinkung war auch an-
gemessen, weil Thomas selbst meist von der Tyrannis spricht; er hilt
— zumindest in DR — die Monarchie fiir die beste, die Tyrannis fiir die
schlechteste Staatsform. Das begriindet Thomas einerseits mit der Natur-
gesetzlichkeit des einen leitenden Prinzips, andererseits mit dem «hier-
archischen» Aufbau des Staates. Der Gedanke der Volkssouverinitdt ist
noch nicht ganz ausgebildet; aber ein demokratisches Element ist doch
wenigstens im Ansatz vorhanden. Das zeigt sich an den Aussagen in
Sth %7, wo Thomas die gemischte Staatsform als die beste bezeichnet,

124 Sent II, d. 44, q. 2, art. 2 ad 5. — Dazu ergibt sich allerdings ein Problem,
auf das hier nur hingewiesen werden kann; in: Sth I/II, q. 96, art. 5 ad 3 sagt
Thomas, dal der Herrscher quasi auBlerhalb des Gesetzes steht und von keiner
menschlichen Autoritdat zur Verantwortung gezogen werden kann.

125 Das 148t sich aus Sth II/II, q. 42, art. 2 hierzu erganzen.

126 Vgl. etwa M. PriBiLLA, An den Grenzen der Staatsgewalt, in: Stimmen
der Zeit 141 (1947/48), 421 ff.

127 Sth I/II, q. 95, art. 1.

22



338 Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin

wie auch in dem Gedanken, daB in der Monarchie der Koénig gewihlt
werden sollte 28, Zu dieser Ansicht wird Thomas wohl die Erkenntnis
gefithrt haben, daB gerade die Alleinherrschaft die groBe Gefahr in sich
birgt, in einen Unrechtsstaat umzuschlagen. Deshalb soll das Volk als
Ganzes Kontrollfunktion gegeniiber der staatlichen Autoritit ausiiben.
Dieser Ansatz ist heute konsequent dahin gefiihrt, daB die Demokratie
als die beste und der Wiirde des Menschen angemessenste Staatsform gilt.

Mit diesen Aussagen des Aquinaten wird auch die sonst so einseitig
stark betonte Verantwortung des Herrschers fiir das Gemeinwohl relati-
viert, und zwar in dem Sinn, daB3 die staatliche Autoritidt nicht allein,
sondern daB} jeder Staatsbiirger fiir das bonum commune zu sorgen hat.
Von dieser allgemeinen Verantwortung her 146t sich auch das Wider-
standsrecht begriinden: wenn die Autoritdt sich gegen die Gemeinschaft
vergeht, dann soll jeder gegen die Herrschaft fiir das Gemeinwohl ein-
treten; es gibt kein Alibi fiir den einzelnen, sich mit dem Hinweis auf
die staatliche Autoritit seiner Verantwortung entziehen zu koénnen '%°.

Diese Verantwortung des einzelnen fiir den anderen und die Ge-
meinschaft lieBe sich im biblischen Gebot der Nichstenliebe begriinden.
Das tut — soweit ich das iibersehen kann — Thomas nicht. Er fundiert
diese Verantwortung vielmehr in der Natur des Menschen: da der Mensch
ein soziales, ein politisches Wesen ist, stiinde ein Riickzug auf den ab-
soluten Individualismus gegen die eigentliche Selbstverwirklichung des
Menschen. Doch birgt die Begriindung des Staates und der staatsbiirger-
lichen Verantwortung in der sozialen menschlichen Natur eine Gefahr:
die Sozialitit kénnte zu sehr als Gegebenheit betrachtet werden. Dem-
gegeniiber ist immer wieder die Aufgegebenheit des Sozialen zu betonen;
der Staat, die Gemeinschaft muBl in immer neuer Bemiithung verwirk-
licht werden. Zu dieser stindigen Realisierung der Idee des gerechten
Staates, zur fortdauernden Erneuerung muf jeder seinen Beitrag leisten;
Abseitsstehen des einzelnen ist nicht nur ein Sich-AusschlieBen, sondern
mehr noch ein Vergehen gegen die Gemeinschaft. So betont Thomas, dal
jeder einzelne die Pflicht hat, sich am staatlichen Leben zu beteiligen 3°.

128 Vgl. DR I, 6: «... si ad ius alicuius multitudinis pertineat providere sibi
de rege ...».

129 Hier muf3 gegen R. MARLE, Gehorsam u. Widerstand in kath. Sicht, in:
Orientierung 25 (1961), 68, festgehalten werden, daBl auch in «normalen Verhilt-
nissen» diese Verantwortung fiir die Gemeinschaft nicht allein der Obrigkeit iiber-
lassen werden darf. Dahinter stiinde das «Ideal» des apolitischen Biirgers.

130 Sth II/II, q. 61, art. 1.



Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin 339

Viele Gedanken, die Thomas fiir eine Idee des Staates entwickelt,
sind zeitbedingt; er hat die mittelalterlichen Erscheinungsformen des
Staates vor Augen. Da der Aquinat aber, von da ausgehend, zum Wesen
des Staates tiberhaupt vordringt, sind diese wesentlichen Erkenntnisse
auch heute noch giiltig. Mit dem Blick auf das Widerstandsrecht im be-
sonderen lassen sie sich so zusammenfassen: Der Staat ist nicht nur um
seiner selbst willen da, sondern fiir seine Biirger, fiir den Menschen; mit
dem Begriff des Gemeinwohls erteilt Thomas eine Absage an den totali-
tdren Staat, der nicht mehr Mittel zum Zweck der Verwirklichung des
Menschen, sondern Selbstzweck ist. Positiv bedeutet dies die Betonung
der Freiheit und Selbstbestimmung des Individuums in der Gemeinschaft.
Zwar geht das Wohl der Gesamtheit dem des einzelnen vor, aber deshalb
darf der einzelne nicht in seinem eigenen urpersonlichen Bereich, der
seiner Selbstgestaltung liberantwortet ist, festgelegt und bestimmt wer-
den. Staat bedeutet also einerseits Freiheit des Individuums, die auch
dem Wohl der Gemeinschaft dient und vom Staat zu schiitzen ist; Staat
bedeutet aber andererseits auch, daB3 Freiheit nicht Willkiir meinen
kann: in der Gemeinschaft hat jeder bestimmte Rechte, die von den
anderen respektiert werden miissen, aber auch seine Pflichten; Verant-
wortung fiir den andern und die Gesamtheit, Riicksicht auf den Mit-
menschen sind unabdingbare Voraussetzungen, wenn die Gemeinschaft
nicht zerstért werden soll. Einordnung in den gesetzten Rahmen, das
bedeutet zugleich auch Gehorsam des Staatsbiirgers gegeniiber der staat-
lichen Autoritdt. Aber dieser Gehorsam ist integriert in die Ordnung der
Freiheit; der Gehorsam ist freie Entscheidung des einzelnen zum Staat.
Das scheint mir das wesentlichste Ergebnis der Gedanken des Aquinaten
in diesem Zusammenhang: Thomas verlangt vom Staatsbiirger einen
kritischen Gehorsam, der nicht unbedingt ist, der sich verweigern kann,
ja muB, wenn es das Wohl der Gemeinschaft erfordert.

Kritischer Gehorsam bedeutet Unterscheidung. Der Staatsbiirger
mul} dariiber reflektieren, welchem eigentlichen Zweck der Staat dient,
um feststellen zu konnen, ob die jeweilige staatliche Autoritit diesen
Zweck im Auge hat, oder ob sie egoistische Ziele verfolgt. Danach richtet
sich die Moglichkeit und die Methode des Widerstandes gegen eine un-
gerechte Herrschaftsform und Machtausiibung.

Diese Momente wird man auch heute noch in der Problematik des
Widerstandsrechtes beriicksichtigen miissen. Aber man wird Kritik iben
an der Unterscheidung, die fiir Thomas die Frage nach den Mitteln des
Widerstandes entscheidet: die Unterscheidung zwischen dem legalen



340 Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin

Tyrannen und dem Usurpator 13!, Die Begriindung des Aquinaten fiir
diese Differenzierung vermag heute bei dem sékularisierten Verstdndnis
des Staates nicht mehr zu iiberzeugen, daBl ndmlich der legale Tyrann
mehr in der Ordnung Gottes stehe als der Usurpator und deshalb grund-
satzlich zu respektieren sei und daB gegen ihn nur passiver Widerstand
gerechtfertigt sei. Die Differenzierung zwischen Illegitimitdt und Usur-
pation kénnte heute allenfalls fiir den Zeitpunkt des Widerstandes ent-
scheidend sein, nicht aber fiir die Methode. Denn Macht wird heute
funktional, nicht mehr konstituierend verstanden 132 und der Herrscher
als Mandatstriger des Volkes; ein MiBbrauch des Mandates wie An-
mafBung der Macht gegen den Willen des Volkes stellen die staatliche
Autoritdt gegen den eigentlichen Tridger des Staates: das Volk; daher
sind sie auch in gleicher Weise zu bekdmpfen, um den Staat zu erhalten 3.
Der Staat wird nicht mehr als von oben her konstituiert gesehen; das
Volk ist Souverdn und Tréiger des Staates, die Inhaber der staatlichen
Gewalt sind nur ausfithrendes Organ, denn «alle Macht geht vom Volke
aus». — Wenn die Staatsautoritdt heute freilich anders begriindet wird,
so bleibt doch die schon von Thomas gezogene Unterscheidung wichtig
zwischen der Autoritdt an sich und dem Tréger der Autoritdt; und wenn
der Herrscher seine Macht mibraucht, ist damit nicht sogleich grund-
satzlich die Autoritédt selbst in Irage zu stellen und eine neue Form zu
suchen.

Thomas beurteilt das Widerstandsrecht sehr vorsichtig; die innere
Erlaubtheit von Widerstandshandlungen gegen ungerechte Herrschaft
stellt er zwar nicht in Frage, aber er setzt doch eine Reihe unabding-
barer Kautelen fiir das praktische Handeln auf, wenn Widerstand sitt-
lich noch gerechtfertigt sein soll. Obwohl Thomas in seiner Beurteilung
wesentlich zuriickhaltender ist, als ihm etwa schon Jean Petit unter-
stellt hat 3¢, muBl man doch einen Punkt kritisieren, der vor allem das
Problem der Gewaltanwendung angeht, das sich bei der Tyrannentétung
wie in einem Brennpunkt konzentriert darstellt. Es handelt sich doch

131 Diese Kritik darf aber nicht dazu fithren, zu iibersehen, daf3 Thomas diese
Unterscheidung gemacht hat.

132 Vgl. O. H. v. d. GABLENTZ, Autoritit u. Legitimitit im heutigen Staat, in:
Zeitschr. f. evang. Ethik 3 (1959), 91.

133 Daher scheint mir, daf3 in der Diskussion um das Widerstandsrecht, die
nach dem 2. Weltkrieg und heute durch die « Theologie der Revolution» aktuellen
AnstoB bekommen hat, die Unterscheidung zwischen Illegitimitdat und Usurpation
allzusehr strapaziert wurde und wird.

134 5, 0. S. 334.



Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin 341

um intendierte Anwendung physischer Gewalt als ultima ratio, weil ein
anderes Mittel zur Beseitigung der Tyrannei nach sorgfiltiger Analyse
der Situation nicht mehr méglich scheint. Aber ein solches « Recht» steht
gegen die Postulate sittlicher Grundhaltungen des NT 13,

Thomas hat das anstehende Problem von der objektiven Seite her
untersucht und ist nach Art einer vorsichtigen Giiterabwdgung zu seinem
Ergebnis gekommen. Aber gerade heute mull im Sinne einer die norma-
tive Ethik ergdnzenden (nicht absoluten!) Situations- bzw. Individual-
ethik auch die subjektive Seite bedacht werden. Es geht hier bei der
Frage nach der persénlichen Schuld nicht um ein rein psychologisches
Problem. Physische Gewaltanwendung ist ein Eingriff in die Rechte und
Wiirde eines Menschen, auch wenn er von seinem Charakter und seinen
Handlungen her noch so negativ zu beurteilen ist; ein solches Tun be-
deutet subjektiv immer Schuld, selbst wenn eine objektive Tatrecht-
fertigung zu konstatieren ist. Tyrannentétung und Gewaltanwendung
lassen sich m. E. nicht allein durch das Widerstandsrecht begriinden.

Das Problem 140t sich nicht dadurch 16sen, dal man Widerstand
als einen Sonderfall von Notwehr, als soziale Notwehr im Staatsnotstand
ansieht 3¢, Damit wird die Problematik nur auf einem falschen Weg um-
gangen. Man wiirde Thomas sicher falsch verstehen, wollte man ihn zum
Zeugen fiir eine solche Auffassung anrufen. Die Quaestio iiber die Not-
wehr 137 stellt nur einen Vergleich an, behauptet aber nicht eine Identi-
fikation von Widerstand und Notwehr. Aktiver physischer Widerstand
ist nicht ein Akt mit doppelter Wirkung, weil die Gewaltanwendung
nicht in Kauf genommen, sondern intendiert wird 3.

Gewaltanwendung an sich kann nie moralisch positiv bewertet wer-
den. Damit gerdt der Mensch ohne eigene Schuld in einen im echten
Sinne tragischen Konflikt: Handeln im Blick auf das Gemeinwohl bringt
Schuld, aber auch Nichthandeln, um sich von dieser Schuld freizuhalten,
ist schuldhaft, weil der Ungerechtigkeit der Gewaltherrschaft Vorschub
geleistet wird. In dieser ethischen Grenzsituation, wie sie in einer de-
fekten Welt vorkommen kann, wird eine Schuld verantwortlich iiber-

135 Vgl. die Bergpredigt; s. auch B. HARING, Gewaltlosigkeit — die Revolu-
tion des Evangeliums, in: Stimmen der Zeit 183 (1969), 107 ff.

136 So z. B. ANGERMAIR, Die Toétung eines Tyrannen nach kath. Lehran-
schauung, in: Widerstand u. Grenzen der Staatsgewalt, hrsg. v. B. Pfister und
G. Hildmann, Berlin 1956, 125 {.

137 Sth II/I1, q. 40, art. 2 ad 1 (vgl. 0. S. 325 u. A. 74).

138 Vgl. MausBacH-ERMECKE, Kath. Moraltheologie 111, 10. Aufl., Miinster
1961, 289. 294.



342 Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin

nommen, um sich fiir die Wiirde des Menschen einzusetzen, in der Er-
kenntnis, daBl durch den Verzicht auf Gewalt die ungerechte Herrschaft
nicht abgelost werden kann 3°. Die Entscheidung dazu mul} jeder ein-
zelne in seinem Gewissen selbst treffen.

Damit kommen wir auch zu der Frage, ob das Widerstandsrecht 140
zugleich auch eine Pflicht ist. Thomas hat mit seiner Lehre vom kriti-
schen Gehorsam die sittliche Pflicht zum passiven Widerstand voll be-
jaht; im Falle eines Befehls gegen das gottliche Gesetz gibt es sogar eine
unbedingte Verpflichtung. Dagegen findet sich keine eindeutige Aussage
zur Frage der Pflicht zum aktiven Widerstand, zur physischen Gewalt-
anwendung. Doch wird man das dem Aquinaten kaum zum Vorwurf
machen diirfen, denn hier liegt die Grenze einer Ethik {iberhaupt; sie
kann dem, der das Widerstandsrecht fiir sich in Anspruch nimmt, die
Augen offnen fiir Recht und Unrecht und ihm die Pflicht zu einer ge-
wissenhaften Priifung seiner Legitimation auferlegen *!, aber eine sub-
jektive Rechtfertigung kann sie nicht leisten.

Gegeniiber der hier aufgezeigten subjektiven Seite des Problems ist
aber noch auf eine Gefahr hinzuweisen, und hier kommt der thomasische
Standpunkt wieder zu seinem Recht. In der Notwendigkeit der person-
lichen Gewissensentscheidung liegt die Gefahr des Mi3brauchs und der
Willkiir. Es ist fiir den einzelnen dullerst schwierig, die Widerstandstat,
ihre Voraussetzungen und Folgen in allen Aspekten zu iibersehen; als
homo privatus ist der Mensch kaum befdhigt, die volle Verantwortung
der Entscheidung allein zu tragen *2. Mit vollem Recht behauptet daher
Thomas schon, da das Widerstandsrecht nur der Allgemeinheit zu-
kommt 3, Das bedeutet in der Praxis nicht, daB nicht der einzelne
Widerstandshandlungen begehen konnte; er mul sich nur in seinem Tun
vom Willen einer Mehrheit getragen wissen, er mufl sich mit anderen
Gleichgesinnten beraten und mit ihnen gemeinsam zu einem Entschluf3
kommen. Hier treffen sich moderne Uberlegungen zum Widerstandsrecht
wieder mit denen des Aquinaten, auch wenn von ganz verschiedenen

139 Vgl. H. THIELICKE, Theol. Ethik II, 2, Tibingen 1958, 418.

140 Wenn ich Thomas richtig verstehe, heiBt Recht hier auch fir ihn die
Berechtigung der Mitglieder der Staatsgemeinschaft, sich fiir das Gerechtsein, das
Rechtsein des Staates einzusetzen.

141 Vgl. W. TrirLuaAas, Ethik; 2., neu bearb. Aufl., Berlin 1965, 423.

142 Vgl. W. KUNNETH, Politik zwischen Damon und Gott. Eine christl. Ethik
des Politischen, Berlin 1954, 305.

143 DalB sich daraus pragmatische Probleme ergeben, darf nicht dazu fithren,
daB das Widerstandsrecht als Recht des einzelnen angesehen wird.



Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin 343

moralphilosophischen Ansdtzen ausgegangen wird, ein Zeichen dafiir,
daB Thomas zu grundsdtzlichen, allgemeingiiltigen, nicht vom theore-
tischen Ansatz allein gerechtfertigten Erkenntnissen gelangt ist.

Zum SchluB sei noch das Problem der Revolution angerissen. Tho-
mas hat dieses Phidnomen nicht erdrtert. Es ist schwierig zu beurteilen
und bediirfte einer eigenen Untersuchung, ob sich die Momente, die
Thomas zum Widerstandsrecht erortert hat, formal auf eine Revolu-
tionstheorie iibertragen lassen. Ich mdéchte annehmen, daBl mindestens
die Voraussetzungen, die nach Thomas gegeben sein miissen, um eine
Gewaltanwendung als Widerstandshandlung objektiv sittlich noch recht-
fertigen zu kénnen, auch fiir die Anwendung physischer Gewalt in einer
sozialen Revolution gelten. Doch das Problem ist komplexer, als es hier
scheint. Grundsitzlich sind Widerstand und Revolution etwas je Ver-
schiedenes: Widerstand will den alten, verletzten Zustand wiederher-
stellen, Revolution will etwas grundsitzlich Neues schaffen 14*. Man kann
nicht behaupten, Revolution sei ein Sonder- oder Grenzfall des Wider-
standes *3; hier geschdhe eine unberechtigte Verkiirzung des Problems,
und es geht nicht an, die Rechtfertigungen der Tradition fiir Widerstand
gegen ungerechte Staatsgewalt einfachhin als historische Grundlegung
einer « Theologie der Revolution» anzusehen.

So kann man auch Thomas nicht als einen «Revolutionstheologen»
bezeichnen mit dem Hinweis darauf, dal der Aquinat mit seditio eine
Revolution gemeint habe. Was Thomas mit tyrannischer seditio be-
zeichnet, ist eine Usurpation der Macht durch Gewalt gegen den recht-
maBigen Herrscher, wodurch eine illegale Regierung entstehen wiirde 146,

Dennoch betrachtet Thomas den Staat nicht als ein statisches Ge-
bilde. Gesetz und Verfassung sind nicht um ihrer selbst willen da; sie
miissen der jeweiligen Entwicklungsstufe der Menschen angepal3t wer-
den. Durch den geschichtlichen Differenzierungsprozel3 der ratio humana
kann die Notwendigkeit einer rechtmiBigen Anderung der Verfassung
gegeben sein *7. Doch das sieht Thomas immer nur im Rahmen des
Bestehenden, als vernunftgemidBe Weiterbildung des Gegebenen, als
Evolution, nicht als Revolution.

144 Vgl. SLADECZEK, Zum konstitutionellen Problem, 373 {.

145 So E. WEeLTY, Herders Sozialkatechismus 11, Freiburg 1953, 264 ; M. Rock,
Widerstand gegen die Staatsgewalt; Miinster 1966, 133 f.

146 Sth II/II, q. 42, art. 2.

147 Sth I/11, q. 105, art. 2; vgl. F. M. Scumé6Lz, Verfassungstheorie bei Th. v.A.
und moderne Politik, in: Freiburger Zeitschr. f. Philos. u. Theol. 11 (1964), 161 f.



	Staat und Widerstandsrecht bei Thomas von Aquin

