Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 17 (1970)

Heft: 3

Artikel: Christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit
Autor: Hahn, Ferdinand

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761577

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761577
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FERDINAND HAHN

Christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit”®

Arthur Rich zum 60. Geburtstag

L

Die Frage nach Relevanz und Tragweite des christlichen Glaubens
in der Gegenwart stellt sich unausweichlich. Lingst ist die Zeit vorbei,
in der das Leben, das Denken und Handeln der Menschen noch spiirbar
von christlichen Motiven geprdgt war, von einer christlich bestimmten
und durchpulsten Lebensordnung vollig abgesehen. Ein Sidkularisierungs-
prozeB hat sich durchgesetzt, der zwar in vieler Hinsicht die ehemals
christlichen Voraussetzungen unserer abendlindischen Tradition er-
kennen 148t, der aber ein tiefgreifend verdndertes Lebens- und Wirk-
lichkeitsverstindnis nach sich gezogen hat. Wir kénnen unserer theo-
logischen und kirchlichen Aufgabe nur gerecht werden, wenn wir die Tat-
sache riickhaltlos anerkennen, dal3 wir heute in einer nichtchristlichen
bzw. nachchristlichen Zeit leben.

Der Begriff der «nachchristlichen Zeit» hat dabei fiir alle, die im
abendldndischen Kulturkreis leben, die Funktion einer angemessenen
Ortsbestimmung. «Nachchristlich» heil3t: nicht-christlich unter Voraus-
setzung einer einst vom Christentum umfassend bestimmten und gestal-
teten Lebenswirklichkeit, wobei der Zusammenhang mit dem Ursprung
erkennbar bleibt, aber die Bindung an den Ursprung preisgegeben ist.
Das bedeutet einerseits, daB die aus dieser Bindung geléste Uberliefe-
rung in hohem MaBe transformabel geworden ist und in beliebige andere
Koordinatensysteme gebracht werden kann, es bedeutet andererseits,
daB die nichtchristliche Haltung entweder durch eine bewuBte Absage
an den christlichen Glauben ausgezeichnet oder durch einen Prozel3 der

* Vortrag, gehalten bei der Jahrestagung der Schweizerischen Theologischen
Gesellschaft am 21. November 1969 in Bern.

19



290 Christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit

sukzessiven Entfremdung zustande gekommen ist. Jedenfalls ist die
nichtchristliche Haltung unserer nachchristlichen Zeit zu unterscheiden
von einer vorchristlichen, wie sie auBBerhalb des abendlandischen Be-
reiches noch durchaus méglich ist. Allerdings diirfen wir nicht verkennen,
daB die Grenzen zwischen einer nachchristlichen und einer solchen vor-
christlichen Haltung zusehends verschwimmen. Denn je stirker Moderni-
sierung und Technisierung die ganze Welt erfassen, umso stirker wird
auch ein aus abendldndischer Wurzel entstammendes sikulares Denken
iiberall Boden gewinnen und heimisch werden. Das hat zur Folge, da(3
in ehemals nicht oder nicht erheblich vom Christentum beeinflulten
Lindern der typisch nachchristliche Sdkularisierungsprozel3 sich durch-
setzt und dort die eigenen religiésen und gesellschaftlichen Traditionen
erfat. Ein besonders charakteristisches Beispiel ist das moderne Japan
mit seinem rapiden wirtschaftlichen Aufschwung und in anderer Weise
das kommunistische China. Wird also in den vom Christentum gar nicht
erfaBten Lindern eine sozusagen «nachchristliche» Situation geschaffen,
so wird umgekehrt durch die unaufhaltsame weitere Entfremdung der
Menschen unseres Bereiches von der Kirche und vom christlichen Glau-
ben auf die Dauer eine nichtchristliche Haltung sich ausbilden, die von
der «vorchristlichen» andernorts kaum noch zu unterscheiden ist. Ein
fiir die Mission hochst beachtenswerter Sachverhalt! Immerhin ist dieser
zuletzt angedeutete Prozel3 erst noch im Gang; aber es gehort zur ange-
messenen Ortsbestimmung, daB3 man nicht bloB das Gewordene konsta-
tiert, sondern ebenso die bereits wirksamen Tendenzen beobachtet.

DaB3 christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit gelebt sein will,
kann nur dazu beitragen, dall das Konventionelle, das allzu Selbstver-
stdndliche und das zu stark weltanschaulich Bedingte abgestreift und
die Frage nach dem Zentrum, nach dem entscheidenden Auftrag und
der angemessenen Existenzweise der Christen in dieser Welt uniiberhér-
bar gestellt wird. Oft hat man den Eindruck, daf3 die zahllosen Dis-
kussionen iiber moderne Theologie und Verkiindigung, iiber Gottes-
dienste in moderner Gestalt, iiber verdnderte Strukturen der Kirche
lediglich unter dem Leitgedanken stehen: Wie kann man das Uber-
kommene der heutigen Zeit anpassen? Entscheidend ist aber nicht die
Frage der Anpassung, sondern die nach der Substanz. Es ist sicher gut,
wenn augenblicklich die Probleme nicht nur grundsitzlich erértert, viel-
mehr ganz konkret angegangen werden. So hat etwa Hans Heinrich
Brunner die, wie er selbst sagt, «unwahrscheinliche, aber doch niitzliche
Hypothese» bis in Einzelheiten durchgespielt, was aus der institutionellen



Christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit 201

Kirche im Falle einer vélligen Trennung von Staat und Kirche in der
Schweiz werden konnte (Kirche ohne Illusionen, 1968). Aber bei all diesen
konkreten und praktischen Uberlegungen darf die eine Fragestellung
nicht aus dem Auge verloren werden: Was ist das Proprium des christ-
lichen Glaubens? Warum verkiindigen und glauben wir? Was ist unser
Auftrag, und damit zugleich: was sind die Wirklichkeit und das Ziel,
die wir vor Augen haben?

IT.

Nach 1. Petr. 3,15 sollen die Christen bereit sein zur Verantwortung
gegen jeden, der Rechenschaft von ihnen fordert iiber ihren Glauben und
ihre Hoffnung. Dieser Aufgabe konnen sie nur gerecht werden, wenn sie
nicht eine eigene Welt aufbauen, und sich in diese zuriickziehen (ob
gedanklich oder ganz real); sie miissen im stdndigen Gesprich stehen
und die Probleme und Schwierigkeiten der Menschen ihrer Zeit mit-
bedenken. Das sollte nicht allzu schwer sein, sind sie doch selbst Men-
schen dieser Zeit und denselben Problemen und Schwierigkeiten aus-
gesetzt. Es bedeutet aber die uneingeschrinkte Bereitschaft, gerade auf
die kritischen, die bohrenden und hartndckigen Fragen des Unglaubens
ernsthaft einzugehen.

Der Mensch der nachchristlichen Zeit hat im Blick auf den christ-
lichen Glauben Schwierigkeiten intellektueller Art, Schwierigkeiten exi-
stentieller Art und Schwierigkeiten praktisch-ethischer Art. Ich kann
es auch so ausdriicken: er st6ft auf das Problem des Wirklichkeitsver-
stdndnisses, er sto8t auf die Wahrheitsfrage und auf die Notwendigkeit
einer sachgerechten Begriindung seines verantwortlichen Handelns.

Die Schwierigkeiten intellektueller Art brechen an verschiedenen
Stellen auf. Sie beziehen sich zundchst einmal auf die biblische Grund-
lage des Glaubens. Wir kénnen heute gar nicht anders, als ein litera-
risches Dokument aus seinen je eigenen Voraussetzungen zu verstehen.
Dabei erkennen wir bei der Bibel nicht blof3 die historische Distanz, son-
dern auch die zeitgeschichtliche Verflochtenheit und menschliche Be-
dingtheit. Hat man frither in der Bibel einseitig die Heilige Schrift, den
gottlichem und iibernatiirlichen Charakter dieses Buches gesehen, so sind
wir unausweichlich vor die Tatsache gestellt, daB es sich um ein durch
und durch menschliches Zeugnis handelt. Wie kann aber menschliches
Reden und Uberliefern Zeugnis fiir eine nichtmenschliche Wirklichkeit
und Wahrheit sein, die die Menschen aller Zeiten betrifft?



292 Christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit

Diese Frage verbindet sich sofort mit einer weiteren; denn in der
Bibel begegnen uns Vorstellungen, die ganz und gar nicht mehr die
unseren sind. Es hat sich dort ein Wirklichkeitsverstindnis niederge-
schlagen, das sich von dem unseren tiefgreifend unterscheidet. Dabei
geht es, wohlgemerkt, nicht unmittelbar um die spezifisch biblischen
Elemente, sondern das christliche Verstindnis hat sich Ausdruck ver-
schafft im Rahmen vorgegebener Anschauungen der damaligen Zeit —
zweifellos nicht ohne sie zu veridndern, aber doch so, dal3 sie uns ein-
gebettet in eine fremd gewordene Wirklichkeitserfahrung begegnen.
Lassen sich die genuin christlichen Motive nun iiberhaupt aus jenem
Verstindnishorizont 16sen und in eine vollig andere Denkweise trans-
ponieren? Sind sie nicht Korrektiv, aber zugleich auch Bestandteil jener
fiir uns vergangenen Welt- und Lebensauffassung? Ist nicht eine so
total andere kosmologische, anthropologische, soziologische und auch
futurologische Konzeption vorausgesetzt, daB3 eine Ubertragung ein-
zelner Komponenten in jedem Falle scheitern muf3?

Das Wirklichkeitsverstindnis der Antike war ja in starkem Male
von der Einordnung alles Irdischen in eine auBerweltliche Wirklichkeit
gepriagt, ganz gleich ob diese religiés, oder philosophisch (im Sinne
einer Metaphysik) bestimmt wurde. Unsere Wirklichkeitserklirung heute
ist eine einseitig rationale, was bedeutet, dal sie nur mit objektiven
Gegebenheiten und mit der Stringenz eines Beweisverfahrens rechnet
und dafB sie demzufolge jede auBerweltliche Realitdt bestreitet. Leitend
sind dabei die Aspekte des Faktischen, des Uberpriifbaren, des Beein-
fluBbaren und Machbaren. Es soll keineswegs bestritten werden, da@3 auf
diesem Wege Erkenntnisse gewonnen werden konnten (und zwar keines-
wegs nur Erkenntnisse naturwissenschaftlicher und technischer Art), die
die Menschheit bereichert haben. Aber ebenso mul} gesagt werden, dal3
Einsichten in die Wirklichkeit der Welt und des Lebens, die friihere
Zeiten hatten, uns verloren gegangen sind. Nun lassen sich Rudimente
einer vergangenen Wirklichkeitsauffassung mit dem unser ganzes Leben
bestimmenden Verstindnis nicht einfach koordinieren. Wie kann dann
aber iiberhaupt Wirklichkeit begriindet werden und einen verpflichten-
den Charakter gewinnen, die rational nicht erweisbar ist? Wie verhilt
es sich zudem mit dem biblischen Verstdndnis der Vernunft und der
heute giiltigen Auffassung von der normativen Kraft der «ratio»?

Mit diesen letzten Fragen stehen wir bereits bei den Schwierigkeiten
existentieller Art. Nicht am Wirklichkeitsverstindnis féllt letztlich die
Entscheidung, sondern an der Wahrheitsfrage.



Christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit 293

Wahrheit ist aber nicht Tatsdchlichkeit, Wahrheit ist auch nicht
auf einzelnes, sondern immer auf das Ganze bezogen, obwohl sie sich
am Einzelnen bewdhren mul. In der Wahrheitsfrage geht es um die
Sinngebung und damit nicht bloB um ein Urteil {iber einen Erkenntnis-
vorgang, vielmehr iiber das Sein. Sicher kann Wahrheit nie in ihrer
Fiille, sondern immer nur approximativ erfallt werden; ob Wahrheit je-
doch in ithrem Kern erfal3t wird, oder ein Wahrheitsersatz an ihre Stelle
tritt, ist eine unausweichliche Frage. Wie aber kann Wahrheit gewonnen,
wie kann sie als Wahrheit erwiesen werden bzw. sich selbst erweisen?
Welche Kriterien der Wahrheit kénnen fiir uns verbindlich sein? Wie
steht es mit der traditionellen Definition «veritas est adaequatio rei et
intellectus», wenn die «res» selbst zwar faktisch vorgegeben, aber aus-
schlieBlich vom «intellectus» her in ihrem Wirklichkeitscharakter be-
stimmt wird? Diese Fragen, die sich schon immanent fiir die heutige
rationale Wirklichkeitserklirung stellen, verschirfen sich, wenn es um
den christlichen Glauben geht: worauf griindet sich sein Wahrheitsan-
spruch, und worin hat er seine Uberzeugungskraft? Immerhin ist an
dieser Stelle ein Ringen um Klirung heutzutage stirker erkennbar als
noch zur Zeit des sogenannten Positivismus. Hat der Positivismus die
These Giambattista Vicos «verum est factum ipsum» mit aller Kon-
sequenz vertreten, so ist inzwischen deutlich geworden, daBl das «factum»
als solches nie eindeutig ist, vielmehr eine ganze Reihe von Deutungen
zuldfBt. So sehr also das «factum ipsum» Ausgangspunkt eines jeden
Wirklichkeitsverstdndnisses ist, die Frage nach Sinn und Zusammen-
hang der gesamten Wirklichkeit ist von da aus offensichtlich nicht zu
l6sen. Das verschiebt zwar die intellektuelle wie vor allem die existen-
tielle Schwierigkeit hinsichtlich der Wahrheitsfrage, erleichtert sie aber
keineswegs, weil hierbei nicht der urteilenden «ratio», sondern dem Glau-
ben die Antwort zufdllt. Erneut stellt sich aber damit das Problem des
Verhiltnisses von «ratio» und «fides».

Werfen wir kurz noch einen Blick auf die praktischen Schwierig-
keiten und damit auf die Frage einer angemessenen Begriindung des
Ethischen. Zwei Erkenntnisse bedringen und beschiftigen den heutigen
Menschen, die aulerordentlich schwer miteinander in Beziehung zu
setzen sind: auf der einen Seite ist dem Menschen auf Grund der wissen-
schaftlichen Entwicklung und der technischen Mdglichkeiten eine Ver-
antwortung zugefallen, deren Ausmalf bisher unbekannt war (ich brauche
nur einige Stichworte zu nennen: Medizin, Biologie, Atomenergie), auf
der anderen Seite ist der Mensch in einem wachsenden MaBe eingeordnet,



294 Christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit

abhingig und gebunden (gesellschaftlich, wirtschaftlich, politisch, aber
auch durch die technischen Gegebenheiten). Die Freiheit ist positiv wie
negativ zu einem immensen Problem geworden. Wo koénnen hier iiber-
haupt noch sinnvolle Kriterien fiir das Verhalten gefunden werden? Und
doch hingt nicht nur das Menschsein des Menschen, sondern das Uber-
leben der Menschheit an einer sachgerechten Begriindung und Ausrich-
tung aller ethischen Entscheidungen. Sind wir in der Wahrheitsfrage
iber die Phase des Positivismus hinweggekommen, so stecken wir, wenn
nicht alles tdauscht, hinsichtlich der ethischen Problematik noch mitten
drin. Denn an dieser Stelle wird weitgehend versucht, rein pragmatisch zu
entscheiden. So ausweglos fiir viele die rechte Wahrnehmung einer weitrei-
chenden Verantwortung erscheinen mag, daB3 gleichsam von auBlen ein An-
spruch und eine Wegweisung gegeben werden soll, erscheint unzumutbar.

Es ist wohl alles andere als zufillig, dal diese verschiedenartigen
Schwierigkeiten in jiingster Zeit ihren unmittelbaren Niederschlag in der
Theologie gefunden haben, und zwar nicht derart, daBl man sich mit
ihnen auseinandersetzt, das hat die Theologie mehr oder minder intensiv
immer versucht, sondern dall theologische Entwiirfe zur Diskussion ge-
stellt wurden, die auf jede Art «traditionellen» Redens verzichten und
den heute giiltigen Pramissen des Denkens Rechnung tragen wollen.
Ich brauche nur Namen wie John Robinson, William Hamilton, Thomas
J. J. Altizer oder Dorothee Sélle zu nennen, um den gemeinten Sach-
verhalt zu verdeutlichen. Gewill war es notig, das im engeren christlichen
Bereich noch so geldufige und selbstverstindliche Reden vom christ-
lichen Glauben in traditioneller Begrifflichkeit einmal einer sorgsamen
Priifung und gegebenenfalls einer harten Kritik zu unterziehen, einfach
deshalb, weil iibernommene Aussageweisen in einer veranderten Situa-
tion einen erheblich anderen Stellenwert erhalten und oft das nicht mehr
zum Ausdruck bringen kénnen, was sie eigentlich besagen sollen. Gewil3
war es an der Zeit, die fundamentalen Anliegen des christlichen Glaubens
wieder ins Zentrum zu riicken und eine klare und aktuelle Antwort auf
die Gottesfrage, die Christusfrage sowie die damit unléslich verbundene
anthropologische Frage zu fordern. Offen bleibt aber, ob die totale Uber-
nahme moderner Denkvoraussetzungen, wie sie bei den genannten Au-
toren versucht wird, dem christlichen Glauben selbst noch gerecht wer-
den kann, ob nicht das entscheidende Korrektiv gegeniiber vorgegebenen
Denkstrukturen, welches der christliche Glaube in seiner bisherigen Ge-
schichte immer wieder zur Geltung gebracht hat, in diesem Falle uner-
kennbar wird bzw. verloren geht.



Christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit 295

ITI.

Wenden wir uns der Gottesfrage zu, so ist mit der radikalen In-
Frage-Stellung Gottes einzusetzen. Einen theoretischen und einen prak-
tischen Atheismus hat es schon immer gegeben. Es sei nur erinnert an
Psalm 14: «Die Toren sprechen in ihrem Herzen: es ist kein Gott! Ver-
derbt, abscheulich handeln sie; keiner ist, der Gutes tut». Aber der
Atheismus hat eine andere Struktur, sofern er nicht in einer bewuBten
oder praktischen Leugnung Gottes besteht, sondern wenn Denken und
Weltbild sozusagen gar keinen Raum lassen fiir eine Vorstellung von
Gott und ein gottliches Handeln. Von daher wird es begreiflich, dal3 die
in den letzten Jahren so viel zitierte, auf Jean Paul und Hegel zuriick-
gehende These vom «Tode Gottes» theologisch rezipiert werden konnte.

Man mul} allerdings im Einzelfall sehr sorgféltig fragen, was mit der
Aussage vom «Tode Gottes» exakt gemeint ist. Sie kann sich einmal dar-
auf beziehen, dafB3 die herkémmliche Gottesvorstellung iiberholt ist, daB
also ganz bestimmte Weisen des Redens von Gott heute einfach nicht
mehr moglich sind. So kann etwa Friedrich Gogarten in seinem letzten
Buch «Die Frage nach Gott», 1968, formulieren, dal3 es hierbei um einen
Ausdruck {iiberholten religiosen Redens gehe, weswegen der Atheismus
seinen Grund darin habe, «daBl das traditionelle, religiose Reden, mit
dem dieser fiir tot erkldrte Gott gedacht worden ist, nicht mehr moglich
ist, seitdem die Welt sdkularisiert wurde» (S. 166); aber fiir den wahren
Glauben ist «der Gott des religidsen Denkens nicht nur tot; fiir ihn ...
hat es diesen Gott als wahren Gott niemals geben kénnen» (S. 162). Das
gilt dann etwa fiir die ganze Vorstellung der Uberweltlichkeit Gottes,
fiir die naive Form eines Personalismus und anderes mehr. Die These
«Gott ist tot» ist hierbei eine uniiberhérbare Zuspitzung der Forderung
der Entmythologisierung, weil sonst der lebendige Gott nicht mehr als
lebendiger, gegenwirtiger, mich angehender und fordernder Gott er-
kannt werden kann, sondern erstarrt und darum vergangen und leblos
erscheint. Immerhin verbindet sich hiermit ein fundamentales Problem:
der Glaube an den lebendigen Gott hat sich Ausdruck verschafft in ganz
bestimmten Vorstellungen; sind die Vorstellungen nicht mehr tradier-
bar, dann 148t sich gleichwohl die Gotteserkenntnis nicht von allen Vor-
stellungen 16sen, sie mul} sich vielmehr in neuen, anderen Vorstellungen
Ausdruck verschaffen, sie mull zur Sprache kommen kénnen und wie-
derum «vorstellbar» werden ; anders ist menschliche Erkenntnis gar nicht



296 Christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit

moglich. Es bedarf somit ganz bestimmter Denkmodelle, Denkmodelle
aber, die stets nur eine beschrinkte Brauchbarkeit besitzen. Wie aber,
wenn geeignete und fiir unsere Zeit anwendbare Denkmodelle iiberhaupt
fehlen? Wie, wenn wir ganz grundsétzlich vor dem Problem der Artiku-
lierbarkeit stehen? Wir kénnen selbstverstiandlich darauf verweisen, daB3
ein VerstehensprozeB in der Gottesfrage immer nur partiell moglich war;
aber selbst wenn wir, mit Bonhoeffer gesprochen, auf die Anfinge des
Verstehens zuriickgeworfen sind, dann muf} es doch mindestens die Mog-
lichkeit geben, den VerstehensprozeB in Gang zu bringen und bestimmte
Aussagen in aller Vorldufigkeit zu wagen. Die «nichtreligiése Interpreta-
tion» der biblischen Botschaft ist sehr bald genau auf diese Schwierig-
keit gestoBen; denn es zeigte sich, dal3 die Entmythologisierung im Sin-
ne der Transponierung iiberkommener Aussagen und Vorstellungen in
unser Denken, wenn wir einmal von dem Versuch einer existentialen
Interpretation absehen, auflerordentlich kompliziert ist, man daher in
vielen Féllen einfach auf traditionelle Begriffe und Vorstellungen ange-
wiesen bleibt, selbst wenn man ihnen, wie Tillich, nur noch eine symbo-
lische Bedeutung zubilligt.

Von hier aus hat sich nun aber der zweite und entscheidende Schritt
zu der «Gott-ist-tot-Theologie» ergeben. «Gott ist tot» heiBt dann eben
nicht mehr, daB3 bloB unsere Vorstellungen von Gott iiberholt und tot
sind; «Gott ist tot» heiBt, daB unser Denken und Wirklichkeitsver-
stdndnis einen Glauben an Gott nicht mehr zula3t, da8 demzufolge auch
gar keine Moglichkeiten mehr gegeben sind, den christlichen Glauben als
Gottesglauben zu artikulieren. Nach van Buren ist allein schon das Wort
«Gott» tot. Die Erkenntnisse der Linguistik und der analytischen Philo-
sophie haben seines Erachtens alles Reden von Gott unméglich gemacht.
Oder, mit William Hamilton gesprochen: «Nicht der Verlust von Idolen
oder der Verlust des theistischen Gottes, sondern der wirkliche Verlust
von wirklicher Transzendenz» ist hier ausschlaggebend, «es ist der Ver-
lust Gottes» (Theologie im Umbruch, S.75). Das kann bei Altizer gerade-
zu mythologische Ziige annehmen, sofern dieser «Verlust Gottes» ein
ganz bestimmtes, fiir die Neuzeit entscheidendes, festlegbares Datum ist,
seitdem es jetzt nur noch das «Evangelium vom Tode Gottes» gibt. Was
folgt hieraus? Fiir Altizer, aber dhnlich auch fiir van Buren und Hamil-
ton, die konsequente Preisgabe jeder Transzendenz und die Zuwendung
zu der «befreiten absoluten Immanenz» (... daB3 Gott tot sei, 1968, S. 180).
Das bedeutet zugleich, daf3 alle Theologie in Anthropologie umzusetzen
ist; es geht um einen bewuBt «a-theistischen» Humanismus, einen Huma-



Christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit 297

nismus allerdings, der am Handeln und an der Botschaft Jesu orientiert
bleibt. Mit Dorothee Solle gesprochen: Jesus tritt unter uns an die Stelle
Gottes und der Mensch an die Stelle Jesu; so steht der Mensch an der
Stelle des toten Gottes. Der Gott als «Gegeniiber» (sowohl im theistischen
wie im biblisch-geschichtlichen Sinn) ist tot; allein das rechte mensch-
liche Handeln «impliziert» Gott (vgl. Herbert Braun).

Diese Preisgabe der Transzendenz und Zuwendung zur Immanenz
ist nun aber zweifellos nicht nur ein bereitwilliges Eingehen auf die Ver-
stehenskategorien der eigenen Zeit, vielmehr werden hier die Verstehens-
bedingungen des heutigen Menschen zum Kriterium fiir mégliche und
nicht mehr mégliche theologische Aussagen gemacht, und das bedeutet,
daB es auf diesem Wege nicht nur zum «Verlust Gottes», sondern zum
Verlust einer ganz entscheidenden Dimension unserer Wirklichkeit
kommt. Mag die traditionelle Verhiltnisbestimmung von Transzendenz
und Immanenz fiir unser Denken heute unzureichend sein, die Frage
nach dem Verhiltnis von Transzendenz und Immanenz miilte dann neu
gestellt, nicht aber auf jede Transzendenz einfach verzichtet werden.

Harvey Cox will sich darum auch, so nahe er den genannten Theo-
logen in anderer Hinsicht steht, auf die Alternative «Gott ist tot» und
«Gott lebt» nicht einlassen; er sieht darin ein Scheingefecht. Fiir ihn
repriasentieren die beiden Konzeptionen «zwei voneinander abhidngige
Antworten auf den Zusammenbruch der ‘religiosen Phase’ der Theologie
innerhalb der westlichen Kultur» (Theologie im Umbruch, S. 154). Fiir
ihn gilt es, sich zu konzentrieren auf «jene sikularen Erscheinungen ...,
in denen der neue Mensch und die neue Gesellschaft hervorbrechen»
(ebd. S.156), und die Transzendenz — im AnschluB3 an Bloch — als die
«bedingungslos offene Zukunft» zu verstehen.

Doch stellen wir die Frage nach der Funktion der Zukunft im Rah-
men heutigen theologischen Denkens zuriick und verharren noch einen
Augenblick bei der These «Gott ist tot». Behauptet wird, der trans-
zendente, der jenseitige Gott sei «tot». Gelegentlich wird auch formu-
liert, der «weltlose» Gott sei endgiiltig erledigt, und wir hitten uns jetzt
riickhaltlos der «Gott-losen Welt» zuzuwenden. Aber ist das denn das
biblische Verstdndnis, da Gott und Welt letztlich beziehungslos ein-
ander gegeniiberstehen? Unbestreitbar, das Gegeniiber Gottes zur Welt,
das Gegeniiber des Schopfers und des Erretters, ist eine wesentliche Kom-
ponente der biblischen Botschaft. Es gibt hier kein einfaches /neinander
von Gott und Welt. Wohl aber geht es entscheidend darum, daB3 Gott
als Schopfer in dieser Welt handelt, so daf das Gegeniiber Gottes zu



298 Christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit

Welt und Mensch schon gar nicht in der Vorstellung einer Jenseitigkeit
oder Diesseitigkeit aufgeht. Wenn irgendwo die Divergenz von Diesseits
und Jenseits iiberwunden wird, dann doch vom christlichen Glauben
her. Aber an dieser Stelle ist, gerade auch innerhalb der Theologie, eine
verhdngnisvolle Reduktion erfolgt: um die Gottesvorstellung von allen,
in der Bibel unbefangen gebrauchten mythologischen Elementen zu be-
freien, hat man sich zu einer moglichst abstrakten Gottesvorstellung ver-
leiten lassen. Stand Gott ehemals inmitten seiner himmlischen Heer-
scharen und war der Ubergang zwischen der unsichtbaren und der sicht-
baren Welt flieBend, so blieb er schlieBllich allein, auBBerweltlich und bis
zu einem gewissen Grade tatsdchlich «welt-los», wihrend die Welt ihrem
Wesen nach konsequent als «Gott-los» verstanden wurde, deshalb auch
oft nur noch die Frage diskutiert worden ist, ob und wieweit der jen-
seitige Gott von auBen her in diese Welt hineinwirken koénne. Nicht daB
wir das mythologische Bild von der Zuordnung Gottes zu der von ihm
geschaffenen Welt einfach repristinieren kénnten. In jedem Falle miissen
wir uns aber von jenem verkiirzten Vorstellungsschema frei machen.
Hier wiirde sonst in der Tat die unzureichende Vorstellung den Aus-
schlag geben fiir das negative Urteil.

Wenn wir das «In-der-Welt-Sein» Gottes bedenken, dann stoBen
wir iiberraschenderweise zugleich auf ein durchaus positives Verstdandnis
der Aussage vom Tode Gottes. Vielleicht sollten wir uns gar nicht schok-
kieren lassen von dieser auf den ersten Blick so erschreckenden These.
Standen wir bisher vor den Tatsachen eines Vorstellungsverlustes und
vor allem eines Wirklichkeitsverlustes, den die Aussage «Gott ist tot»
signalisiert, so kénnte die recht verstandene (im biblischen Sinne recht
verstandene) Aussage vom Tode Gottes eine wirklichkeitsbegriindende
Funktion gewinnen; wenn das aber der Fall ist, miite sie auch wieder
Artikulierbarkeit und Vorstellbarkeit ermoglichen. «Gott ist tot» besagt
doch, daB Gottes eigenes Handeln in dieser Welt — menschlich beurteilt —
dem Scheitern ausgeliefert ist, daBl Gottes Wirken, mit Luther gesprochen,
«sub contrario» geschieht. Deshalb ist die Schwachheit, die Ohnmacht,
die Wirkungslosigkeit das eigentliche Kennzeichen der Gotteswirklich-
keit in unserer Welt. Dall Gott «tot» ist, will vom Kreuz Christi her ver-
standen werden ; gerade hier aber erweist sich, fiir den Glauben, der wahr-
haft lebendige Gott. Eberhard Jiingel hat zweifellos recht, wenn er in
seinem Aufsatz «Das dunkle Wort vom ‘Tode Gottes’» (Evang. Kom-
mentare 1969, Heft 3 f.) auf diesen Sachverhalt den Akzent setzt. Er
weist hin auf Hegel, der seinerseits das alte Karfreitagslied zitierte :



Christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit 299

«O grofle Not! Gott selbst ist tot. Am Kreuz ist er gestorben; hat da-
durch das Himmelreich uns aus Lieb erworben». Vielleicht ist aber
Jiingels Auslegung dieses Liedes ein wenig zu unbekiimmert. Er spricht
von der Gewilheit des christlichen Glaubens «dal3 im Leben des Menschen
Jesus von Nazareth sich Gottes eigenes Leben (!) vollzog ..., daB es im
Leben dieses Menschen unmittelbar um Gott selbst geht» (S. 137). Aber
fiir das alte Karfreitagslied ging es im Sinne der altkirchlichen Formel
«una substantia, tres personae» hierbei nicht um die persona Gottes,
sondern um die persona Christi, diese aber nun nicht in ihrer Mensch-
lichkeit, sondern in ihrem gottlichen Wesen gesehen. Selbstverstandlich
besagt dies fiir das Lied, daB der am Kreuz Sterbende nicht bloB am
Wesen Gottes partizipiert, sondern dal} sich hierbei ein entscheidendes
gottliches Offenbarungshandeln verwirklicht — verwirklicht im Tode. Es
ist also gerade der sich offenbarende Gott, der sich uns zuwendende und
mitten in dieser Welt handelnde Gott, der den Weg in die tiefste Niedrig-
keit beschreitet. Nur so will er demnach erkannt werden, mehr noch:
nur so kann er iiberhaupt erkannt werden. Das bedeutet aber: der Gott,
dessen Handeln in dieser Welt zum Scheitern verurteilt ist, {iberwindet
den Tod, er ist der in Wahrheit lebendige Gott.

Im Blick auf seine Offenbarung «sub contrario» ist also die Aussage
vom «Tode Gottes» moglich, ja sogar legitim. Doch das heit zugleich:
daBl Gott tot ist, besagt nichts anderes, als daBl wir im Sterben, in der
Schwachheit, Ohnmacht und Niedrigkeit dieser Welt wahrhaft dem
lebendigen Gott begegnen.

IV.

Die letzten Erwédgungen zur Gottesfrage fithrten uns bereits mitten
hinein in die Christologie. Von dem Erorterten her wird wohl noch sehr
viel deutlicher als in der Diskussion der zwanziger und dreiBiger Jahre,
wie unumginglich in der Theologie die Konzentration auf das christo-
logische Problem ist, weil es dabei gar nicht vorrangig um die Ablehnung
einer zweiten, natiirlichen Offenbarungsquelle geht, von der es zu einer
Verfdlschung des Evangeliums kommen kann, sondern weil die Gottes-
frage selbst erst von der Geschichte und dem Geschick der Person Jesu
aus angemessen verstanden und beantwortet werden kann. (Diese Kon-
zentration auf das christologische Problem ist allerdings nur dann sach-
gerecht, wenn sie in doppelter Weise ergdnzt bzw. prizisiert wird; dar-
auf ist zuriickzukommen.)



300 Christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit

Das christologische Problem stellt sich uns heute in sehr anderer
Weise als fritheren Generationen. Nicht die Frage nach der Géttlichkeit,
dem Anteilhaben Jesu am gottlichen Wesen hilft uns weiter; die chalce-
donensische Zweinaturenlehre (die ihrerseits keine unmittelbaren Pri-
missen im Neuen Testament hat, aber fiir die eigene Zeit eine sach-
gemile Losung des Problems war) ist fiir uns vergangen und nicht mehr
wirklich nachvollziehbar. Der Blick féllt ganz und gar auf die Mensch-
lichkeit Jesu und darf davon auch nicht vorschnell abgelenkt werden.
Jede Einschrinkung der Menschlichkeit wiirde nur einer latent doke-
tischen Auffassung der Person Jesu Vorschub leisten, denn wir kénnen
nicht mehr, wie die spatantike Ontologie die volle Menschheit festhalten,
wenn wir gleichzeitig die Gottheit Jesu vertreten wollen. Aber die ver-
ianderte Betrachtungsweise schadet nichts; denn was die volle, unein-
geschrinkte Menschheit Jesu bedeutet, gilt es ja immer erst wieder aus-
zuloten. Wir kénnen uns dieser Aufgabe hier nicht in vollem Umfang
unterziehen, wollen lediglich auf einen sehr wesentlichen Aspekt kurz
eingehen. Die Menschwerdung Jesu kann von uns heute nicht entschei-
dend als das Eingehen eines gottlichen Wesens in die irdische Sphire
verstanden werden; die Menschwerdung Jesu besagt, wenn schon nach
der Korrelation zur gottlichen Wirklichkeit gefragt wird, auch nach neu-
testamentlichem Zeugnis radikale EntduBerung (Phil. 2,6 ff.). Das heil}t
aber: hier vollzieht sich nicht (im traditionellen Sinne) die Mensch-
werdung «Gottes» als eines prdexistenten himmlischen Wesens, sondern
die Menschwerdung des Menschen, des wahren Menschen. Indem jedoch
sichtbar wird, was wahres Menschsein ist, wird zugleich das offenbarende
Handeln Gottes sichtbar — sichtbar jedoch in der Entduferung, der Er-
niedrigung und dem Tod am Kreuz.

Das Menschsein Jesu ist allerdings nur zu begreifen auf Grund
seines Verhiltnisses zum Vater, der ihn sendet, dem er sich in allem ver-
antwortlich weill und dem er riickhaltlos sein eigenes Dasein anvertraut.
Eben darum ist auch der Anspruch Jesu — der so menschlich erschei-
nende Anspruch des Menschen Jesus — Konfrontation mit Gottes Heil,
weil wir Menschen auf diesem Wege zu unserem wahren Menschsein
gefithrt werden sollen. Hier stellt sich dann auch nicht die theoretische
Frage nach der «Existenz» Gottes, nicht die Frage nach einer Jenseitig-
keit oder einem sonstigen «gottlichen Bereichy», hier wird vielmehr eine
Wirklichkeit erschlossen, in die der Mensch sich unmittelbar einbeziehen
lassen darf. Die Christologie ist ihrem Wesen nach Soteriologie und be-
griindet insofern eine Anthropologie, 148t sich aber nicht einfach in



Christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit 301

Anthropologie umsetzen. In einer christologisch bestimmten Anthropo-
logie geht es zudem gerade nicht, zumindest nicht primdr, um die eigene
Aktivitit des Menschen, schon gar nicht um eine Selbstverwirklichung
seiner Person, hier geht es, biblisch gesprochen, um die Rechtfertigung
des Siinders, um die Annahme des Gottlosen durch Gott selbst. Die
Rechtfertigungslehre ist, unbeschadet ihrer so komplizierten und schwer
verstdndlichen Terminologie, auf die es aber in keiner Weise ankommt,
der Grundtenor christlicher Botschaft und mul} es bleiben; denn in ihr
kommt die Bedingungslosigkeit der Gnade, das uneingeschriankte Be-
schenktsein zum Ausdruck.

Alles, was iiber die Menschwerdung des Menschen und die Recht-
fertigung durch Gott kurz angedeutet ist, hitte jedoch keine konkrete
Bedeutung, wenn Wort und Anspruch Jesu nur ein vergangener An-
spruch wiren, wenn lediglich die «Sache Jesu» weiterginge. Mag dies ein
ganz bestimmter, durchaus beachtenswerter Gesichtspunkt sein; daB
gerade auch innerweltlich die Botschaft Jesu Christi weitergegeben wird
und dadurch eine Tradition der Gemeinde und Kontinuitit der Zeugen
Jesu entsteht, ist unerldBlich. Entscheidend kann aber ausschlieBlich
sein, daBB die Wirklichkeit Gottes je gegenwirtig sich erschlieBt. Die
wahre Kontinuitdt, auf die christlicher Glaube baut, ist eben nicht
innerweltlich gegeben, wird vielmehr durch unzihlige Briiche und Dis-
kontinuitdten hindurch allein durch Gottes eigene Wirklichkeit herge-
stellt. Gottes Wirklichkeit aber besagt zutiefst, wie wir gesehen haben:
Leben im Tod und aus dem Tod. Wo Gottes offenbarendes Handeln zum
Zuge kommt, ist nicht der Tod, sondern das Leben das letzte und end-
giiltige Wort. Darum steht und fillt alles mit der Auferweckung Jesu.
Wie immer man das Ereignis selbst erkliren mag, dal im Zusammen-
hang mit jenem Tod am Kreuz das Leben offenbar geworden ist, ist fiir
die Gottesfrage und den Christusglauben schlechthin konstitutiv. Darum
gibt es den Zuspruch und Anspruch des Auferstandenen als gegen-
wartiges Wort im Evangelium, darum gibt es die Kraft des Geistes, die
den lebendigen Gott und den erhéhten Herrn in unseren Herzen bezeugt
und uns iiberfithrt. Hier st68t dann auch die im Ansatz durchaus be-
rechtigte und notwendige Aussage iiber die uneingeschrankte Mensch-
lichkeit Jesu auf ihre Grenze, und es wird zumindest das sachliche Recht
der alten Zweinaturenlehre sichtbar.

Wenn ich zu Beginn dieses Abschnittes sagte, dafl die Konzentra-
tion der Theologie auf die Christologie zweier Erginzungen bediirfe, so
kann jetzt eine dieser Ergidnzungen nachgetragen werden: Konzentra-



302 Christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit

tion auf die Christologie ist nur méglich im Zusammenhang mit der
Pneumatologie. Denn es geht entscheidend um die Gegenwart des Heils,
die aber ihrerseits Prolepse der Zukunft ist.

V.

Es mag der Anschein entstehen, dall ich iiber den Ausfiihrungen
zur Gottesfrage und Christologie die eingangs so ausfiihrlich bespro-
chenen Schwierigkeiten des Menschen in der nachchristlichen Zeit ein
wenig in den Hintergrund geschoben habe. Das ist nicht meine Absicht.
Wenn wir von der Wirklichkeit des lebendigen Gottes «sub contrario»,
wenn wir von der Menschwerdung des Menschen und der bedingungs-
losen Annahme des Gottlosen gesprochen haben, so bleibt ja die gravie-
rende Frage immer noch offen, wie dies erfahren, erkannt und erwiesen
werden kann. Wenn im Scheitern, im Sterben die Wirklichkeit Gottes
«sub contrario» manifest wird, wenn am Kreuz Jesu somit Wirklichkeit
begriindet und gestiftet wird, die fiir den Menschen verpflichtenden
Charakter besitzt, dann besagt dies, daB3 hier allein der Zugang gefunden
werden kann zu der Wahrheit und Wirklichkeit unseres Daseins und
unserer Welt. Der Wahrheitsanspruch wie die Uberzeugungskraft be-
gegnen daher ausschlieflich in der Schwachheit und Niedrigkeit, sie
lassen sich gerade nicht beweiskriftig erheben, sie sind vielmehr aus-
gerichtet auf die Bereitschaft zum Aufmerken und zum Vertrauen. Des-
halb wird dieser Wahrheitsanspruch auch bezeugt und weitergegeben im
schwachen menschlichen Wort, er ist und bleibt Anruf und Anspruch
Gottes und will allein im Glauben angenommen sein. Wer an dieser
Stelle dem einseitig rationalen, objektivierenden Denken den MafBstab
iiberlaBBt, wer die «Verifizierbarkeit» ausschlieBlich auf dem Wege eines
in sich schliissigen Beweisverfahrens sucht, geht an dem Wesen des Glau-
bens ebenso vorbei wie an der hier sich eréffnenden Wirklichkeitsdimen-
sion. Wer den Glauben identifiziert mit der rationalen Einsicht in einen
Sachverhalt, hat die Sache genauso verfehlt wie derjenige, der mit
Hamilton meint, daf3 der Glaube ¢nahezu mit der Liebe zusammenfillty;
denn dann wiirde es entscheidend auf die menschliche Einsicht bzw. auf
die eigene Verwirklichung durch die Tat ankommen. Der Glaube ist
schlechterdings nicht auf einen positivistischen Wirklichkeitsbegriff be-
ziehbar, was aber umgekehrt keineswegs besagt, dal er sich notwendig
auf eine metaphysisch verstandene Transzendenz beziehen miisse. Das



Christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit 303

ganze Problem der Transzendenz und Immanenz 148t sich weder durch
einen Immanentismus noch durch eine bloBe Nebeneinanderstellung ver-
schiedener Wirklichkeitsbereiche fiir uns heute sachgemai8 l6sen, sondern
allein so, daB Transzendenz i» der Immanenz erfahren und gedacht wird,
allerdings nicht durch Identifizierung mit dem Immanenten, sondern als
eine eigene, komplementidre Komponente. Hier bedarf es aber noch
einer intensiven philosophischen und theologischen Arbeit, um brauch-
bare Denkmodelle zu entwickeln. Der Glaube darf jedenfalls der imma-
nenten Wirklichkeit nicht entfliehen, er stellt nicht eine andere Wirk-
lichkeit daneben, erfa3t jedoch die eine Wirklichkeit nicht in ihrer Vor-
findlichkeit und ihrer rationalisierbaren Struktur. Der Glaube weil} sich
an eine tiefere Dimension der vorgegebenen Wirklichkeit gewiesen. Das
Wirklichkeitsproblem stellt sich ithm nicht total anders, er erfa3t es aber
von einem wesentlich verdnderten Standpunkt aus. Damit fillt dann fiir
ihn auch die Wirklichkeits- und Wahrheitsfrage nicht mehr auseinander,
sondern mit der existentiellen Frage verschriankt sich die intellektuelle, wo-
mit zugleich die praktisch-ethische Frage eine feste Ausgangsbasis erhalt.

Der Glaube weil} sich also bezogen auf einen Anspruch, einen An-
spruch, der ihm eine «groBere» Wirklichkeit erschlieBen will. Wenn wir
das Wort von der «gréoBeren Wirklichkeit» gebrauchen, dann sollten wir
dabei nicht allein an das Verhiltnis zu einer verkiirzten, vordergriindigen
Wirklichkeitsauffassung denken, sondern es in seinem vollen theolo-
gischen Sinn verstehen. Wir miissen daher das mitberticksichtigen, was
in dem Hymnus Kol. 1,15-20 zum Ausdruck gebracht ist. Von dort aus
ergibt sich die zweite notwendige Ergdnzung zu der These von der zen-
tralen Funktion der Christologie: die Wirklichkeit des gestorbenen und
auferstandenen, lebendigen Herrn ist uns immer schon voraus. Das ist
bereits die eigentliche Thematik der Priexistenzvorstellung; doch seit
Ostern geht es um die Versthnung und das Heil fiir alle Menschen.
Hier erkennen wir die universale Weite der von Christus erschlossenen
Wirklichkeit und werden zugleich in sie hineingefiihrt. Nicht erst durch
das Zeugnis der Christen, so uniiberhérbar deren Auftrag ist, kommt
diese Wirklichkeit zum Tragen, sie ist schon vorgegeben, vorgegeben
auch in einer «nichtchristlichen» Welt, will aber in ihrem verpflichtenden
Charakter gehort und anerkannt werden. Deshalb geht es in diesem Zu-
sammenhang stets um die IFrage der Zugehorigkeit, biblisch gesprochen:
der Nachfolge.

Was die christliche Gemeinde von Anfang an mit der Taufe gewollt
hat, war ja neben anderem vor allem dies: ein verpflichtendes Zeichen



304 Christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit

der Zugehorigkeit aufzurichten, nicht primir in dem Sinn, daB der
Mensch sich selbst verpflichtet, sondern dal er sich verpflichten 1dBt.
Denn unter dieser Voraussetzung hat die Gemeinschaft der Glaubenden
ihre Stellung und Aufgabe in der Welt. Durch Versammlung und Mahl-
feier, durch Botschaft und Bekenntnis a6t sie sich zu der sie begriinden-
den Wirklichkeit immer wieder zuriickrufen und hinfithren, und sie steht
dafiir ein vor den Menschen ihrer Zeit. Wie das Bekenntnis, anders als
die Lehre in ihrer Vielfalt, dabei eine integrierende Funktion besitzt, so
ist das Gebet Ausdruck der GewiBheit, daB3 der Gott, der sein Handeln
in den Tod und das Scheitern gibt, in Wahrheit lebt.

VI.

Damit ist noch immer nicht die so notvolle Verhiltnisbestimmung
von fides und ratio gewonnen, auf die wir eingangs schon mehrfach
stieBen. Die ratio kann, wie wir gesehen haben, unter keinen Umstdnden
das letzte Wort haben. Wie aber steht es dann mit der fiir die Neuzeit
so wesentlichen Autonomie der Vernunft? Wird hier nicht eine dem
heutigen Menschen unertrigliche, ja sogar unerkldrliche Fremdbestim-
mung gefordert? Man wird sehr niichtern sehen miissen, da3 zwar die
Normativitdt des Rationalen heute durchweg gefordert wird, daB3 damit
aber keineswegs die absolute I'reiheit der Vernunft als gegeben voraus-
gesetzt wird. Im Gegenteil: die Abhdngigkeit der Willensentscheidung
von nichtrationalen Elementen ist das eigentliche Problem. Eine totale
Rationalisierung und eine darin begriindete Befreiung der Vernunft wird
allenfalls als Fernziel angesehen.

Worum es beim christlichen Glauben im Verhidltnis zur Vernunft
geht, ist nun aber gerade die Freiheit. Allerdings nicht die absolute
Freiheit, diese ist eine Illusion, sondern die Freiheit in der sie ermég-
lichenden und bewahrenden Korrelation, nimlich der Korrelation zum
Glauben. Glaube und Vernunft haben ihr je eigenes Bezugsfeld, sie
«storen» sich nicht gegenseitig, sondern bereichern und befruchten sich.

Was hier zu sagen wire, kann bloB noch skizziert werden: Der
eigentliche Bereich der Vernunft ist die Wahrnehmung der konkreten
Verantwortung in dieser Welt. Es geht dabei um die Inangriffnahme
und Bewdiltigung des « Vorletzten», und zwar in der Klammer und unter
dem Vorzeichen des «Letzten». Wo diese Klammer des «Letzten» wirk-
sam wird, da kénnen die zu Beginn angedeuteten Probleme der mensch-



Christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit 305

lichen Verantwortung angesichts stindig zuwachsender Moglichkeiten
und einer immer spiirbarer werdenden Abhéngigkeit nicht einfach von
heute auf morgen eine Losung erhalten, aber es kann wenigstens sicht-
bar werden, in welcher Richtung weiterzugehen und eine Losung anzu-
streben ist.

Was wahre Freiheit in der konkreten Entscheidung ist, mul3 ohne-
hin immer erst wieder erkannt werden. Nach biblischem Verstindnis
liegt gerade in der rechten Zuordnung von Glaube und verniinftigem
Handeln die wirkliche Freiheit beschlossen. Der Christ ist «zur Freiheit
berufen», zur Freiheit fiir das Notwendige, das er im Vertrauen und in
der Liebe in Angriff nimmt. So wird in der Gegenwart Zukunft erdffnet,
eine Zukunft, die von uns mitverantwortet werden mul, die aber letzt-
lich doch nicht eine menschliche Zukunft, sondern die Zukunft Gottes
ist. Wo der Mensch meint, alles selbst in die Hand nehmen zu miissen,
verfdllt er der Gesetzlichkeit, trotz aller humanistischen Programme;
wo der Mensch umgekehrt meint, nicht selbst mit riickhaltlosem Ein-
satz die Mitverantwortung ergreifen zu miissen, verfillt er der Lieb-
losigkeit und damit der Unwahrhaftigkeit und Glaubenslosigkeit.

Einer tdtigen, vom Glauben angetriebenen Liebe ist die VerheiBung
gegeben, daB sie Zukunft hat, auch wenn, menschlich geurteilt, der Ein-
satz scheitert. Wer darum weil3, dal3 die Wirklichkeit Gottes «sub con-
trario» verborgen, gerade aber so gegenwartig, lebenspendend und heil-
schaffend ist, kann auf diese VerheiBung sein Vertrauen und seine Hoff-
nung setzen.

Zusammenfassung

1. Die nachchristliche Zeit ist dadurch gekennzeichnet, daB es in einem
einst vom Christentum umfassend geprigten Kultur- und Lebens-
bereich zu einer tiefgreifenden Sdkularisierung gekommen ist. Der
Zusammenhang mit dem christlichen Ursprung ist erkennbar ge-
blieben, aber die Bindung an den Ursprung preisgegeben. Auf dem
Wege der Technisierung greift dieser Sdkularisierungsprozef auch
auf ehemals vom Christentum nicht oder nur wenig beriihrte Gebiete
iiber, so dal3 dort ebenfalls eine «nachchristliche» Situation entsteht.

2. Die Schwierigkeiten des Menschen der nachchristlichen Zeit im
Blick auf den christlichen Glauben sind intellektueller, existentieller
und praktisch-ethischer Art; es geht um den Bezug des Glaubens
auf das erheblich verinderte Wirklichkeitsverstindnis, auf die in

20



306

Christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit

anderer Weise brennend gewordene Wahrheitsfrage und auf die
sachgemdBe Begriindung eines verantwortlichen Handelns.

Die «Gott-ist-tot-Theologie» versucht dieser total verdnderten Situa-
tion im Bereich der Theologie selbst Rechnung zu tragen. Es bleibt
aber zu fragen, ob die riickhaltlose Ubernahme vorgegebener Denk-
strukturen es noch ermoglicht, das Proprium des christlichen Glau-
bens festzuhalten.

. Die Aussage «Gott ist tot» kann sich auf iiberholte Gottesvorstel-

lungen beziehen, kann aber auch bedeuten, daBl das heutige Wirk-
lichkeitsverstindnis eine Goffesvorstellung iiberhaupt nicht mehr
zuldfBt. Daneben gibt es jedoch auch ein durchaus positives und
legitimes Verstdndnis der Aussage «Gott ist tot», sofern Gottes eige-
nes Handeln in unserer Welt «sub contrario» geschieht und - mensch-
lich geurteilt — dem Scheitern ausgeliefert ist.

Die theologia crucis erhdlt von da aus eine entscheidende Stellung
innerhalb der Theologie. Die Konzentration auf das christologische
Problem ist bei der Erorterung der Gottesfrage unumginglich. Es
geht um die in Jesu Wirken und seinem Geschick erdffnete Nidhe
und heilschaffende Wirklichkeit Gottes.

Hinsichtlich der Person Jesu mul heute vor allem die Bedeutung
der uneingeschrinkten Menschlichkeit erkannt und betont werden.
In ihm geschieht die Menschwerdung des wahren Menschen. Durch
Jesu Anspruch sollen alle Menschen in den von ihm erschlossenen
Lebensbereich einbezogen werden. Das ist aber nur mdéglich, weil
er nicht im Tode geblieben ist und weil er kraft des Heiligen Geistes
unter uns wirkt.

. Im Kreuz Christi ist eine Wirklichkeit begriindet, die sich nicht

rational beweisen, sondern nur im vertrauenden Glauben annehmen
laBt. Ausschlaggebend ist das «pro me». Die Christologie ist ihrem
Wesen nach Soteriologie und insofern bestimmend fiir eine Anthropo-
logie, 148t sich aber nicht in Anthropologie umsetzen.

. Das Wirklichkeitsproblem stellt sich fiir den Christen nicht total

anders, er erfaf3t es aber von einem wesentlich verianderten Stand-
punkt aus. Es stellt keine andere Wirklichkeit neben die vorfind-
liche, sondern versteht die eine Wirklichkeit in ihren tieferen Dimen-
sionen. Die Wirklichkeit des heilgewdhrenden Gottes ist uns immer
schon voraus; im Glauben erkennen wir die universale Weite und wer-
den insie hineingefiihrt. So geht es in diesem Zusammenhang auch im-
mer um die Frage der Zugehérigkeit (Nachfolge, Taufe, Gemeinde).



9.

10.

Christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit 307

Das Verhiltnis von fides und ratio besteht nach biblischer Auffas-
sung in einer angemessenen Korrelation. Glaube und Vernunft iiber-
schneiden sich nicht, sondern haben ihr je eigenes Bezugsfeld, wobei
der Bereich der Vernunft sich auf die Wahrnehmung der konkreten
menschlichen Verantwortung — dies aber in vollem Umfang — bezieht.
Wo das «Vorletzte» innerhalb der Klammer und unter dem Vor-
zeichen des «Letzten» in Angriff genommen wird, ist Zukunft er-
offnet, die dem Menschen Hoffnung schenkt, weil zwar sein ganzer
Einsatz gefordert ist, es aber letztlich doch nicht um die eigene und
die weltliche, sondern um Gottes Zukunft geht.



	Christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit

