
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 17 (1970)

Heft: 3

Artikel: Christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit

Autor: Hahn, Ferdinand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761577

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761577
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ferdinand Hahn

Christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit *

Arthur Rieh zum 60. Geburtstag

I.

Die Frage nach Relevanz und Tragweite des christlichen Glaubens

in der Gegenwart stellt sich unausweichlich. Längst ist die Zeit vorbei,
in der das Leben, das Denken und Handeln der Menschen noch spürbar
von christlichen Motiven geprägt war, von einer christlich bestimmten
und durchpulsten Lebensordnung völlig abgesehen. Ein Säkularisierungsprozeß

hat sich durchgesetzt, der zwar in vieler Hinsicht die ehemals

christlichen Voraussetzungen unserer abendländischen Tradition
erkennen läßt, der aber ein tiefgreifend verändertes Lebens- und
Wirklichkeitsverständnis nach sich gezogen hat. Wir können unserer
theologischen und kirchlichen Aufgabe nur gerecht werden, wenn wir die
Tatsache rückhaltlos anerkennen, daß wir heute in einer nichtchristlichen
bzw. nachchristlichen Zeit leben.

Der Begriff der «nachchristlichen Zeit» hat dabei für alle, die im
abendländischen Kulturkreis leben, die Funktion einer angemessenen
Ortsbestimmung. «Nachchristlich» heißt: nicht-christlich unter Voraussetzung

einer einst vom Christentum umfassend bestimmten und gestalteten

Lebenswirklichkeit, wobei der Zusammenhang mit dem Ursprung
erkennbar bleibt, aber die Bindung an den Ursprung preisgegeben ist.
Das bedeutet einerseits, daß die aus dieser Bindung gelöste Überlieferung

in hohem Maße transformabel geworden ist und in beliebige andere

Koordinatensysteme gebracht werden kann, es bedeutet andererseits,
daß die nichtchristliche Haltung entweder durch eine bewußte Absage

an den christlichen Glauben ausgezeichnet oder durch einen Prozeß der

* Vortrag, gehalten bei der Jahrestagung der Schweizerischen Theologischen
Gesellschaft am 21. November 1969 in Bern.

19



290 Christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit

sukzessiven Entfremdung zustande gekommen ist. Jedenfalls ist die

nichtchristliche Haltung unserer nachchristlichen Zeit zu unterscheiden

von einer vorchristlichen, wie sie außerhalb des abendländischen
Bereiches noch durchaus möglich ist. Allerdings dürfen wir nicht verkennen,
daß die Grenzen zwischen einer nachchristlichen und einer solchen
vorchristlichen Haltung zusehends verschwimmen. Denn je stärker Modernisierung

und Technisierung die ganze Welt erfassen, umso stärker wird
auch ein aus abendländischer Wurzel entstammendes säkulares Denken
überall Boden gewinnen und heimisch werden. Das hat zur Folge, daß

in ehemals nicht oder nicht erheblich vom Christentum beeinflußten
Ländern der typisch nachchristliche Säkularisierungsprozeß sich durchsetzt

und dort die eigenen religiösen und gesellschaftlichen Traditionen
erfaßt. Ein besonders charakteristisches Beispiel ist das moderne Japan
mit seinem rapiden wirtschaftlichen Aufschwung und in anderer Weise

das kommunistische China. Wird also in den vom Christentum gar nicht
erfaßten Ländern eine sozusagen «nachchristliche» Situation geschaffen,
so wird umgekehrt durch die unaufhaltsame weitere Entfremdung der
Menschen unseres Bereiches von der Kirche und vom christlichen Glauben

auf die Dauer eine nichtchristliche Haltung sich ausbilden, die von
der «vorchristlichen» andernorts kaum noch zu unterscheiden ist. Ein
für die Mission höchst beachtenswerter Sachverhalt Immerhin ist dieser

zuletzt angedeutete Prozeß erst noch im Gang; aber es gehört zur
angemessenen Ortsbestimmung, daß man nicht bloß das Gewordene konstatiert,

sondern ebenso die bereits wirksamen Tendenzen beobachtet.
Daß christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit gelebt sein will,

kann nur dazu beitragen, daß das Konventionelle, das allzu
Selbstverständliche und das zu stark weltanschaulich Bedingte abgestreift und
die Frage nach dem Zentrum, nach dem entscheidenden Auftrag und
der angemessenen Existenzweise der Christen in dieser Welt unüberhör-
bar gestellt wird. Oft hat man den Eindruck, daß die zahllosen
Diskussionen über moderne Theologie und Verkündigung, über Gottesdienste

in moderner Gestalt, über veränderte Strukturen der Kirche
lediglich unter dem Leitgedanken stehen: Wie kann man das
Überkommene der heutigen Zeit anpassen? Entscheidend ist aber nicht die

Frage der Anpassung, sondern die nach der Substanz. Es ist sicher gut,
wenn augenblicklich die Probleme nicht nur grundsätzlich erörtert,
vielmehr ganz konkret angegangen werden. So hat etwa Hans Heinrich
Brunner die, wie er selbst sagt, «unwahrscheinliche, aber doch nützliche
Hypothese» bis in Einzelheiten durchgespielt, was aus der institutionellen



Christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit 291

Kirche im Falle einer völligen Trennung von Staat und Kirche in der
Schweiz werden könnte (Kirche ohne Illusionen, 1968). Aber bei all diesen

konkreten und praktischen Überlegungen darf die eine Fragestellung
nicht aus dem Auge verloren werden: Was ist das Proprium des christlichen

Glaubens? Warum verkündigen und glauben wir? Was ist unser

Auftrag, und damit zugleich: was sind die Wirklichkeit und das Ziel,
die wir vor Augen haben?

II.

Nach 1. Petr. 3,15 sollen die Christen bereit sein zur Verantwortung
gegen jeden, der Rechenschaft von ihnen fordert über ihren Glauben und
ihre Hoffnung. Dieser Aufgabe können sie nur gerecht werden, wenn sie

nicht eine eigene Welt aufbauen, und sich in diese zurückziehen (ob

gedanklich oder ganz real); sie müssen im ständigen Gespräch stehen
und die Probleme und Schwierigkeiten der Menschen ihrer Zeit
mitbedenken. Das sollte nicht allzu schwer sein, sind sie doch selbst
Menschen dieser Zeit und denselben Problemen und Schwierigkeiten
ausgesetzt. Es bedeutet aber die uneingeschränkte Bereitschaft, gerade auf
die kritischen, die bohrenden und hartnäckigen Fragen des Unglaubens
ernsthaft einzugehen.

Der Mensch der nachchristlichen Zeit hat im Blick auf den christlichen

Glauben Schwierigkeiten intellektueller Art, Schwierigkeiten
existentieller Art und Schwierigkeiten praktisch-ethischer Art. Ich kann
es auch so ausdrücken: er stößt auf das Problem des WirklichkeitsVerständnisses,

er stößt auf die Wahrheitsfrage und auf die Notwendigkeit
einer sachgerechten Begründung seines verantwortlichen Handelns.

Die Schwierigkeiten intellektueller Art brechen an verschiedenen
Stellen auf. Sie beziehen sich zunächst einmal auf die biblische Grundlage

des Glaubens. Wir können heute gar nicht anders, als ein
literarisches Dokument aus seinen je eigenen Voraussetzungen zu verstehen.
Dabei erkennen wir bei der Bibel nicht bloß die historische Distanz,
sondern auch die zeitgeschichtliche Verflochtenheit und menschliche

Bedingtheit. Hat man früher in der Bibel einseitig die Heilige Schrift, den

göttlichen und übernatürlichen Charakter dieses Buches gesehen, so sind
wir unausweichlich vor die Tatsache gestellt, daß es sich um ein durch
und durch menschliches Zeugnis handelt. Wie kann aber menschliches
Reden und Überliefern Zeugnis für eine m'cÄtaienschliche Wirklichkeit
und Wahrheit sein, die die Menschen aller Zeiten betrifft?



292 Christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit

Diese Frage verbindet sich sofort mit einer weiteren; denn in der

Bibel begegnen uns Vorstellungen, die ganz und gar nicht mehr die

unseren sind. Es hat sich dort ein Wirklichkeitsverständnis niedergeschlagen,

das sich von dem unseren tiefgreifend unterscheidet. Dabei

geht es, wohlgemerkt, nicht unmittelbar um die spezifisch biblischen
Elemente, sondern das christliche Verständnis hat sich Ausdruck
verschafft im Rahmen vorgegebener Anschauungen der damaligen Zeit -
zweifellos nicht ohne sie zu verändern, aber doch so, daß sie uns
eingebettet in eine fremd gewordene Wirklichkeitserfahrung begegnen.
Lassen sich die genuin christlichen Motive nun überhaupt aus jenem
Verständnishorizont lösen und in eine völlig andere Denkweise

transponieren? Sind sie nicht Korrektiv, aber zugleich auch Bestandteil jener
für uns vergangenen Welt- und Lebensauffassung? Ist nicht eine so

total andere kosmologische, anthropologische, soziologische und auch

futurologische Konzeption vorausgesetzt, daß eine Übertragung
einzelner Komponenten in jedem Falle scheitern muß?

Das Wirklichkeitsverständnis der Antike war ja in starkem Maße

von der Einordnung alles Irdischen in eine außerweltliche Wirklichkeit
geprägt, ganz gleich ob diese religiös, oder philosophisch (im Sinne

einer Metaphysik) bestimmt wurde. Unsere Wirklichkeitserklärung heute
ist eine einseitig rationale, was bedeutet, daß sie nur mit objektiven
Gegebenheiten und mit der Stringenz eines Beweisverfahrens rechnet
und daß sie demzufolge jede außerweltliche Realität bestreitet. Leitend
sind dabei die Aspekte des Faktischen, des Überprüfbaren, des

Beeinflußbaren und Machbaren. Es soll keineswegs bestritten werden, daß auf
diesem Wege Erkenntnisse gewonnen werden konnten (und zwar keineswegs

nur Erkenntnisse naturwissenschaftlicher und technischer Art), die

die Menschheit bereichert haben. Aber ebenso muß gesagt werden, daß

Einsichten in die Wirklichkeit der Welt und des Lebens, die frühere
Zeiten hatten, uns verloren gegangen sind. Nun lassen sich Rudimente
einer vergangenen Wirklichkeitsauffassung mit dem unser ganzes Leben
bestimmenden Verständnis nicht einfach koordinieren. Wie kann dann
aber überhaupt Wirklichkeit begründet werden und einen verpflichtenden

Charakter gewinnen, die rational nicht erweisbar ist? Wie verhält
es sich zudem mit dem biblischen Verständnis der Vernunft und der

heute gültigen Auffassung von der normativen Kraft der «ratio»?
Mit diesen letzten Fragen stehen wir bereits bei den Schwierigkeiten

existentieller Art. Nicht am Wirklichkeitsverständnis fällt letztlich die

Entscheidung, sondern an der Wahrheitsfrage.



Christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit 293

Wahrheit ist aber nicht Tatsächlichkeit, Wahrheit ist auch nicht
auf einzelnes, sondern immer auf das Ganze bezogen, obwohl sie sich

am Einzelnen bewähren muß. In der Wahrheitsfrage geht es um die

Sinngebung und damit nicht bloß um ein Urteil über einen Erkenntnisvorgang,

vielmehr über das Sein. Sicher kann Wahrheit nie in ihrer
Fülle, sondern immer nur approximativ erfaßt werden; ob Wahrheit
jedoch in ihrem Kern erfaßt wird, oder ein Wahrheitsersatz an ihre Stelle

tritt, ist eine unausweichliche Frage. Wie aber kann Wahrheit gewonnen,
wie kann sie als Wahrheit erwiesen werden bzw. sich selbst erweisen?

Welche Kriterien der Wahrheit können für uns verbindlich sein? Wie
steht es mit der traditionellen Definition «veritas est adaequatio rei et

intellectus», wenn die «res» selbst zwar faktisch vorgegeben, aber
ausschließlich vom «intellectus» her in ihrem Wirklichkeitscharakter
bestimmt wird? Diese Fragen, die sich schon immanent für die heutige
rationale Wirklichkeitserklärung stellen, verschärfen sich, wenn es um
den christlichen Glauben geht: worauf gründet sich sein Wahrheitsanspruch,

und worin hat er seine Überzeugungskraft? Immerhin ist an
dieser Stelle ein Ringen um Klärung heutzutage stärker erkennbar als

noch zur Zeit des sogenannten Positivismus. Hat der Positivismus die

These Giambattista Vicos «verum est factum ipsum» mit aller

Konsequenz vertreten, so ist inzwischen deutlich geworden, daß das «factum»
als solches nie eindeutig ist, vielmehr eine ganze Reihe von Deutungen
zuläßt. So sehr also das «factum ipsum» Ausgangspunkt eines jeden
Wirklichkeitsverständnisses ist, die Frage nach Sinn und Zusammenhang

der gesamten Wirklichkeit ist von da aus offensichtlich nicht zu
lösen. Das verschiebt zwar die intellektuelle wie vor allem die existentielle

Schwierigkeit hinsichtlich der Wahrheitsfrage, erleichtert sie aber

keineswegs, weil hierbei nicht der urteilenden «ratio», sondern dem Glauben

die Antwort zufällt. Erneut stellt sich aber damit das Problem des

Verhältnisses von «ratio» und «fides».

Werfen wir kurz noch einen Blick auf die praktischen Schwierigkeiten

und damit auf die Frage einer angemessenen Begründung des

Ethischen. Zwei Erkenntnisse bedrängen und beschäftigen den heutigen
Menschen, die außerordentlich schwer miteinander in Beziehung zu
setzen sind : auf der einen Seite ist dem Menschen auf Grund der
wissenschaftlichen Entwicklung und der technischen Möglichkeiten eine

Verantwortung zugefallen, deren Ausmaß bisher unbekannt war (ich brauche

nur einige Stichworte zu nennen: Medizin, Biologie, Atomenergie), auf
der anderen Seite ist der Mensch in einem wachsenden Maße eingeordnet,



294 Christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit

abhängig und gebunden (gesellschaftlich, wirtschaftlich, politisch, aber

auch durch die technischen Gegebenheiten). Die Freiheit ist positiv wie

negativ zu einem immensen Problem geworden. Wo können hier
überhaupt noch sinnvolle Kriterien für das Verhalten gefunden werden? Und
doch hängt nicht nur das Menschsein des Menschen, sondern das Überleben

der Menschheit an einer sachgerechten Begründung und Ausrichtung

aller ethischen Entscheidungen. Sind wir in der Wahrheitsfrage
über die Phase des Positivismus hinweggekommen, so stecken wir, wenn
nicht alles täuscht, hinsichtlich der ethischen Problematik noch mitten
drin. Denn an dieser Stelle wird weitgehend versucht, rein pragmatisch zu
entscheiden. So ausweglos für viele die rechte Wahrnehmung einer
weitreichenden Verantwortung erscheinen mag, daß gleichsam von außen ein

Anspruch und eine Wegweisung gegeben werden soll, erscheint unzumutbar.
Es ist wohl alles andere als zufällig, daß diese verschiedenartigen

Schwierigkeiten in jüngster Zeit ihren unmittelbaren Niederschlag in der

Theologie gefunden haben, und zwar nicht derart, daß man sich mit
ihnen auseinandersetzt, das hat die Theologie mehr oder minder intensiv
immer versucht, sondern daß theologische Entwürfe zur Diskussion
gestellt wurden, die auf jede Art «traditionellen» Redens verzichten und
den heute gültigen Prämissen des Denkens Rechnung tragen wollen.
Ich brauche nur Namen wie John Robinson, William Hamilton, Thomas

J. J. Altizer oder Dorothee Solle zu nennen, um den gemeinten
Sachverhalt zu verdeutlichen. Gewiß war es nötig, das im engeren christlichen
Bereich noch so geläufige und selbstverständliche Reden vom christlichen

Glauben in traditioneller Begrifflichkeit einmal einer sorgsamen
Prüfung und gegebenenfalls einer harten Kritik zu unterziehen, einfach

deshalb, weil übernommene Aussageweisen in einer veränderten Situation

einen erheblich anderen Stellenwert erhalten und oft das nicht mehr

zum Ausdruck bringen können, was sie eigentlich besagen sollen. Gewiß

war es an der Zeit, die fundamentalen Anliegen des christlichen Glaubens
wieder ins Zentrum zu rücken und eine klare und aktuelle Antwort auf
die Gottesfrage, die Christusfrage sowie die damit unlöslich verbundene

anthropologische Frage zu fordern. Offen bleibt aber, ob die totale
Übernahme moderner Denkvoraussetzungen, wie sie bei den genannten
Autoren versucht wird, dem christlichen Glauben selbst noch gerecht werden

kann, ob nicht das entscheidende Korrektiv gegenüber vorgegebenen
Denkstrukturen, welches der christliche Glaube in seiner bisherigen
Geschichte immer wieder zur Geltung gebracht hat, in diesem Falle
unerkennbar wird bzw. verloren geht.



Christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit 295

III.

Wenden wir uns der Gottesfrage zu, so ist mit der radikalen
InFrage-Stellung Gottes einzusetzen. Einen theoretischen und einen
praktischen Atheismus hat es schon immer gegeben. Es sei nur erinnert an
Psalm 14: «Die Toren sprechen in ihrem Herzen: es ist kein Gott!
Verderbt, abscheulich handeln sie; keiner ist, der Gutes tut». Aber der

Atheismus hat eine andere Struktur, sofern er nicht in einer bewußten
oder praktischen Leugnung Gottes besteht, sondern wenn Denken und
Weltbild sozusagen gar keinen Raum lassen für eine Vorstellung von
Gott und ein göttliches Handeln. Von daher wird es begreiflich, daß die

in den letzten Jahren so viel zitierte, auf Jean Paul und Hegel
zurückgehende These vom «Tode Gottes» theologisch rezipiert werden konnte.

Man muß allerdings im Einzelfall sehr sorgfältig fragen, was mit der

Aussage vom «Tode Gottes» exakt gemeint ist. Sie kann sich einmal darauf

beziehen, daß die herkömmliche GottesVorstellung überholt ist, daß

also ganz bestimmte Weisen des Redens von Gott heute einfach nicht
mehr möglich sind. So kann etwa Friedrich Gogarten in seinem letzten
Buch «Die Frage nach Gott», 1968, formulieren, daß es hierbei um einen

Ausdruck überholten religiösen Redens gehe, weswegen der Atheismus
seinen Grund darin habe, «daß das traditionelle, religiöse Reden, mit
dem dieser für tot erklärte Gott gedacht worden ist, nicht mehr möglich
ist, seitdem die Welt säkularisiert wurde» (S. 166) ; aber für den wahren
Glauben ist «der Gott des religiösen Denkens nicht nur tot; für ihn
hat es diesen Gott als wahren Gott niemals geben können» (S. 162). Das

gilt dann etwa für die ganze Vorstellung der Überweltüchkeit Gottes,
für die naive Form eines Personalismus und anderes mehr. Die These

«Gott ist tot» ist hierbei eine unüberhörbare Zuspitzung der Forderung
der Entmythologisierung, weil sonst der lebendige Gott nicht mehr als

lebendiger, gegenwärtiger, mich angehender und fordernder Gott
erkannt werden kann, sondern erstarrt und darum vergangen und leblos

erscheint. Immerhin verbindet sich hiermit ein fundamentales Problem:
der Glaube an den lebendigen Gott hat sich Ausdruck verschafft in ganz
bestimmten Vorstellungen; sind die Vorstellungen nicht mehr tradierbar,

dann läßt sich gleichwohl die Gotteserkenntnis nicht von allen
Vorstellungen lösen, sie muß sich vielmehr in neuen, anderen Vorstellungen
Ausdruck verschaffen, sie muß zur Sprache kommen können und
wiederum «vorstellbar» werden; anders ist menschliche Erkenntnis gar nicht



296 Christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit

möglich. Es bedarf somit ganz bestimmter Denkmodelle, Denkmodelle
aber, die stets nur eine beschränkte Brauchbarkeit besitzen. Wie aber,

wenn geeignete und für unsere Zeit anwendbare Denkmodelle überhaupt
fehlen Wie, wenn wir ganz grundsätzlich vor dem Problem der Artiku-
lierbarkeit stehen Wir können selbstverständlich darauf verweisen, daß

ein Verstehensprozeß in der Gottesfrage immer nur partiell möglich war ;

aber selbst wenn wir, mit Bonhoeffer gesprochen, auf die Anfänge des

Verstehens zurückgeworfen sind, dann muß es doch mindestens die
Möglichkeit geben, den Verstehensprozeß in Gang zu bringen und bestimmte
Aussagen in aller Vorläufigkeit zu wagen. Die «nichtreligiöse Interpretation»

der biblischen Botschaft ist sehr bald genau auf diese Schwierigkeit

gestoßen ; denn es zeigte sich, daß die Entmythologisierung im Sinne

der Transponierung überkommener Aussagen und Vorstellungen in
unser Denken, wenn wir einmal von dem Versuch einer existentialen

Interpretation absehen, außerordentlich kompliziert ist, man daher in
vielen Fällen einfach auf traditionelle Begriffe und Vorstellungen
angewiesen bleibt, selbst wenn man ihnen, wie Tillich, nur noch eine symbolische

Bedeutung zubilligt.
Von hier aus hat sich nun aber der zweite und entscheidende Schritt

zu der «Gott-ist-tot-Theologie» ergeben. «Gott ist tot» heißt dann eben

nicht mehr, daß bloß unsere Vorstellungen von Gott überholt und tot
sind; «Gott ist tot» heißt, daß unser Denken und Wirklichkeitsverständnis

einen Glauben an Gott nicht mehr zuläßt, daß demzufolge auch

gar keine Möglichkeiten mehr gegeben sind, den christlichen Glauben als

Gottesglauben zu artikulieren. Nach van Buren ist allein schon das Wort
«Gott» tot. Die Erkenntnisse der Linguistik und der analytischen
Philosophie haben seines Erachtens alles Reden von Gott unmöglich gemacht.
Oder, mit William Hamilton gesprochen: «Nicht der Verlust von Idolen
oder der Verlust des theistischen Gottes, sondern der wirkliche Verlust
von wirklicher Transzendenz» ist hier ausschlaggebend, «es ist der Verlust

Gottes» (Theologie im Umbruch, S. 75). Das kann bei Altizer geradezu

mythologische Züge annehmen, sofern dieser «Verlust Gottes» ein

ganz bestimmtes, für die Neuzeit entscheidendes, festlegbares Datum ist,
seitdem es jetzt nur noch das «Evangelium vom Tode Gottes» gibt. Was

folgt hieraus Für Altizer, aber ähnlich auch für van Buren und Hamilton,

die konsequente Preisgabe jeder Transzendenz und die Zuwendung
zu der «befreiten absoluten Immanenz» daß Gott tot sei, 1968, S. 180).
Das bedeutet zugleich, daß alle Theologie in Anthropologie umzusetzen

ist; es geht um einen bewußt « a-theistischen » Humanismus, einen Huma-



Christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit 297

nismus allerdings, der am Handeln und an der Botschaft Jesu orientiert
bleibt. Mit Dorothee Solle gesprochen: Jesus tritt unter uns an die Stelle
Gottes und der Mensch an die Stelle Jesu; so steht der Mensch an der
Stelle des toten Gottes. Der Gott als «Gegenüber» (sowohl im theistischen
wie im biblisch-geschichtlichen Sinn) ist tot; allein das rechte menschliche

Handeln «impliziert» Gott (vgl. Herbert Braun).
Diese Breisgabe der Transzendenz und Zuwendung zur Immanenz

ist nun aber zweifellos nicht nur ein bereitwilliges Eingehen auf die Ver-
stehenskategorien der eigenen Zeit, vielmehr werden hier die Verstehens-

bedingungen des heutigen Menschen zum Kriterium für mögliche und
nicht mehr mögliche theologische Aussagen gemacht, und das bedeutet,
daß es auf diesem Wege nicht nur zum «Verlust Gottes», sondern zum
Verlust einer ganz entscheidenden Dimension unserer Wirklichkeit
kommt. Mag die traditionelle Verhältnisbestimmung von Transzendenz
und Immanenz für unser Denken heute unzureichend sein, die Frage
nach dem Verhältnis von Transzendenz und Immanenz müßte dann neu

gestellt, nicht aber auf jede Transzendenz einfach verzichtet werden.

Harvey Cox will sich darum auch, so nahe er den genannten Theologen

in anderer Hinsicht steht, auf die Alternative «Gott ist tot» und
«Gott lebt» nicht einlassen; er sieht darin ein Scheingefecht. Für ihn
repräsentieren die beiden Konzeptionen «zwei voneinander abhängige
Antworten auf den Zusammenbruch der 'religiösen Phase' der Theologie
innerhalb der westlichen Kultur» (Theologie im Umbruch, S. 154). Für
ihn gilt es, sich zu konzentrieren auf «jene säkularen Erscheinungen
in denen der neue Mensch und die neue Gesellschaft hervorbrechen»

(ebd. S. 156), und die Transzendenz - im Anschluß an Bloch - als die

«bedingungslos offene Zukunft» zu verstehen.
Doch stellen wir die Frage nach der Funktion der Zukunft im Rahmen

heutigen theologischen Denkens zurück und verharren noch einen

Augenblick bei der These «Gott ist tot». Behauptet wird, der
transzendente, der jenseitige Gott sei «tot». Gelegentlich wird auch formuliert,

der «weltlose» Gott sei endgültig erledigt, und wir hätten uns jetzt
rückhaltlos der «Gott-losen Welt» zuzuwenden. Aber ist das denn das

biblische Verständnis, daß Gott und Welt letztlich beziehungslos
einander gegenüberstehen? Unbestreitbar, das Gegenüber Gottes zur Welt,
das Gegenüber des Schöpfers und des Erretters, ist eine wesentliche
Komponente der biblischen Botschaft. Es gibt hier kein einfaches /«einander
von Gott und Welt. Wohl aber geht es entscheidend darum, daß Gott
als Schöpfer in dieser Welt handelt, so daß das Gegenüber Gottes zu



298 Christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit

Welt und Mensch schon gar nicht in der Vorstellung einer Jenseitigkeit
oder Diesseitigkeit aufgeht. Wenn irgendwo die Divergenz von Diesseits

und Jenseits überwunden wird, dann doch vom christlichen Glauben
her. Aber an dieser Stelle ist, gerade auch innerhalb der Theologie, eine

verhängnisvolle Reduktion erfolgt: um die Gottesvorstellung von allen,
in der Bibel unbefangen gebrauchten mythologischen Elementen zu
befreien, hat man sich zu einer möglichst abstrakten Gottesvorstellung
verleiten lassen. Stand Gott ehemals inmitten seiner himmlischen
Heerscharen und war der Übergang zwischen der unsichtbaren und der
sichtbaren Welt fließend, so blieb er schließlich allein, außerweltlich und bis

zu einem gewissen Grade tatsächlich «weit-los», während die Welt ihrem
Wesen nach konsequent als «Gott-los» verstanden wurde, deshalb auch

oft nur noch die Frage diskutiert worden ist, ob und wieweit der

jenseitige Gott von außen her in diese Welt hineinwirken könne. Nicht daß

wir das mythologische Bild von der Zuordnung Gottes zu der von ihm
geschaffenen Welt einfach repristinieren könnten. In jedem Falle müssen

wir uns aber von jenem verkürzten Vorstellungsschema frei machen.

Hier würde sonst in der Tat die unzureichende Vorstellung den

Ausschlag geben für das negative Urteil.
Wenn wir das «In-der-Welt-Sein» Gottes bedenken, dann stoßen

wir überraschenderweise zugleich auf ein durchaus positives Verständnis
der Aussage vom Tode Gottes. Vielleicht sollten wir uns gar nicht schok-

kieren lassen von dieser auf den ersten Blick so erschreckenden These.

Standen wir bisher vor den Tatsachen eines Vorstellungsverlustes und

vor allem eines Wirklichkeitsverlustes, den die Aussage «Gott ist tot»
signalisiert, so könnte die recht verstandene (im biblischen Sinne recht
verstandene) Aussage vom Tode Gottes eine wirklichkeitsbegründende
Funktion gewinnen; wenn das aber der Fall ist, müßte sie auch wieder
Artikulierbarkeit und Vorstellbarkeit ermöglichen. «Gott ist tot» besagt
doch, daß Gottes eigenes Handeln in dieser Welt - menschlich beurteilt -
dem Scheitern ausgeliefert ist, daß Gottes Wirken, mit Luther gesprochen,
«sub contrario» geschieht. Deshalb ist die Schwachheit, die Ohnmacht,
die Wirkungslosigkeit das eigentliche Kennzeichen der Gotteswirklichkeit

in unserer Welt. Daß Gott «tot» ist, will vom Kreuz Christi her
verstanden werden ; gerade hier aber erweist sich, für den Glauben, der wahrhaft

lebendige Gott. Eberhard Jüngel hat zweifellos recht, wenn er in
seinem Aufsatz «Das dunkle Wort vom 'Tode Gottes'» (Evang.
Kommentare 1969, Heft 3 f.) auf diesen Sachverhalt den Akzent setzt. Er
weist hin auf Hegel, der seinerseits das alte Karfreitagslied zitierte :



Christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit 299

«O große Not! Gott selbst ist tot. Am Kreuz ist er gestorben; hat
dadurch das Himmelreich uns aus Lieb erworben». Vielleicht ist aber

Jüngels Auslegung dieses Liedes ein wenig zu unbekümmert. Er spricht
von der Gewißheit des christlichen Glaubens « daß im Leben des Menschen

Jesus von Nazareth sich Gottes eigenes Leben vollzog..., daß es im
Leben dieses Menschen unmittelbar um Gott selbst geht» (S. 137). Aber
für das alte Karfreitagslied ging es im Sinne der altkirchlichen Formel

«una substantia, très personae» hierbei nicht um die persona Gottes,
sondern um die persona Christi, diese aber nun nicht in ihrer Menschlichkeit,

sondern in ihrem göttlichen Wesen gesehen. Selbstverständlich

besagt dies für das Lied, daß der am Kreuz Sterbende nicht bloß am
Wesen Gottes partizipiert, sondern daß sich hierbei ein entscheidendes

göttliches Offenbarungshandeln verwirklicht - verwirklicht im Tode. Es

ist also gerade der sich offenbarende Gott, der sich uns zuwendende und
mitten in dieser Welt handelnde Gott, der den Weg in die tiefste Niedrigkeit

beschreitet. Nur so will er demnach erkannt werden, mehr noch:

nur so kann er überhaupt erkannt werden. Das bedeutet aber: der Gott,
dessen Handeln in dieser Welt zum Scheitern verurteilt ist, überwindet
den Tod, er ist der in Wahrheit lebendige Gott.

Im Blick auf seine Offenbarung «sub contrario» ist also die Aussage

vom «Tode Gottes» möglich, ja sogar legitim. Doch das heißt zugleich:
daß Gott tot ist, besagt nichts anderes, als daß wir im Sterben, in der

Schwachheit, Ohnmacht und Niedrigkeit dieser Welt wahrhaft dem

lebendigen Gott begegnen.

IV.

Die letzten Erwägungen zur Gottesfrage führten uns bereits mitten
hinein in die Christologie. Von dem Erörterten her wird wohl noch sehr

viel deutlicher als in der Diskussion der zwanziger und dreißiger Jahre,
wie unumgänglich in der Theologie die Konzentration auf das christo-
logische Problem ist, weil es dabei gar nicht vorrangig um die Ablehnung
einer zweiten, natürlichen Offenbarungsquelle geht, von der es zu einer

Verfälschung des Evangeliums kommen kann, sondern weil die Gottesfrage

selbst erst von der Geschichte und dem Geschick der Person Jesu

aus angemessen verstanden und beantwortet werden kann. (Diese
Konzentration auf das christologische Problem ist allerdings nur dann
sachgerecht, wenn sie in doppelter Weise ergänzt bzw. präzisiert wird; darauf

ist zurückzukommen.)



300 Christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit

Das christologische Problem stellt sich uns heute in sehr anderer
Weise als früheren Generationen. Nicht die Frage nach der Göttlichkeit,
dem Anteilhaben Jesu am göttlichen Wesen hilft uns weiter; die chalce-

donensische Zweinaturenlehre (die ihrerseits keine unmittelbaren
Prämissen im Neuen Testament hat, aber für die eigene Zeit eine

sachgemäße Lösung des Problems war) ist für uns vergangen und nicht mehr

wirklich nachvollziehbar. Der Blick fällt ganz und gar auf die Menschlichkeit

Jesu und darf davon auch nicht vorschnell abgelenkt werden.

Jede Einschränkung der Menschlichkeit würde nur einer latent doke-

tischen Auffassung der Person Jesu Vorschub leisten, denn wir können

nicht mehr, wie die spätantike Ontologie die volle Menschheit festhalten,
wenn wir gleichzeitig die Gottheit Jesu vertreten wollen. Aber die
veränderte Betrachtungsweise schadet nichts; denn was die volle,
uneingeschränkte Menschheit Jesu bedeutet, gilt es ja immer erst wieder
auszuloten. Wir können uns dieser Aufgabe hier nicht in vollem Umfang
unterziehen, wollen lediglich auf einen sehr wesentlichen Aspekt kurz

eingehen. Die Menschwerdung Jesu kann von uns heute nicht entscheidend

als das Eingehen eines göttlichen Wesens in die irdische Sphäre
verstanden werden; die Menschwerdung Jesu besagt, wenn schon nach

der Korrelation zur göttlichen Wirklichkeit gefragt wird, auch nach neu-
testamentlichem Zeugnis radikale Entäußerung (Phil. 2,6 ff.). Das heißt
aber: hier vollzieht sich nicht (im traditionellen Sinne) die
Menschwerdung «Gottes» als eines präexistenten himmlischen Wesens, sondern

die Menschwerdung des Menschen, des wahren Menschen. Indem jedoch
sichtbar wird, was wahres Menschsein ist, wird zugleich das offenbarende

Handeln Gottes sichtbar - sichtbar jedoch in der Entäußerung, der

Erniedrigung und dem Tod am Kreuz.
Das Menschsein Jesu ist allerdings nur zu begreifen auf Grund

seines Verhältnisses zum Vater, der ihn sendet, dem er sich in allem
verantwortlich weiß und dem er rückhaltlos sein eigenes Dasein anvertraut.
Eben darum ist auch der Anspruch Jesu - der so menschlich erscheinende

Anspruch des Menschen Jesus - Konfrontation mit Gottes Heil,
weil wir Menschen auf diesem Wege zu unserem wahren Menschsein

geführt werden sollen. Hier stellt sich dann auch nicht die theoretische

Frage nach der «Existenz» Gottes, nicht die Frage nach einer Jenseitigkeit

oder einem sonstigen «göttlichen Bereich», hier wird vielmehr eine

Wirklichkeit erschlossen, in die der Mensch sich unmittelbar einbeziehen

lassen darf. Die Christologie ist ihrem Wesen nach Soteriologie und
begründet insofern eine Anthropologie, läßt sich aber nicht einfach in



Christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit 301

Anthropologie umsetzen. In einer christologisch bestimmten Anthropologie

geht es zudem gerade nicht, zumindest nicht primär, um die eigene

Aktivität des Menschen, schon gar nicht um eine Selbstverwirklichung
seiner Person, hier geht es, biblisch gesprochen, um die Rechtfertigung
des Sünders, um die Annahme des Gottlosen durch Gott selbst. Die

Rechtfertigungslehre ist, unbeschadet ihrer so komplizierten und schwer
verständlichen Terminologie, auf die es aber in keiner Weise ankommt,
der Grundtenor christlicher Botschaft und muß es bleiben; denn in ihr
kommt die Bedingungslosigkeit der Gnade, das uneingeschränkte
Beschenktsein zum Ausdruck.

Alles, was über die Menschwerdung des Menschen und die
Rechtfertigung durch Gott kurz angedeutet ist, hätte jedoch keine konkrete
Bedeutung, wenn Wort und Anspruch Jesu nur ein vergangener
Anspruch wären, wenn lediglich die «Sache Jesu» weiterginge. Mag dies ein

ganz bestimmter, durchaus beachtenswerter Gesichtspunkt sein; daß

gerade auch innerweltlich die Botschaft Jesu Christi weitergegeben wird
und dadurch eine Tradition der Gemeinde und Kontinuität der Zeugen
Jesu entsteht, ist unerläßlich. Entscheidend kann aber ausschließlich
sein, daß die Wirklichkeit Gottes je gegenwärtig sich erschließt. Die
wahre Kontinuität, auf die christlicher Glaube baut, ist eben nicht
innerweltlich gegeben, wird vielmehr durch unzählige Brüche und
Diskontinuitäten hindurch allein durch Gottes eigene Wirklichkeit hergestellt.

Gottes Wirklichkeit aber besagt zutiefst, wie wir gesehen haben:
Leben im Tod und aus dem Tod. Wo Gottes offenbarendes Handeln zum
Zuge kommt, ist nicht der Tod, sondern das Leben das letzte und
endgültige Wort. Darum steht und fällt alles mit der Auferweckung Jesu.
Wie immer man das Ereignis selbst erklären mag, daß im Zusammenhang

mit jenem Tod am Kreuz das Leben offenbar geworden ist, ist für
die Gottesfrage und den Christusglauben schlechthin konstitutiv. Darum
gibt es den Zuspruch und Anspruch des Auferstandenen als

gegenwärtiges Wort im Evangelium, darum gibt es die Kraft des Geistes, die
den lebendigen Gott und den erhöhten Herrn in unseren Herzen bezeugt
und uns überführt. Hier stößt dann auch die im Ansatz durchaus
berechtigte und notwendige Aussage über die uneingeschränkte Menschlichkeit

Jesu auf ihre Grenze, und es wird zumindest das sachliche Recht
der alten Zweinaturenlehre sichtbar.

Wenn ich zu Beginn dieses Abschnittes sagte, daß die Konzentration

der Theologie auf die Christologie zweier Ergänzungen bedürfe, so

kann jetzt eine dieser Ergänzungen nachgetragen werden: Konzentra-



302 Christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit

tion auf die Christologie ist nur möglich im Zusammenhang mit der

Pneumatologie. Denn es geht entscheidend um die Gegenwart des Heils,
die aber ihrerseits Prolepse der Zukunft ist.

V.

Es mag der Anschein entstehen, daß ich über den Ausführungen
zur Gottesfrage und Christologie die eingangs so ausführlich besprochenen

Schwierigkeiten des Menschen in der nachchristlichen Zeit ein

wenig in den Hintergrund geschoben habe. Das ist nicht meine Absicht.
Wenn wir von der Wirklichkeit des lebendigen Gottes «sub contrario»,
wenn wir von der Menschwerdung des Menschen und der bedingungslosen

Annahme des Gottlosen gesprochen haben, so bleibt ja die gravierende

Frage immer noch offen, wie dies erfahren, erkannt und erwiesen

werden kann. Wenn im Scheitern, im Sterben die Wirklichkeit Gottes
«sub contrario» manifest wird, wenn am Kreuz Jesu somit Wirklichkeit
begründet und gestiftet wird, die für den Menschen verpflichtenden
Charakter besitzt, dann besagt dies, daß hier allein der Zugang gefunden
werden kann zu der Wahrheit und Wirklichkeit unseres Daseins und
unserer Welt. Der Wahrheitsanspruch wie die Überzeugungskraft

begegnen daher ausschließlich in der Schwachheit und Niedrigkeit, sie

lassen sich gerade nicht beweiskräftig erheben, sie sind vielmehr
ausgerichtet auf die Bereitschaft zum Aufmerken und zum Vertrauen.
Deshalb wird dieser Wahrheitsanspruch auch bezeugt und weitergegeben im
schwachen menschlichen Wort, er ist und bleibt Anruf und Anspruch
Gottes und will allein im Glauben angenommen sein. Wer an dieser

Stelle dem einseitig rationalen, objektivierenden Denken den Maßstab

überläßt, wer die « Verifiziert)arkeit» ausschließlich auf dem Wege eines

in sich schlüssigen Beweisverfahrens sucht, geht an dem Wesen des Glaubens

ebenso vorbei wie an der hier sich eröffnenden Wirklichkeitsdimension.

Wer den Glauben identifiziert mit der rationalen Einsicht in einen

Sachverhalt, hat die Sache genauso verfehlt wie derjenige, der mit
Hamilton meint, daß der Glaube «nahezu mit der Liebe zusammenfällt»;
denn dann würde es entscheidend auf die menschliche Einsicht bzw. auf
die eigene Verwirklichung durch die Tat ankommen. Der Glaube ist
schlechterdings nicht auf einen positivistischen Wirklichkeitsbegriff
beziehbar, was aber umgekehrt keineswegs besagt, daß er sich notwendig
auf eine metaphysisch verstandene Transzendenz beziehen müsse. Das



Christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit 303

ganze Problem der Transzendenz und Immanenz läßt sich weder durch
einen Immanentismus noch durch eine bloße Nebeneinanderstellung
verschiedener Wirklichkeitsbereiche für uns heute sachgemäß lösen, sondern
allein so, daß Transzendenz in der Immanenz erfahren und gedacht wird,
allerdings nicht durch Identifizierung mit dem Immanenten, sondern als

eine eigene, komplementäre Komponente. Hier bedarf es aber noch
einer intensiven philosophischen und theologischen Arbeit, um brauchbare

Denkmodelle zu entwickeln. Der Glaube darf jedenfalls der
immanenten Wirklichkeit nicht entfliehen, er stellt nicht eine andere
Wirklichkeit daneben, erfaßt jedoch die eine Wirklichkeit nicht in ihrer Vor-
findlichkeit und ihrer rationalisierbaren Struktur. Der Glaube weiß sich

an eine tiefere Dimension der vorgegebenen Wirklichkeit gewiesen. Das

Wirklichkeitsproblem stellt sich ihm nicht total anders, er erfaßt es aber

von einem wesentlich veränderten Standpunkt aus. Damit fällt dann für
ihn auch die Wirklichkeits- und Wahrheitsfrage nicht mehr auseinander,
sondern mit der existentiellen Frage verschränkt sich die intellektuelle, womit

zugleich die praktisch-ethische Frage eine feste Ausgangsbasis erhält.
Der Glaube weiß sich also bezogen auf einen Anspruch, einen

Anspruch, der ihm eine «größere» Wirklichkeit erschließen will. Wenn wir
das Wort von der «größeren Wirklichkeit» gebrauchen, dann sollten wir
dabei nicht allein an das Verhältnis zu einer verkürzten, vordergründigen
Wirklichkeitsauffassung denken, sondern es in seinem vollen
theologischen Sinn verstehen. Wir müssen daher das mitberücksichtigen, was
in dem Hymnus Kol. 1,15-20 zum Ausdruck gebracht ist. Von dort aus

ergibt sich die zweite notwendige Ergänzung zu der These von der
zentralen Funktion der Christologie : die Wirklichkeit des gestorbenen und
auferstandenen, lebendigen Herrn ist uns immer schon voraus. Das ist
bereits die eigentliche Thematik der Präexistenzvorstellung; doch seit
Ostern geht es um die Versöhnung und das Heil für alle Menschen.

Hier erkennen wir die universale Weite der von Christus erschlossenen

Wirklichkeit und werden zugleich in sie hineingeführt. Nicht erst durch
das Zeugnis der Christen, so unüberhörbar deren Auftrag ist, kommt
diese Wirklichkeit zum Tragen, sie ist schon vorgegeben, vorgegeben
auch in einer «nichtchristlichen» Welt, will aber in ihrem verpflichtenden
Charakter gehört und anerkannt werden. Deshalb geht es in diesem

Zusammenhang stets um die Frage der Zugehörigkeit, biblisch gesprochen ;

der Nachfolge.
Was die christliche Gemeinde von Anfang an mit der Taufe gewollt

hat, war ja neben anderem vor allem dies: ein verpflichtendes Zeichen



304 Christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit

der Zugehörigkeit aufzurichten, nicht primär in dem Sinn, daß der

Mensch sich selbst verpflichtet, sondern daß er sich verpflichten läßt.
Denn unter dieser Voraussetzung hat die Gemeinschaft der Glaubenden
ihre Stellung und Aufgabe in der Welt. Durch Versammlung und Mahlfeier,

durch Botschaft und Bekenntnis läßt sie sich zu der sie begründenden

Wirklichkeit immer wieder zurückrufen und hinführen, und sie steht
dafür ein vor den Menschen ihrer Zeit. Wie das Bekenntnis, anders als

die Lehre in ihrer Vielfalt, dabei eine integrierende Funktion besitzt, so

ist das Gebet Ausdruck der Gewißheit, daß der Gott, der sein Handeln
in den Tod und das Scheitern gibt, in Wahrheit lebt.

VI.

Damit ist noch immer nicht die so notvolle Verhältnisbestimmung
von fides und ratio gewonnen, auf die wir eingangs schon mehrfach
stießen. Die ratio kann, wie wir gesehen haben, unter keinen Umständen
das letzte Wort haben. Wie aber steht es dann mit der für die Neuzeit
so wesentlichen Autonomie der Vernunft? Wird hier nicht eine dem

heutigen Menschen unerträgliche, ja sogar unerklärliche Fremdbestimmung

gefordert? Man wird sehr nüchtern sehen müssen, daß zwar die

Normativität des Rationalen heute durchweg gefordert wird, daß damit
aber keineswegs die absolute Freiheit der Vernunft als gegeben vorausgesetzt

wird. Im Gegenteil: die Abhängigkeit der Willensentscheidung
von nichtrationalen Elementen ist das eigentliche Problem. Eine totale
Rationalisierung und eine darin begründete Befreiung der Vernunft wird
allenfalls als Fernziel angesehen.

Worum es beim christlichen Glauben im Verhältnis zur Vernunft
geht, ist nun aber gerade die Freiheit. Allerdings nicht die absolute

Freiheit, diese ist eine Illusion, sondern die Freiheit in der sie

ermöglichenden und bewahrenden Korrelation, nämlich der Korrelation zum
Glauben. Glaube und Vernunft haben ihr je eigenes Bezugsfeld, sie

«stören» sich nicht gegenseitig, sondern bereichern und befruchten sich.

Was hier zu sagen wäre, kann bloß noch skizziert werden: Der
eigentliche Bereich der Vernunft ist die Wahrnehmung der konkreten

Verantwortung in dieser Welt. Es geht dabei um die Inangriffnahme
und Bewältigung des «Vorletzten», und zwar in der Klammer und unter
dem Vorzeichen des «Letzten». Wo diese Klammer des «Letzten» wirksam

wird, da können die zu Beginn angedeuteten Probleme der mensch-



Christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit 305

liehen Verantwortung angesichts ständig zuwachsender Möglichkeiten
und einer immer spürbarer werdenden Abhängigkeit nicht einfach von
heute auf morgen eine Lösung erhalten, aber es kann wenigstens sichtbar

werden, in welcher Richtung weiterzugehen und eine Lösung
anzustreben ist.

Was wahre Freiheit in der konkreten Entscheidung ist, muß ohnehin

immer erst wieder erkannt werden. Nach biblischem Verständnis

hegt gerade in der rechten Zuordnung von Glaube und vernünftigem
Handeln die wirkliche Freiheit beschlossen. Der Christ ist «zur Freiheit
berufen», zur Freiheit für das Notwendige, das er im Vertrauen und in
der Liebe in Angriff nimmt. So wird in der Gegenwart Zukunft eröffnet,
eine Zukunft, die von uns mitverantwortet werden muß, die aber letztlich

doch nicht eine menschliche Zukunft, sondern die Zukunft Gottes
ist. Wo der Mensch meint, alles selbst in die Hand nehmen zu müssen,
verfällt er der Gesetzlichkeit, trotz aller humanistischen Programme;
wo der Mensch umgekehrt meint, nicht selbst mit rückhaltlosem Einsatz

die Mitverantwortung ergreifen zu müssen, verfällt er der
Lieblosigkeit und damit der Unwahrhaftigkeit und Glaubenslosigkeit.

Einer tätigen, vom Glauben angetriebenen Liebe ist die Verheißung
gegeben, daß sie Zukunft hat, auch wenn, menschlich geurteilt, der Einsatz

scheitert. Wer darum weiß, daß die Wirklichkeit Gottes «sub
contrario» verborgen, gerade aber so gegenwärtig, lebenspendend und
heilschaffend ist, kann auf diese Verheißung sein Vertrauen und seine Hoffnung

setzen.

Zusammenfassung

1. Die nachchristliche Zeit ist dadurch gekennzeichnet, daß es in einem
einst vom Christentum umfassend geprägten Kultur- und Lebensbereich

zu einer tiefgreifenden Säkularisierung gekommen ist. Der

Zusammenhang mit dem christlichen Ursprung ist erkennbar
geblieben, aber die Bindung an den Ursprung preisgegeben. Auf dem

Wege der Technisierung greift dieser Säkularisierungsprozeß auch
auf ehemals vom Christentum nicht oder nur wenig berührte Gebiete

über, so daß dort ebenfalls eine «nachchristliche» Situation entsteht.
2. Die Schwierigkeiten des Menschen der nachchristlichen Zeit im

Blick auf den christlichen Glauben sind intellektueller, existentieller
und praktisch-ethischer Art; es geht um den Bezug des Glaubens
auf das erheblich veränderte Wirklichkeitsverständnis, auf die in

20



306 Christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit

anderer Weise brennend gewordene Wahrheitsfrage und auf die

sachgemäße Begründung eines verantwortlichen Handelns.
3. Die «Gott-ist-tot-Theologie» versucht dieser total veränderten Situation

im Bereich der Theologie selbst Rechnung zu tragen. Es bleibt
aber zu fragen, ob die rückhaltlose Übernahme vorgegebener
Denkstrukturen es noch ermöglicht, das Proprium des christlichen Glaubens

festzuhalten.
4. Die Aussage «Gott ist tot» kann sich auf überholte QottesvorStel¬

lungen beziehen, kann aber auch bedeuten, daß das heutige
Wirklichkeitsverständnis eine Goföesvorstellung überhaupt nicht mehr
zuläßt. Daneben gibt es jedoch auch ein durchaus positives und

legitimes Verständnis der Aussage «Gott ist tot», sofern Gottes eigenes

Handeln in unserer Welt «sub contrario» geschieht und - menschlich

geurteilt - dem Scheitern ausgeliefert ist.
5. Die theologia crucis erhält von da aus eine entscheidende Stellung

innerhalb der Theologie. Die Konzentration auf das christologische
Problem ist bei der Erörterung der Gottesfrage unumgänglich. Es

geht um die in Jesu Wirken und seinem Geschick eröffnete Nähe
und heilschaffende Wirklichkeit Gottes.

6. Hinsichtlich der Person Jesu muß heute vor allem die Bedeutung
der uneingeschränkten Menschlichkeit erkannt und betont werden.

In ihm geschieht die Menschwerdung des wahren Menschen. Durch
Jesu Anspruch sollen alle Menschen in den von ihm erschlossenen

Lebensbereich einbezogen werden. Das ist aber nur möglich, weil

er nicht im Tode geblieben ist und weil er kraft des Heiligen Geistes

unter uns wirkt.
7. Im Kreuz Christi ist eine Wirklichkeit begründet, die sich nicht

rational beweisen, sondern nur im vertrauenden Glauben annehmen

läßt. Ausschlaggebend ist das «pro me». Die Christologie ist ihrem
Wesen nach Soteriologie und insofern bestimmend für eine Anthropologie,

läßt sich aber nicht in Anthropologie umsetzen.
8. Das Wirklichkeitsproblem stellt sich für den Christen nicht total

anders, er erfaßt es aber von einem wesentlich veränderten Standpunkt

aus. Es stellt keine andere Wirklichkeit neben die vorfind-
liche, sondern versteht die eine Wirklichkeit in ihren tieferen Dimensionen.

Die Wirklichkeit des heilgewährenden Gottes ist uns immer
schon voraus ; im Glauben erkennen wir die universale Weite und werden

in sie hineingeführt. So geht es in diesem Zusammenhang auch
immer um die Frage der Zugehörigkeit (Nachfolge, Taufe, Gemeinde).



Christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit 307

9. Das Verhältnis von fides und ratio besteht nach biblischer Auffas¬

sung in einer angemessenen Korrelation. Glaube und Vernunft
überschneiden sich nicht, sondern haben ihr je eigenes Bezugsfeld, wobei
der Bereich der Vernunft sich auf die Wahrnehmung der konkreten
menschlichen Verantwortung - dies aber in vollem Umfang - bezieht.

10. Wo das «Vorletzte» innerhalb der Klammer und unter dem Vor¬

zeichen des «Letzten» in Angriff genommen wird, ist Zukunft
eröffnet, die dem Menschen Hoffnung schenkt, weil zwar sein ganzer
Einsatz gefordert ist, es aber letztlich doch nicht um die eigene und
die weltliche, sondern um Gottes Zukunft geht.


	Christlicher Glaube in nachchristlicher Zeit

