
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 17 (1970)

Heft: 1-2

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN

Loofs, F.: Leitfaden zum Studium der Dogmengeschichte. 7., ergänzte
Auflage. Herausgegeben von K. Aland. Teil 1.2: Alte Kirche, Mittelalter und
Katholizismus bis zur Gegenwart. — Tübingen: Niemeyer 1968. xxxi-604 S.

Vor zwanzig Jahren schrieb K. Aland im Vorwort zur fünften Auflage

des Leitfadens zum Studium der Dogmengeschichte von F. Loofs :

«Trotz aller Fortschritte der dogmengeschichtlichen Arbeit im einzelnen
stehen wir, was die Gesamtdarstellung angeht, immer noch da, wo schon
unsere Väter standen. Es scheint beinahe so, als ob mit Harnack, Loofs und
Seeberg die Kraft der zusammenfassenden Arbeit erloschen sei» (S. vi). Mit
diesen Worten leitete er damals seine Rechtfertigung einer Neuausgabe des
Leitfadens ein. Wenn man nach den zusammenfassenden Darstellungen der
Dogmengeschichte, die seit 1950 erschienen sind, Ausschau hält, ist man
versucht, die damalige Feststellung zu wiederholen. Seither hat allerdings
A. Adam die ersten beiden Bände seines vorzüglichen Lehrbuches der
Dogmengeschichte (1965. 1967) veröffentlicht. Doch einmal ist das Werk noch
nicht vollständig. Dann will es mehr eine Übersicht sein. Das großangelegte
«Handbuch der Dogmengeschichte», das bei Herder herauskommt, ist noch
weit davon entfernt, abgeschlossen zu sein. So ist es verständlich, daß man
auch heute gerne auf die «Klassiker» der Dogmengeschichte zurückgreift,
den kürzeren Leitfaden von Loofs nicht ausgenommen. Man tut dies umso
eher, als sie ein ungeheures Material enthalten und dazu ein Beispiel der
Synthese bieten, selbst wenn wir heute sowohl in bezug auf Einzelheiten
wie hinsichtlich gewisser Erklärungsprinzipien anderer Auffassung sind. Ganz
abgesehen davon, daß die drei großen Dogmengeschichtler ihrerseits schon,
wenn nicht zur Dogmengeschichte, doch zur Theologiegeschichte gehören.

Im Hinblick auf das Gesagte wird man sowohl dem Verlag Niemeyer
wie dem Herausgeber dafür dankbar sein, daß sie den Leitfaden von Loofs
in einer weitern Auflage zugänglich machten. Das ist umso mehr zu
begrüßen, als in einem Anhang (S. 574-604) zur Neuauflage die wichtigste seit
1950 erschienene einschlägige Literatur zusammengefaßt wird. Zu diesem
Literaturverzeichnis ist allerdings zu bemerken, daß die verschiedenen
Abschnitte unterschiedlich bearbeitet sind. Einerseits wird die Literatur
weitgehend nur bis 1962/3 nachgeführt. Anderseits sind die angeführten Werke
nicht immer repräsentativ. So fällt es auf, daß abgesehen vom Beitrag von
J. Liebaert zum oben erwähnten «Handbuch der Dogmengeschichte» die
Bibliographie zu § 35 mit Studien aus dem Jahr 1960 schließt. A. Grill-



Besprechungen 249

Meier, Christ in Christian Tradition, London 1965, wird nicht erwähnt. Auch
die sehr wichtige Studie von A. Guillaumont, Les «Kephalaia Gnostica»
d'Evagre le Pontique, Paris 1962, ist nicht vermerkt. Im § 44 zu Augustinus
datieren die zuletzt angegebenen Werke gar nur von 1960. Kein Hinweis
auf die französische Augustinus-Ausgabe, die sowohl nützliche Literatur-
Angaben wie auch wertvolle Einführungen und Anmerkungen enthält. Auch
die Augustinus-Biographie von G. Bonner, London 1963, erscheint nicht.
Die noch bedeutendere von P. Brown, London 1967, konnte wohl für die
Drucklegung noch nicht berücksichtigt werden. Zum Teil werden übrigens die
im Text selbst schon ergänzten Literatur-Angaben im Anhang wiederholt
(vgl. z. B. S. 228 und 587). Es ist zwar völlig klar, daß man über die Auswahl
für eine solche Literaturzusammenstellung verschiedener Auffassung sein
kann. Ich könnte es jedoch gut verstehen, wenn jemand nach Durchsicht der
hier nachgetragenen Literatur fände, die Auswahl der Untersuchungen und
vor allem der allgemeinen Darstellungen hätte etwas konsequenter und
systematischer getroffen werden müssen. Auch den Wunsch nach größerer
Berücksichtigung fremdsprachiger Literatur selbst für einen für deutsche
Verhältnisse bestimmten Leitfaden würde ich nicht als übertrieben erachten.
Doch auch so wird die Neuauflage des «Loofs» für viele von Nutzen sein.

Basil Studer

Lindblom, J.: Gesichte und Offenbarungen. Vorstellungen von göttlichen
Weisungen und übernatürlichen Erscheinungen im ältesten Christentum. -
Lund: Gleerup 1968. 254 S. (Acta Reg. Soc. Humaniorum Litterarum
Lundensis. 65.)

In seiner Untersuchung über Gesichte und Offenbarungen im ältesten
Christentum behandelt L. mit meisterhafter Sachkenntnis und mit einer ungemein

klaren Sprache ein Thema, das nicht nur die Exegeten des NT, sondern
auch die Fachleute für Alte Kirchengeschichte nicht wenig interessiert.
Tatsächlich versteht es der Verfasser - obwohl von Haus aus nicht Neu-, sondern
Alttestamentier, wie er selbst bemerkt (S. 15) - von seiner umfassenden
Kenntnis der exegetischen wie auch der religionspsychologischen Literatur
her auf überragende Art einige Texte des NT klarzustellen, in denen es um
Erscheinungen, Traumgesichte und Visionen geht. Zu beachten ist dabei
besonders, mit welcher Sicherheit er die heute so viel diskutierten
Auferstehungsberichte behandelt (S. 78-113, mit einer guten Kritik wichtigster
neuerer Literatur). Vor allem die Erklärung der Begegnung Christi mit Maria
von Magdala (Joh 20, 14 ff.) darf als Musterbeispiel angesehen werden
(S. 94-100). Doch auch über die nachapostolische Zeit weiß L. Wesentliches
zu sagen. Noch mehr, ohne es eigentlich zu beabsichtigen, bietet er selbst
jenen viel Anregung, die sich mit der weitern Geschichte der Vorstellung von
den Gotteserscheinungen, und im besondern mit der Geschichte der Theo-
phanie-Exegese bei den Vätern, befassen. Gewiß, L. geht nicht über das
zweite Jahrhundert hinaus (vgl. S. 15). Ja, er scheint sich kaum Rechenschaft

darüber gegeben zu haben, welche Bedeutung die Erklärung der



250 Besprechungen

Visionen bei den Kirchenvätern gehabt hat, etwa in De vita Moysis des

Gregor von Nyssa oder im letzten Buch von De Genesi ad litteram des heiligen
Augustinus. Umso mehr läßt einen die Untersuchung mit Erstaunen
feststellen, wie viel von der Theophanie-Problematik des vierten und fünften
Jahrhunderts weit weniger auf hellenistische Einflüsse als auf die Bibel selbst
zurückzuführen ist.

Ein Überblick über die einzelnen Kapitel mag das Gesagte bestätigen.
Nach einem kurzen Einleitungskapitel werden zuerst die Deutung von
Zeichen (omina) und die Traumgesichte behandelt. Es folgt ein längeres
Kapitel über die Visionen, das heißt über Vorgänge, die nach Auffassung der
schauenden oder hörenden Personen selbst keine sinnliche Wirklichkeit
haben, sondern einer andern Welt entstammen. Darauf werden kurz die
Engelserscheinungen erklärt. Das folgende Kapitel ist den Erscheinungen
des Auferstandenen und den Visionen des erhöhten Christus gewidmet. Es
schließt ein mit gesunder Kritik geschriebenes Kapitel über den Christus
internus an (Ablehnung der sog. Christus-Mystik des Apostels Paulus). Damit

im Zusammenhang steht das darauf folgende Kapitel über den «Geist».
Sehr eingehend wird im weitern der altchristliche Prophetismus dargestellt.
Das letzte Kapitel schließlich hat die Apokalypse des Johannes zum Gegenstand

und befaßt sich besonders mit der Frage, wie weit wir es darin mit
literarischer Gestaltung und eigentlich visionären Erlebnissen zu tun haben.
Ein Verzeichnis der Bibelstellen und eines der zitierten Autoren beschließen
das Ganze.

Es ist dem Verfasser ohne weiteres zuzugestehen, daß er in der immensen
Literatur eine Auswahl treffen mußte. Vielleicht wäre es aber doch von
Vorteil gewesen, in seiner Untersuchung auch Studien, wie die folgenden
einzubeziehen : J. P. Audet, La Didaché. Instruction des Apôtres, Paris 1958,
für die Interpretation der Didache-Stellen (vgl. S. 190 ff: Audet vergleicht
eine andere Erklärung des [iuar^ptov xoap.ix6v) ; J. Dupont, Gnosis. La
Connaissance religieuse dans les épîtres de s. Paul, Paris 1948, vor allem für
die Erklärung der Charismen in der Gemeinde von Korinth; G. Verbeke,
L'évolution de la doctrine du pneuma, du stoïcisme à s. Augustin, Louvain
1945, für das Kapitel über den Geist; den Artikel von J. Haussleiter,
Deus Internus: RAC 3 (1957) 794—842, für Christus internus, sowie auch den
Artikel von E. Pax, Epiphanie: RAC 5 (1962) 832-099, der über das Buch
des gleichen Verfassers über das gleiche Thema hinausgeht (vgl. S. 76).

Schließlich noch eine Frage Wäre es nicht auch von Interesse gewesen,
näher zu untersuchen, warum das neutestamentliche und frühchristliche
Schrifttum so wenig Gewicht auf das Prophetentum Jesu legt? Warum wird
kaum angedeutet, was in Jesus selbst vorging, als die Taube über ihn herabkam

oder die Stimme vom Himmerl erscholl (vgl. dazu S. 60. 65 f. 175 f.)
Müßte man nicht gerade auch von hier aus besser erfassen können, was sich
die ersten Christen unter Gesichten und Erscheinungen vorgestellt haben
(vgl. S. 13) Jedenfalls könnte diese Frage wenigstens dazu führen, die
frühchristliche Christologie selbst tiefer zu verstehen, was allerdings nicht
mehr zum Gegenstand dieses hochinteressanten Buches gehört hätte.

Basil Studer



Besprechungen 251

Otte, Klaus: Das Sprachverständnis bei Philo von Alexandrien. Sprache
als Mittel der Hermeneutik. - Tübingen: Mohr 1969. vin-162 S. (Beiträge
zur Geschichte der Exegese. 7.)

Je tiefer man das philosophische Vorverständnis eines antiken Autors
erfaßt hat. desto genauer wird man auch seine Schriften interpretieren können.

Dieser Grundsatz hat indes nicht nur für das Verhältnis von alten
Texten und moderner Interpretation seine Berechtigung. Er muß ebenso
für die Art in Betracht gezogen werden, mit der die antiken Autoren selbst
die Worte ihrer Vorfahren zitierten und interpretierten. Davon ist auch der
Apostel Paulus in seiner Exegese früherer Texte nicht auszunehmen. Nur
hat er selbst sich über sein Sprachverständnis und seine Auslegungsweise
kaum überlegt geäußert. Es stellt sich indes die Frage, ob man ihn in dieser
Hinsicht nicht von Philo her trotzdem verstehen könnte. Der große Meister
von Alexandrien hat nämlich über den Zusammenhang von Sprachverständnis

und Interpretation nicht wenig reflektiert und seine diesbezügliche
Erkenntnis auch praktisch in der Auslegung der Alten anzuwenden gesucht.
Steht er nun Paulus nicht so nahe, daß man von ihm her durch eine Art
Analogieverfahren den Zugang zum Sprachverständnis und der Hermeneutik
des Apostels finden könnte Otte hält das für möglich. Darum untersucht
er in der vorliegenden Arbeit historisch und philologisch das Sprachverständnis

und die Auslegungsweise Philos, um damit eine entsprechende
Untersuchung über Paulus vorzubereiten.

Seine Untersuchung schreitet in drei Schritten voran. Zuerst wird an
Hand der Berichte Philos über die sog. Therapeuten, die Essener und die
Septuaginta-Ubersetzer dargestellt, wie bei ihm die Anthropologie, die
Kosmologie und die Auslegungsmethode in engem Zusammenhang stehen.
Für die sachgerechte Auslegung kommt es auf den Ausleger und auf die
Verhältnisse seiner Umwelt an. Dieser Zusammenhang von Mensch, Sache und
Sprache wird im zweiten Teil aus der Sprachtheorie Philos, aus dessen Anthropologie

und Kosmologie weiterentwickelt. Einen besondern Platz erhält dabei

die philonische Erklärung des Ursprungs der Sprache. Sind damit die
mehr vordergründigen Strukturen der Sprache aufgezeigt, so geht es im
letzten Teil um deren Hintergründe. Es wird nämlich dargelegt, wie nach
Philo die Harmonie zwischen Sprache, Erkennen, Mensch und Umwelt
letztlich auf den Logos zurückgeführt werden muß. Es folgt noch eine
Konfrontierung mit den modernen Auffassungen von der Sprache, das heißt,
praktisch mit Heidegger, wie er von J. M. Robinson und H. Ott verstanden
wird, sowie eine Zusammenfassung. Ein Literatur- und ein Stichwortverzeichnis

beschließen das Ganze.
Es unterliegt keinem Zweifel, daß es bei der Auslegung von Texten auf

die Erfassung des philosophischen Vorverständnisses ankommt, und daß
dazu die philosophischen Grundlagen des Textes mit denjenigen des
Auslegers konfrontiert werden müssen. Ebenso ist es offensichtlich, daß Philo,
der selbst zum Sprachproblem und zur Auslegungstechnik Stellung bezogen
hat, in dieser Hinsicht sehr aufschlußreich ist. Man stellt sich indes im Laufe
der Lektüre dieser Darlegungen trotzdem immer wieder die Frage, ob Philo



252 Besprechungen

nicht ein Verständnis der Sprache und der Wirklichkeit unterschoben
wird, das aus der heutigen Zeit stammt, das heißt, vor allem von
Heidegger übernommen ist (vgl. bes. Teil IV). Es ist immer wieder die Rede

von Sein, von seinsgemäß, von Seinsverständnis u. a. Aber in den
angeführten Texten ist dies alles nicht so ausgesprochen zu finden (vgl. z. B. S. 32 :

to xccXXoç «Seinsgemäßheit»; S. 52: àoixstouç «unwesensgemäß»; S. 70

xaXôç «seinsgemäß». - Weiter auch S. 106: «weil es Philo in seinem System
um die Frage nach der Erkenntnis des Seienden und des Seins geht »; S. 139:
«Herold und Dolmetscher des Seins »). Es soll damit ein Vergleich mit modernen
Auffassungen nicht ausgeschlossen werden. Sind jedoch die Analogien mit
Heidegger nicht doch überspannt worden? Vgl. S. 40, 43, 135, 140 f. Der
Verfasser ist sich übrigens dieser Schwierigkeit selbst bewußt, wenn er sich
manchmal mit einem «wir meinen» vorsichtig ausdrückt (S. 44, 39 Anm.21).
Aber das hat ihn nicht immer davon zurückgehalten, in seiner erklärenden
Paraphrase mehr zu sagen, als im dazu zitierten Satz ausgesprochen ist. So

z. B. wenn von «Zusammengehörigkeit von Sprache und Sache, von Sprache
und Handlung» die Rede ist, im dazu gehörigen Zitat aber nur Wort und
Handlungen resp. Werke erscheinen (S. 141). Es kann sein, daß Leser, die die
sprachphilosophischen Zusammenhänge besser zu würdigen wissen, positiver
urteilen. Jedenfalls vermögen die Textanalysen einen weniger eingeweihten
Leser nicht immer zu überzeugen. Ganz abgesehen davon, daß man praktisch
alle Texte nachschlagen muß, um ihre Auslegung kontrollieren zu können.

Es sei noch beigefügt, daß es sicher von Vorteil gewesen wäre, wenn
auch die Arbeit von R. Gögler, Zur Theologie des biblischen Wortes bei
Origenes, Düsseldorf 1963, herangezogen worden wäre; denn dort wird der
geschichtliche Zusammenhang der alexandrinischen Sprachlehre und Exegese
sehr eingehend dargestellt.

Mit den vorausgehend geäußerten Bedenken soll der Wert der
Untersuchung von Otte keineswegs in Frage gestellt werden. Nicht nur ist ihr
Grundanliegen zutiefst berechtigt, sondern ihre Ergebnisse werden auch
jeden Leser anregen, der sich von der Lektüre der nicht so leicht zu
verstehenden Ausführungen nicht zurückschrecken läßt. Basil Studer

Christiansen, I.: Die Technik der allegorischen Auslegungswissenschaft
bei Philon von Alexandrien. - Tübingen: Mohr (Siebeck) 1969. 191 S.

(Beiträge zur Geschichte der biblischen Hermeneutik. 7.)

In der Einleitung ihrer interessanten, aber anspruchsvollen
Untersuchung führt die Verfasserin in die Problematik der allegorischen Exegese
Philons von Alexandrien und in jene der Allegorese im allgemeinen ein.
Dazu behandelt sie mit bestaunenswerter Umsicht die Bedeutung der
philonischen Allegorese für die Alte Kirche und ihre moderne Beurteilung.
Mit scharfsinniger Kritik nimmt sie zu den negativen und zu den nach ihrer
Auffassung zu wenig positiven Urteilen in der Neuzeit Stellung, indem sie

nachweist, daß man sich bisher nur sehr ungenügend über die philosophischen
Grundlagen der allegorischen Auslegungsmethode Rechenschaft gegeben hat.
Damit gelangt sie dazu, ihre eigene Auffassung in folgende These zu fassen:



Besprechungen 253

«Nicht Willkür, sondern Logik beherrscht die Allegorese, die die eigentümliche

Form des mittlem Piatonismus gewesen ist, die Schriften zu
interpretieren» (S. 28).

Diese These wird dann an Hand von verhältnismäßig wenigen, aber sehr
gründlich analysierten Texten aus dem Schrifttum Philons in fünf Schritten
entwickelt. Das erste Kapitel legt dar, daß das dialektische Verfahren der
Diairese die technische Grundlage der allegorischen Auslegungswissenschaft
bildet. Es geht dabei darum, mit der Hilfe der Begriffsunterscheidung das
«Allgemeine» zu erkennen, das sich im «Besondern» der heiligen Schriften
offenbart. Im zweiten Kapitel wird die Technik der Symbolfindung dargestellt.

In dieser handelt es sich darum, die Gleichheit von zwei Begriffen
aufzudecken, von denen der eine durch ein Wort der Schrift vorgegeben ist.
Dabei stellen die zehn aristotelischen Kategorien, allerdings auf eigene Weise
verstanden, ein wichtiges Werkzeug dar. Im dritten Kapitel kommt zur
Darstellung, wie die Diairesis dem allegorischen Ausleger dazu dient, zur
Ideenschau zu gelangen. Auf Grund der vorstehenden Ausführungen wird
im vierten Kapitel die Allegorese als eine Interpretationsform definiert, mit
der eine Ideeneinheit entfaltet wird, die das Schriftwort selbst noch unentfaltet
enthält. So ist es schließlich möglich, im letzten Kapitel das Verhältnis von
Schrift und Allegorese positiv zu beurteilen. Durch die Allegorese der Schriften,

die in untrüglicher Weise die unkörperlichen und göttlichen Dinge
offenbaren, gelangt der Mensch zur Erkenntnis dieser Dinge. Die Gottesschau, zu
der er dabei aufsteigt, gewährt ihm die Gewißheit, daß die Erkenntnis, die
er durch die allegorische Auslegung erworben hat, wahre Erkenntnis ist.

Trotz der großen Anforderung, die das Thema selbst an den Leser dieser
Arbeit stellt, fällt es ihm nicht allzu schwer, den Darlegungen der Verfasserin
zu folgen. Das hat seinen Grund vor allem darin, daß sie selbst an den Anfang
eines jeden Kapitels eine thesenhaft formulierte Übersicht stellt. Dazu
bedient sie sich immer wieder schematischer Übersichten über die Texte oder
ihren Hauptinhalt. Außerdem faßt sie die Ergebnisse klar und knapp
zusammen. Schließlich versteht sie es, ihre Auffassungen mit Schärfe und
Klarheit zu formulieren. Zu diesen Vorzügen der Darstellung tritt hinzu,
daß die Verfasserin die umfangreiche Literatur zur Frage persönlich
verarbeitet hat. Leider konnte sie indes zu den neuesten Philon-Studien - ich
denke vor allem an jene französischer Sprache - nicht mehr Stellung nehmen.
Die gewiß zahlreichen Literaturangaben gehen denn auch nicht über 1964
hinaus, dem Jahr, in dem die Verfasserin ihre Arbeit als Inauguraldissertation
der Theologischen Fakultät von Kiel vorgelegt hat. Basil Studer

Hilaire et son temps. Actes du colloque de Poitiers: 29 sept. — 3 oct.
1968. - Paris, Etudes Augustiniennes 1969. 311 S.

Zur 1600 Jahrfeier des Todes von Hilarius von Poitiers fand in Poitiers
vom 29. September bis zum 3. Oktober 1968 eine Studienwoche statt. Es
war eine Rückschau auf die in den letzten Jahrzehnten geleistete Hilarius-
Forschung und zugleich ein Ausblick auf die weiterhin abzuklärenden Fragen.
Die damals vorgelegten Beiträge, die hier in sehr verdankenswerter Weise



254 Besprechungen

als «Actes du Colloque» durch die Etudes Augustiniennes zugänglich
gemacht werden, sind von verschiedener Länge und Einheit. Sie betreffen den
geschichtlichen Kontext, die Exegese, die Trinitätslehre und die Ekklesio-
logie mit ihren Quellen, sowie den Zusammenhang mit der Philosophie und
der Rhetorik des vierten Jahrhunderts.

Es ist nicht möglich, hier die ganze Fülle des Gebotenen auch nur
annähernd wiederzugeben. Es sei nur auf jene Beiträge hingewiesen, die für die
Kenntnis der Theologie des Hilarius am bedeutendsten erscheinen. Mit klaren
Strichen zeichnet Ch. Kannengiesser die Eigenart der Exegese des Hilarius.
Dabei weist er nicht bloß auf ihre Quellen, sondern auch auf ihre wichtigsten
Grundsätze hin. In einem kurzen, aber wertvollen Beitrag geht G. Folliet
der Frage nach, ob Augustinus oder Pelagius der Gnadenlehre des Hilarius
nähersteht. Als ausgewiesener Kenner der tertullianischen wie augustinischen
Trinitätslehre versteht es J. Moingt in vorzüglicher Weise, die Trinitätslehre

des Hilarius zu umreißen. Dazu gibt er einen äußerst nützlichen Überblick

über die bisherigen Untersuchungen und die noch ungelösten Fragen.
In mehr hypothetischer Form sucht P. Smulders einen Zusammenhang
zwischen Hilarius und Eusebius von Emesa nachzuweisen. Von sehr großem
Interesse ist der Beitrag von J. P. Pettorelli. Unter dem etwas
überraschenden Titel «Le thème de Sion, expression de la théologie de la rédemption

dans l'oeuvre de saint Hilaire de Poitiers» zeigt er, wie sehr für Hilarius
das Erlösungsgeheimnis in der Menschwerdung des Sohnes begründet ist.
Nicht zu übersehen ist der Beitrag von H. D. Saffrey. Obwohl nicht eigentlicher

Kenner der lateinischen Philosophie, hat er es verstanden, die
Bedeutung, die Hilarius der Philosophie zumaß, aus den damaligen
Bildungsmöglichkeiten, aus einem Überblick über die neuplatonischen Schulen Kleinasiens

im vierten Jahrhundert sowie durch einige Texte des Kirchenvaters
selbst zu illustrieren. Schließlich verdient der Beitrag von J. Fontaine
herausgehoben zu werden. Auch wenn es darin nicht in erster Linie um Theologie,

sondern um die literaturgeschichtliche Bedeutung des Hilarius geht
(Kommentar zu TractPs 13,1), so kommt doch darin ein grundlegender Zug
im Denken des Bischofs von Poitiers zur Sprache, seine Auffassung von der
Art, wie das Wort Gottes würdig und entsprechend weitergegeben werden
soll, eine Auffassung, die überraschend tief in der römischen Tradition der
Rhetorik verwurzelt ist. Eine kurze Übersicht über die verschiedenen
Beiträge (Rapport de synthèse) von Ch. Kannengiesser und ein Inhaltsverzeichnis

beschließen diese wertvolle Veröffentlichung der Akten des Hilarius-
Colloquiums. Basil Studer

De Boer, S.: De anthropologie van Gregorius van Nyssa. - Assen: Van
Gorcum 1968. xvi^-80 S. (Van Gorcum's Theologische Bibliotheek. 41.)

Unter dem Titel Anthropologie kommt hier, abgesehen vielleicht von
der Trinitätslehre (vgl. S. 177-181; 224 ff.), die gesamte Theologie Gregors
von Nyssa zur Sprache. Nach einem einleitenden Kapitel über den geschichtlichen

Hintergrund sowie das Leben und die Werke Gregors werden nämlich
folgende Fragen behandelt: Der Mensch an der Grenze (In der Zeit - Zwi-



Besprechungen 255

sehen zwei Welten) ; der von Gott geliebte Mensch (Das Bild Gottes - Der
heimatlose Mensch - Die Wiederherstellung in Christus) ; der Wanderer (Die
Kirche als Ausgangspunkt und Oase - Der Weg zu Gott und den Menschen -
Der Weg zur Einheit) ; die letzten Erwartungen des Menschen (Rettung und
Reinigung - Die neue Schöpfung und das Leben aus der Zukunft).

Die Lektüre all dieser Ausführungen ist nicht leicht, besonders für
einen Nicht-Niederländer. Grund dafür sind einmal die sehr zahlreichen und
zum Teil umfangreichen Zitate im Text selbst (vgl. z. B. S. 44^4-9; 256 ff.).
Dann fehlt auch oft eine weitere Gliederung im Satzspiegel. Vor allem ist
die Darstellung sehr breit gehalten. Das gilt schon vom einleitenden Kapitel.
Warum fast zwei Seiten über den Donatismus Im übrigen wird wohl in diesem

Kapitel die Bedeutung von Gregor von Nyssa doch etwas überschätzt,
besonders wenn man bedenkt, wie viele Fragestellungen des vierten Jahrhunderts

aus dem zweiten und dritten Jahrhundert übernommen worden waren.
Was die Fundierung der Darlegungen angeht, so stützen sich diese im

allgemeinen nur auf die Texte Gregors. Außer in einzelnen Polemiken, gegen
Daniélou und Völker etwa, wird auf die Literatur wenig Bezug genommen.
Selbst Studien, die in der Bibliographie vermerkt sind, wie z. B. die Arbeit
von D. Balas über die Teilnahme an Gott, oder der Artikel von J. Daniélou
über den Begriff «methorios» werden in den einschlägigen Kapiteln nicht
herangezogen. Diesem Umstand liegt ohne Zweifel die richtige Voraussetzung
zugrunde, den Autor möglichst selbst sprechen zu lassen. Es scheint jedoch,
daß dabei auch die Tendenz etwas mitgespielt hat, den Hellenismus, dem
in fast allen neuern Arbeiten über Gregor ein beachtlicher Platz eingeräumt
wird, etwas in den Hintergrund zu schieben. Allerdings muß gesagt werden,
daß der Verfasser selbst sich zur Frage der Hellenisierung des Evangeliums
bei Gregor nuancierter ausgedrückt hat (S. 24 f.), als dies in der englischen
Zusammenfassung am Ende des Buches geschieht (S. 463).

Es seien noch drei Bemerkungen beigefügt. In der Bibliographie
vermißt man einige Titel, die es verdient hätten, berücksichtigt zu werden. So
E. von Ivänka, Plato Christianus, Einsiedeln, (mit einem eigenen Kapitel
über Gregor von Nyssa) ; R. A. Norris, Manhood and Christ, Oxford 1963

(wichtig für die griechische Anthropologie im vierten und fünften
Jahrhundert) ; M. Meslin, Les Ariens d'Occident, Paris 1967 (für die
Zeitgeschichte); A. Grillmeier (nicht Grillmaier), Christ in Christian Tradition,
London 1965 (gegenüber dem Artikel in Chalkedon I stark überarbeitet). -
Dazu seien auch einige Druckfehler in der Bibliographie vermerkt: Bayer,
nicht Baijer, und dazu Giessen, nicht Giesen; Méridier: nicht «Scholastik»,
sondern «sophistique»; Völker, Das Vollkommenheitsideal, nicht dasVolkom-
menheitsideal, u. a. - Schließlich wäre sicher jeder Leser für ein Sach- und
vielleicht auch für ein Textregister dankbar gewesen.

Im Ganzen wird man sagen dürfen, daß der Verfasser es verstanden hat,
aus seiner persönlichen Sicht heraus einige Züge der Theologie Gregors, wie
vor allem die Betonung der menschlichen Verantwortung, neu herauszustellen.

Dazu werden ihm besonders die niederländischen Leser für die
Zusammenstellung so vieler lesenswerter Texte eines der größten Kirchenväter
dankbar sein. Basil Studer



256 Besprechungen

Augustinus, Aurelius : Drei Bücher über den Glauben (De fide). Übertragen
von Carl Johann Perl. - Paderborn: Schöningh 1968. xxv-196 S. (Aurelius
Augustinus' Werke in deutscher Sprache.)

In diesem Band der Augustinus' Werke sind drei Schriften zusammengestellt

: De fide et symbolo, De fide rerum quae non videntur liber unus, De fide
et operibus liber unus. Wenn diese drei Schriften auch nicht aus der gleichen
Zeit stammen - die zwei ersten wurden 393 und 399 (sie), die dritte hingegen
erst 413 abgefaßt - und wenn auch ihre Thematik nicht einfach identisch ist,
befassen sie sich doch auf eine ähnliche Weise mit dem Glauben. So war es
sicher gegeben, sie in einem Band zu vereinen, und das umso mehr, als sie
auch in andern Ausgaben zusammen erscheinen. In der Einleitung wird diese
Verbindung eigens hervorgehoben. Dazu werden hier die drei Schriften in den
Zusammenhang mit den Hauptwerken und den wichtigsten Ereignissen des
Lebens Augustins gestellt. Schließlich wird zu jeder der drei Schriften eine
Inhaltsübersicht geboten. Im weitern sind dem Text und der Übersetzung
einige Anmerkungen beigegeben. Das Ganze wird durch eine ausgewählte
Bibliographie und ein kurzes Register beschlossen.

Was die Übersetzung angeht, ist zu sagen, daß der Übersetzer mit den
nicht geringen Schwierigkeiten, die jede Augustinus-Übertragung stellt, im
allgemeinen gut fertig geworden ist. Bei gewissen Stellen indes wird man ein
Bedenken anmelden dürfen. Vgl. z. B. S. 9: «materia sübiacet corpus»
«der Stoff... ist ein Bestandteil des Leibes»; S. 17: «cuius maiestatis personam
parabat ostendere» «seine göttliche Majestät zu offenbaren)); S. 10 wird die
Mittlerrolle von Seele und Geist nur schwach und das «ubi » mit «da » unklar
wiedergegeben; S. 40: «peccato primi hominis)) würde mit «wegen der Sünde
des ersten Menschen» wohl eindeutiger wiedergegeben als mit «durch ...»
(vgl. dazu J. Mehlmann, Naturae filii irae, Rom 1957, 167); S. 66: «sie
deeuisse nasci hominem Deum» ist mit «daß nur auf solche Weise der Gott-
Mensch geziemend geboren werden durfte)) kaum richtig übersetzt. Besser:
«daß Gott auf solche Weise als Mensch geboren werden durfte)). Vgl. die darauf
folgenden Sätze. - S. 158: «iste curationis ordo est, ut baptizandi credant
eo ritu quo sybmolum traditur...» wird übersetzt: «...Die zu Taufenden
haben nach der Formel zu glauben, wie sie im Bekenntnis überliefert ist...»
Diese Übersetzung trägt der technischen Bedeutung von «ordo» und «ritus»
(Taufliturgie) zu wenig Rechnung. Vgl. dazu B. Busch, De Initiatione
Christiana secundum doctrinam S. Augustini, Rom 1939. - Doch wird man sich
bei einer Übersetzung selten darüber einig sein, wie frei sie sein soll. Dazu
hat man im vorliegenden Fall immer die Möglichkeit, auch den lateinischen
Text gleich einzusehen.

Für die theologische Einführung sowie auch für die Anmerkungen
wären mit Nutzen auch andere Untersuchungen herangezogen worden.
Jedenfalls wäre es angezeigt gewesen, in der Bibliographie auf jene Studien
hinzuweisen, die sich speziell mit der Problematik der drei Schriften
befassen. Ich denke an M. Löhrer, Der Glaubensbegriff des heiligen Augustinus
in seinen ersten Schriften bis zu den Confessiones, Einsiedeln 1955; C. Ei-
chenseer, Das Symbolum Apostolicum beim heiligen Augustinus, St. Otti-



Besprechungen 257

lien 1960; L. Villette, Foi et sacrement. Du Nouveau Testament à saint
Augustin, Paris 1959. Für die besondere Frage der «Barmherzigen» in De
fide et operibus wäre es nützlich gewesen, H. de Lavalette, L'interprétation
du Ps 1, 5 chez les Pères «miséricordieux» latins: RchSR 48 (1960) 544-563,
zu konsultieren.

Es ist schließlich zu bedauern, daß für De fide rerum quae non videntur
die neueste Ausgabe in CChL 46 noch nicht benützt werden konnte.
Abgesehen von einem kritisch besser fundierten Text, hätte sie im Vorwort
verschiedene Hinweise für die Echtheit, den Titel und die Form sowie vor allem
für die Datierung (gegen die Frühdatierung von 399) geliefert. Allerdings
muß beigefügt werden, daß die Ausgabe, auf die sich diese neueste Edition
selbst stützt, bereits seit längerer Zeit zur Verfügung gestanden hätte :

M. F. McDonald, Saint Augustine's De Fide Rerum Quae Non Videntur.
A Critical Text and Translation with Introduction and Commentary
(Patristic Studies, 84), Washington 1950. Basil Studer

Augustinus, Aurelius: Geist und Buchstabe (De spiritu et littera über
unus). Übertragen von Anselm Forster. - Paderborn: Schöningh 1968.
vi—142 S. (Aurelius Augustinus' Werke in deutscher Sprache.)

In De spiritu et littera hat Augustinus am Anfang der pelagianischen
Kontroverse, vor allem im Anschluß an den Römerbrief, zu zeigen versucht,
daß der Mensch nicht durch die Befolgung des Gesetzes, sondern durch die
Anerkennung der in ihm wirkenden göttlichen Gnade gerechtfertigt wird.
Es ist dies ein Thema, das nicht nur für die ganze Entwicklung der augu-
stinischen Gnadenlehre grundlegend geworden ist, sondern sicher auch heute
im Gespräch mit den lutherischen Christen besondere Beachtung verdient.
Anselm Forster hat nun von dieser interessanten und noch immer aktuellen
Schrift für die Augustinus-Ausgabe in deutscher Sprache eine gefällige und
flüssige Übersetzung besorgt. Es darf besonders hervorgehoben werden, wie
gut es dem Übersetzer gelungen ist, das Original ziemlich frei und doch
sinngetreu wiederzugeben. Das gilt besonders von der Art, mit der er die kunstvoll

gebauten Perioden der lateinischen Sprache Augustins in kurze,
leichtverständliche deutsche Sätze brachte. Man kann sich zwar hie und da fragen,
ob die freie Übersetzung auch im ganzen Umfang berechtigt war. So wenn
«non amore iustitiae» mit «aus Freude an der Gerechtigkeit» (S. 24 f.)
wiedergegeben wird, oder wenn « cuius donoft (des Heiligen Geistes) einfach mit
«durch» übersetzt wird (S. 54 f.), oder wenn für «species contemplationisi>
«Gottesschau» gewählt wird (S. 74 f., vgl. auch 118 f.). Doch da man immer
auch den lateinischen Text zur Seite hat, ist es leicht, jene Nuancen
wiederzufinden, die vielleicht durch die Übertragung verloren gegangen sind.

Dem Text, für den die Ausgabe von CSEL 60 zugrunde gelegt ist, und
der Übersetzung ist eine kurze Einleitung vorangestellt. Darin wird eine
Übersicht über den Inhalt gegeben (S. 1-3). Zudem wird kurz die Bedeutung
der Schrift für die Exegesegeschichte und die Theologie im allgemeinen
gewürdigt (S. 3 f.). Man hätte es jedoch auch begrüßt, wenn der geschichtliche
Hintergrund noch mehr erläutert worden wäre. Der Hinweis auf die Abfas-

17



258 Besprechungen

sung der Schrift am Anfang der Einleitung ist zu knapp geraten. Am Ende
der Ausgabe stehen einige Anmerkungen, die sich vor allem auf die Bibelzitate

beziehen, eine ausgewählte Bibliographie und ein Sachregister. In der
Bibliographie wäre sicher auch ein Hinweis auf K. H. Schelkle, Paulus
Lehrer der Väter, Düsseldorf 1956, am Platze gewesen, wo die Geschichte
der Exegese von Rom 1-11 dargestellt wird. Im Ganzen also wird man für
diese deutsche Übertragung der so fundamentalen Schrift der augustinischen
Gnadenlehre sehr dankbar sein. Basil Studer

Lütcke, K.-H.: «Auctoritas» bei Augustin. Mit einer Einleitung zur
römischen Vorgeschichte des Begriffes. - Stuttgart : Kohlhammer 1968. 223 S.

(Tübinger Beiträge zur Altertumswissenschaft. Heft 44.)

Der Verfasser dieser äußerst wertvollen Studie setzte sich zum Ziel,
den Auctoritas-Begriff bei seinem Übergang von der Antike zum Mittelalter,
das heißt, in den für seine Geschichte entscheidenden Schriften Augustins
zu untersuchen. Dazu nahm er sich die Mühe, nicht nur das augustinische
Schrifttum selbst einer eingehenden Analyse zu unterwerfen, sondern
widmete auch der römischen und christlichen Vorgeschichte eine einläßliche
Untersuchung. Damit ist auch bereits die Haupteinteilung der Studie
angegeben.

Der erste Teil behandelt den Auctoritas-Hegrifl vor Augustin. Dabei geht
es in erster Linie um den klassisch-römischen Begriff. In diesem Abschnitt
ist besonders die feine Art bemerkenswert, mit der der Unterschied zwischen
auctoritas und potestas, zwischen Person-Macht und Amtsmacht herausgearbeitet

wird. Ergänzend dazu werden die griechischen Analogien zum
Auctoritas-Begriff, die Verwendung des Begriffes in der lateinischen christlichen

Literatur vor Augustin und die Autoritätsproblematik in der griechischen

Patristik behandelt.
Die Behandlung des A wcfontas-Begriffes bei Augustin im zweiten Teil

geht nicht chronologisch, sondern systematisch vor (vgl. die Begründung
dieses Vorgehens auf S. 11 f.). Es geht dabei um die Fragen wo, für wen und
warum Autorität ausgeübt wird oder um die Funktion der Autorität (1. Kap.),
um die Frage, wem Autorität zueignet, das heißt, um menschliche und göttliche

Autorität (2. Kap.), um die Bedeutung oder die Macht der Autorität
(3. Kap.) und um die Begründung der Autorität (4. Kap.). Ein letzes Kapitel
ist der besondern Frage von auctoritas und ratio gewidmet. Eine kurze
Zusammenfassung, ein ausführliches Literaturverzeichnis, ein Stellen- und
Sachregister beschließen die Untersuchung.

Die Vorzüge dieser Arbeit, eine umfassende und persönliche Kenntnis
der einschlägigen Literatur, gründliche Textanalysen und ein selbständiges
Urteil, zeigen sich vor allem in der Art, wie der Verfasser den Autoritätsbegriff

aus der Tradition heraus zu erklären versteht, wie er das Persönliche
in der auctoritas herausarbeitet, wie er zur Frage der päpstlichen Autorität
bei Augustinus Stellung nimmt und wie er das Verhältnis von Autorität und
Vernunft mit den Formeln «credo ut intelligam» und «credo (antea) quod,

{posted) intelligam» umschreibt (S. 191). Außer diesen Hauptvorzügen ver-



Besprechungen 259

dient auch, die klare Ausdruckweise sowie die übersichtliche und wohltuend
knappe Darstellung eine besondere Anerkennung.

Wenn auch einige kritische Bemerkungen und weitere Wünsche
angebrachtwerden dürfen, dann seien es folgende. Bei der Behandlung der christlichen

Tradition wäre es sicher nützlich gewesen, auch die Ausführungen über
auctor bei R. Braun, Deus Christianorum, Paris 1962, und besonders auch
die einschlägigen Darlegungen bei P. Stockmeier, Leo I. des Großen
Beurteilung der kaiserlichen Religionspolitik, München 1959, zu berücksichtigen.

Auch der Artikel von B. Wyss, Doxographie: RAC 4(1959) 197-210,
wäre von Nutzen gewesen (vgl. S. 61 f. wie auch S. 49, 76 ff.). - Die
Unterscheidung zwischen dem historischen Jesus und dem auferstandenen Christus

(S. 130) scheint mir nicht sehr glücklich zu sein. Für Augustinus war
Christus zu sehr Gott, Herr, Wort, als daß diese Unterscheidung für sein
Schrifttum einen Sinn hat. - Der biblische Ansatz des augustinischen
Autoritätsbegriffes wird zwar nicht übersehen (S. 123), aber die Bibelstellen, die
Augustinus im Zusammenhang mit auctoritas verwendet, hätten vielleicht
systematischer untersucht werden sollen. - In sehr eindrücklicher Weise wird
im 2. Kapitel der Zusammenhang der Begriffe auctoritas, persona, exemplum
und magisterium hervorgehoben (S. 126). Doch die Erklärung, die zum
Begriff persona gegeben wird, ist nicht ganz richtig. Dieser Begriff wird von
Augustinus vorerst nicht für die Einheit beider Naturen verwendet. Er
dient auch dazu auszudrücken, daß der Mensch Jesus die Weisheit vertritt
oder daß die Weisheit eine niedrigere Person, oder sagen wir eine niedrigere
Würde angenommen hat. Vgl. dazu die Texte bei T. van Bavel, Recherches
sur la Christologie de s. Augustin (Freiburg 1954), 5-12. Der Ausdruck unitas
personae kommt erst von 400 an vor, der Ausdruck una persona noch später.
Vgl. T. van Bavel, op. cit., 20. Dazu wäre es sehr lohnend gewesen, dem
Zusammenhang von persona und auctoritas noch mehr nachzugehen. Es
hätte sich dabei gezeigt, wie die Autorität Jesu letztlich darin begründet
ist, daß der gleiche Gott und Mensch, Deus-homo, una persona ist. Vgl.
dazu De Cons. Evangel. I, 35, 53: ML 34, 1069: «... ut eadem ipsa Dei
sapientia ad unitatem personae suae homine assumpto, in quo congrua saluti
nostrae dicendo et faciendo, patiendo et sustinendo fieret et deorsum hominibus
exemplum redeundi, et eis qui sursum sunt angelis exemplum manendi ...»
Dazu den ganzen Kontext. Weiter De Trinit. IV, besonders 18, 24 und den
Kommentar von Th. Camelot, A l'éternel par le temporel : REtAug 2 (1956)
163-173. - Mit diesen kritischen Bemerkungen soll in keiner Weise zurückgenommen

werden, was oben gesagt worden ist, nämlich daß wir es bei dieser
Studie von L. über auctoritas bei Augustin um einen ganz hervorragenden
Beitrag zur Augustinus-Forschung zu tun haben. Basil Studer

Beato, Luca: Teologia della malattia in s. Ambrogio. - Turin: Marietti
1968. 224 S.

In der vorliegenden Studie handelt es sich um eine Doktor-Dissertation,
die 1965 an der Gregoriana verteidigt worden ist. Es braucht nicht eigens
betont zu werden, daß das in ihr behandelte Thema eine eingehende Unter-



260 Besprechungen

suchung voll verdient hat. Geht es doch beim Thema «Krankheit» um eine
Lehre, die bei Ambrosius in engem Zusammenhang mit der Auffassung von
der Sünde, im besondern mit der Erbsünde, damit mit der Soteriologie im
allgemeinen, im weitern mit der Dämonologie sowie mit der ganzen
Frömmigkeit steht, und somit einen nicht unbedeutenden Platz einnimmt.

Der erste Teil der Arbeit befaßt sich mit einigen Voraussetzungen. In
sehr glücklicher Weise wird dabei das erste Kapitel den Erfahrungen
gewidmet, die Ambrosius selbst, soweit uns das aus seinen Schriften bekannt
ist, mit der Krankheit gemacht hat. Das zweite Kapitel gibt mit seinem
Überblick über Leib und Seele bei Ambrosius eine Einführung in dessen

Anthropologie. Im dritten Kapitel schließlich wird gesucht, die Begriffe von
physischer und geistiger Krankheit etwas abzugrenzen. Dabei wird auch das
Thema «Jesus der Arzt» kurz behandelt. - Im zweiten Teil stehen die
Ursachen der Krankheit in Frage: die Beziehungen zwischen Krankheit und
Sünde, die Macht des Teufels gegenüber dem schwachen und sündigen
Menschen, sowie die Krankheit in der Vorsehung Gottes. - Der dritte Teil
endlich befaßt sich mit dem Sinn der Krankheit («finalità») : mit der Krankheit

als Kampf gegen den Teufel, als Prüfung, als Nachahmung des leidenden
Herrn sowie mit dem Tode als einem Gut.

Mit dieser kurzen Inhaltsangabe ist bereits auch angedeutet, daß in
der vorliegenden Schrift eine eindrückliche Übersicht über die Texte bei
Ambrosius gegeben wird, die mehr oder weniger ausdrücklich auf die Krankheit

Bezug nehmen. Es werden indes auch viele nützliche Hinweise auf
andere damit zusammenhängende Themen gegeben. So über die Engel
(129 f.), über den Kampf (157-170), sowie vor allem über die Antithese von
Geist und Fleisch (35-53). Man kann sich jedoch fragen, ob weniger nicht
besser gewesen wäre. Gewiß, es stehen Texte in Frage, die das Hauptthema
in etwa beleuchten können. Doch sind diese im Grunde nebensächlichen
Ausführungen nicht vielleicht auf Kosten des eigentlichen Gegenstandes der
Untersuchung gegangen?

Auf jeden Fall ist zu sagen, daß die Analysen der Texte zu wenig tief
gehen. So wird der Gegensatz von Geist und Fleisch zu wenig nuanciert
dargelegt (35-53). W. Seibel, Fleisch und Geist beim hl. Ambrosius, der
verschiedentlich herangezogen wird, hat diese Antithese sicher nicht so
dualistisch verstanden. - In den Ausführungen über den Salus-Begriff wird
auf die Abhängigkeit von Philo hingewiesen (66-70). Es wird aber in keiner
Weise zu zeigen versucht, was der Römer Ambrosius aus den Auffassungen
des Alexandriners Philo gemacht hat. - Im Kapitel über die Vorsehung (116-
127) wird zu wenig zwischen Schöpfung und Leitung der Welt unterschieden.
Die ausgewählten Texte beziehen sich fast ausschließlich auf den ersten
Gesichtspunkt. Und doch hat Ambrosius selbst zwischen der Schöpfung der
Natur und dem weitern Eingreifen Gottes einen ausdrücklichen Unterschied
gemacht. Vgl. dazu neuestens F. Szabô, Le Christ créateur chez saint Am-
broise, Rom 1968. - Daß die Behandlung der Engellehre etwas summarisch
ausgefallen ist, kann hingenommen werden, denn schließlich ist das für den
Hauptgegenstand weniger entscheidend. Trotzdem soll eine Ungenauigkeit,
die hier dem Autor unterlaufen ist, nicht verschwiegen werden. Mit Be-



Besprechungen 261

rufung auf M. Pastore, Gli angeli in S. Ambrogio (Firenze 1949) 32 f., stellt
er nämlich fest, daß nach Ambrosius «ein» Engel beim göttlichen Opfer
anwesend sei (131). Dabei wäre es doch interessant gewesen, den Unterschied
zwischen dem römischen Kanon von heute, der von «einem» Engel spricht
und dem Kanon in De Sacramentis IV, 6, 27 des Ambrosius zu beachten,
wo von «per manus angelorum tuorum» die Rede ist.

Der Mangel an Tiefe erklärt sich vor allem aus zwei Gründen. Einmal hat
sich der Verfasser, obwohl er im einleitenden Teil ein eigenes Kapitel über
den Begriff der physischen und geistigen Krankheit voranstellt, über den
Begriff der Krankheit zu wenig Rechenschaft gegeben. Er hätte unbedingt
eine Wortstudie über die wichtigsten Begriffe wie aegritudo, infirmitas und
besonders auch contagium unternehmen sollen. Als Gegenstück dazu hätte
er dem Wortgebrauch von salus eine eingehendere Darstellung widmen
sollen. Dazu hätte er sich auf verschiedene Vorarbeiten stützen können. Vgl.
H. Busse, «Salus» in der römischen Liturgie, Rom 1960, oder H. U. Istinsky,
Die alte Kirche und das Heil des Staates, 1963. Von dieser Unterlassung her
ist verständlich, daß ziemlich häufig nicht nur von Krankheit, sondern auch
von Leiden und Schwächen die Rede ist (vgl. S. 104, 110, 116, 138, 172, 200,
219). Der Mangel an Klarheit zeigt sich besonders im Abschnitt über den
Teufel, der uns die Krankheit schickt (S. 96-101). Denn dort ist die Rede
von Leiden und Krankheit, von Verfolgung, von Blutschande und den
Schwierigkeiten der Kirche von Mailand und dann endlich von der Krankheit,

die der Teufel über Job kommen ließ. Übrigens scheint Ambrosius nur
hinsichtlich von Job von der Verursachung einer Krankheit durch den
Teufel zu sprechen. Jedenfalls wird die Geschichte Jobs vom Autor viel zu
sehr verallgemeinert. Aus dem gleichen Grund sind auch die Abschnitte
über Krankheit und Sünde und Krankheit als Symbol (S. 57-62) etwas konfus

ausgefallen. Da« gilt auch vom Kapitel über die Krankheit als Kampf
mit dem Teufel, wo im Grunde wenig von Krankheit im strengen Sinn die
Rede ist (S. 157-170). Es mag sein, daß man diese Unklarheit etwas weniger
stark empfinden würde, wenn der Titel der Arbeit nicht «Theologie der
Krankheit», sondern etwa «Krankheit und Leiden des Christen» lauten
würde. Dazu mag zugegeben werden, daß Ambrosius nicht eindeutig
umschrieben hat, was er unter Krankheit versteht. Für ihn bedeutet alle
Unordnung, alles Leiden, alle Schwäche Mangel an salus, das heißt irgendwie
Krankheit. Mit andern Worten, er hat einen andern Begriff von Krankheit
als wir. Doch gerade das hätte viel deutlicher herausgestellt werden sollen.

Zum andern hängt die mangelnde Tiefe der Textanalysen damit zusammen,

daß der Verfasser den geschichtlichen Kontext zu wenig beachtet hat.
Zu oft stützt er sich in dieser Hinsicht nur auf zweitrangige Literatur, etwa
auf Lexikonartikel, aber nicht auf die einschlägigen Studien. Er bezieht sich so
auf Ch. Journet, Le mal, wenn er von Plotin und Ambrosius spricht, aber
nicht auf die Spezialstudien von P. Courcelle oder P. Hadot und andern
(S. 137 f., vgl. S. 51). Vor allem hat er sich nicht die Mühe genommen, die
Texte der Gewährsleute des Ambrosius selbst einzusehen und mit ihnen den
Gebrauch zu vergleichen, den dieser von ihnen gemacht hatte. Ein eklatantes
Beispiel dafür ist die Vernachlässigung von Cicero. Es wird wohl auf eine An-



262 Besprechungen

merkung in der Ausgabe von De officiis des Ambrosius verwiesen (S. 164
Anm. 54), aber die Texte der beiden Autoren selbst werden nicht verglichen.
Es wird z. B. nicht gesagt, ob die Polemik gegen Epikur von Ambrosius von
Cicero übernommen worden ist oder nicht (S. 107). So ist es nicht zu
verwundern, wenn oft nur ein sehr allgemeines Urteil herausschaut. Ambrosius
hätte seine theologische Lehre fast ausschließlich aus den griechischen
Vätern geschöpft (20), oder gar, er hätte die griechische Philosophie direkt
oder durch Origenes aus Philo übernommen (S. 52). Dabei müssen wir doch
auch mit Hilarius und vor allem mit Tertullian rechnen. Ganz abgesehen
davon, daß Ambrosius in seinen profanen Studien und im besondern in seiner
Beschäftigung mit Cicero mit der griechischen Philosophie in Kontakt
gekommen ist. Das gilt vor allem für die stoische Philosophie, deren Bedeutung
für die christliche Aszetik zu ausschließlich mit der alexandrinischen Schule
in Zusammenhang gebracht wird (185). Ähnliches ließe sich von der zu
vereinfachenden Feststellung machen, daß die Lehre von den Engeln als Mittler in
der Kirche eine sehr alte Lehre sei (135). Das ist gewiß wahr. Aber es ist nicht
weniger bedeutend, daß die Auffassung von den Mittelwesen in der Antike
allgemein verbreitet war und sicher gerade darum zum Allgemeingut der
christlichen Theologie werden konnte. Im übrigen wird selbst der Einfluß
der griechischen Patristik nur ungenügend gewürdigt. Es hätten dafür unter
andern auch A. von Harnack, Medicinisches aus der ältesten Kirchengeschichte

(1892), und T. Bettencourt, Doctrina ascetica. Origenis, Rom 1945,

herangezogen werden müssen.
So wird man anerkennen, daß der Autor mit viel Fleiß und sicher auch

zum Nutzen der andern die Texte zusammengestellt hat, in denen
Ambrosius von der Bedeutung der Krankheit für das christliche Leben handelt.
Aber die theologische Bedeutung des Begriffes Krankheit und damit auch
des Begriffes Heil (salus) wurde dabei nur ungenügend herausgearbeitet.
Fügen wir noch bei, daß die äußere Darstellung, abgesehen von einigen
Druckfehlern, besonders in der Bibliographie, und einer falschen Numerierung
der Kapitel (S. 59, 62, 66), im allgemeinen gediegen ist. Basil Studer

Richard von St. Viktor: Über die Gewalt der Liebe. Ihre vier Stufen.
Einführung und Übersetzung von Margot Schmidt. - München, Paderborn,
Wien: Schöningh 1969. xii-75 S. (Veröffentlichungen des Grabmann-Institutes.

Neue Folge. 8.)

C'est au cours de ses études préparatoires pour une édition critique du
traité : Die siben Strassen zu got de Rudolf de Biberach \ que Mlle M. Schmidt
a pu se rendre compte de l'importance de l'opuscule De quattor gradibus
violentae caritatis de Richard de Saint-Victor. Traduction en haut-alémanique
du De Septem itineribus aeternitatis, le Die siben Strassen zu got est une compi-

1 Rudolf von Biberach : Die siben Strassen zu got. Die hochalemannische
Übertragung nach der Handschrift Einsiedeln 278. Hrsg. u. eingeleitet von Margot
Schmidt. - Quaracchi, Florentiae: Typ. Collegii S. Bonaventurae 1969. vii, 276*,
271 S. (Spicilegium Bonaventurianum 6.)



Besprechungen 263

lation dont une des principales sources est l'opuscule de Richard. Celui-ci
se trouve ainsi mêlé étroitement à l'histoire de la littérature mystique en
haut-alémanique. Mais son intérêt dépasse le cercle des spécialistes de la
littérature spirituelle du moyen âge. Par le caractère personnel de l'expérience

intérieure qu'il analyse, par l'originalité de ses conceptions, par la
perfection de la forme, il constitue un des documents les plus intéressants de
la mystique chrétienne. MUe Schmidt en présente une édition bilingue,
convaincue que la lecture en sera profitable, encore aujourd'hui, à un public
avisé.

Le texte latin reproduit celui de Migne, tout en tenant compte des

principales corrections de l'édition critique de Dumeige, dont on a suivi
également les divisions. On trouvera, p. 16, une liste d'un certain nombre
de références scripturaires de l'édition Dumeige qu'il convient de corriger.
Un index biblique a été ajouté à la présente édition (p. 74-75), ainsi qu'un
certain nombre de notes. La traduction allemande, la première, rend désormais

le traité de Richard accessible à tout esprit cultivé. Sans rien sacrifier
de la précision du vocabulaire philosophique et théologique ou de la rigueur
de la doctrine, la traductrice a su rendre admirablement la ferveur qui
anime d'un bout à l'autre les pages de cet écrit exceptionnel, le rythme qui
les fait vibrer de l'expérience d'une âme aux prises avec une présence dont
elle se sait investie et dont elle s'efforce de dire le mystérieux pouvoir et de
découvrir la nature.

L'introduction, historique et doctrinale, dégage brièvement les sources
et l'influence de ce traité, ainsi que les affinités avec la littérature de l'amour
courtois. Une analyse soignée permet d'en faire voir les liens avec la doctrine
générale de Richard, en même temps que son originalité, due justement à

la primauté de l'expérience personnelle dont il est l'expression. Le médiéviste

y trouvera de nombreuses suggestions, qu'il soit historien des doctrines
spirituelles ou philologue intéressé à la formation de la langue et du
vocabulaire de l'expérience affective, spirituelle ou profane. Expérience très
caractéristique, où l'amour, humain aussi bien que divin, apparaît sous les
traits d'une force qui s'empare du cœur de l'homme, où l'être humain se sent
par conséquent comme passif - l'amour est une passio - et impuissant à

opposer une résistance efficace. Les degrés de la violence de l'amour divin
sont présentés par Richard dans un parallèle constant avec l'amour humain
et ses progrès qui, enfin, subjuguent totalement l'amant qui en est la victime.
Le Cantique des Cantiques est ici, du point de vue scripturaire, le texte
privilégié, à la fois par son réalisme et par les transpositions qu'il semble
appeler de toute évidence.

En lisant la savante introduction de Mlle Schmidt et le traité dont elle
nous donne le texte et la traduction, on ne peut s'empêcher de se demander
une fois de plus pourquoi la théologie de la charité de S. Thomas offre si

peu de traits communs avec les degrés de la violence de l'amour de Richard
et toute la tradition où ils s'inscrivent. Il serait trop facile de dire que
nous avons affaire, d'une part à l'expérience vécue, de l'autre à une spéculation

théologique. Ce serait en effet supposer qu'il n'existe qu'une forme
d'expérience de la charité, non point le prouver. La réponse est certainement



264 Besprechungen

beaucoup plus subtile. Il serait trop long de la développer ici. Je pense, pour
ma part, qu'il faut faire intervenir l'anthropologie de S. Thomas, et notamment

sa conception des niveaux de l'affectivité sensible et de l'affectivité
spirituelle (voir notre: Le problème de l'amour chez S. Thomas d'Aquin. Paris,
Vrin, 1952). Mais c'est évidemment la conception de la nature de la charité
qui serait à retenir en tout premier lieu.

Ainsi Richard distingue un premier degré de l'amour de Dieu : «In primo
gradu diligitur Deus ex corde, ex anima et mente. Nullum tarnen horum fit
ex toto» (23). Ce n'est que plus tard, semble-t-il, que l'âme parvient au
degré supérieur qui est ainsi défini: «Diligere ex toto corde, ex tota anima
et ex tota virtute, est omne Studium, omne desiderium, omne exercitium in
hoc unum impendere » (ibid.). Pour S. Thomas, la totalité fait partir de l'essence
même de la charité, comme l'indique d'ailleurs la lettre même du précepte
qui nous la commande. La raison de la différence doit être cherchée dans
la différence des points de vue. Pour Richard, la totalité de l'amour semble
bien être le résultat d'une transformation du sujet, que S. Thomas appellerait

la participation de la charité dans l'âme. La totalité que S. Thomas
considère comme essentielle à la charité concerne la nature même de l'acte.
Celui-ci, pour atteindre Dieu divinement, pourrait-on dire: «(ut actus) vestia-
tur debitis circumstantiis», doit l'atteindre «comme fin ultime, à quoi il faut
tout rapporter» (II—II, 44, 4. c). Un acte d'amour de Dieu qui, tout en ayant
toutes les violences possibles, ne s'adresserait pas à celui qui est le principe
et la fin de tout bien et de tout amour porterait sur tout sauf sur Dieu. Aussi
bien la charité peut-elle et doit-elle être un facteur d'unification et d'intégration

de tous les amours légitimes, dont aucun ne pourrait exister, s'il n'était
participation de la bonté et de l'amour de Dieu» (De car., c. 7, c). Sans cette
totalité, pas de charité. La différence entre la vie chrétienne des religieux et
des laïcs, entre les commençants, les progressants et les parfaits ne peut donc

pas se fonder sur des degrés, impossibles d'ailleurs, de cette totalité. C'est
toute la métaphysique et la théologie de la participation qui sont ici en cause
(cf. p. e. III C.G., 20 et 97) avec leurs conséquences sur la conception et l'expérience

du rapport, irréductible à tout autre, entre l'amour dont nous aimons
Dieu, et l'Amour qui est Dieu, principe et fin de tout amour.

Mais restons-en là pour ces réflexions qui demanderaient de longs
développements (voir nos remarques à propos de: Alszeghi, Grundformen der

Liebe, dans Bull, thorn., YII (1943-1946), n. 275). Une remarque cependant
encore, avant de terminer ce compte rendu, trop long déjà, et cependant
trop bref: A propos de la formule de Richard: sitire Deum, ad Deum, in
Deum, secundum Deum (28) et de la note a, p. 47, on pourrait utilement
mentionner les trois modes de l'acte de foi: credere Deo, Deum, in Deum, que
S. Thomas discute encore dans la Somme thêologique II—II, 2, 2, et dont la
source immédiate est un opuscule pseudo-augustinien : De symbolo (PL, 40,

1190-1191); voir Th. Camelot: Credere Deo, credere Deum, credere in Deum.
Pour l'histoire d'une formule traditionnelle {Rev. des sc. philos, et théol., 30

(1941-1943), 149-155). L'étude des rapports entre les deux formules serait
sans doute intéressante. Elle montrerait une fois de plus l'influence profonde
de S. Augustin sur la théologie des vertus théologales, mais aussi la liberté



Besprechungen 265

avec laquelle les théologiens du moyen âge savaient utiliser les divisions et
les séries pour les adapter à leur intention. Elle compléterait, sur un point
de détail, l'introduction et les notes si pénétrantes dont Mlle Schmidt a
enrichi l'édition et la traduction de l'opuscule de Richard de Saint-Victor,
et dont je tiens à souligner encore une fois le très grand mérite.

Louis-Bertrand Geiger

Pitcher, George: Die Philosophie Wittgensteins. Eine kritische
Einführung in den Tractatus und die Spätschriften. (Orig.-Titel: The Philosophy
of Wittgensein. Übertragen von Eike von Savigny.) - Freiburg/München:
Karl Alber 1967. 396 S.

Ludwig Wittgenstein (1889-1951) gehört zweifellos zu den maßgeblichen
Vertretern der neueren Philosophie. Seine geistige Abstammung führt auf
Frege und Russell zurück. Sein Einfluß weitet sich in die verschiedenen
Tendenzen der analytischen Philosophie aus. Die so breitgestreute und
vielfältige Auswirklung liegt in zwei gegensätzlichen Werken begründet: dem
«Tractatus» aus der Frühperiode und den «Philosophischen Untersuchungen»
aus der Spätzeit.

Zu diesen beiden Hauptwerken hat G. Pitcher eine leicht verständliche
Einführung geschrieben, sozusagen für Anfänger. Er setzt wenig voraus und
erklärt auch vielfach geläufige grundlegende Begriffe und Theorien wie die
«Theory of Descriptions», die Tafel der Wahrheitswerte oder die
Unterscheidung zwischen Satz und Aussage. Das Buch wählt aus, und zwar in
zweifacher Hinsicht. Einmal werden nur der «Tractatus» und die «Philosophischen

Untersuchungen» eingehender analysiert. Die andern Schriften
(soweit sie überhaupt zugänglich sind) werden hin und wieder kurz im Text
oder in den Fußnoten erwähnt. Dann legt der Autor nur die Grundfragen vor,
die Schlüsselbegriffe und die entscheidenden Begründungen. Er will «einen
allgemeinen Rahmen liefern» (S. 10). Kontroverse Fragen werden nach
Möglichkeit gemieden oder zumindest nicht in den Vordergrund gerückt.
Meinungsverschiedenheiten oder Interpretationsschwierigkeiten kommen an
relativ wenig Stellen zur Sprache (etwa S. 65 f., 137 ff., 141, 156 ff.). So
entsteht leicht der Eindruck, als ob bei Wittgenstein nur gelegentlich dunkle
und umstrittene Stellen auftauchten. Andererseits zeigen gerade die
vorsichtigen Formulierungen des Autors («glaube ich», «vermutlich», «scheinbar»),

daß vieles noch ungeklärt ist. In den Analysen der «Philosophischen
Untersuchungen» werden oft Stellen aus dem «Tractatus» herangezogen,
um Ähnlichkeiten oder grundsätzliche Unterschiede hervorzuheben. Der
Autor bemüht sich auch, die eigenartige Persönlichkeit dieses Denkers in
den Zusammenhang seines Werkes zu stellen (z. B. Kapitel 13 über die
Philosophie)

Pitcher wird seiner Zielsetzung durchaus gerecht. Seine Einführung wird
als solche sehr dienlich sein. Für eine vertiefte Auseinandersetzung wird der
Leser allerdings noch weitere Literatur heranziehen müssen, vor allem
G. E. M. Anscombe oder A. Müller (vgl. das Literatur-Verzeichnis am
Schluß des Buches). Martin Brander



266 Besprechungen

Borgis, Ilona: Index zu Ludwig Wittgensteins «Tractatus logico-philo-
sophicus» und Wittgenstein-Bibliographie. - Freiburg/München: Karl Alber
1968. 113 S.

Zuverlässig ausgearbeitete Indexe und Bibliographien gehören zu den
wertvollsten Arbeitsinstrumenten der Forschung. Deshalb ist es zu begrüßen,
daß I. Borgis ein solches Arbeitsinstrument für Wittgenstein erarbeitet hat:
einen Index zum «Tractatus» und eine Bibliographie zum frühen und späten
Wittgenstein.

Der Index verzeichnet mehr als 300 Stichwörter, darunter auch
Personennamen. Dennoch vermissen wir bedeutende Ausdrücke wie Begriff,
Eigenschaft, Projektion u. a. Jedem Stichwort folgt gewöhnlich ein Zitat.
Es soll dem Leser eine erste Orientierung und Interpretation vorlegen. Als
Zitate ließen sich oft noch geeignetere Stellen finden, z. B. für Elementarsatz
4. 22, Gegenstand 2. 02, Bedeutung 3. 203, Bild 2. 14. Die nur als Verweise
angeführten Stehen dürften relativ vollständig sein. Das Nachschlagen
würde erleichtert, wenn die wichtigsten Stellen besonders gekennzeichnet
wären.

In der Bibliographie bleibt zunächst unklar, unter welchem Gesichtspunkt

die Werke ausgewählt wurden. Daß hier auch der späte Wittgenstein
miteinbezogen wurde, ist aus den angeführten Titeln ersichtlich. Verschiedene

Beiträge bleiben aber unberücksichtigt, so z. B. Baldrich, Burkhardt,
Hänsel, Hierro oder Molitor. Wollte die Verfasserin nur eine Auswahl oder
ein möglichst vollständiges Verzeichnis bieten? Darüber sollte der Leser
unterrichtet sein. Die Bibliographie ist in jedem Falle reichhaltig. Neben den
bedeutendsten Werken erwähnt sie auch eine Reihe von Artikeln und
Rezensionen (bis Herbst 1968).

Abgesehen von kleineren Mängeln ist das Stichwort- und Literatur-
Verzeichnis von Borgis ein äußerst wichtiges und nützliches Hilfsmittel.
Der Leser wird sich schneller in der Wittgensteinschen Fachterminologie
zurechtfinden, wenn er immer wieder auf Parallelstellen zurückgreifen kann.
Zugleich erhält er einen Überblick über die ständig wachsende Sekundärliteratur.

Martin Brander

Brandenstein, Béla Freiherr von: Kunstphilosophie. - München: Anton
Pustet 1968. 319 S. (Grundlegung der Philosophie. 5.)

Comme le dit l'auteur dans son introduction, toute philosophie de l'art
a son fondement dans la métaphysique: la présente œuvre se rattache donc
directement au volume 3 de la même série, la métaphysique.

Mais une philosophie de l'art présente aussi ses difficultés propres: car
le beau n'est pas un concept que la seule logique pourrait élucider complètement.

Le beau échappe toujours à la saisie purement intellectuelle, et
nous savons qu'aucun aspect de la réalité n'a connu autant d'explications
différentes. Et en plus du beau, une philosophie de l'art se doit d'élucider
aussi l'activité artistique. C'est le souci de réalisme qui pousse von
Brandenstein à accorder son attention non seulement à l'œuvre, mais encore à



Besprechungen 267

l'artiste. Enfin, il faut éviter le relativisme, car une philosophie de l'art
relative se contredit. Ce sont là trois difficultés auxquelles l'auteur consacre

spécialement son attention, et qui montrent son souci de nous présenter
une analyse philosophique de l'art qui soit pénétrante tout en accordant
à chaque facet artistique son importance.

Pour bien préciser son domaine, l'auteur détermine dans un premier
chapitre la différence entre l'art et les autres aspects de la vie, tels la vie
pratique ou théorique. La différence réside dans le fait que l'art aboutit
à une œuvre, et que cette œuvre n'est pas employée comme moyen pour
un but ultérieur - ce qui est le fait de la technique. La valeur de cette finalité

de l'œuvre est la beauté. La beauté est donc bien quelque chose que
l'on ressent, mais qui est néanmoins objectif. La beauté n'est ni la
manifestation de l'idée de beauté, comme le voulaient Platon et Hegel, ainsi que
saint Thomas lorsqu'il parle de la «resplendentia formae» (p. 21), ni l'unité
dans la multiplicité. La beauté est plus simple: c'est l'essence absolue du
façonnage (Gestaltung) (p. 33).

Cette formation, ce «façonnage» est toujours formation d'image; et elle
dépend du beau en soi: Dieu.

Après avoir déterminé la nature du beau, l'auteur discute les différentes
théories qui prétendent expliquer le monde de l'art: la théorie du jeu de

Schiller, la théorie de l'irréalité, celle de l'imitation. Cette dernière engage
l'auteur dans une discussion du symbole, où il montre que le symbole est
quelque chose d'individuel, avec une signification élevée et universelle. Dans
la mesure où tout art cherche à manifester une signification profonde, on
peut dire que tout art est symbolisme.

Dans le même chapitre, l'auteur détermine encore les rapports entre l'art
et l'amour (l'amour est source de beauté), l'art et la technique (la technique
est moyen de puissance), l'art et la vie pratique et théorique (l'art rassemble

l'universel et le concret), l'art et la nature (il n'y a pas de différence
essentielle).

L'auteur consacre un chapitre aux sources de l'art. Si la volonté est
source de la vie pratique et la connaissance source de la vie théorique, l'art
trouve son origine dans le sentiment.

Ayant déterminé la source de l'art, l'auteur discute ses différents aspects :

les catégories de l'art (pureté, intériorité, clarté, etc.), l'expérience de l'art,
l'artiste, les différents arts (y compris le cinéma), les divers moments essentiels

de l'œuvre d'art (dessin, ornementation, mélodie, etc.). Ces considérations

sont suivies d'un chapitre sur les différentes structures psychologiques
de l'artiste - le tragique, le comique, l'humour - le style qui est le quomodo
de l'œuvre, qui lui donne son caractère individuel. L'ouvrage se termine
par quelques pages sur la beauté de l'âme et de Dieu.

von Brandenstein a écrit cet ouvrage avec beaucoup d'objectivité, on
sent son souci d'en arriver à un jugement responsable dans son domaine qui
est si difficile à saisir par l'intellect. L'auteur se sert de beaucoup d'exemples
tirés non seulement de l'histoire de l'art, mais aussi de l'expérience
quotidienne. D'ailleurs, il reste proche de l'expérience, encore par souci d'objectivité.

D'autre part, cette étude renferme une grande richesse de sujets: l'au-



268 Besprechungen

teur y touche à tout ce qui concerne la philosophie de l'art. Et si l'on a des

regrets après la lecture, c'est que le livre soit trop court. On regrette surtout
que l'auteur n'ait pas élaboré certains sujets de première importance pour
toute philosophie de l'art : le chapitre sur le style laisse sans réponse plusieurs
questions sur lesquelles nous voudrions bien connaître l'avis de l'auteur.
L'union du concret et de l'universel ne correspond-elle pas à un rêve de
l'idéalisme : quel est alors le rapport entre art et idéalisme Etant donné que
l'auteur, dès les premières pages, professe son réalisme philosophique, on est
étonné de voir cité S. Thomas à côté de Hegel et de Platon : quelles sont les
raisons profondes qui ont poussé l'auteur à voir dans la théorie thomiste
de la splendeur de la forme une tendance idéaliste Dirk Pereboom

Wisser, Richard: Verantwortung im Wandel der Zeit. Einübung in
geistiges Handeln. - Mainz: v. Hase & Koehler 1967, 324, 5 Bildtaf.

Je häufiger heute von Verantwortung geredet und geschrieben wird,
desto argwöhnischer werden kritische Geister, ob es sich hierbei nicht gerade
um Tendenzen handelt, sich dem zu entziehen, was vom Menschen wirklich
verantwortliche Entscheidungen fordert. Im Wissen um Situationen, zu
denen noch keine eindeutigen Vorentscheidungen und nachschlagbare
Präzedenzfälle vorliegen, zu denen keine «vorgedruckten Gebrauchsanweisungen»
zur Hand genommen werden können, versucht Richard Wisser, Philosoph
an der Universität in Mainz, in kritischer Beleuchtung der Zeitsituation
«Verantwortung» als Grundbefindlichkeit des Menschen und als Schlüsselwort

der Gegenwart in den Blickpunkt zu stellen.
Die herkömmliche Vorstellung einer «instanziellen Verantwortung», die

ihr «Soll» erfüllt zu haben glaubt, wenn sie im Nachvollzug eines
Vorschriftenkodex handelt, wird in ihrer Ergänzungsbedürftigkeit von Wisser
erkannt und durch eine «situationeile Verantwortung zweiten Grades»
vervollständigt. Diese fordert in Situationen, in denen der Mensch vom
Notstand gewissermaßen «beispielloser» veranwortlicher Entscheidung betroffen
wird, das Wagnis einer Antwort, die «verantwortet» werden muß. Gerade
in dieser zweiten Art von Verantwortung eröffnet sich deshalb nach Wisser
erst die Möglichkeit, «sich selbst» zu gewinnen, menschliche Wirklichkeit im
Wandel der Zeit zu erfahren und in die Gegenwart hineinzuholen. An fünf
«Modellen» entwickelt er, auf welche Weise im Werk bedeutender geistiger
Persönlichkeiten unserer Epoche gegenüber zwingenden Fragen der Gegenwart

solcherart «Verantwortung im Wandel der Zeit» wahrgenommen wird.
Im Leben und Werk von Karl Jaspers vollzieht sich Verantwortung

im Spannungsfeld einer Philosophie, die Denken als «inneres Handeln»
auffaßt, aus dem jede äußere Handlung erwächst. Die oft polemisch betriebene
Kritik am politischen Engagement von Jaspers weist Wisser dort in die
Schranken, wo sie die Konsequenz dieses Schrittes in die Öffentlichkeit
übersieht, der auf Grund der Erkenntnis der Unvertretbarkeit einer universalen

Verantwortung des denkenden Menschen bei Jaspers erfolgt. Indem
er den Menschen dem distanzierenden Begreifen entreißt und ihm zur Ver-



Besprechungen 269

gegenwärtigung seines eigentlichen Selbst angesichts der ihm begegnenden
Situationen verhilft, ist Jaspers in Leben und Denken bestrebt, «Einübung
in geistiges Handeln» zu geben. Im NachVollzug der «Denkungsart»
verantworteter Antworten fordert er den Menschen beispielhaft heraus, sich selbst
auf den Weg zu machen, um «mögliche Existenz» als wirkliche zu gewinnen.

Für Martin Buber erwächst nach Wissers Deutung echte Verantwortung
aus der elementaren Wirklichkeit einander Begegnender, ist «Verantwortung
die Antwort der Wir-Existenz ». Verantwortung vollzieht sich in erster Linie
in der Antwort an ein Wesen, das zur Verantwortung ziehen kann, wird erst
möglich gegenüber einem nicht instantiell gedachten Du - sei es göttlicher
oder menschlicher Natur -, demgegenüber «Unmittelbarkeit gehütet werden
muß in einer immer «mittelbarer werdenden Welt». Wie Wisser deutlich
hervorzuheben versteht, geht es auch Buber darum, das Ungenügen einer
Scheinverantwortung vor einer Instanz, einer Idee oder einem Idol im Hinweis

auf den wesentlich dialogischen Charakter echter Verantwortung
herauszukehren. Diese gelte es zu ergreifen in der Begegnung mit dem menschlichen
oder göttlichen «Partner», der nicht schweigend entgegensteht, sondern
entgegenkommt in der «Zwiesprache». Um den lebendigen Gott und den
konkreten Menschen als Lebenswirklichkeit zu entdecken, lehre Buber wieder,
die Wirklichkeit zu sehen in der Wir-Existenz gelebten Lebens.

Menschliches Sein kann sich auch für den Religionsphilosophen und
Theologen Romano Guardini nur in der Erschließung des Konkret-Lebendigen

bewähren. Die besondere Leistung der Ausführungen Wissers über diesen
Denker liegt in einem Vorgehen, das sich nicht im inhaltlichen Aufriß des

vielschichtigen und manchem Leser vielleicht divergierend erscheinenden Werkes

von Guardini erschöpft, sondern die strukturelle Beschaffenheit und die
Methode des Denkens, das diesen Inhalten zugrunde liegt, herausstellt.
Kennzeichnend für Guardini sei das Bemühen eines philosophischen
Bewußtseins, das in intensiver und universeller Aufgeschlossenheit der
spannungsreichen Fülle menschlicher Wirklichkeit letzte Seinsbegründung zu
geben versucht. Dies erweise seinen Willen zur Verantwortung für die Welt
in einem Wahrheitsverlangen, dessen erschließendes Interpretieren eine

ursprüngliche Weise verkörpere, Verantwortung zu übernehmen.
Für den Physiker und Philosophen Carl Friedrich v. Weizsäcker steht

die in ihrer ganzen Dringlichkeit erkannte Problematik von Wissen und
Verantwortung im Mittelpunkt seiner Bemühungen. Im Sinne einer
universalen Verantwortung und verantwortungsbewußten Wandlung verläßt
v. Weizsäcker den angesichts der bedrohlichen Auswirkungen mehr als

unglaubwürdig gewordenen fiktiven Standpunkt einer neutralen
Fachkompetenz. Wisser verdeutlicht, wie die Bewegung dieses Denkens am
Leitseil der Grenzprobleme den Kreis gegenseitiger Bedingtheit der
Wissenschaftsgruppen in einem kreisenden Bezugsdenken zur Erfahrung bringen
möchte. Auch hier gelingt es Wisser, durch die Herausarbeitung des
Methodischen erstmals einen Schlüssel zum Verständnis der manchem Zeitgenosen
schwer vereinbar scheinenden Interessenrichtungen und Engagements des

auch politisch und religiös wirkenden Wissenschaftlers an die Hand zu geben.
Im Unterwegssein zum Wesen des Menschen, in dem alle Züge dieses inte-



270 Besprechungen

gralen Interesses zusammentreffen, schreitet v. Weizsäcker nach dem
methodischen Prinzip: auf Wissen aufzubauen, aber dessen Tragweite dabei
zu ermessen, das Feld der Physik, des philosophischen Denkens, des
politischen Handelns und des religiösen Glaubens aus. Angesichts der Bedrohung
durch die politische Brisanz der wissenschaftlichen Errungenschaften
(Atombombe, Technik, Genetik) gilt es, eine «immanente Ethik» der technischen
Welt zu entwickeln. Diese soll gewonnen werden aus der situationeilen
Begegnung und entsprechenden Anwendung der Ethik der Nächstenliebe. Der
«Wille zur Macht» würde dann dem «Willen zur Verantwortung» weichen,
der, wie Wisser in seiner synthetischen Darstellung v. Weizsäckers deutlich
macht, bereit ist, aus verantwortetem Wissen für ein zu verantwortendes
Tun aufzukommen.

Auch in der Erörterung des Problems von Technik und Humanismus
in der Sicht Martin Heideggers weist Wisser das Vorhandensein einer
ursprünglichen Verantwortung nach, die sich nicht in bezug auf Systeme und
Instanzen, sondern in der Auferlegung eines die Verantwortung
herausfordernden ursprünglichen Infragestellens eröffnet. Es ist als der Weg eines
Denkens zu verstehen, das den vordergründigen Gesichtskreis verläßt und
übliche, das Verständnis gar verstellende Antworten in den Strudel des

Fragens zieht. Die Frage wird somit selbst zu einem Weg, der sein Ziel nur
in der Form der Frage anstreben kann und so zur verantworteten Antwort
drängt. Eindrucksvoll schildert Wisser die Bedeutung von Heideggers
Philosophie vor allem im Hinblick darauf, daß durch sie der Mensch, der
heute in verstärktem Maße und oft tendenziös ins Zentrum der Philosophie
gestellt wird, als seinsoffenes Wesen verstanden, ja als «Da des Seins», als
Da-sein nicht Maßgabe für alle Maßstäbe, sondern «Hirt des Seins» ist. Daß
sich von hier aus in ursprünglicherer Weise Erfahrungen der Wirklichkeit
Gottes in Gang bringen lassen als von der Selbstzentrierung des Menschen aus,
liegt auf der Hand.

In der Reihe von Wissers Veröffentlichungen, in der er sich bereits
durch gewichtige kulturphilosophische und zeitkritische Sammelbände
ausgewiesen hat, stellt dieses Buch, das in der Tat der Einübung in geistiges
Handeln in unserer Zeit dient und in einer neu verstandenen Verantwortung
für das Ganze menschlicher Wirklichkeit den Schlüssel zu ihr anwendet,
einen weiteren folgerichtigen Schritt dar. Man wird überdies keinen der

pointiert dargestellten Denker in den nächsten Jahren behandeln können,
ohne auf dieses Buch Wissers zurückzugreifen. Die Anschaulichkeit
prägnanter Formulierung, die sich bei beachtlicher Griffigkeit auf einem hohen,
aber bemerkenswert verstehbaren Niveau bewegt, und die Art der
Darstellung, die durch sachzugewandte Objektivität Verantwortung vorbildlich
praktiziert, verrät den gewandten und profilierten Schriftsteller ebenso wie
den konstruktiven Denker von Rang, der innerhalb sich auflösender
Traditionen und ideologischer Einheitsradikalismen im Ganzen aufs Ganze geht.

Volker Kaeppel



Besprechungen 271

Struve, Wolfgang. Der andere Zug. - Salzburg-München: Stifterbibliothek

1969. (Salzburger sozialwissenschaftliche Studien, hrsg. v. R. Rassem
und F. Wagner). 276 S.

Das Andere in seinem Verhältnis zum Menschen wird im vorliegenden
Buch immer neu durchdacht. Es ist keine geschlossene und noch weniger
eine wissenschaftliche Abhandlung, sondern eine lose Folge von Aphorismen,
die in neun Gruppen zusammengefaßt sind, wobei jede Gruppe aus einer Art
Trilogie besteht wie z. B. : Alleinheit/Bloßheit/Offenheit. Der Autor will auf
den Weg zur Ursprünglichkeit weisen, welcher in Geduld und mystischer
Arbeit die ichbedingten Fehlhaltungen auflösen soll.

Lebenserfahrungen, religiöse Momente und philosophische Überlegungen

sind miteinander verarbeitet und wollen nicht in einem Zug
durchgelesen werden, sondern mehr der Betrachtung und Anregung dienen. Mit
den Worten wird sparsam umgegangen, denn «das Andere kann man nicht
aussprechen, kann also nicht miteinander darüber sprechen» (S. 217). Die
Grundschwierigkeit liegt in der Unzugänglichkeit des Andern. «Das Andere
spricht nur, wenn man gleichsam auf seine Seite übergetreten ist, und das
heißt: spricht nur schweigend. Das ist die Schwierigkeit: einen Bezug von
außen gibt es nicht» (S. 224), man kann nur in Kontakt treten. Deshalb wird
nicht versucht, eine bestimmte Religion oder eine festgelegte Philosophie
darzulegen. Das Andere ist das Nicht-Weltliche, das eigentlich Wirkliche
und Ewige, was nicht etwas und nicht nichts und dennoch positiv ist. Es wird
nicht als etwas Göttliches beschrieben. Die weltlichen Dinge sind nicht das
Echte; der Sinn des Lebens und der Dinge liegt nicht in dieser Welt und nur
durch Loslösung von allem Meinigen kann ich mit dem Leben wirklich Ernst
machen. Das Andere ist das Ursprüngliche, und der Mensch kann sich in
seinem Tun und seiner Personalität mehr oder weniger darauf ausrichten. Er
ist das «Lebewesen, das ganz allein sein kann» (S. 173), und nur deshalb

vermag er nach dem zu forschen, was hinter der Welt liegt und nicht mehr
Welt ist. Aktivität bringt ihn eigentlich nicht weiter; «wenn man alles läßt,
nichts einen mehr erregt und kümmert, was bleibt dann und nimmt immer
mehr zu? ein namenloser Zug» (S. 83). Man wird an Eckharts Gelassenheit
erinnert. «Zug ist: Zug des Ureigenen - also des Andern» (S. 84). Die vielen
Aufweisungen und Deutungen menschlicher Bereiche wie Zeitlichkeit,
Empfindung, Tod, Traum, Sprache u. a. m. zerlegen den Menschen nicht in
Teile, sondern sollen ihn aus der Abkapselung herausziehen. Struve will
nicht die Dinge erklären, sondern zeigen, daß der Mensch in der Welt - die
für starr gehalten wird - nicht an seinem Platz steht. Das Problem liegt nicht
in der Bewältigung des Irdischen und Menschlichen, sondern in der
Annäherung an das Andere. Den Schluß des Buches bilden zwei Aufzeichnungen
aus Norwegen und Ägypten. In diesen beiden Abschnitten hält der Autor
zwei Arten von Erfahrungen fest, wie er auf «den andern Zug» gewiesen
wurde. Norwegen stellt vor allem das Natürliche, vom Menschen Unberührte
dar, und in Ägypten sticht der religiöse Zug hervor, wo der Mensch aus weiter
Ferne bis in die Nähe des Andern vorstieß.

Wir finden sehr klare Sätze, die sich auf einen Schlag einprägen; z. B. :



272 Besprechungen

«Es gibt nur einen Mißbrauch der Freiheit: sie nicht zu brauchen» (S. 38).
«Man merkt nicht, daß man ein anderer wird, wohl aber mit einem Male, daß
man es geworden ist: denn gänzliche Änderung gewahrt man erst hernach. -
Geheimnis des Todes» (S. 236). Da knappe Formulierungen bevorzugt werden,

bleiben manche Sätze unfertig, die durch ein oder zwei Wörter
vervollständigt werden könnten. Der Stil ist oft etwas umständlich und wohl aus
der Denkart erwachsen, in der ein Gedanke gleich wieder anders gedacht
wird. Die Auswahl und Gruppierung der Aphorismen ist gut gelungen und
abwechslungsreich geordnet. Die lebendige Fülle der vorgebrachten Gesichtspunkte

folgt nicht rationalen Wegen, und auch widersprüchliche Aussagen
entziehen sich gewissermaßen der Analyse. Eine Kritik, die dasselbe
Anliegen wie der Autor verfolgt, ist schwer möglich; entweder sprechen die
Texte an, oder man läßt sie liegen. Anderseits liegt in den Aphorismen die
Gefahr, nicht allzu genau sagen zu müssen, was einem vorschwebt. Andeutungen

führen den Leser vielleicht weiter. Das Buch ist keineswegs eine

Sammlung irrationaler Aussprüche, sondern die Niederschrift eines Denkers
auf der Suche nach dem Eigentlichen. Johannes Gasser

Carnap, Rudolf: Logische Syntax der Sprache. Zweite, unveränderte
Auflage.-Wien/New York: Springer 1968. xi, 274 S.

Carnaps «Logische Syntax der Sprache» gilt als Markstein in der
Geschichte des Wiener Kreises. Das Buch erschien 1934 als Band 8 der «Schriften

zur wissenschaftlichen Weltauffassung» (hrsg. von Ph. Frank und
M. Schlick). Infolge seiner philosophiegeschichtlichen Tragweite verdient es

zweifellos eine Neuauflage (1968, unverändert), auch wenn viele der darin
enthaltenen Thesen bereits überholt sind. Carnap legt darin seine zentrale
These vor und begründet sie: Philosophie ist Wissenschaftslogik, d.h.
logische Syntax der Wissenschaftssprache (im weiten Sinne). Bisher haben
sich unter dem Namen «Philosophie» die verschiedensten Untersuchungen
und Theorien angesammelt. Angesichts dieser verworrenen und unerfreulichen

Lage (es spielten noch andere Gründe mit) machte es sich nun der
Wiener Kreis zur Aufgabe, eine «Wende der Philosophie» (M. Schlick)
herbeizuführen, anstelle «metaphysischer Begriffsdichtung» eine «streng
wissenschaftliche Methode des Philosophierens» zu setzen (R. Carnap).

Nach Carnap gibt es zwei Arten von sinnvollen theoretischen Problemen:
(1) Objektfragen, sie beziehen sich auf Gegenstände und werden von den
einzelnen (empirischen) Fachwissenschaften behandelt, und (2) logische
Fragen, d. h. Untersuchungen über Sätze, Begriffe oder Theorien. Was noch
übrig bleibt, sind Scheinfragen, Sätze ohne theoretischen Gehalt, bloße
Gefühlsäußerungen. Als philosophische Fragen können nur Fragen der
zweiten Art gestellt werden, nämlich Fragen der logischen Analyse. Damit
soll das «unentwirrbare Problemgemenge» der Philosophie durch die
Wissenschaftslogik ersetzt werden. Die Philosophie wird zur logischen Syntax der
Sprache (Kap. V). Darunter ist ein System von Form- und
Umformungsbestimmungen zu verstehen. Die Formbestimmungen geben an, welche



Besprechungen 273

Ausdrücke der Sprache Sätze (well formed formula) sind. Die
Umformungsbestimmungen definieren die logischen Beziehungen zwischen den Sätzen,
z. B. den Begriff der Folge oder der Abhängigkeit.

Die Methode der Syntax wird an Hand von zwei Sprachsystemen aufgezeigt,

der «Sprache I» und der «Sprache II» (Kap. I—III, spezielle Syntax).
«Sprache I» wird einfacher und mit enger gefaßten Begriffen aufgebaut, sie

ist définit, d. h. enthält keine unbeschränkten Operatoren (im Gegensatz zu
« Sprache II », die indefinit ist). Kap. IV legt den Entwurf zu einer allgemeinen
Syntax vor. Die syntaktischen Begriffe werden hier weiter gefaßt, so daß sie
sich auf beliebige Sprachen beziehen können. Das letzte Kapitel (V)
behandelt die bereits eingangs erwähnte Beziehung zwischen Philosophie und
Syntax.

In der Zeit zwischen der ersten und der zweiten Auflage dieses Buches
hat Carnap seine Theorie in vielen Punkten revidiert und weiterentwickelt
(vgl. «Introduction to Semantics», 1942). Während er sich früher auf die
Syntax (rein formaler Gesichtspunkt) beschränkte, erachtet er heute die
Semantik (Analyse der Bedeutung) als einen unerläßlichen Teil der
Sprachtheorie. A. Tarski war es, der ihn als erster auf diese Ergänzungsbedürftigkeit
aufmerksam machte. Philosophie ist nun nicht mehr bloß die logische Syntax
der Sprache, sondern die semiotische Analyse, umfassend Syntax, Semantik
und Pragmatik. Bedeutend wird später auch die Unterscheidung zwischen
logischen und deskriptiven Ausdrücken und, damit verbunden, zwischen
logischer Wahrheit und Tatsachenwahrheit (logical and factual truth).

Martin Brander

Ryle, Gilbert. Der Begriff des Geistes (The Concept of Mind). Aus d.

Engl, übers, v. Kurt Baier. (Die dt. Übers, wurde v. Günter Patzig u. Ulrich
Steinvorth Überarb.) - Stuttgart: Reclam (1969). 464 S. (Reclams
Universalbibliothek. Nr. 8331/8336).

«Tod dem Geist-Gespenst oder die Einheit des Menschen», so könnte
man das Leitmotiv dieses Buches formulieren, das 1949 mit dem Titel «The
Concept of Mind» zum erstenmal im Hutchinson Verlag London erschien
und mehrfach neu aufgelegt wurde. Kurt Baier übersetzte es ins Deutsche
und G. Patzig sowie U. Steinvorth besorgten eine ausgezeichnete
Überarbeitung. Die Reclam Ausgabe weist ein kleines, handliches Format auf mit
kleinem, aber sehr gutem Druck. Zum besseren Verständnis wurden im
Register den deutschen Fachausdrücken die entsprechenden englischen
hinzugefügt.

Es geht Gilbert Ryle, dem Herausgeber der Zeitschrift «Mind», nicht
um neue Erkenntnisse, er will vielmehr die logische Geographie des Wissens

um den Geist berichtigen. Jegliche Aufspaltung des Menschen in so etwas wie
Körper und Geist muß verschwinden; Descartes' Mythos vom Geist-Gespenst
in der Menschenmaschine muß endlich umgestellt werden. Ein Mythos «ist
die Darstellung von Tatsachen, die zu einer bestimmten Kategorie gehören,
in einer zu einer andern Kategorie gehörigen Ausdrucksweise» (S. 4f.). Die

18



274 Besprechungen

Zweiweltentheorie ist zwar absurd, aber dennoch offizielle Lehre, das heißt
die Ansicht der Mehrzahl von Philosophen, Psychologen und Religionslehrern.

Der große Irrtum beruht auf einer ganz einfachen Kategorienverwechslung.

Man meint, der Ausdruck «Geist» bezeichne ein Ding neben
andern Dingen, was ebensowenig stimmt, wie etwa die Meinung, daß eine
Division etwas neben den Bataillonen und Abteilungen sei. Wenn Geist
nichts Mechanisches ist, so ist er dennoch kein Gegenstück zur Mechanik.
Geistige Aktivitäten sind keine okkulten Vorgänge oder Schattenhandlungen.
Intelligentes Handeln ist kein Handeln, welches durch eine geheime intelligente

Tätigkeit verursacht wird. «Können» und «nicht-können» sind keine
Ereignis- sondern Modalwörter und bezeichnen eine Disposition; verstehen
ist eine Art können. «Eine dispositionnelle Eigenschaft besitzen heißt...
sicher oder wahrscheinlich in einem bestimmten Zustand sein oder eine
bestimmte Veränderung durchmachen, wenn eine bestimmte Bedingung
erfüllt ist» (S. 51). Der Wille darf nicht als eigener Akt verstanden werden,
der die Funktion einer SpezialUrsache hat; die Frage nach freiwilligen oder
unfreiwilligen Körperbewegungen ist keine Frage nach Ursachen. Wo keine
Beschuldigung möglich ist, gehören auch Wörter wie «freiwillig — unfreiwillig»

nicht hin. «Gemütsbewegung» oder «Emotion» bezeichnen mindestens
drei oder vier Arten von Dingen, die man als «Neigung» («Motiv»),
«Stimmung», «Erregung» («Erschütterung») und «Gefühl» bezeichnen kann. Das
fünfte Kapital über Dispositionen und Ereignisse ergibt die Grundlage für
die richtige Zuordnung der Begriffe des Geistes zu ihren Kategorien. Es
herrscht z. B. die schlechte Tendenz zu behaupten, der Satz «er ist ein
Kettenraucher» könne nicht wahr sein, wenn es nicht Vorgänge oder
Episoden wie Zigarettenrauchen gibt. Hier werden dispositionale Wörter als
episodische konstruiert. Aufmerksamkeit, Vorsicht üben, Interesse an
sind keine Vorgänge, die sich parallel zu einer Handlung abspielen. «Auf
etwas achten ist nicht eine sekundäre Beschäftigung mit Theorie, und doch
scheint es die Fähigkeit einzuschließen, ohne weiteres Antworten auf
theoretische Fragen über die primäre Beschäftigung zu geben» (S. 197). Aufgabenzeitwörter

(z. B. «kämpfen») und Leistungs- oder Erfolgszeitwörter (z. B.
«siegen») sind zwei Arten von Wörtertypen. Die Zeitwörter «sehen», «schmek-
ken», «deduzieren» u. a. bezeichnen genausowenig Handlungen wie das
Zeitwort «siegen».

Die Welt des Geistes ist kein Gegenstück zur physikalischen Welt, und
es gibt auch kein Vermögen irgendwelcher Art, das fortwährend wahrnimmt,
was auf der Privatbühne des Geistes vorfällt und das vorsätzlich die Zustände
und Akte durch eine nichtsinnliche Wahrnehmung prüfen kann. Die Seele

oder der Geist von jemandem ist keine Doppelreihe von Ereignissen, sondern
Verkettung von Ereignissen verschiedener Gattung. Verstehen ist kein
Aufleuchten oder Einschnappen des Verstandes. Die Probe, ob einer etwas
verstanden hat, besteht in einer Reihe von Verrichtungen. «Empfindung»
bezeichnet keinen Bestandteil, sondern eine Art von Wahrnehmung. Empfindungen

sind weder beobachtbar noch unbeobachtbar. Die Theorie der Sinnesdaten

ist zu verwerfen, denn nach dieser Auffassung soll die Erläuterung der
Sinnesempfindung zur Erläuterung führen, was die Beobachtung eines Pfer-



Besprechungen 275

derennens wirklich ist. Die Frage, «wie kommen wir über die Empfindung
hinaus an die äußere Wirklichkeit », ist unzulässig. Wer etwas hört, hat
nicht nur Gehörsempfindungen, sondern denkt auch dabei, aber man könnte
nicht fragen: «Welche Gedanken hat er gedacht?»

Empirische Sachverhalte werden ermittelt und sind nicht gegeben. Auf
die Frage, «woher weißt Du, daß in diesem Zimmer zwölf Stühle sind?»,
lautet die richtige Antwort: «Ich habe sie gezählt». Begriffe wie des Sichvorstellens,

Sich-vor-Augen-führens sind zwar rechtmäßige Begriffe, aber ziehen
keine Existenz von Abbildern nach sich. Wenn ein Kind bei einer Puppe ein
Lächeln sieht, sieht es nicht ein Bild des Lächelns, sondern es stellt sich vor,
es sähe das Lächeln auf den Lippen der Puppe.

Intellektuelle Operationen haben nicht nur Wahrheitsentdeckung zum
Ziel, denn auch Schach ist ein intellektuelles Spiel und hat den Sieg als Ziel.
Denken ist auch keine Operation mit Symbolen, denn es gibt intellektuelle
Arbeit, bei der keine Ausdrücke gehandhabt werden, z. B. Verstrickungen
lösen. Die zwei großen Fehler bestehen darin, die Vernunft oder den Intellekt
für ein okkultes Organ oder ein besonderes Vermögen zu halten und besondere

intellektuelle Vorgänge zu fordern, wie annehmen, urteilen, durchdenken.
«Urteil», «Deduktion», «Abstraktion» gehören zur Klasse der Denkergebnisse.
«Ein Urteil machen» bezeichnet keine paramechanische Tätigkeit, sondern
heißt, ein Stück Theorie, das man schon besitzt, in Aussageform bringen.
Abstrakte Ideen gibt es nicht. Höhenlinien sind z. B. etwas Abstraktes, aber
der Soldat kann diese Idee nicht als unfaßbares Etwas haben, indem er sich
nach innen wendet. Wenn einer drei Wochen braucht, bis er mit Höhenlinien
umgehen kann, heißt das nicht, daß er drei Wochen am abstrakten Begriff
gearbeitet hat. - Das zehnte und letzte Kapitel befaßt sich mit der Psychologie;

ihr Programm besteht nach der Zweiweltentheorie darin, Daten über
den Menschen zu finden, die Detektive, Lehrer, Freunde nicht finden. Richtig

besehen ist die Psychologie von derselben Art wissenschaftlicher Studien
wie Soziologie und Nationalökonomie. Wie der Briefträger seinen Bezirk
kennt, aber keine Zeichnung davon anfertigen kann, so kennt der Detektiv,
Prüfer usw. Daten, die der Psychologe wissenschaftlich verarbeitet.

G. Ryle verfügt über eine reiche und flüssige Sprache und schreibt klar
und verständlich. Er bringt Beispiel über Beispiel, um seine Ansichten darzulegen,

welche dadurch leichter faßlich werden. In der frischen und polemischen

Art der Darstellung, welche jede gegnerische Meinung in die beste

Angriffsposition setzt, werden viele produktive Anregungen gegeben, denn
es sind eine große Zahl genauer Beobachtungen verarbeitet. Das Vorgehen
zeigt auf, wie ein Sachproblem durch Analyse der Sprache bearbeitet werden
kann, und wie anderseits dennoch Erklärungen auf Sachebene gesucht werden,

um den Sprachgebrauch zu berichtigen. Ob die Sprache an der Sache

orientiert wird oder umgekehrt oder beides zusammen, bleibt ungeklärt.
Daß die Probleme von Ich, Du und Jetzt durch den Hinweis erledigt werden,
die Wörter « Ich », « Du » und «Jetzt » seien Indexwörter, ist wegen der
grammatikalischen Besonderheit dieser Wörter begreiflich; wie aber rechtfertigt
sich z. B. die Unterscheidung von Verrichtungs- und Leistungswörtern?
Und wenn das Wort «Geist» anders verwendet werden soll, als es die meisten



276 Besprechungen

tun, welches sind die Kriterien für den logisch richtigen Gebrauch? Bei
genauer Analyse würden nur Synonyma zur selben Kategorie gehören und
alle verschieden gebrauchten Wörter verschiedene Kategorien bilden. Es
zeigt sich eine nominalistische Tendenz: Das Wort ist die Theorie.

Ryle möchte ohne Unterlaß zeigen, daß der Mensch eine durchgehende
Einheit bildet. Jede Dualität - wobei alle differenzierten Auffassungen über
die Zweiseitigkeit des Menschen auf dieselbe Anklagebank gesetzt werden -
welche diese offenkundige Einheit irgendwie in Frage stellt, wird an Hand
mannigfacher Einzelprobleme widerlegt. Diese feste Sicht auf die Ganzheit
des Menschen ist das hervorragendste Charakteristikum des Buches und
verdient, in sämtlichen Fragen über den Menschen beachtet zu werden. Jede
Tätigkeit ist eine ganze, einheitliche Tätigkeit und alle Komponenten gehören
zusammen. Im Bemühen, die Gesamtheit des Menschen nie aus dem Blick
zu verlieren, werden alle Fragen nach so etwas wie den Gründen oder den
transzendentalen Bedingungen oder dem Wesen eines Dinges zum vornherein
aus dem Untersuchungsprogramm gestrichen. Die wichtigsten geistigen
Eigenschaften, Anlagen und Tätigkeiten werden durch äußere
Verhaltensweisen charakterisiert und auf die übrigen Eigenschaften, Anlagen und
Tätigkeiten bezogen und dadurch geordnet. Die Art und Weise der Abhandlung

gleicht einer Beschreibung der Erdkugel, die nur die räumlichen
Bestimmungen der Oberfläche berücksichtigt. Für eine unkritische und
selbstsichere Entmythologisierung des Geistes genügt es, eine einzige passende
Erklärung für einen Sachverhalt zu finden, um alle übrigen Lösungen zu
verscheuchen. Die Begründung der Ansichten wird oft durch die Widerlegung
der Behauptungen über die Teilung des Menschen gewonnen.

Eine Theorie des Geistes kann nur gewaltsam auf eine Logik der Sprache
über den Geist beschränkt werden. Die Behandlung der Beziehung von
Mensch und Geist ist Sache der Theorie und nicht der Sprache über den
Menschen. Der Sprache wird zum vornherein ein bestimmter Status
zugeordnet, und dem Vertrauen in sie wird nur durch die Sprachlogik Grenzen
gesetzt. Steht die Sprache wirklich in gegebener, fester und subjektiv
unabhängiger Beziehung zu den besprochenen Dingen und den logischen Gesetzen
Das unkritische Annehmen der Sprache zollt indirekt dem Menschen große
Achtung, der diese brauchbare Sprache hervorbrachte. - Eine umfassende

Darstellung von Denken und Wollen, Gefühl, Wahrnehmung, Fähigkeiten
usw., die auf Grund des Buchtitels erwartet wird, kann durch die Aufstellung
der passenden hypothetischen oder kategorischen Sätze allein nicht gegeben
werden. Es wird mit Recht gezeigt, daß geistige Tätigkeiten sich keineswegs
mit dem Denken von Begriffen oder Symbolen decken. Die scharf formulierten

Untersuchungen der Aufmerksamkeit, des Lernens, des Vorstellens,
des Könnens, des Gedächtnisses u. a. m. bilden eine logische Propädeutik,
die sich nicht selbst genügen sollte. Johannes Gasser


	Besprechungen

