Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 17 (1970)
Heft: 1-2
Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN

Loofs, F.: Leitfaden zum Studium der Dogmengeschichte. 7., erginzte
Auflage. Herausgegeben von K. ALAND. Teil 1. 2: Alte Kirche, Mittelalter und
Katholizismus bis zur Gegenwart. — Tiibingen: Niemeyer 1968. xxx1-604 S.

Vor zwanzig Jahren schrieb K. ALaNnp im Vorwort zur fiinften Auf-
lage des Leitfadens zum Studium der Dogmengeschichte von F. Loors:
«Trotz aller Fortschritte der dogmengeschichtlichen Arbeit im einzelnen
stehen wir, was die Gesamtdarstellung angeht, immer noch da, wo schon
unsere Vater standen. Es scheint beinahe so, als ob mit Harnack, Loofs und
Seeberg die Kraft der zusammenfassenden Arbeit erloschen sei» (S. vi). Mit
diesen Worten leitete er damals seine Rechtfertigung einer Neuausgabe des
Leitfadens ein. Wenn man nach den zusammenfassenden Darstellungen der
Dogmengeschichte, die seit 1950 erschienen sind, Ausschau hilt, ist man ver-
sucht, die damalige Feststellung zu wiederholen. Seither hat allerdings
A. Apawm die ersten beiden Bidnde seines vorziiglichen Lehrbuches der Dog-
mengeschichte (1965. 1967) veroffentlicht. Doch einmal ist das Werk noch
nicht vollstindig. Dann will es mehr eine Ubersicht sein. Das groBangelegte
«Handbuch der Dogmengeschichte», das bei Herder herauskommt, ist noch
weit davon entfernt, abgeschlossen zu sein. So ist es verstdndlich, dal man
auch heute gerne auf die «Klassiker» der Dogmengeschichte zuriickgreift,
den kiirzeren Leitfaden von Loofs nicht ausgenommen. Man tut dies umso
eher, als sie ein ungeheures Material enthalten und dazu ein Beispiel der
Synthese bieten, selbst wenn wir heute sowohl in bezug auf Einzelheiten
wie hinsichtlich gewisser Erklarungsprinzipien anderer Auffassung sind. Ganz
abgesehen davon, daf3 die drei grolen Dogmengeschichtler ihrerseits schon,
wenn nicht zur Dogmengeschichte, doch zur Theologiegeschichte gehdren.

Im Hinblick auf das Gesagte wird man sowohl dem Verlag Niemeyer
wie dem Herausgeber dafiir dankbar sein, daf3 sie den Leitfaden von Loofs
in einer weitern Auflage zugdanglich machten. Das ist umso mehr zu be-
griiBen, als in einem Anhang (S. 574-604) zur Neuauflage die wichtigste seit
1950 erschienene einschldgige Literatur zusammengefaB3t wird. Zu diesem
Literaturverzeichnis ist allerdings zu bemerken, da die verschiedenen Ab-
schnitte unterschiedlich bearbeitet sind. Einerseits wird die Literatur weit-
gehend nur bis 1962/3 nachgefiihrt. Anderseits sind die angefiihrten Werke
nicht immer repriasentativ. So fdllt es auf, daB abgesehen vom Beitrag von
J. LIEBAERT zum oben erwdhnten «Handbuch der Dogmengeschichte» die
Bibliographie zu § 35 mit Studien aus dem Jahr 1960 schlieBt. A. GRILL-



Besprechungen 249

MEIER, Christ in Christian Tradition, London 1965, wird nicht erwdhnt. Auch
die sehr wichtige Studie von A. GuirLaumonT, Les «Kephalaia Gnostica»
d’Evagre le Pontique, Paris 1962, ist nicht vermerkt. Im § 44 zu Augustinus
datieren die zuletzt angegebenen Werke gar nur von 1960. Kein Hinweis
auf die franzosische Augustinus-Ausgabe, die sowohl niitzliche Literatur-
Angaben wie auch wertvolle Einfithrungen und Anmerkungen enthélt. Auch
die Augustinus-Biographie von G. BoNNER, London 1963, erscheint nicht.
Die noch bedeutendere von P. BRownN, London 1967, konnte wohl fur die
Drucklegung noch nicht beriicksichtigt werden. Zum Teil werden iibrigens die
im Text selbst schon ergdnzten Literatur-Angaben im Anhang wiederholt
(vgl. z. B. S. 228 und 587). Es ist zwar vollig klar, dall man iiber die Auswahl
fiir eine solche Literaturzusammenstellung verschiedener Auffassung sein
kann. Ich kénnte es jedoch gut verstehen, wenn jemand nach Durchsicht der
hier nachgetragenen Literatur finde, die Auswahl der Untersuchungen und
vor allem der allgemeinen Darstellungen hidtte etwas konsequenter und
systematischer getroffen werden miissen. Auch den Wunsch nach gréBerer
Beriicksichtigung fremdsprachiger Literatur selbst fiir einen fiir deutsche
Verhiltnisse bestimmten Leitfaden wiirde ich nicht als i{ibertrieben erachten.
Doch auch so wird die Neuauflage des «L.oors» fiir viele von Nutzen sein.
BasiL STUDER

Lindblom, J.: Gesichte und Offenbarungen. Vorstellungen von géttlichen
Weisungen und iibernatiirlichen Erscheinungen im &ltesten Christentum. —

Lund: GrLEErUP 1968. 254 S. (Acta Reg. Soc. Humaniorum Litterarum
Lundensis. 65.)

In seiner Untersuchung iiber Gesichte und Offenbarungen im &dltesten
Christentum behandelt L. mit meisterhafter Sachkenntnis und mit einer unge-
mein klaren Sprache ein Thema, das nicht nur die Exegeten des NT, sondern
auch die Fachleute fiir Alte Kirchengeschichte nicht wenig interessiert. Tat-
sdchlich versteht es der Verfasser — obwohl von Haus aus nicht Neu-, sondern
Alttestamentler, wie er selbst bemerkt (S.15) — von seiner umfassenden
Kenntnis der exegetischen wie auch der religionspsychologischen Literatur
her auf iiberragende Art einige Texte des NT klarzustellen, in denen es um
Erscheinungen, Traumgesichte und Visionen geht. Zu beachten ist dabei
besonders, mit welcher Sicherheit er die heute so viel diskutierten Aufer-
stehungsberichte behandelt (S. 78-113, mit einer guten Kritik wichtigster
neuerer Literatur). Vor allem die Erkliarung der Begegnung Christi mit Maria
von Magdala (Joh 20, 14 ff.) darf als Musterbeispiel angesehen werden
(S. 94-100). Doch auch iiber die nachapostolische Zeit weill L.. Wesentliches
zu sagen. Noch mehr, ohne es eigentlich zu beabsichtigen, bietet er selbst
jenen viel Anregung, die sich mit der weitern Geschichte der Vorstellung von
den Gotteserscheinungen, und im besondern mit der Geschichte der Theo-
phanie-Exegese bei den Vitern, befassen. Gewil, L. geht nicht iiber das
zweite Jahrhundert hinaus (vgl. S.15). Ja, er scheint sich kaum Rechen-
schaft dariiber gegeben zu haben, welche Bedeutung die Erklarung der



250 Besprechungen

Visionen bei den Kirchenvitern gehabt hat, etwa in De vita Moysis des
Gregor von Nyssa oder im letzten Buch von De Genest ad litteram des heiligen
Augustinus. Umso mehr 1aBt einen die Untersuchung mit Erstaunen fest-
stellen, wie viel von der Theophanie-Problematik des vierten und fiinften
Jahrhunderts weit weniger auf hellenistische Einfliisse als auf die Bibel selbst
zuriickzufiihren ist.

Ein Uberblick iiber die einzelnen Kapitel mag das Gesagte bestitigen.
Nach einem kurzen Einleitungskapitel werden zuerst die Deutung von
Zeichen (omina) und die Traumgesichte behandelt. Es folgt ein lingeres
Kapitel iiber die Visionen, das heiB3t iiber Vorgdnge, die nach Auffassung der
schauenden oder hoérenden Personen selbst keine sinnliche Wirklichkeit
haben, sondern einer andern Welt entstammen. Darauf werden kurz die
Engelserscheinungen erkldart. Das folgende Kapitel ist den Erscheinungen
des Auferstandenen und den Visionen des erhéhten Christus gewidmet. Es
schlieft ein mit gesunder Kritik geschriebenes Kapitel iiber den Christus
internus an (Ablehnung der sog. Christus-Mystik des Apostels Paulus). Da-
mit im Zusammenhang steht das darauf folgende Kapitel iiber den «Geist».
Sehr eingehend wird im weitern der altchristliche Prophetismus dargestellt.
Das letzte Kapitel schlieBlich hat die Apokalypse des Johannes zum Gegen-
stand und befaBt sich besonders mit der Frage, wie weit wir es darin mit
literarischer Gestaltung und eigentlich visiondren Erlebnissen zu tun haben.
Ein Verzeichnis der Bibelstellen und eines der zitierten Autoren beschlieBen
das Ganze.

Es ist dem Verfasser ohne weiteres zuzugestehen, daf er in der immensen
Literatur eine Auswahl treffen muBte. Vielleicht wédre es aber doch von
Vorteil gewesen, in seiner Untersuchung auch Studien, wie die folgenden
einzubeziehen: J. P. AupET, La Didaché. Instruction des Apé6tres, Paris 1958,
fiir die Interpretation der Didache-Stellen (vgl. S. 190 ff: Audet vergleicht
eine andere Erkldrung des puotyipeiov xoouxdv); J. DupoNT, Gnosis. La
Connaissance religieuse dans les épitres de s. Paul, Paris 1948, vor allem fiir
die Erkldarung der Charismen in der Gemeinde von Korinth; G. VERBEKE,
L’évolution de la doctrine du pneuma, du stoicisme a s. Augustin, Louvain
1945, fiir das Kapitel iiber den Geist; den Artikel von J. HAUSSLEITER,
Deus Internus: RAC 3 (1957) 794-842, fiir Christus internus, sowie auch den
Artikel von E. Pax, Epiphanie: RAC 5 (1962) 832-099, der iiber das Buch
des gleichen Verfassers iiber das gleiche Thema hinausgeht (vgl. S. 76).

SchlieBlich noch eine Frage! Ware es nicht auch von Interesse gewesen,
ndher zu untersuchen, warum das neutestamentliche und frithchristliche
Schrifttum so wenig Gewicht auf das Prophetentum Jesu legt? Warum wird
kaum angedeutet, was in Jesus selbst vorging, als die Taube iiber ihn herab-
kam oder die Stimme vom Himmerl erscholl (vgl. dazu S. 60. 65 f. 1751.)?
Miite man nicht gerade auch von hier aus besser erfassen kénnen, was sich
die ersten Christen unter Gesichten und Erscheinungen vorgestellt haben
(vgl. S.13)? Jedenfalls kénnte diese Frage wenigstens dazu fithren, die
frithchristliche Christologie selbst tiefer zu verstehen, was allerdings nicht
mehr zum Gegenstand dieses hochinteressanten Buches gehort hitte.

BAsIiL STUDER



Besprechungen 251

Otte, Klaus: Das Sprachverstindnis bei Philo von Alexandrien. Sprache
als Mittel der Hermeneutik. — Tiibingen: Mohr 1969. viii—162 S. (Beitrdge
zur Geschichte der Exegese. 7.)

Je tiefer man das philosophische Vorverstindnis eines antiken Autors
erfaBt hat, desto genauer wird man auch seine Schriften interpretieren kon-
nen. Dieser Grundsatz hat indes nicht nur fiir das Verhiltnis von alten
Texten und moderner Interpretation seine Berechtigung. Er mufl ebenso
fiir die Art in Betracht gezogen werden, mit der die antiken Autoren selbst
die Worte ihrer Vorfahren zitierten und interpretierten. Davon ist auch der
Apostel Paulus in seiner Exegese friitherer Texte nicht auszunehmen. Nur
hat er selbst sich iiber sein Sprachverstindnis und seine Auslegungsweise
kaum {iiberlegt geduBert. Es stellt sich indes die Frage, ob man ihn in dieser
Hinsicht nicht von Philo her trotzdem verstehen konnte. Der groBe Meister
von Alexandrien hat ndmlich iiber den Zusammenhang von Sprachver-
stindnis und Interpretation nicht wenig reflektiert und seine diesbeziigliche
Erkenntnis auch praktisch in der Auslegung der Alten anzuwenden gesucht.
Steht er nun Paulus nicht so nahe, daB3 man von ihm her durch eine Art
Analogieverfahren den Zugang zum Sprachverstdndnis und der Hermeneutik
des Apostels finden kénnte? Otte hilt das fiir moglich. Darum untersucht
er in der vorliegenden Arbeit historisch und philologisch das Sprachver-
stindnis und die Auslegungsweise Philos, um damit eine entsprechende
Untersuchung iiber Paulus vorzubereiten.

Seine Untersuchung schreitet in drei Schritten voran. Zuerst wird an
Hand der Berichte Philos iiber die sog. Therapeuten, die Essener und die
Septuaginta-Ubersetzer dargestellt, wie bei ihm die Anthropologie, die
Kosmologie und die Auslegungsmethode in engem Zusammenhang stehen.
Fiir die sachgerechte Auslegung kommt es auf den Ausleger und auf die Ver-
héltnisse seiner Umwelt an. Dieser Zusammenhang von Mensch, Sache und
Sprache wird im zweiten Teil aus der Sprachtheorie Philos, aus dessen Anthro-
pologie und Kosmologie weiterentwickelt. Einen besondern Platz erhidlt da-
bei die philonische Erkldrung des Ursprungs der Sprache. Sind damit die
mehr vordergriindigen Strukturen der Sprache aufgezeigt, so geht es im
letzten Teil um deren Hintergriinde. Es wird ndmlich dargelegt, wie nach
Philo die Harmonie zwischen Sprache, Erkennen, Mensch und Umwelt
letztlich auf den Logos zuriickgefiihrt werden muf3. Es folgt noch eine Kon-
frontierung mit den modernen Auffassungen von der Sprache, das heif3t,
praktisch mit Heidegger, wie er von J. M. Robinson und H. Ott verstanden
wird, sowie eine Zusammenfassung. Ein Literatur- und ein Stichwortver-
zeichnis beschliefen das Ganze.

Es unterliegt keinem Zweifel, dal3 es bei der Auslegung von Texten auf
die Erfassung des philosophischen Vorverstindnisses ankommt, und da@3
dazu die philosophischen Grundlagen des Textes mit denjenigen des Aus-
legers konfrontiert werden miissen. Ebenso ist es offensichtlich, da3 Philo,
der selbst zum Sprachproblem und zur Auslegungstechnik Stellung bezogen
hat, in dieser Hinsicht sehr aufschlufireich ist. Man stellt sich indes im Laufe
der Lektiire dieser Darlegungen trotzdem immer wieder die Frage, ob Philo



252 Besprechungen

nicht ein Verstindnis der Sprache und der Wirklichkeit unterschoben
wird, das aus der heutigen Zeit stammt, das hei3t, vor allem von Hei-
degger iibernommen ist (vgl. bes. Teil IV). Es ist immer wieder die Rede
von Sein, von seinsgemill, von Seinsverstindnis u.a. Aber in den ange-
fithrten Texten ist dies alles nicht so ausgesprochen zu finden (vgl. z. B. S. 32:
T0 xahhog = «Seinsgemdfheit»,; S.52: dowelovg = «unwesensgemdfn; S.70
®ahdg = «seinsgemdfr. — Weiter auch S. 106: «weil es Philo in seinem System
um die Frage nach dev Evkenninis des Seienden und des Seins geht»,; S. 139:
«Herold und Dolmetscher des Seinsy). Es soll damit ein Vergleich mit modernen
Auffassungen nicht ausgeschlossen werden. Sind jedoch die Analogien mit
Heidegger nicht doch iiberspannt worden? Vgl. S.40, 43, 135, 140 f. Der
Verfasser ist sich iibrigens dieser Schwierigkeit selbst bewul3t, wenn er sich
manchmal mit einem «wir meinen» vorsichtig ausdriickt (S. 44, 39 Anm. 21).
Aber das hat ihn nicht immer davon zuriickgehalten, in seiner erkldrenden
Paraphrase mehr zu sagen, als im dazu zitierten Satz ausgesprochen ist. So
z. B. wenn von «Zusammengehdrvigkeit von Sprache und Sache, von Sprache
und Handlung» die Rede ist, im dazu gehoérigen Zitat aber nur Wort und
Handlungen resp. Werke erscheinen (S. 141). Es kann sein, dal3 Leser, die die
sprachphilosophischen Zusammenhinge besser zu wiirdigen wissen, positiver
urteilen. Jedenfalls vermdgen die Textanalysen einen weniger eingeweihten
Leser nicht immer zu iiberzeugen. Ganz abgesehen davon, dal man praktisch
alle Texte nachschlagen mul3, um ihre Auslegung kontrollieren zu kénnen.

Es sei noch beigefiigt, dal3 es sicher von Vorteil gewesen wire, wenn
auch die Arbeit von R. G6GLER, Zur Theologie des biblischen Wortes bei
Origenes, Diisseldorf 1963, herangezogen worden wire; denn dort wird der
geschichtliche Zusammenhang der alexandrinischen Sprachlehre und Exegese
sehr eingehend dargestellt.

Mit den vorausgehend gedulBerten Bedenken soll der Wert der Unter-
suchung von Otte keineswegs in Frage gestellt werden. Nicht nur ist ihr
Grundanliegen zutiefst berechtigt, sondern ihre Ergebnisse werden auch
jeden Leser anregen, der sich von der Lektiire der nicht so leicht zu ver-
stehenden Ausfithrungen nicht zuriickschrecken la3t. BASIL STUDER

Christiansen, I.: Die Technik der allegorischen Auslegungswissenschaft
bei Philon von Alexandrien. — Tiibingen: Mohr (Siebeck) 1969. 191 S. (Bei-
trage zur Geschichte der biblischen Hermeneutik. 7.)

In der Einleitung ihrer interessanten, aber anspruchsvollen Unter-
suchung fithrt die Verfasserin in die Problematik der allegorischen Exegese
Philons von Alexandrien und in jene der Allegorese im allgemeinen ein.
Dazu behandelt sie mit bestaunenswerter Umsicht die Bedeutung der
philonischen Allegorese fiir die Alte Kirche und ihre moderne Beurteilung.
Mit scharfsinniger Kritik nimmt sie zu den negativen und zu den nach ihrer
Auffassung zu wenig positiven Urteilen in der Neuzeit Stellung, indem sie
nachweist, daf3 man sich bisher nur sehr ungeniigend iiber die philosophischen
Grundlagen der allegorischen Auslegungsmethode Rechenschaft gegeben hat.
Damit gelangt sie dazu, ihre eigene Auffassung in folgende These zu fassen:



Besprechungen 253

«Nicht Willkiir, sondern Logik beherrscht die Allegorese, die die eigentiim-
liche Form des mittlern Platonismus gewesen ist, die Schriften zu inter-
pretieren» (S. 28).

Diese These wird dann an Hand von verhdltnismaBig wenigen, aber sehr
griindlich analysierten Texten aus dem Schrifttum Philons in fiinf Schritten
entwickelt. Das erste Kapitel legt dar, daB das dialektische Verfahren der
Diairese die technische Grundlage der allegorischen Auslegungswissenschaft
bildet. Es geht dabei darum, mit der Hilfe der Begriffsunterscheidung das
«Allgemeine» zu erkennen, das sich im «Besondern» der heiligen Schriften
offenbart. Im zweiten Kapitel wird die Technik der Symbolfindung darge-
stellt. In dieser handelt es sich darum, die Gleichheit von zwei Begriffen
aufzudecken, von denen der eine durch ein Wort der Schrift vorgegeben ist.
Dabei stellen die zehn aristotelischen Kategorien, allerdings auf eigene Weise
verstanden, ein wichtiges Werkzeug dar. Im dritten Kapitel kommt zur
Darstellung, wie die Diairesis dem allegorischen Ausleger dazu dient, zur
Ideenschau zu gelangen. Auf Grund der vorstehenden Ausfithrungen wird
im vierten Kapitel die Allegorese als eine Interpretationsform definiert, mit
der eine Ideeneinheit entfaltet wird, die das Schriftwort selbst noch unentfaltet
enthdlt. So ist es schlieBlich moglich, im letzten Kapitel das Verhidltnis von
Schrift und Allegorese positiv zu beurteilen. Durch die Allegorese der Schrif-
ten, die in untriiglicher Weise die unkorperlichen und gottlichen Dinge offen-
baren, gelangt der Mensch zur Erkenntnis dieser Dinge. Die Gottesschau, zu
der er dabei aufsteigt, gewdhrt ihm die GewiBheit, daB3 die Erkenntnis, die
er durch die allegorische Auslegung erworben hat, wahre Erkenntnis ist.

Trotz der groBBen Anforderung, die das Thema selbst an den Leser dieser
Arbeit stellt, fdllt es ihm nicht allzu schwer, den Darlegungen der Verfasserin
zu folgen. Das hat seinen Grund vor allem darin, da@ sie selbst an den Anfang
eines jeden Kapitels eine thesenhaft formulierte Ubersicht stellt. Dazu be-
dient sie sich immer wieder schematischer Ubersichten iiber die Texte oder
ihren Hauptinhalt. Aullerdem fat sie die Ergebnisse klar und knapp zu-
sammen. SchlieBlich versteht sie es, ihre Auffassungen mit Schidrfe und
Klarheit zu formulieren. Zu diesen Vorziigen der Darstellung tritt hinzu,
dal die Verfasserin die umfangreiche Literatur zur Frage persénlich ver-
arbeitet hat. Leider konnte sie indes zu den neuesten Philon-Studien - ich
denke vor allem an jene franzésischer Sprache — nicht mehr Stellung nehmen.
Die gewill zahlreichen Literaturangaben gehen denn auch nicht iiber 1964
hinaus, dem Jahr, in dem die Verfasserin ihre Arbeit als Inauguraldissertation
der Theologischen Fakultit von Kiel vorgelegt hat. BAsIL STUDER

Hilaire et son temps. Actes du colloque de Poitiers: 29 sept. — 3 oct.
1968. — Paris, Etudes Augustiniennes 1969. 311 S.

Zur 1600 Jahrfeier des Todes von Hilarius von Poitiers fand in Poitiers
vom 29. September bis zum 3. Oktober 1968 eine Studienwoche statt. Es
war eine Riickschau auf die in den letzten Jahrzehnten geleistete Hilarius-
Forschung und zugleich ein Ausblick auf die weiterhin abzukldrenden Fragen.
Die damals vorgelegten Beitriage, die hier in sehr verdankenswerter Weise



254 Besprechungen

als «Actes du Colloque» durch die Etudes Augustiniennes zuginglich ge-
macht werden, sind von verschiedener Lange und Einheit. Sie betreffen den
geschichtlichen Kontext, die Exegese, die Trinititslehre und die Ekklesio-
logie mit ihren Quellen, sowie den Zusammenhang mit der Philosophie und
der Rhetorik des vierten Jahrhunderts.

Es ist nicht moglich, hier die ganze Fiille des Gebotenen auch nur an-
niahernd wiederzugeben. Es sei nur auf jene Beitrdge hingewiesen, die fiir die
Kenntnis der Theologie des Hilarius am bedeutendsten erscheinen. Mit klaren
Strichen zeichnet CH. KANNENGIESSER die Eigenart der Exegese des Hilarius.
Dabei weist er nicht bloB auf ihre Quellen, sondern auch auf ihre wichtigsten
Grundsédtze hin. In einem kurzen, aber wertvollen Beitrag geht G. FOLLIET
der Frage nach, ob Augustinus oder Pelagius der Gnadenlehre des Hilarius
nahersteht. Als ausgewiesener Kenner der tertullianischen wie augustinischen
Trinitdtslehre versteht es J. MoiNGT in vorziiglicher Weise, die Trinitéts-
lehre des Hilarius zu umreiBen. Dazu gibt er einen duBerst niitzlichen Uber-
blick iiber die bisherigen Untersuchungen und die noch ungel6sten Fragen.
In mehr hypothetischer Form sucht P. SMULDERS einen Zusammenhang
zwischen Hilarius und Eusebius von Emesa nachzuweisen. Von sehr groem
Interesse ist der Beitrag von J.P. PETTORELLI. Unter dem etwas iiber-
raschenden Titel «Le théeme de Sion, expression de la théologie de la rédemp-
tion dans I'oeuvre de saint Hilaire de Poitiers» zeigt er, wie sehr fiir Hilarius
das Erlésungsgeheimnis in der Menschwerdung des Sohnes begriindet ist.
Nicht zu iibersehen ist der Beitrag von H. D. SAFFREY. Obwohl nicht eigent-
licher Kenner der lateinischen Philosophie, hat er es verstanden, die Be-
deutung, die Hilarius der Philosophie zumaB, aus den damaligen Bildungs-
moglichkeiten, aus einem Uberblick iiber die neuplatonischen Schulen Klein-
asiens im vierten Jahrhundert sowie durch einige Texte des Kirchenvaters
selbst zu illustrieren. SchlieBlich verdient der Beitrag von J. FONTAINE
herausgehoben zu werden. Auch wenn es darin nicht in erster Linie um Theo-
logie, sondern um die literaturgeschichtliche Bedeutung des Hilarius geht
(Kommentar zu TvactPs 13,1), so kommt doch darin ein grundlegender Zug
im Denken des Bischofs von Poitiers zur Sprache, seine Auffassung von der
Art, wie das Wort Gottes wiirdig und entsprechend weitergegeben werden
soll, eine Auffassung, die iiberraschend tief in der romischen Tradition der
Rhetorik verwurzelt ist. Eine kurze Ubersicht iiber die verschiedenen Bei-
trige (Rapport de synthése) von CH. KANNENGIESSER und ein Inhaltsver-
zeichnis beschlieBen diese wertvolle Veroffentlichung der Akten des Hilarius-
Colloquiums. BasiL STUDER

De Boer, S.: De anthropologie van Gregorius van Nyssa. — Assen: Van
Gorcum 1968. xvi—480 S. (Van Gorcum’s Theologische Bibliotheek. 41.)

Unter dem Titel Anthropologie kommt hier, abgesehen vielleicht von
der Trinitdtslehre (vgl. S. 177-181; 224 ff.). die gesamte Theologie Gregors
von Nyssa zur Sprache. Nach einem einleitenden Kapitel iiber den geschicht-
lichen Hintergrund sowie das Leben und die Werke Gregors werden namlich
folgende Fragen behandelt: Der Mensch an der Grenze (In der Zeit — Zwi-



Besprechungen 255

schen zwei Welten); der von Gott geliebte Mensch (Das Bild Gottes — Der
heimatlose Mensch — Die Wiederherstellung in Christus); der Wanderer (Die
Kirche als Ausgangspunkt und Oase — Der Weg zu Gott und den Menschen —
Der Weg zur Einheit); die letzten Erwartungen des Menschen (Rettung und
Reinigung — Die neue Schopfung und das Leben aus der Zukunft).

Die Lektiire all dieser Ausfiihrungen ist nicht leicht, besonders fiir
einen Nicht-Niederlander. Grund dafiir sind einmal die sehr zahlreichen und
zum Teil umfangreichen Zitate im Text selbst (vgl. z. B. S. 44-49; 256 ff.).
Dann fehlt auch oft eine weitere Gliederung im Satzspiegel. Vor allem ist
die Darstellung sehr breit gehalten. Das gilt schon vom einleitenden Kapitel.
Warum fast zwei Seiten iiber den Donatismus? Im iibrigen wird wohl in diesem
Kapitel die Bedeutung von Gregor von Nyssa doch etwas iiberschitzt, be-
sonders wenn man bedenkt, wie viele Fragestellungen des vierten Jahrhun-
derts aus dem zweiten und dritten Jahrhundert iibernommen worden waren.

Was die Fundierung der Darlegungen angeht, so stiitzen sich diese im
allgemeinen nur auf die Texte Gregors. Aufler in einzelnen Polemiken, gegen
Daniélou und Voélker etwa, wird auf die Literatur wenig Bezug genommen.
Selbst Studien, die in der Bibliographie vermerkt sind, wie z. B. die Arbeit
von D. Balas iiber die Teilnahme an Gott, oder der Artikel von J. Daniélou
iiber den Begriff «methorios» werden in den einschldigigen Kapiteln nicht
herangezogen. Diesem Umstand liegt ohne Zweifel die richtige Voraussetzung
zugrunde, den Autor moglichst selbst sprechen zu lassen. Es scheint jedoch,
daB dabei auch die Tendenz etwas mitgespielt hat, den Hellenismus, dem
in fast allen neuern Arbeiten iiber Gregor ein beachtlicher Platz eingeraumt
wird, etwas in den Hintergrund zu schieben. Allerdings mul3 gesagt werden,
daB der Verfasser selbst sich zur Frage der Hellenisierung des Evangeliums
bei Gregor nuancierter ausgedriickt hat (S. 24 {.), als dies in der englischen
Zusammenfassung am Ende des Buches geschieht (S. 463).

Es seien noch drei Bemerkungen beigefiigt. In der Bibliographie ver-
mif3t man einige Titel, die es verdient hétten, beriicksichtigt zu werden. So
E. vox IvANka, Plato Christianus, Einsiedeln, (mit einem eigenen Kapitel
iiber Gregor von Nyssa); R. A. Norris, Manhood and Christ, Oxford 1963
(wichtig fiir die griechische Anthropologie im vierten und fiinften Jahr-
hundert); M. MEsLIN, Les Ariens d’Occident, Paris 1967 (fiir die Zeitge-
schichte); A. GRILLMEIER (nicht GrRiLLMAIER), Christ in Christian Tradition,
London 1965 (gegeniiber dem Artikel in Chalkedon I stark iiberarbeitet). —
Dazu seien auch einige Druckfehler in der Bibliographie vermerkt: Bayer,
nicht Baijer, und dazu Giessen, nicht Giesen; Méridier: nicht «Scholastiky,
sondern «sophistique»; Volker, Das Vollkommenheitsideal, nicht das Volkom-
menheitsideal, u. a. — SchlieBlich ware sicher jeder Leser fiir ein Sach- und
vielleicht auch fiir ein Textregister dankbar gewesen.

Im Ganzen wird man sagen diirfen, da3 der Verfasser es verstanden hat,
aus seiner personlichen Sicht heraus einige Ziige der Theologie Gregors, wie
vor allem die Betonung der menschlichen Verantwortung, neu herauszu-
stellen. Dazu werden ihm besonders die niederldndischen Leser fiir die Zu-
sammenstellung so vieler lesenswerter Texte eines der gro3ten Kirchenviter
dankbar sein. BAsiL STUDER



256 Besprechungen

Augustinus, Aurelius: Drei Biicher iiber den Glauben (De fide). Ubertragen
von Carl Johann PERL. — Paderborn: Schéningh 1968. xxv-196 S. (Aurelius
Augustinus’ Werke in deutscher Sprache.)

In diesem Band der Augustinus’ Werke sind drei Schriften zusammen-
gestellt: De fide et symbolo, De fide rerum quae non videntur liber unus, De fide
et operibus liber unus. Wenn diese drei Schriften auch nicht aus der gleichen
Zeit stammen — die zwei ersten wurden 393 und 399 (sic), die dritte hingegen
erst 413 abgefa8t — und wenn auch ihre Thematik nicht einfach identisch ist,
befassen sie sich doch auf eine dhnliche Weise mit dem Glauben. So war es
sicher gegeben, sie in einem Band zu vereinen, und das umso mehr, als sie
auch in andern Ausgaben zusammen erscheinen. In der Einleitung wird diese
Verbindung eigens hervorgehoben. Dazu werden hier die drei Schriften in den
Zusammenhang mit den Hauptwerken und den wichtigsten Ereignissen des
Lebens Augustins gestellt. SchlieBlich wird zu jeder der drei Schriften eine
Inhaltsiibersicht geboten. Im weitern sind dem Text und der Ubersetzung
einige Anmerkungen beigegeben. Das Ganze wird durch eine ausgewahlte
Bibliographie und ein kurzes Register beschlossen.

Was die Ubersetzung angeht, ist zu sagen, daB3 der Ubersetzer mit den
nicht geringen Schwierigkeiten, die jede Augustinus-Ubertragung stellt, im
allgemeinen gut fertig geworden ist. Bei gewissen Stellen indes wird man ein
Bedenken anmelden diirfen. Vgl. z. B. S. 9: wnateria subiacet corpusy =
«der Stoff ... ist ein Bestandteil des Leibes»; S. 17 : «cuius maiestatis pevsonam
parabat ostenderen = «seine gotiliche Majestit zu offenbaven»; S. 10 wird die
Mittlerrolle von Seele und Geist nur schwach und das «ubi» mit «da» unklar
wiedergegeben; S. 40: «peccato primi hominis»y wiirde mit «wegen der Siinde
des ersten Menschen» wohl eindeutiger wiedergegeben als mit «durch ...»
(vgl. dazu J. MEHLMANN, Naturae filii irae, Rom 1957, 167); S.66: «sic
decuisse nasci hominem Deum» ist mit «daff nur auf solche Weise dev Gott-
Mensch geziemend geboven wervden durfte» kaum richtig iibersetzt. Besser:
«daf3 Gott auf solche Weise als Mensch geboven werden durfte». Vgl. die darauf
folgenden Sidtze. — S. 158: «iste curationis ordo est, ut baptizandi cvedant ...
eo vitu quo sybmolum traditur ...» wird ibersetzt: «... Die zu Taufenden
haben ... nach der Foymel zu glauben, wie sie im Bekenntnis iiberliefert ist ...»
Diese Ubersetzung trigt der technischen Bedeutung von «ordo» und «ritus»
(Taufliturgie) zu wenig Rechnung. Vgl. dazu B. BuscH, De Initiatione Chri-
stiana secundum doctrinam S. Augustini, Rom 1939. — Doch wird man sich
bei einer Ubersetzung selten dariiber einig sein, wie frei sie sein soll. Dazu
hat man im vorliegenden Fall immer die Moéglichkeit, auch den lateinischen
Text gleich einzusehen.

Fiir die theologische Einfiihrung sowie auch fiir die Anmerkungen
wdren mit Nutzen auch andere Untersuchungen herangezogen worden.
Jedenfalls wére es angezeigt gewesen, in der Bibliographie auf jene Studien
hinzuweisen, die sich speziell mit der Problematik der drei Schriften be-
fassen. Ich denke an M. LOHRER, Der Glaubensbegriff des heiligen Augustinus
in seinen ersten Schriften bis zu den Confessiones, Einsiedeln 1955; C. E1-
CHENSEER, Das Symbolum Apostolicum beim heiligen Augustinus, St. Otti-



Besprechungen 257

lien 1960; L. VILLETTE, Foi et sacrement. Du Nouveau Testament & saint
Augustin, Paris 1959. Fiir die besondere Frage der «Barmherzigen» in De
fide et operibus wire es niitzlich gewesen, H. DE LAVALETTE, L’interprétation
du Ps 1, 5 chez les Peres «miséricordieux» latins: RchSR 48 (1960) 544-563,
zu konsultieren.

Es ist schlieBlich zu bedauern, daB fiir De fide verum quae non videntur
die neueste Ausgabe in CChL 46 noch nicht beniitzt werden konnte. Ab-
gesehen von einem kritisch besser fundierten Text, hitte sie im Vorwort ver-
schiedene Hinweise fiir die Echtheit, den Titel und die Form sowie vor allem
fiir die Datierung (gegen die Frithdatierung von 399) geliefert. Allerdings
muf3 beigefiigt werden, dal3 die Ausgabe, auf die sich diese neueste Edition
selbst stiitzt, bereits seit langerer Zeit zur Verfiigung gestanden hitte:
M. F. McDo~naALD, Saint Augustine’s De Fide Rerum Quae Non Videntur.
A Critical Text and Translation with Introduction and Commentary (Pa-
tristic Studies, 84), Washington 1950. BasiL STUDER

Augustinus, Aurelius: Geist und Buchstabe (De spiritu et littera liber
unus). Ubertragen von Anselm ForSTER. — Paderborn: Schéningh 1968.
vi-142 S. (Aurelius Augustinus’ Werke in deutscher Sprache.)

In De spivitu et littera hat Augustinus am Anfang der pelagianischen
Kontroverse, vor allem im Anschlu3 an den Rémerbrief, zu zeigen versucht,
dalB der Mensch nicht durch die Befolgung des Gesetzes, sondern durch die
Anerkennung der in ihm wirkenden go6ttlichen Gnade gerechtfertigt wird.
Es ist dies ein Thema, das nicht nur fiir die ganze Entwicklung der augu-
stinischen Gnadenlehre grundlegend geworden ist, sondern sicher auch heute
im Gespriach mit den lutherischen Christen besondere Beachtung verdient.
Anselm Forster hat nun von dieser interessanten und noch immer aktuellen
Schrift fiir die Augustinus-Ausgabe in deutscher Sprache eine gefillige und
fliissige Ubersetzung besorgt. Es darf besonders hervorgehoben werden, wie
gut es dem Ubersetzer gelungen ist, das Original ziemlich frei und doch sinn-
getreu wiederzugeben. Das gilt besonders von der Art, mit der er die kunst-
voll gebauten Perioden der lateinischen Sprache Augustins in kurze, leicht-
verstandliche deutsche Sédtze brachte. Man kann sich zwar hie und da fragen,
ob die freie Ubersetzung auch im ganzen Umfang berechtigt war. So wenn
«non amore tustitiae» mit «aus Freude an der Gevechtigheit» (S. 24 {.) wieder-
gegeben wird, oder wenn «cuius dono» (des Heiligen Geistes) einfach mit
«durch» tibersetzt wird (S. 54 f.), oder wenn fiir «species contemplationis»
«Gottesschau» gewdhlt wird (S. 74 f., vgl. auch 118 f.). Doch da man immer
auch den lateinischen Text zur Seite hat, ist es leicht, jene Nuancen wieder-
zufinden, die vielleicht durch die Ubertragung verloren gegangen sind.

Dem Text, fiir den die Ausgabe von CSEL 60 zugrunde gelegt ist, und
der Ubersetzung ist eine kurze Einleitung vorangestellt. Darin wird eine
Ubersicht iiber den Inhalt gegeben (S. 1-3). Zudem wird kurz die Bedeutung
der Schrift fiir die Exegesegeschichte und die Theologie im allgemeinen ge-
wiirdigt (S. 3 {.). Man hitte es jedoch auch begrii3t, wenn der geschichtliche
Hintergrund noch mehr erldutert worden wire. Der Hinweis auf die Abfas-

17



258 Besprechungen

sung der Schrift am Anfang der Einleitung ist zu knapp geraten. Am Ende
der Ausgabe stehen einige Anmerkungen, die sich vor allem auf die Bibel-
zitate beziehen, eine ausgewdhlte Bibliographie und ein Sachregister. In der
Bibliographie wdare sicher auch ein Hinweis auf K. H. ScHELKLE, Paulus
Lehrer der Viter, Diisseldorf 1956, am Platze gewesen, wo die Geschichte
der Exegese von Rom 1-11 dargestellt wird. Im Ganzen also wird man fiir
diese deutsche Ubertragung der so fundamentalen Schrift der augustinischen
Gnadenlehre sehr dankbar sein. BAsIiL STUDER

Liitcke, K.-H.: «Auctoritas» bei Augustin. Mit einer Einleitung zur
romischen Vorgeschichte des Begriffes. — Stuttgart: Kohlhammer 1968. 223 S.
(Tibinger Beitrdge zur Altertumswissenschaft. Heft 44.)

Der Verfasser dieser dullerst wertvollen Studie setzte sich zum Ziel,
den Auctoritas-Begriff bei seinem Ubergang von der Antike zum Mittelalter,
das heilt, in den fiir seine Geschichte entscheidenden Schriften Augustins
zu untersuchen. Dazu nahm er sich die Miihe, nicht nur das augustinische
Schrifttum selbst einer eingehenden Analyse zu unterwerfen, sondern wid-
mete auch der rémischen und christlichen Vorgeschichte eine einldBliche
Untersuchung. Damit ist auch bereits die Haupteinteilung der Studie ange-
geben.

Der erste Teil behandelt den Awuctoritas-Begriff vor Augustin. Dabei geht
es in erster Linie um den klassisch-romischen Begriff. In diesem Abschnitt
ist besonders die feine Art bemerkenswert, mit der der Unterschied zwischen
auctoritas und potestas, zwischen Person-Macht und Amtsmacht herausge-
arbeitet wird. Ergdnzend dazu werden die griechischen Analogien zum
Awuctoritas-Begriff, die Verwendung des Begriffes in der lateinischen christ-
lichen Literatur vor Augustin und die Autoritiatsproblematik in der griechi-
schen Patristik behandelt.

Die Behandlung des Awuctoritas-Begriffes bei Augustin im zweiten Teil
geht nicht chronologisch, sondern systematisch vor (vgl. die Begriindung
dieses Vorgehens auf S. 11 {.). Es geht dabei um die Fragen wo, fiir wen und
warum Autoritdt ausgeiibt wird oder um die Funktion der Autoritdt (1. Kap.),
um die Frage, wem Autoritdt zueignet, das heiflt, um menschliche und gott-
liche Autoritdt (2. Kap.), um die Bedeutung oder die Macht der Autoritdat
(3. Kap.) und um die Begriindung der Autoritat (4. Kap.). Ein letzes Kapitel
ist der besondern Frage von auctoritas und ratio gewidmet. Eine kurze Zu-
sammenfassung, ein ausfiihrliches Literaturverzeichnis, ein Stellen- und
Sachregister beschlieffen die Untersuchung.

Die Vorziige dieser Arbeit, eine umfassende und persénliche Kenntnis
der einschlidgigen Literatur, griindliche Textanalysen und ein selbstindiges
Urteil, zeigen sich vor allem in der Art, wie der Verfasser den Autoritdts-
begriff aus der Tradition heraus zu erkldren versteht, wie er das Personliche
in der aucforitas herausarbeitet, wie er zur Frage der padpstlichen Autoritit
bei Augustinus Stellung nimmt und wie er das Verhiltnis von Autoritat und
Vernunft mit den Formeln «credo ut intelligam» und «credo (antea) quod
(postea) intelligam» umschreibt (S. 191). AuBer diesen Hauptvorziigen ver-



Besprechungen 259

dient auch die klare Ausdruckweise sowie die iibersichtliche und wohltuend
knappe Darstellung eine besondere Anerkennung.

Wenn auch einige kritische Bemerkungen und weitere Wiinsche ange-
bracht werden diirfen, dann seien es folgende. Bei der Behandlung der christ-
lichen Tradition wire es sicher niitzlich gewesen, auch die Ausfithrungen iiber
auctor bei R. BRAUN, Deus Christianorum, Paris 1962, und besonders auch
die einschldagigen Darlegungen bei P. STockKMEIER, Leo I. des Grolen Be-
urteilung der kaiserlichen Religionspolitik, Miinchen 1959, zu beriicksichti-
gen. Auch der Artikel von B. Wyss, Doxographie: RAC 4 (1959) 197-210,
wiére von Nutzen gewesen (vgl. S. 61 f. wie auch S. 49, 76 ff.). — Die Unter-
scheidung zwischen dem historischen Jesus und dem auferstandenen Chri-
stus (S. 130) scheint mir nicht sehr gliicklich zu sein. Fiir Augustinus war
Christus zu sehr Gott, Herr, Wort, als daBl diese Unterscheidung fiir sein
Schrifttum einen Sinn hat. — Der biblische Ansatz des augustinischen Autori-
tiatsbegriffes wird zwar nicht iibersehen (S. 123), aber die Bibelstellen, die
Augustinus im Zusammenhang mit auctoritas verwendet, hatten vielleicht
systematischer untersucht werden sollen. — In sehr eindriicklicher Weise wird
im 2. Kapitel der Zusammenhang der Begriffe auctoritas, persona, exemplum
und magisterium hervorgehoben (S. 126). Doch die Erkldarung, die zum Be-
griff persona gegeben wird, ist nicht ganz richtig. Dieser Begriff wird von
Augustinus vorerst nicht fiir die Einheit beider Naturen verwendet. Er
dient auch dazu auszudriicken, dal3 der Mensch Jesus die Weisheit vertritt
oder dal3 die Weisheit eine niedrigere Person, oder sagen wir eine niedrigere
Wiirde angenommen hat. Vgl. dazu die Texte bei T. vAN BAVEL, Recherches
sur la Christologie de s. Augustin (Freiburg 1954), 5-12. Der Ausdruck unitas
personae kommt erst von 400 an vor, der Ausdruck una persona noch spiter.
Vgl. T. vax BAvEL, op. cit., 20. Dazu wire es sehr lohnend gewesen, dem
Zusammenhang von persona und auctoritas noch mehr nachzugehen. Es
hitte sich dabei gezeigt, wie die Autoritit Jesu letztlich darin begriindet
ist, daB der gleiche Gott und Mensch, Deus-homo, una persona ist. Vgl
dazu De Cons. Evangel. I, 35, 53: ML 34, 1069: «... ut eadem 1ipsa Dei
sapientia ad unitatem personae suae homine assumpto, in quo ... congrua saluti
nostrae dicendo et faciendo, patiendo et sustinendo fievet et deovsum hominibus
exemplum vedeundi, et eis qui sursum sunt angelis exemplum manendi ...»
Dazu den ganzen Kontext. Weiter De Trinit. IV, besonders 18, 24 und den
Kommentar von TH. CAMELOT, A I'éternel par le temporel: REtAug 2 (1956)
163-173. — Mit diesen kritischen Bemerkungen soll in keiner Weise zuriickge-
nommen werden, was oben gesagt worden ist, ndmlich dafl wir es bei dieser
Studie von L. iiber auctoritas bei Augustin um einen ganz hervorragenden
Beitrag zur Augustinus-Forschung zu tun haben. BAsIL STUDER

Beato, Luca: Teologia della malattia in s. Ambrogio. — Turin: Marietti
1968. 224 S.

In der vorliegenden Studie handelt es sich um eine Doktor-Dissertation,
die 1965 an der Gregoriana verteidigt worden ist. Es braucht nicht eigens
betont zu werden, da3 das in ihr behandelte Thema eine eingehende Unter-



260 Besprechungen

suchung voll verdient hat. Geht es doch beim Thema «Krankheit» um eine
Lehre, die bei Ambrosius in engem Zusammenhang mit der Auffassung von
der Siinde, im besondern mit der Erbsiinde, damit mit der Soteriologie im
allgemeinen, im weitern mit der Damonologie sowie mit der ganzen From-
migkeit steht, und somit einen nicht unbedeutenden Platz einnimmt.

Der erste Teil der Arbeit befaflt sich mit einigen Voraussetzungen. In
sehr gliicklicher Weise wird dabei das erste Kapitel den Erfahrungen ge-
widmet, die Ambrosius selbst, soweit uns das aus seinen Schriften bekannt
ist, mit der Krankheit gemacht hat. Das zweite Kapitel gibt mit seinem
Uberblick iiber Leib und Seele bei Ambrosius eine Einfiihrung in dessen
Anthropologie. Im dritten Kapitel schlielich wird gesucht, die Begriffe von
physischer und geistiger Krankheit etwas abzugrenzen. Dabei wird auch das
Thema «Jesus der Arzt» kurz behandelt. — Im zweiten Teil stehen die Ur-
sachen der Krankheit in Frage: die Beziehungen zwischen Krankheit und
Siinde, die Macht des Teufels gegeniiber dem schwachen und siindigen
Menschen, sowie die Krankheit in der Vorsehung Gottes. — Der dritte Teil
endlich befal3t sich mit dem Sinn der Krankheit («finalita»): mit der Krank-
heit als Kampf gegen den Teufel, als Priifung, als Nachahmung des leidenden
Herrn sowie mit dem Tode als einem Gut.

Mit dieser kurzen Inhaltsangabe ist bereits auch angedeutet, dal3 in
der vorliegenden Schrift eine eindriickliche Ubersicht iiber die Texte bei
Ambrosius gegeben wird, die mehr oder weniger ausdriicklich auf die Krank-
heit Bezug nehmen. Es werden indes auch viele niitzliche Hinweise auf
andere damit zusammenhdngende Themen gegeben. So iiber die Engel
(129 1.), iiber den Kampf (157-170), sowie vor allem iiber die Antithese von
Geist und Fleisch (35-53). Man kann sich jedoch fragen, ob weniger nicht
besser gewesen wire. Gewil3, es stehen Texte in Frage, die das Hauptthema
in etwa beleuchten kénnen. Doch sind diese im Grunde nebensdchlichen
Ausfithrungen nicht vielleicht auf Kosten des eigentlichen Gegenstandes der
Untersuchung gegangen?

Auf jeden Fall ist zu sagen, daB die Analysen der Texte zu wenig tief
gehen. So wird der Gegensatz von Geist und Fleisch zu wenig nuanciert
dargelegt (35-53). W. SE1BEL, Fleisch und Geist beim hl. Ambrosius, der
verschiedentlich herangezogen wird, hat diese Antithese sicher nicht so
dualistisch verstanden. — In den Ausfithrungen iiber den Salus-Begriff wird
auf die Abhdngigkeit von Philo hingewiesen (66—70). Es wird aber in keiner
Weise zu zeigen versucht, was der Rémer Ambrosius aus den Auffassungen
des Alexandriners Philo gemacht hat. — Im Kapitel iiber die Vorsehung (116—
127) wird zu wenig zwischen Schépfung und Leitung der Welt unterschieden.
Die ausgewédhlten Texte beziehen sich fast ausschlieBlich auf den ersten
Gesichtspunkt. Und doch hat Ambrosius selbst zwischen der Schépfung der
Natur und dem weitern Eingreifen Gottes einen ausdriicklichen Unterschied
gemacht. Vgl. dazu neuestens F. Szas6, Le Christ créateur chez saint Am-
broise, Rom 1968. — Daf} die Behandlung der Engellehre etwas summarisch
ausgefallen ist, kann hingenommen werden, denn schlieBlich ist das fiir den
Hauptgegenstand weniger entscheidend. Trotzdem soll eine Ungenauigkeit,
die hier dem Autor unterlaufen ist, nicht verschwiegen werden. Mit Be-



Besprechungen 261

rufung auf M. PasTorE, Gli angeli in S. Ambrogio (Firenze 1949) 32 f., stellt
er ndmlich fest, daB nach Ambrosius «ein» Engel beim gottlichen Opfer an-
wesend sei (131). Dabei wire es doch interessant gewesen, den Unterschied
zwischen dem romischen Kanon von heute, der von «einem» Engel spricht
und dem Kanon in De Sacramentis IV, 6, 27 des Ambrosius zu beachten,
wo von «per manus angelovum tuorum» die Rede ist.

Der Mangel an Tiefe erkldrt sich vor allem aus zwei Griinden. Einmal hat
sich der Verfasser, obwohl er im einleitenden Teil ein eigenes Kapitel iiber
den Begriff der physischen und geistigen Krankheit voranstellt, iiber den
Begriff der Krankheit zu wenig Rechenschaft gegeben. Er hidtte unbedingt
eine Wortstudie iiber die wichtigsten Begriffe wie aegritudo, infirmitas und
besonders auch contagium unternehmen sollen. Als Gegenstiick dazu hitte
er dem Wortgebrauch von salus eine eingehendere Darstellung widmen sol-
len. Dazu hitte er sich auf verschiedene Vorarbeiten stiitzen koénnen. Vgl.
H. Bissg, «Salus» in der romischen Liturgie, Rom 1960, oder H. U. ISTINSKY,
Die alte Kirche und das Heil des Staates, 1963. Von dieser Unterlassung her
ist verstdndlich, da3 ziemlich hdufig nicht nur von Krankheit, sondern auch
von Leiden und Schwachen die Rede ist (vgl. S. 104, 110, 116, 138, 172, 200,
219). Der Mangel an Klarheit zeigt sich besonders im Abschnitt {iber den
Teufel, der uns die Krankheit schickt (S. 96-101). Denn dort ist die Rede
von Leiden und Krankheit, von Verfolgung, von Blutschande und den
Schwierigkeiten der Kirche von Mailand und dann endlich von der Krank-
heit, die der Teufel iiber Job kommen lieB. Ubrigens scheint Ambrosius nur
hinsichtlich von Job von der Verursachung einer Krankheit durch den
Teufel zu sprechen. Jedenfalls wird die Geschichte Jobs vom Autor viel zu
sehr verallgemeinert. Aus dem gleichen Grund sind auch die Abschnitte
iiber Krankheit und Siinde und Krankheit als Symbol (S. 57-62) etwas kon-
fus ausgefallen. Das gilt auch vom Kapitel iiber die Krankheit als Kampf
mit dem Teufel, wo im Grunde wenig von Krankheit im strengen Sinn die
Rede ist (S. 157-170). Es mag sein, dal man diese Unklarheit etwas weniger
stark empfinden wiirde, wenn der Titel der Arbeit nicht «Theologie der
Krankheit», sondern etwa «Krankheit und Leiden des Christen» lauten
wiirde. Dazu mag zugegeben werden, dall Ambrosius nicht eindeutig um-
schrieben hat, was er unter Krankheit versteht. Fiir ihn bedeutet alle Un-
ordnung, alles Leiden, alle Schwiache Mangel an salus, das heil3t irgendwie
Krankheit. Mit andern Worten, er hat einen andern Begriff von Krankheit
als wir. Doch gerade das hitte viel deutlicher herausgestellt werden sollen.

Zum andern hdngt die mangelnde Tiefe der Textanalysen damit zusam-
men, dall der Verfasser den geschichtlichen Kontext zu wenig beachtet hat.
Zu oft stiitzt er sich in dieser Hinsicht nur auf zweitrangige Literatur, etwa
auf Lexikonartikel, aber nicht auf die einschldgigen Studien. Er bezieht sich so
auf CH. JOURNET, Le mal, wenn er von Plotin und Ambrosius spricht, aber
nicht auf die Spezialstudien von P. COURCELLE oder P. HapoT und andern
(S.137 1., vgl. S. 51). Vor allem hat er sich nicht die Mithe genommen, die
Texte der Gewédhrsleute des Ambrosius selbst einzusehen und mit ihnen den
Gebrauch zu vergleichen, den dieser von ihnen gemacht hatte. Ein eklatantes
Beispiel dafiir ist die Vernachldssigung von Cicero. Es wird wohl auf eine An-



262 Besprechungen

merkung in der Ausgabe von De officiis des Ambrosius verwiesen (S. 164
Anm. 54), aber die Texte der beiden Autoren selbst werden nicht verglichen.
Es wird z. B. nicht gesagt, ob die Polemik gegen Epikur von Ambrosius von
Cicero iibernommen worden ist oder nicht (S. 107). So ist es nicht zu ver-
wundern, wenn oft nur ein sehr allgemeines Urteil herausschaut. Ambrosius
hitte seine theologische ILehre fast ausschlieBlich aus den griechischen
Vitern geschopft (20), oder gar, er hidtte die griechische Philosophie direkt
oder durch Origenes aus Philo iibernommen (S. 52). Dabei miissen wir doch
auch mit Hilarius und vor allem mit Tertullian rechnen. Ganz abgesehen
davon, dal Ambrosius in seinen profanen Studien und im besondern in seiner
Beschaftigung mit Cicero mit der griechischen Philosophie in Kontakt ge-
kommen ist. Das gilt vor allem fiir die stoische Philosophie, deren Bedeutung
fiir die christliche Aszetik zu ausschliefllich mit der alexandrinischen Schule
in Zusammenhang gebracht wird (185). Ahnliches lieBe sich von der zu verein-
fachenden Feststellung machen, dal3 die Lehre von den Engeln als Mittler in
der Kirche eine sehr alte Lehre sei (135). Das ist gewill wahr. Aber es ist nicht
weniger bedeutend, daBl die Auffassung von den Mittelwesen in der Antike
allgemein verbreitet war und sicher gerade darum zum Allgemeingut der
christlichen Theologie werden konnte. Im {ibrigen wird selbst der Einflu3
der griechischen Patristik nur ungeniigend gewiirdigt. Es hédtten dafiir unter
andern auch A. voN HArRNACK, Medicinisches aus der dltesten Kirchenge-
schichte (1892), und T. BETTENCOURT, Doctrina ascetica Origenis, Rom 1945,
herangezogen werden miissen.

So wird man anerkennen, daf3 der Autor mit viel Flei3 und sicher auch
zum Nutzen der andern die Texte zusammengestellt hat, in denen Am-
brosius von der Bedeutung der Krankheit fiir das christliche Leben handelt.
Aber die theologische Bedeutung des Begriffes Krankheit und damit auch
des Begriffes Heil (salus) wurde dabei nur ungeniigend herausgearbeitet.
Fiigen wir noch bei, daB die duBere Darstellung, abgesehen von einigen
Druckfehlern, besonders in der Bibliographie, und einer falschen Numerierung
der Kapitel (S. 59, 62, 66), im allgemeinen gediegen ist. BASIL STUDER

Richard von St. Viktor: Uber die Gewalt der Liebe. Ihre vier Stufen.
Einfiihrung und Ubersetzung von Margot ScaMIDT. — Miinchen, Paderborn,
Wien: Schoningh 1969. x11-75 S. (Verdffentlichungen des Grabmann-Insti-
tutes. Neue Folge. 8.)

C’est au cours de ses études préparatoires pour une édition critique du
traité: Die siben strassen zu got de Rudolf de Biberach?, que M!1e M. Schmidt
a pu se rendre compte de I'importance de l'opuscule De gquattor gradibus
violentae caritatis de Richard de Saint-Victor. Traduction en haut-alémanique
du De septem itinervibus aeternitatis, le Die siben strassen zu got est une compi-

! RupoLF von BIBERACH: Die siben strassen zu got. Die hochalemannische
Ubertragung nach der Handschrift Einsiedeln 278. Hrsg. u. eingeleitet von MARGOT
ScHMIDT. — Quaracchi, Florentiae: Typ. Collegii S. Bonaventurae 1969. vii, 276%,
271 S. (Spicilegium Bonaventurianum 6.)



Besprechungen 263

lation dont une des principales sources est 'opuscule de Richard. Celui-ci
se trouve ainsi mélé étroitement a 'histoire de la littérature mystique en
haut-alémanique. Mais son intérét dépasse le cercle des spécialistes de la
littérature spirituelle du moyen age. Par le caractére personnel de l'expé-
rience intérieure qu’il analyse, par l'originalité de ses conceptions, par la
perfection de la forme, il constitue un des documents les plus intéressants de
la mystique chrétienne. M!l¢ Schmidt en présente une édition bilingue, con-
vaincue que la lecture en sera profitable, encore aujourd’hui, a un public
avisé.

Le texte latin reproduit celui de Migne, tout en tenant compte des
principales corrections de l'édition critique de Dumeige, dont on a suivi
également les divisions. On trouvera, p. 16, une liste d’un certain nombre
de références scripturaires de I'édition Dumeige qu’il convient de corriger.
Un index biblique a été ajouté a la présente édition (p. 74-75), ainsi qu'un
certain nombre de notes. La traduction allemande, la premiere, rend désor-
mais le traité de Richard accessible a tout esprit cultivé. Sans rien sacrifier
de la précision du vocabulaire philosophique et théologique ou de la rigueur
de la doctrine, la traductrice a su rendre admirablement la ferveur qui
anime d’un bout a 'autre les pages de cet écrit exceptionnel, le rythme qui
les fait vibrer de I’expérience d’une ame aux prises avec une présence dont
elle se sait investie et dont elle s’efforce de dire le mystérieux pouvoir et de
découvrir la nature.

L’introduction, historique et doctrinale, dégage briévement les sources
et 'influence de ce traité, ainsi que les affinités avec la littérature de I'amour
courtois. Une analyse soignée permet d’en faire voir les liens avec la doctrine
générale de Richard, en méme temps que son originalité, due justement a
la primauté de ’expérience personnelle dont il est 'expression. Le médié-
viste y trouvera de nombreuses suggestions, qu’il soit historien des doctrines
spirituelles ou philologue intéressé a la formation de la langue et du voca-
bulaire de l'’expérience affective, spirituelle ou profane. Expérience treés
caractéristique, o1 I’amour, humain aussi bien que divin, apparait sous les
traits d’une force qui s’empare du cceur de ’homme, o1 I’étre humain se sent
par conséquent comme passif — I'amour est une passio — et impuissant a
opposer une résistance efficace. Les degrés de la violence de I'amour divin
sont présentés par Richard dans un paralléle constant avec I’'amour humain
et ses progres qui, enfin, subjuguent totalement I’amant qui en est la victime.
Le Cantique des Cantiques est ici, du point de vue scripturaire, le texte
privilégié, a la fois par son réalisme et par les transpositions qu’il semble
appeler de toute évidence.

En lisant la savante introduction de Mlle Schmidt et le traité dont elle
nous donne le texte et la traduction, on ne peut s’empécher de se demander
une fois de plus pourquoi la théologie de la charité de S. Thomas offre si
peu de traits communs avec les degrés de la violence de I'amour de Richard
et toute la tradition ou ils s’inscrivent. Il serait trop facile de dire que
nous avons affaire, d’'une part a l'expérience vécue, de 'autre a une spécu-
lation théologique. Ce serait en effet supposer qu’il n’existe qu'une forme
d’expérience de la charité, non point le prouver. La réponse est certainement



264 Besprechungen

beaucoup plus subtile. Il serait trop long de la développer ici. Je pense, pour
ma part, qu’il faut faire intervenir I’anthropologie de S. Thomas, et notam-
ment sa conception des niveaux de l'affectivité sensible et de l'affectivité
spirituelle (voir notre: Le probléme de I’amour chez S. Thomas d’ Aquin. Paris,
Vrin, 1952). Mais c’est évidemment la conception de la nature de la charité
qui serait a retenir en tout premier lieu.

Ainsi Richard distingue un premier degré de I’amour de Dieu: «In primo
gradu diligitur Deus ex corde, ex anima et mente. Nullum tamen horum fit
ex toto» (23). Ce n’est que plus tard, semble-t-il, que I’Ame parvient au
degré supérieur qui est ainsi défini: «Diligere ex toto corde, ex tota anima
et ex tota virtute, est omne studium, omne desiderium, omne exercitium in
hoc unum impendere» (ibid.). Pour S. Thomas, la fofalité fait partir de I'essence
méme de la charité, comme l'indique d’ailleurs la lettre méme du précepte
qui nous la commande. La raison de la différence doit étre cherchée dans
la différence des points de vue. Pour Richard, la totalité de I’'amour semble
bien étre le résultat d’une transformation du sujet, que S. Thomas appelle-
rait la participation de la charité dans 'ame. La totalité que S. Thomas
considere comme essentielle a la charité concerne la nature méme de l'acte.
Celui-ci, pour atteindre Dieu divinement, pourrait-on dire: «(ut actus) vestia-
tur debitis circumstantiis», doit I’atteindre «comme fin ultime, & quoi il faut
tout rapporter» (II-11, 44, 4. c). Un acte d’amour de Dieu qui, tout en ayant
toutes les violences possibles, ne s’adresserait pas a celui qui est le principe
et la fin de fout bien et de fout amour porterait sur tout sauf sur Dieu. Aussi
bien la charité peut-elle et doit-elle étre un facteur d'unification et d’intégra-
tion de tous les amours légitimes, dont aucun ne pourrait exister, s’il n’était
participation de la bonté et de I'amour de Dieu» (De car., c. 7, c). Sans cette
totalité, pas de charité. La différence entre la vie chrétienne des religieux et
des laics, entre les commencgants, les progressants et les parfaits ne peut donc
pas se fonder sur des degrés, impossibles d’ailleurs, de cette totalité. C'est
toute la métaphysique et la théologie de la participation qui sont ici en cause
(cf. p. e. ITIT C.G., 20 et 97) avec leurs conséquences sur la conception et I'expé-
rience du rapport, irréductible a tout autre, entre I’amour dont nous aimons
Dieu, et ’Amour qui est Dieu, principe et fin de tout amour.

Mais restons-en la pour ces réflexions qui demanderaient de longs déve-
loppements (voir nos remarques a propos de: Alszeghi, Grundformen der
Liebe, dans Bull. thom., VII (1943-1946), n. 275). Une remarque cependant
encore, avant de terminer ce compte rendu, trop long déja, et cependant
trop bref: A propos de la formule de Richard: sitive Deum, ad Deum, in
Deum, secundum Deum (28) et de la note a, p. 47, on pourrait utilement
mentionner les trois modes de I'acte de foi: evedeve Deo, Deum, in Deum, que
S. Thomas discute encore dans la Somme théologique 11-11, 2, 2, et dont la
source immédiate est un opuscule pseudo-augustinien: De symbolo (PL, 40,
1190-1191); voir Th. CAMELOT: Credere Deo, cvedeve Deum, cvederve in Deum.
Pour I'histoive d'une formule traditionnelle (Rev. des sc. philos. et théol., 30
(1941-1943), 149-155). L’étude des rapports entre les deux formules serait
sans doute intéressante. Elle montrerait une fois de plus I'influence profonde
de S. Augustin sur la théologie des vertus théologales, mais aussi la liberté



Besprechungen 265

avec laquelle les théologiens du moyen age savaient utiliser les divisions et
les séries pour les adapter a leur intention. Elle compléterait, sur un point
de détail, l'introduction et les notes si pénétrantes dont M!e Schmidt a
enrichi I’édition et la traduction de l'opuscule de Richard de Saint-Victor,
et dont je tiens a souligner encore une fois le tres grand mérite.
Louis-BERTRAND GEIGER

Pitcher, George: Die Philosophie Wittgensteins. Eine kritische Ein-
fithrung in den Tractatus und die Spatschriften. (Orig.-Titel: The Philosophy
of Wittgensein. Ubertragen von Eike von SAviGNY.) — Freiburg/Miinchen:
Karl Alber 1967. 396 S.

Ludwig Wittgenstein (1889-1951) gehort zweifellos zu den mafgeblichen
Vertretern der neueren Philosophie. Seine geistige Abstammung fiihrt auf
Frege und Russell zuriick. Sein Einflufl weitet sich in die verschiedenen
Tendenzen der analytischen Philosophie aus. Die so breitgestreute und viel-
faltige Auswirklung liegt in zwei gegensatzlichen Werken begriindet: dem
« Tractatus» aus der Frithperiode und den «Philosophischen Untersuchungen»
aus der Spitzeit.

Zu diesen beiden Hauptwerken hat G. Pitcher eine leicht verstandliche
Einfiihrung geschrieben, sozusagen fiir Anfinger. Er setzt wenig voraus und
erklart auch vielfach gelaufige grundlegende Begriffe und Theorien wie die
«Theory of Descriptions», die Tafel der Wahrheitswerte oder die Unter-
scheidung zwischen Satz und Aussage. Das Buch wihlt aus, und zwar in
zweifacher Hinsicht. Einmal werden nur der «Tractatus» und die «Philoso-
phischen Untersuchungen» eingehender analysiert. Die andern Schriften
(soweit sie iiberhaupt zugdnglich sind) werden hin und wieder kurz im Text
oder in den FubBnoten erwidhnt. Dann legt der Autor nur die Grundfragen vor,
die Schliisselbegriffe und die entscheidenden Begriindungen. Er will «einen
allgemeinen Rahmen liefern» (S. 10). Kontroverse Fragen werden nach
Moglichkeit gemieden oder zumindest nicht in den Vordergrund geriickt.
Meinungsverschiedenheiten oder Interpretationsschwierigkeiten kommen an
relativ wenig Stellen zur Sprache (etwa S. 65 f., 137 ff., 141, 156 ft.). So ent-
steht leicht der Eindruck, als ob bei Wittgenstein nur gelegentlich dunkle
und umstrittene Stellen auftauchten. Andererseits zeigen gerade die vor-
sichtigen Formulierungen des Autors («glaube ich», «vermutlich», «schein-
bar»), daB vieles noch ungeklirt ist. In den Analysen der «Philosophischen
Untersuchungen» werden oft Stellen aus dem «Tractatus» herangezogen,
um Ahnlichkeiten oder grundsitzliche Unterschiede hervorzuheben. Der
Autor bemiiht sich auch, die eigenartige Personlichkeit dieses Denkers in
den Zusammenhang seines Werkes zu stellen (z. B. Kapitel 13 {iber die Philo-
sophie).

Pitcher wird seiner Zielsetzung durchaus gerecht. Seine Einfiihrung wird
als solche sehr dienlich sein. Fiir eine vertiefte Auseinandersetzung wird der
Leser allerdings noch weitere Literatur heranziehen miissen, vor allem
G. E. M. Anscombe oder A. Miiller (vgl. das Literatur-Verzeichnis am
SchluB3 des Buches). MARTIN BRANDER



266 Besprechungen

Borgis, Ilona: Index zu Ludwig Wittgensteins « Tractatus logico-philo-
sophicus» und Wittgenstein-Bibliographie. — Freiburg/Miinchen: Karl Alber
1968. 113 S.

Zuverlassig ausgearbeitete Indexe und Bibliographien gehoéren zu den
wertvollsten Arbeitsinstrumenten der Forschung. Deshalb ist es zu begrii8en,
daB I. Borgis ein solches Arbeitsinstrument fiir Wittgenstein erarbeitet hat:
einen Index zum «Tractatus» und eine Bibliographie zum frithen und spaten
Wittgenstein.

Der Index verzeichnet mehr als 300 Stichworter, darunter auch Per-
sonennamen. Dennoch vermissen wir bedeutende Ausdriicke wie Begriff,
Eigenschaft, Projektion u. a. Jedem Stichwort folgt gewdhnlich ein Zitat.
Es soll dem Leser eine erste Orientierung und Interpretation vorlegen. Als
Zitate lieBen sich oft noch geeignetere Stellen finden, z. B. fiir Elementarsatz
4. 22, Gegenstand 2. 02, Bedeutung 3. 203, Bild 2. 14. Die nur als Verweise
angefiihrten Stellen diirften relativ vollstindig sein. Das Nachschlagen
wiirde erleichtert, wenn die wichtigsten Stellen besonders gekennzeichnet
waéren.

In der Bibliographie bleibt zunidchst unklar, unter welchem Gesichts-
punkt die Werke ausgewidhlt wurden. Dal} hier auch der spite Wittgenstein
miteinbezogen wurde, ist aus den angefiihrten Titeln ersichtlich. Verschie-
dene Beitrdage bleiben aber unberiicksichtigt, so z. B. Baldrich, Burkhardt,
Hansel, Hierro oder Molitor. Wollte die Verfasserin nur eine Auswahl oder
ein moglichst vollstindiges Verzeichnis bieten? Dariiber sollte der Leser
unterrichtet sein. Die Bibliographie ist in jedem Falle reichhaltig. Neben den
bedeutendsten Werken erwidhnt sie auch eine Reihe von Artikeln und Re-
zensionen (bis Herbst 1968).

Abgesehen von kleineren Miangeln ist das Stichwort- und Literatur-
Verzeichnis von Borgis ein duBerst wichtiges und niitzliches Hilfsmittel.
Der Leser wird sich schneller in der Wittgensteinschen Fachterminologie
zurechtfinden, wenn er immer wieder auf Parallelstellen zuriickgreifen kann.
Zugleich erhilt er einen Uberblick iiber die stindig wachsende Sekundir-
literatur. MARTIN BRANDER

Brandenstein, Béla Freiherr von: Kunstphilosophie. — Miinchen: Anton
Pustet 1968. 319 S. (Grundlegung der Philosophie. 5.)

Comme le dit I'auteur dans son introduction, toute philosophie de I’art
a son fondement dans la métaphysique: la présente ceuvre se rattache donc
directement au volume 3 de la méme série, la métaphysique.

Mais une philosophie de l'art présente aussi ses difficultés propres: car
le beau n’est pas un concept que la seule logique pourrait élucider comple-
tement. Le beau échappe toujours a la saisie purement intellectuelle, et
nous savons qu’aucun aspect de la réalité n’a connu autant d’explications
différentes. Et en plus du beau, une philosophie de l'art se doit d’élucider
aussi l'activité artistique. C’est le souci de réalisme qui pousse von Bran-
denstein a accorder son attention non seulement & l’ceuvre, mais encore a



Besprechungen 267

I'artiste. Enfin, il faut éviter le relativisme, car une philosophie de l'art
relative se contredit. Ce sont la trois difficultés auxquelles I'auteur consa-
cre spécialement son attention, et qui montrent son souci de nous présenter
une analyse philosophique de l'art qui soit pénétrante tout en accordant
a chaque facet artistique son importance.

Pour bien préciser son domaine, 'auteur détermine dans un premier
chapitre la différence entre I'art et les autres aspects de la vie, tels la vie
pratique ou théorique. La différence réside dans le fait que l'art aboutit
a une ceuvre, et que cette ceuvre n’est pas employée comme moyen pour
un but ultérieur — ce qui est le fait de la technique. La valeur de cette fina-
lité de I'ceuvre est la beauté. La beauté est donc bien quelque chose que
I'on ressent, mais qui est néanmoins objectif. La beauté n’est ni la mani-
festation de l'idée de beauté, comme le voulaient Platon et Hegel, ainsi que
saint Thomas lorsqu’il parle de la «resplendentia formae» (p. 21), ni 'unité
dans la multiplicité. La beauté est plus simple: c’est I’essence absolue du
fagonnage (Gestaltung) (p. 33).

Cette formation, ce «fagonnage» est toujours formation d’image; et elle
dépend du beau en soi: Dieu.

Apres avoir déterminé la nature du beau, 'auteur discute les différentes
théories qui prétendent expliquer le monde de l'art: la théorie du jeu de
Schiller, la théorie de l'irréalité, celle de l'imitation. Cette derniére engage
I'auteur dans une discussion du symbole, ou il montre que le symbole est
quelque chose d’individuel, avec une signification élevée et universelle. Dans
la mesure ou tout art cherche a manifester une signification profonde, on
peut dire que tout art est symbolisme.

Dans le méme chapitre, I'auteur détermine encore les rapports entre 1'art
et 'amour (I'amour est source de beauté), I’art et la technique (la technique
est moyen de puissance), l'art et la vie pratique et théorique ('art rassem-
ble I'universel et le concret), 'art et la nature (il n'y a pas de différence
essentielle).

I’auteur consacre un chapitre aux sources de l’art. Si la volonté est
source de la vie pratique et la connaissance source de la vie théorique, l'art
trouve son origine dans le sentiment.

Ayant déterminé la source de I'art, I'auteur discute ses différents aspects:
les catégories de l'art (pureté, intériorité, clarté, etc.), 'expérience de l'art,
I'artiste, les différents arts (y compris le cinéma), les divers moments essen-
tiels de I'ceuvre d’art (dessin, ornementation, mélodie, etc.). Ces considéra-
tions sont suivies d’un chapitre sur les différentes structures psychologiques
de l'artiste — le tragique, le comique, I’humour - le style qui est le quomodo
de l'ceuvre, qui lui donne son caractere individuel. L’ouvrage se termine
par quelques pages sur la beauté de I’ame et de Dieu.

von Brandenstein a écrit cet ouvrage avec beaucoup d’objectivité, on
sent son souci d’en arriver a un jugement responsable dans son domaine qui
est si difficile a saisir par I'intellect. L’auteur se sert de beaucoup d’exemples
tirés non seulement de l'histoire de l'art, mais aussi de ’expérience quoti-
dienne. D’ailleurs, il reste proche de I’expérience, encore par souci d’objecti-
vité. D’autre part, cette étude renferme une grande richesse de sujets: I'au-



268 Besprechungen

teur y touche a tout ce qui concerne la philosophie de l'art. Et si I’on a des
regrets apres la lecture, c’est que le livre soit trop court. On regrette surtout
que 'auteur n’ait pas élaboré certains sujets de premiere importance pour
toute philosophie de I'art : le chapitre sur le style laisse sans réponse plusieurs
questions sur lesquelles nous voudrions bien connaitre l'avis de l’auteur.
L’union du concret et de l'universel ne correspond-elle pas a un réve de
I'idéalisme: quel est alors le rapport entre art et idéalisme? Etant donné que
l'auteur, dés les premieres pages, professe son réalisme philosophique, on est
étonné de voir cité S. Thomas a c6té de Hegel et de Platon: quelles sont les
raisons profondes qui ont poussé l'auteur a voir dans la théorie thomiste
de la splendeur de la forme une tendance idéaliste ? Dirk PEREBOOM

Wisser, Richard: Verantwortung im Wandel der Zeit. Einiibung in
geistiges Handeln. — Mainz: v. Hase & Koehler 1967, 324, 5 Bildtaf.

Je hdufiger heute von Verantwortung geredet und geschrieben wird,
desto argwoOhnischer werden kritische Geister, ob es sich hierbei nicht gerade
um Tendenzen handelt, sich dem zu entziehen, was vom Menschen wirklich
verantwortliche Entscheidungen fordert. Im Wissen um Situationen, zu
denen noch keine eindeutigen Vorentscheidungen und nachschlagbare Praze-
denzfille vorliegen, zu denen keine «vorgedruckten Gebrauchsanweisungen»
zur Hand genommen werden koénnen, versucht Richard Wisser, Philosoph
an der Universitit in Mainz, in kritischer Beleuchtung der Zeitsituation
«Verantwortung» als Grundbefindlichkeit des Menschen und als Schliissel-
wort der Gegenwart in den Blickpunkt zu stellen.

Die herkémmliche Vorstellung einer «instanziellen Verantwortung», die
ihr «Soll» erfiillt zu haben glaubt, wenn sie im Nachvollzug eines Vor-
schriftenkodex handelt, wird in ihrer Ergdanzungsbediirftigkeit von Wisser
erkannt und durch eine «situationelle Verantwortung zweiten Grades» ver-
vollstindigt. Diese fordert in Situationen, in denen der Mensch vom Not-
stand gewissermaBen «beispielloser» veranwortlicher Entscheidung betroffen
wird, das Wagnis einer Antwort, die «verantwortet» werden muf}. Gerade
in dieser zweiten Art von Verantwortung erdffnet sich deshalb nach Wisser
erst die Moglichkeit, «sich selbst» zu gewinnen, menschliche Wirklichkeit im
Wandel der Zeit zu erfahren und in die Gegenwart hineinzuholen. An fiinf
«Modellen» entwickelt er, auf welche Weise im Werk bedeutender geistiger
Personlichkeiten unserer Epoche gegeniiber zwingenden Fragen der Gegen-
wart solcherart « Verantwortung im Wandel der Zeit» wahrgenommen wird.

Im Leben und Werk von Karl Jaspers vollzieht sich Verantwortung
im Spannungsfeld einer Philosophie, die Denken als «inneres Handeln» auf-
fafit, aus dem jede duBere Handlung erwichst. Die oft polemisch betriebene
Kritik am politischen Engagement von Jaspers weist Wisser dort in die
Schranken, wo sie die Konsequenz dieses Schrittes in die Offentlichkeit
iibersieht, der auf Grund der Erkenntnis der Unvertretbarkeit einer univer-
salen Verantwortung des denkenden Menschen bei Jaspers erfolgt. Indem
er den Menschen dem distanzierenden Begreifen entreift und ihm zur Ver-



Besprechungen 269

gegenwdrtigung seines eigentlichen Selbst angesichts der ihm begegnenden
Situationen verhilft, ist Jaspers in Leben und Denken bestrebt, « Eintibung
in geistiges Handeln» zu geben. Im Nachvollzug der « Denkungsart» verant-
worteter Antworten fordert er den Menschen beispielhaft heraus, sich selbst
auf den Weg zu machen, um «mogliche Existenz» als wirkliche zu gewinnen.

Fiir Martin Buber erwichst nach Wissers Deutung echte Verantwortung
aus der elementaren Wirklichkeit einander Begegnender, ist « Verantwortung
die Antwort der Wir-Existenz». Verantwortung vollzieht sich in erster Linie
in der Antwort an ein Wesen, das zur Verantwortung ziehen kann, wird erst
moglich gegeniiber einem nicht instantiell gedachten Du — sei es gottlicher
oder menschlicher Natur —, demgegeniiber « Unmittelbarkeit gehiitet werden
mul in einer immer «mittelbarer werdenden Welt». Wie Wisser deutlich
hervorzuheben versteht, geht es auch Buber darum, das Ungeniigen einer
Scheinverantwortung vor einer Instanz, einer Idee oder einem Idol im Hin-
weis auf den wesentlich dialogischen Charakter echter Verantwortung heraus-
zukehren. Diese gelte es zu ergreifen in der Begegnung mit dem menschlichen
oder gottlichen «Partner», der nicht schweigend entgegensteht, sondern ent-
gegenkommt in der «Zwiesprache». Um den lebendigen Gott und den kon-
kreten Menschen als Lebenswirklichkeit zu entdecken, lehre Buber wieder,
die Wirklichkeit zu sehen in der Wir-Existenz gelebten Lebens.

Menschliches Sein kann sich auch fiir den Religionsphilosophen und
Theologen Romano Guardini nur in der ErschlieBung des Konkret-Lebendi-
gen bewahren. Die besondere Leistung der Ausfithrungen Wissers iiber diesen
Denker liegt in einem Vorgehen, das sich nicht im inhaltlichen Aufri@ des viel-
schichtigen und manchem Leser vielleicht divergierend erscheinenden Wer-
kes von Guardini erschopft, sondern die strukturelle Beschaffenheit und die
Methode des Denkens, das diesen Inhalten zugrunde liegt, herausstellt.
Kennzeichnend fiir Guardini sei das Bemiihen eines philosophischen Be-
wultseins, das in intensiver und universeller Aufgeschlossenheit der span-
nungsreichen Fiille menschlicher Wirklichkeit letzte Seinsbegriindung zu
geben versucht. Dies erweise seinen Willen zur Verantwortung fiir die Welt
in einem Wahrheitsverlangen, dessen erschlieBendes Interpretieren eine
urspriingliche Weise verkérpere, Verantwortung zu iibernehmen.

Fiir den Physiker und Philosophen Carl Friedrich v. Weizsdcker steht
die in ihrer ganzen Dringlichkeit erkannte Problematik von Wissen und
Verantwortung im Mittelpunkt seiner Bemiihungen. Im Sinne einer uni-
versalen Verantwortung und verantwortungsbewufBten Wandlung verld3t
v. Weizsicker den angesichts der bedrohlichen Auswirkungen mehr als
unglaubwiirdig gewordenen fiktiven Standpunkt einer neutralen Fach-
kompetenz. Wisser verdeutlicht, wie die Bewegung dieses Denkens am
Leitseil der Grenzprobleme den Kreis gegenseitiger Bedingtheit der Wissen-
schaftsgruppen in einem kreisenden Bezugsdenken zur Erfahrung bringen
mochte. Auch hier gelingt es Wisser, durch die Herausarbeitung des Metho-
dischen erstmals einen Schliissel zum Verstindnis der manchem Zeitgenosen
schwer vereinbar scheinenden Interessenrichtungen und Engagements des
auch politisch und religits wirkenden Wissenschaftlers an die Hand zu geben.
Im Unterwegssein zum Wesen des Menschen, in dem alle Ziige dieses inte-



270 Besprechungen

gralen Interesses zusammentreffen, schreitet v. Weizsdcker nach dem metho-
dischen Prinzip: auf Wissen aufzubauen, aber dessen Tragweite dabei
zu ermessen, das Feld der Physik, des philosophischen Denkens, des poli-
tischen Handelns und des religiésen Glaubens aus. Angesichts der Bedrohung
durch die politische Brisanz der wissenschaftlichen Errungenschaften (Atom-
bombe, Technik, Genetik) gilt es, eine «immanente Ethik» der technischen
Welt zu entwickeln. Diese soll gewonnen werden aus der situationellen Be-
gegnung und entsprechenden Anwendung der Ethik der Néchstenliebe. Der
«Wille zur Macht» wiirde dann dem «Willen zur Verantwortung» weichen,
der, wie Wisser in seiner synthetischen Darstellung v. Weizsidckers deutlich
macht, bereit ist, aus verantwortetem Wissen fiir ein zu verantwortendes
Tun aufzukommen.

Auch in der Erorterung des Problems von Technik und Humanismus
in der Sicht Martin Heideggers weist Wisser das Vorhandensein einer ur-
spriinglichen Verantwortung nach, die sich nicht in bezug auf Systeme und
Instanzen, sondern in der Auferlegung eines die Verantwortung heraus-
fordernden urspriinglichen Infragestellens erdffnet. Es ist als der Weg eines
Denkens zu verstehen, das den vordergriindigen Gesichtskreis verlat und
iibliche, das Verstdndnis gar verstellende Antworten in den Strudel des
Fragens zieht. Die Frage wird somit selbst zu einem Weg, der sein Ziel nur
in der Form der Frage anstreben kann und so zur verantworteten Antwort
drangt. Eindrucksvoll schildert Wisser die Bedeutung von Heideggers
Philosophie vor allem im Hinblick darauf, daBl durch sie der Mensch, der
heute in verstirktem Male und oft tendenziés ins Zentrum der Philosophie
gestellt wird, als seinsoffenes Wesen verstanden, ja als «Da des Seins», als
Da-sein nicht Maf3gabe fiir alle MaBstdbe, sondern «Hirt des Seins» ist. Dal}
sich von hier aus in urspriinglicherer Weise Erfahrungen der Wirklichkeit
Gottes in Gang bringen lassen als von der Selbstzentrierung des Menschen aus,
liegt auf der Hand.

In der Reihe von Wissers Verdffentlichungen, in der er sich bereits
durch gewichtige kulturphilosophische und zeitkritische Sammelbdnde aus-
gewiesen hat, stellt dieses Buch, das in der Tat der Einiibung in geistiges
Handeln in unserer Zeit dient und in einer neu verstandenen Verantwortung
fiir das Ganze menschlicher Wirklichkeit den Schliissel zu ihr anwendet,
einen weiteren folgerichtigen Schritt dar. Man wird iiberdies keinen der
pointiert dargestellten Denker in den ndchsten Jahren behandeln koénnen,
ohne auf dieses Buch Wissers zuriickzugreifen. Die Anschaulichkeit prag-
nanter Formulierung, die sich bei beachtlicher Griffigkeit auf einem hohen,
aber bemerkenswert verstehbaren Niveau bewegt, und die Art der Dar-
stellung, die durch sachzugewandte Objektivitdt Verantwortung vorbildlich
praktiziert, verrit den gewandten und profilierten Schriftsteller ebenso wie
den konstruktiven Denker von Rang, der innerhalb sich auflésender Tra-
ditionen und ideologischer Einheitsradikalismen im Ganzen aufs Ganze geht.

VoLKER KAEPPEL



Besprechungen 271

Struve, Wolfgang. Der andere Zug. — Salzburg-Miinchen: Stifterbiblio-
thek 1969. (Salzburger sozialwissenschaftliche Studien, hrsg. v. R. Rassem
und F. Wagner). 276 S.

Das Andere in seinem Verhdltnis zum Menschen wird im vorliegenden
Buch immer neu durchdacht. Es ist keine geschlossene und noch weniger
eine wissenschaftliche Abhandlung, sondern eine lose Folge von Aphorismen,
die in neun Gruppen zusammengefaf3t sind, wobei jede Gruppe aus einer Art
Trilogie besteht wie z. B.: Alleinheit/BloBheit/Offenheit. Der Autor will auf
den Weg zur Urspriinglichkeit weisen, welcher in Geduld und mystischer
Arbeit die ichbedingten Fehlhaltungen auflésen soll.

Lebenserfahrungen, religitse Momente und philosophische Uberle-
gungen sind miteinander verarbeitet und wollen nicht in einem Zug durch-
gelesen werden, sondern mehr der Betrachtung und Anregung dienen. Mit
den Worten wird sparsam umgegangen, denn «das Andere kann man nicht
aussprechen, kann also nicht miteinander dariiber sprechen» (S. 217). Die
Grundschwierigkeit liegt in der Unzugdnglichkeit des Andern. «Das Andere
spricht nur, wenn man gleichsam auf seine Seite iibergetreten ist, und das
heiB3t: spricht nur schweigend. Das ist die Schwierigkeit: einen Bezug von
aullen gibt es nicht» (S. 224), man kann nur in Kontakt treten. Deshalb wird
nicht versucht, eine bestimmte Religion oder eine festgelegte Philosophie
darzulegen. Das Andere ist das Nicht-Weltliche, das eigentlich Wirkliche
und Ewige, was nicht etwas und nicht nichts und dennoch positiv ist. Es wird
nicht als etwas Gottliches beschrieben. Die weltlichen Dinge sind nicht das
Echte; der Sinn des Lebens und der Dinge liegt nicht in dieser Welt und nur
durch Loslésung von allem Meinigen kann ich mit dem Leben wirklich Ernst
machen. Das Andere ist das Urspriingliche, und der Mensch kann sich in
seinem Tun und seiner Personalitit mehr oder weniger darauf ausrichten. Er
ist das «Lebewesen, das ganz allein sein kann» (S. 173), und nur deshalb
vermag er nach dem zu forschen, was hinter der Welt liegt und nicht mehr
Welt ist. Aktivitdt bringt ihn eigentlich nicht weiter; «wenn man alles 1403t,
nichts einen mehr erregt und kiimmert, was bleibt dann und nimmt immer
mehr zu? ein namenloser Zug» (S. 83). Man wird an Eckharts Gelassenheit
erinnert. «Zug ist: Zug des Ureigenen — also des Andern» (S. 84). Die vielen
Aufweisungen und Deutungen menschlicher Bereiche wie Zeitlichkeit,
Empfindung, Tod, Traum, Sprache u. a. m. zerlegen den Menschen nicht in
Teile, sondern sollen ihn aus der Abkapselung herausziehen. Struve will
nicht die Dinge erkldren, sondern zeigen, daf3 der Mensch in der Welt — die
fiir starr gehalten wird — nicht an seinem Platz steht. Das Problem liegt nicht
in der Bewiltigung des Irdischen und Menschlichen, sondern in der Anni-
herung an das Andere. Den Schlul3 des Buches bilden zwei Aufzeichnungen
aus Norwegen und Agypten. In diesen beiden Abschnitten hilt der Autor
zwel Arten von Erfahrungen fest, wie er auf «den andern Zug» gewiesen
wurde. Norwegen stellt vor allem das Natiirliche, vom Menschen Unberiihrte
dar, und in Agypten sticht der religiése Zug hervor, wo der Mensch aus weiter
Ferne bis in die Ndhe des Andern vorstiel3.

Wir finden sehr klare Sdtze, die sich auf einen Schlag einprigen; z. B.:



272 Besprechungen

«Es gibt nur einen Mif8brauch der Freiheit: sie nicht zu brauchen» (S. 38).
«Man merkt nicht, daB man ein anderer wird, wohl aber mit einem Male, daf3
man es geworden ist: denn ginzliche Anderung gewahrt man erst hernach. —
Geheimnis des Todes» (S. 236). Da knappe Formulierungen bevorzugt wer-
den, bleiben manche Sitze unfertig, die durch ein oder zwei Worter vervoll-
stindigt werden koénnten. Der Stil ist oft etwas umstdndlich und wohl aus
der Denkart erwachsen, in der ein Gedanke gleich wieder anders gedacht
wird. Die Auswahl und Gruppierung der Aphorismen ist gut gelungen und
abwechslungsreich geordnet. Die lebendige Fiille der vorgebrachten Gesichts-
punkte folgt nicht rationalen Wegen, und auch widerspriichliche Aussagen
entziehen sich gewissermaflen der Analyse. Eine Kritik, die dasselbe An-
liegen wie der Autor verfolgt, ist schwer moglich; entweder sprechen die
Texte an, oder man liBt sie liegen. Anderseits liegt in den Aphorismen die
Gefahr, nicht allzu genau sagen zu miissen, was einem vorschwebt. Andeu-
tungen fithren den Leser vielleicht weiter. Das Buch ist keineswegs eine
Sammlung irrationaler Ausspriiche, sondern die Niederschrift eines Denkers
auf der Suche nach dem Eigentlichen. JOHANNES GASSER

Carnap, Rudolf: Logische Syntax der Sprache. Zweite, unverdnderte
Auflage.-Wien/New York: Springer 1968. x1, 274 S.

Carnaps «Logische Syntax der Sprache» gilt als Markstein in der Ge-
schichte des Wiener Kreises. Das Buch erschien 1934 als Band 8 der «Schrif-
ten zur wissenschaftlichen Weltauffassung» (hrsg. von Ph. Frank und
M. Schlick). Infolge seiner philosophiegeschichtlichen Tragweite verdient es
zweifellos eine Neuauflage (1968, unverdndert), auch wenn viele der darin
enthaltenen Thesen bereits i{iberholt sind. Carnap legt darin seine zentrale
These vor und begriindet sie: Philosophie ist Wissenschaftslogik, d. h.
logische Syntax der Wissenschaftssprache (im weiten Sinne). Bisher haben
sich unter dem Namen «Philosophie» die verschiedensten Untersuchungen
und Theorien angesammelt. Angesichts dieser verworrenen und unerfreu-
lichen Lage (es spielten noch andere Griinde mit) machte es sich nun der
Wiener Kreis zur Aufgabe, eine « Wende der Philosophie» (M. Schlick) her-
beizufiithren, anstelle «metaphysischer Begriffsdichtung» eine «streng wissen-
schaftliche Methode des Philosophierens» zu setzen (R. Carnap).

Nach Carnap gibt es zwei Arten von sinnvollen theoretischen Problemen:
(1) Objektfragen, sie beziehen sich auf Gegenstinde und werden von den
einzelnen (empirischen) Fachwissenschaften behandelt, und (2) logische
Fragen, d. h. Untersuchungen iiber Sitze, Begriffe oder Theorien. Was noch
iibrig bleibt, sind Scheinfragen, Sédtze ohne theoretischen Gehalt, bloBe
GefiihlsiuBerungen. Als philosophische Fragen konnen nur Fragen der
zweiten Art gestellt werden, ndmlich Fragen der logischen Analyse. Damit
soll das «unentwirrbare Problemgemenge» der Philosophie durch die Wissen-
schaftslogik ersetzt werden. Die Philosophie wird zur logischen Syntax der
Sprache (Kap. V). Darunter ist ein System von Form- und Umformungs-
bestimmungen zu verstehen. Die Formbestimmungen geben an, welche



Besprechungen 273

Ausdriicke der Sprache Satze (well formed formula) sind. Die Umformungs-
bestimmungen definieren die logischen Beziehungen zwischen den Sitzen,
z. B. den Begriff der Folge oder der Abhidngigkeit.

Die Methode der Syntax wird an Hand von zwei Sprachsystemen aufge-
zeigt, der «Sprache I» und der «Sprache II» (Kap. I-III, spezielle Syntax).
«Sprache I» wird einfacher und mit enger gefaBten Begriffen aufgebaut, sie
ist definit, d. h. enthilt keine unbeschrankten Operatoren (im Gegensatz zu
«Sprache II», die indefinit ist). Kap. IV legt den Entwurf zu einer allgemeinen
Syntax vor. Die syntaktischen Begriffe werden hier weiter gefaflt, so da3 sie
sich auf beliebige Sprachen beziehen koénnen. Das letzte Kapitel (V) be-
handelt die bereits eingangs erwidhnte Beziehung zwischen Philosophie und
Syntax.

In der Zeit zwischen der ersten und der zweiten Auflage dieses Buches
hat Carnap seine Theorie in vielen Punkten revidiert und weiterentwickelt
(vgl. «Introduction to Semantics», 1942). Wiahrend er sich frither auf die
Syntax (rein formaler Gesichtspunkt) beschriankte, erachtet er heute die
Semantik (Analyse der Bedeutung) als einen unerld@lichen Teil der Sprach-
theorie. A. Tarski war es, der ihn als erster auf diese Erganzungsbediirftigkeit
aufmerksam machte. Philosophie ist nun nicht mehr blof die logische Syntax
der Sprache, sondern die semiotische Analyse, umfassend Syntax, Semantik
und Pragmatik. Bedeutend wird spater auch die Unterscheidung zwischen
logischen und deskriptiven Ausdriicken und, damit verbunden, zwischen
logischer Wahrheit und Tatsachenwahrheit (logical and factual truth).

MARTIN BRANDER

Ryle, Gilbert. Der Begriff des Geistes (The Concept of Mind). Aus d.
Engl. iibers. v. Kurt Baier. (Die dt. Ubers. wurde v. Giinter Patzig u. Ulrich
Steinvorth iiberarb.) — Stuttgart: Reclam (1969). 464 S. (Reclams Univer-
salbibliothek. Nr. 8331/8336).

«Tod dem Geist-Gespenst oder die Einheit des Menschen», so konnte
man das Leitmotiv dieses Buches formulieren, das 1949 mit dem Titel «The
Concept of Mind» zum erstenmal im Hutchinson Verlag London erschien
und mehrfach neu aufgelegt wurde. Kurt Baier iibersetzte es ins Deutsche
und G. Patzig sowie U. Steinvorth besorgten eine ausgezeichnete Uberar-
beitung. Die Reclam Ausgabe weist ein kleines, handliches Format auf mit
kleinem, aber sehr gutem Druck. Zum besseren Verstindnis wurden im
Register den deutschen Fachausdriicken die entsprechenden englischen
hinzugefiigt.

Es geht Gilbert Ryle, dem Herausgeber der Zeitschrift «Mind», nicht
um neue Erkenntnisse, er will vielmehr die logische Geographie des Wissens
um den Geist berichtigen. Jegliche Aufspaltung des Menschen in so etwas wie
Korper und Geist muB3 verschwinden; Descartes” Mythos vom Geist-Gespenst
in der Menschenmaschine muf3 endlich umgestellt werden. Ein Mythos «ist
die Darstellung von Tatsachen, die zu einer bestimmten Kategorie gehoren,
in einer zu einer andern Kategorie gehorigen Ausdrucksweise» (S. 41.). Die

18



274 Besprechungen

Zweiweltentheorie ist zwar absurd, aber dennoch offizielle Lehre, das heil3t
die Ansicht der Mehrzahl von Philosophen, Psychologen und Religions-
lehrern. Der groBe Irrtum beruht auf einer ganz einfachen Kategorienver-
wechslung. Man meint, der Ausdruck «Geist» bezeichne ein Ding neben an-
dern Dingen, was ebensowenig stimmt, wie etwa die Meinung, daB3 eine
Division etwas neben den Bataillonen und Abteilungen sei. Wenn Geist
nichts Mechanisches ist, so ist er dennoch kein Gegenstiick zur Mechanik.
Geistige Aktivitdten sind keine okkulten Vorgdange oder Schattenhandlungen.
Intelligentes Handeln ist kein Handeln, welches durch eine geheime intelli-
gente Tatigkeit verursacht wird. « Kénnen» und «nicht-kénnen» sind keine
Ereignis- sondern Modalwoérter und bezeichnen eine Disposition; verstehen
ist eine Art konnen. «Eine dispositionnelle Eigenschaft besitzen heil3t ...
sicher oder wahrscheinlich in einem bestimmten Zustand sein oder eine
bestimmte Verdnderung durchmachen, wenn eine bestimmte Bedingung
erfiillt ist» (S. 51). Der Wille darf nicht als eigener Akt verstanden werden,
der die Funktion einer Spezialursache hat; die Frage nach freiwilligen oder
unfreiwilligen Koérperbewegungen ist keine Frage nach Ursachen. Wo keine
Beschuldigung moglich ist, gehdéren auch Worter wie «freiwillig — unfrei-
willig» nicht hin. «Gemiitsbewegung» oder « Emotion» bezeichnen mindestens
drei oder vier Arten von Dingen, die man als «Neigung» («Motivy), «Stim-
mung», «Erregung» («Erschiitterung») und «Gefithl» bezeichnen kann. Das
fiinfte Kapital iiber Dispositionen und Ereignisse ergibt die Grundlage fiir
die richtige Zuordnung der Begriffe des Geistes zu ihren Kategorien. Es
herrscht z. B. die schlechte Tendenz zu behaupten, der Satz «er ist ein
Kettenraucher» konne nicht wahr sein, wenn es nicht Vorgiange oder Epi-
soden wie Zigarettenrauchen gibt. Hier werden dispositionale Worter als
episodische konstruiert. Aufmerksamkeit, Vorsicht iiben, Interesse an ...
sind keine Vorginge, die sich parallel zu einer Handlung abspielen. «Auf
etwas achten ist nicht eine sekunddre Beschaftigung mit Theorie, und doch
scheint es die Fahigkeit einzuschliefen, ohne weiteres Antworten auf theo-
retische Fragen iiber die primare Beschiftigung zu geben» (S. 197). Aufgaben-
zeitworter (z. B. «kdmpfen») und Leistungs- oder Erfolgszeitworter (z. B.
«siegen») sind zwei Arten von Wortertypen. Die Zeitworter «sehen», «<schmek-
ken», «deduzieren» u.a. bezeichnen genausowenig Handlungen wie das
Zeitwort «siegen».

Die Welt des Geistes ist kein Gegenstiick zur physikalischen Welt, und
es gibt auch kein Vermoégen irgendwelcher Art, das fortwahrend wahrnimmt,
was auf der Privatbiihne des Geistes vorfdllt und das vorsitzlich die Zustdande
und Akte durch eine nichtsinnliche Wahrnehmung priifen kann. Die Seele
oder der Geist von jemandem ist keine Doppelreihe von Ereignissen, sondern
Verkettung von Ereignissen verschiedener Gattung. Verstehen ist kein Auf-
leuchten oder Einschnappen des Verstandes. Die Probe, ob einer etwas
verstanden hat, besteht in einer Reihe von Verrichtungen. « Empfindung»
bezeichnet keinen Bestandteil, sondern eine Art von Wahrnehmung. Empfin-
dungen sind weder beobachtbar noch unbeobachtbar. Die Theorie der Sinnes-
daten ist zu verwerfen, denn nach dieser Auffassung soll die Erldauterung der
Sinnesempfindung zur Erlduterung fithren, was die Beobachtung eines Pfer-



Besprechungen 275

derennens wirklich ist. Die Frage, «wie kommen wir iiber die Empfindung
hinaus an die dullere Wirklichkeit?», ist unzuldssig. Wer etwas hort, hat
nicht nur Gehoérsempfindungen, sondern denkt auch dabei, aber man kénnte
nicht fragen: « Welche Gedanken hat er gedacht?»

Empirische Sachverhalte werden ermittelt und sind nicht gegeben. Auf
die Frage, «woher weilit Du, daBl in diesem Zimmer zwolf Stiihle sind ?»,
lautet die richtige Antwort: «Ich habe sie gezdhlt». Begriffe wie des Sichvor-
stellens, Sich-vor-Augen-fithrens sind zwar rechtmafBige Begriffe, aber ziehen
keine Existenz von Abbildern nach sich. Wenn ein Kind bei einer Puppe ein
Licheln sieht, sieht es nicht ein Bild des Lichelns, sondern es stellt sich vor,
es sihe das Liacheln auf den Lippen der Puppe.

Intellektuelle Operationen haben nicht nur Wahrheitsentdeckung zum
Ziel, denn auch Schach ist ein intellektuelles Spiel und hat den Sieg als Ziel.
Denken ist auch keine Operation mit Symbolen, denn es gibt intellektuelle
Arbeit, bei der keine Ausdriicke gehandhabt werden, z. B. Verstrickungen
l6sen. Die zwei groen Fehler bestehen darin, die Vernunft oder den Intellekt
fiir ein okkultes Organ oder ein besonderes Vermdgen zu halten und beson-
dere intellektuelle Vorgiange zu fordern, wie annehmen, urteilen, durchdenken.
«Urteil», « Deduktion», « Abstraktion» gehdren zur Klasse der Denkergebnisse.
«Ein Urteil machen» bezeichnet keine paramechanische Tatigkeit, sondern
heif3t, ein Stiick Theorie, das man schon besitzt, in Aussageform bringen.
Abstrakte Ideen gibt es nicht. Hohenlinien sind z. B. etwas Abstraktes, aber
der Soldat kann diese Idee nicht als unfaB3bares Etwas haben, indem er sich
nach innen wendet. Wenn einer drei Wochen braucht, bis er mit Hoéhenlinien
umgehen kann, heilt das nicht, dal er drei Wochen am abstrakten Begriff
gearbeitet hat. — Das zehnte und letzte Kapitel befal3t sich mit der Psycho-
logie; ihr Programm besteht nach der Zweiweltentheorie darin, Daten iiber
den Menschen zu finden, die Detektive, L.ehrer, Freunde nicht finden. Rich-
tig besehen ist die Psychologie von derselben Art wissenschaftlicher Studien
wie Soziologie und National6konomie. Wie der Brieftriger seinen Bezirk
kennt, aber keine Zeichnung davon anfertigen kann, so kennt der Detektiv,
Priifer usw. Daten, die der Psychologe wissenschaftlich verarbeitet.

G. Ryle verfiigt iiber eine reiche und fliissige Sprache und schreibt klar
und verstdndlich. Er bringt Beispiel iiber Beispiel, um seine Ansichten darzu-
legen, welche dadurch leichter faBllich werden. In der frischen und polemi-
schen Art der Darstellung, welche jede gegnerische Meinung in die beste
Angriffsposition setzt, werden viele produktive Anregungen gegeben, denn
es sind eine grole Zahl genauer Beobachtungen verarbeitet. Das Vorgehen
zeigt auf, wie ein Sachproblem durch Analyse der Sprache bearbeitet werden
kann, und wie anderseits dennoch Erkldrungen auf Sachebene gesucht wer-
den, um den Sprachgebrauch zu berichtigen. Ob die Sprache an der Sache
orientiert wird oder umgekehrt oder beides zusammen, bleibt ungekldrt.
Daf3 die Probleme von Ich, Du und Jetzt durch den Hinweis erledigt werden,
die Worter «Ichy, « Du» und «Jetzt» seien Indexworter, ist wegen der gramma-
tikalischen Besonderheit dieser Worter begreiflich; wie aber rechtfertigt
sich z. B. die Unterscheidung von Verrichtungs- und Leistungswortern?
Und wenn das Wort «Geist» anders verwendet werden soll, als es die meisten



276 Besprechungen

tun, welches sind die Kriterien fiir den logisch richtigen Gebrauch? Bei
genauer Analyse wiirden nur Synonyma zur selben Kategorie gehoéren und
alle verschieden gebrauchten Worter verschiedene Kategorien bilden. Es
zeigt sich eine nominalistische Tendenz: Das Wort ist die Theorie.

Ryle moéchte ohne Unterlal3 zeigen, dal3 der Mensch eine durchgehende
Einheit bildet. Jede Dualitdt — wobei alle differenzierten Auffassungen iiber
die Zweiseitigkeit des Menschen auf dieselbe Anklagebank gesetzt werden —
welche diese offenkundige Einheit irgendwie in Frage stellt, wird an Hand
mannigfacher Einzelprobleme widerlegt. Diese feste Sicht auf die Ganzheit
des Menschen ist das hervorragendste Charakteristikum des Buches und
verdient, in simtlichen Fragen tiber den Menschen beachtet zu werden. Jede
Tatigkeit ist eine ganze, einheitliche Tatigkeit und alle Komponenten gehéren
zusammen. Im Bemiihen, die Gesamtheit des Menschen nie aus dem Blick
zu verlieren, werden alle Fragen nach so etwas wie den Griinden oder den
transzendentalen Bedingungen oder dem Wesen eines Dinges zum vornherein
aus dem Untersuchungsprogramm gestrichen. Die wichtigsten geistigen
Eigenschaften, Anlagen und Téatigkeiten werden durch &duflere Verhal-
tensweisen charakterisiert und auf die iibrigen Eigenschaften, Anlagen und
Tatigkeiten bezogen und dadurch geordnet. Die Art und Weise der Abhand-
lung gleicht einer Beschreibung der Erdkugel, die nur die rdumlichen Be-
stimmungen der Oberfliche beriicksichtigt. Fiir eine unkritische und selbst-
sichere Entmythologisierung des Geistes geniigt es, eine einzige passende
Erklarung fiir einen Sachverhalt zu finden, um alle iibrigen Lésungen zu
verscheuchen. Die Begriindung der Ansichten wird oft durch die Widerlegung
der Behauptungen iiber die Teilung des Menschen gewonnen.

Eine Theorie des Geistes kann nur gewaltsam auf eine Logik der Sprache
iiber den Geist beschrinkt werden. Die Behandlung der Beziehung von
Mensch und Geist ist Sache der Theorie und nicht der Sprache iiber den
Menschen. Der Sprache wird zum vornherein ein bestimmter Status zuge-
ordnet, und dem Vertrauen in sie wird nur durch die Sprachlogik Grenzen
gesetzt. Steht die Sprache wirklich in gegebener, fester und subjektiv unab-
hingiger Beziehung zu den besprochenen Dingen und den logischen Gesetzen ?
Das unkritische Annehmen der Sprache zollt indirekt dem Menschen gro@le
Achtung, der diese brauchbare Sprache hervorbrachte. — Eine umfassende
Darstellung von Denken und Wollen, Gefiihl, Wahrnehmung, Fiahigkeiten
usw., die auf Grund des Buchtitels erwartet wird, kann durch die Aufstellung
der passenden hypothetischen oder kategorischen Sétze allein nicht gegeben
werden. Es wird mit Recht gezeigt, daB3 geistige Tatigkeiten sich keineswegs
mit dem Denken von Begriffen oder Symbolen decken. Die scharf formu-
lierten Untersuchungen der Aufmerksamkeit, des Lernens, des Vorstellens,
des Konnens, des Gedidchtnisses u. a. m. bilden eine logische Propideutik,
die sich nicht selbst geniigen sollte. JoHANNES GASSER



	Besprechungen

