Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 17 (1970)

Heft: 1-2

Artikel: Neue Wege altchristlicher Hagiographie
Autor: Studer, Basil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761576

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761576
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BASIL STUDER

Neue Wege altchristlicher Hagiographie

Zu einer Neuerscheinung *

Es mag auf den ersten Blick etwas iiberraschen, daB man einer
Schrift von so bescheidenem Umfang wie der VitA MARTINI des SuL-
PICIUS SEVERUS und den dazugehorigen verhdltnismadBig kurzen Briefen
diese dreibdndige Ausgabe widmen konnte. Wer aber um die arche-
typische Bedeutung dieser Heiligenbiographie weill und dazu noch mit
der Geschichte des westlichen Ménchtums etwas vertraut ist, wird sich
dariiber weniger wundern. Tatsdchlich findet man in der gut zwei-
hundert Seiten umfassenden Einleitung sowie in dem auf einer soliden
Textbasis und einer hervorragenden Ubersetzung beruhenden Kommen-
tar von etwa tausend Seiten eine wahre Fundgrube von Hinweisen auf
die Geschichte der Kirche Galliens, das asketische Leben im wvierten
Jahrhundert, die Anfinge der lateinischen Hagiographie sowie vor allem
auf das romische Verstdndnis des Evangeliums. Diese ungemein reichen
Angaben sind umso wertvoller, als sie durch fiinf Indices (Zitate der
antiken Autoren, Namensverzeichnis, Ortsverzeichnis, Verzeichnis der
kommentierten lateinischen Worter und Sachverzeichnis) leicht zu-
ginglich gemacht sind.

Schon eine kurze Ubersicht iiber den Inhalt der Einleitung ver-
mittelt in etwa, wie vielseitig diese Priasentation des Lebens des Heiligen
von Tours geraten ist. Im ersten Kapitel wird Zeit und Ort der Ab-

* SuLpicE SEVERE, Vie de Saint Martin. Ed. par JacQues FoNTAINE. T. 1:
Introduction, texte et traduction. T. 2. 3: Commentaire. — Paris: Les Editions du
Cerf 1967-69. 1426 p., 1 carte. (Sources chrétiennes. No. 133. 134. 135. Série des
textes monastiques d'Occident. No. 22. 23. 24.).



240 Neue Wege altchristlicher Hagiographie

fassung der Vita besprochen sowie die Personlichkeit des Verfassers
und seine Herkunft gewiirdigt. Im zweiten Kapitel geht es um den Zweck
der Schrift und um ihre literarische Heimat. Das dritte Kapitel wertet
von ihrem Stil und ihren Quellen her ihre literarische Bedeutung. Dabei
verdient besondere Beachtung, was der Herausgeber als «typologie de
la Vita» bezeichnet. Er versteht darunter die Art und Weise, den Heiligen
Martin mit den Propheten, mit Christus und den Aposteln, mit den
Mirtyrern und christlichen Asketen zu vergleichen. Im vierten Kapitel
kommt der geistige, oder sagen wir besser der geistliche Hintergrund zur
Darstellung. Dabei tritt nicht nur hervor, wie Martin sich in die Be-
wegung des entstehenden Monchtums einfiigt, sondern es wird auch
sichtbar, welche Ziige dem fritheren Soldaten, Bischof und Ménch zu
eigen sind. Das fiinfte Kapitel diskutiert in meisterhafter Weise, wie
wir sowohl der Dichtung wie der historischen Wahrheit Rechnung tragen
konnen. Als Endergebnis dieser Diskussion mit den fritheren Forschern,
einem Babut, Delehaye und Jullien, stellt es uns ein lebendiges Portrit
des Heiligen vor Augen. Im letzten Kapitel endlich werden die Probleme
der Textiiberlieferung und zugleich die Grundsitze der vorliegenden
Ausgabe erortert. Niitzlich ist dabei besonders die detaillierte Recht-
fertigung der ausgewdhlten Textvarianten. Noch wichtiger aber sind
die zusammenfassenden Hinweise auf die Methode des Kommentars.
Dieser soll vor allem exegetisch im strengen Sinn des Wortes sein und
damit herausstellen, was Sulpicius Severus selbst mit seiner Vita Martini
vorhatte. Zu dieser Einleitung sei hier kritisch nur bemerkt, daB3 die
Feststellung, der Kanon des Neuen Testamentes sei zu jener Zeit noch
nicht offiziell fixiert gewesen und darum seien die verschiedenen Apo-
kryphen von den neutestamentlichen Schriften nicht sduberlich zu
scheiden, doch etwas nuanciert werden miifite (116). Tatsdchlich hatten
schon Athanasius und dann zur Zeit des Sulpicius Severus vor allem
afrikanische Synoden die Apokryphen von der gottesdienstlichen Lesung
und der theologischen Diskussion ausgeschlossen. Vgl. dazu LThK 1
(1957) 712; 5 (1960) 1281 {.

Es versteht sich, daBl es unmoéglich ist, hier im einzelnen alle Vor-
ziige des so umfangreichen Kommentars hervorzuheben. Es mag geniigen,
auf folgendes eigens hinzuweisen. Wenn auch die Breite der Erklarungen
und manche Wiederholungen etwas ermiiden und nicht immer zum
bessern Verstdndnis beitragen, wirkt es doch wohltuend, wie die ein-
zelnen Abschnitte, die den Hauptetappen der Biographie Martins ent-
sprechen, in einer Art Ubersicht eingefiihrt und wie immer wieder die



Neue Wege altchristlicher Hagiographie 241

wichtigsten Feststellungen knapp zusammengefal3t werden. Vgl. z. B.
638. 944 f. 1348.

Weiter mul3 es die Bewunderung jedes Lesers erregen, welch um-
fangreiche geschichtliche, literarische, hagiographische und auch theo-
logische Kenntnisse herangezogen werden, um von allen Seiten aus den
Sinn des Textes zu erreichen und mit welch sprachlicher Feinheit der
Text selbst analysiert wird. Allerdings wiirde man es vorziehen, wenn
da und dort allzu hypothetische Erklarungen der Klarheit des Kommen-
tars geopfert worden wiren.

Vor allem verdient die Art und Weise unsere Anerkennung, wie auf
Schritt und Tritt gezeigt wird, welch innige Symbiose biblisches und
griechisch-rémisches Denken in Sulpicius Severus bei der Verherrlichung
seines Helden eingegangen sind. Es sei nur auf den Kommentar von
ep. 2,7 f. verwiesen, wo das Zusammenspiel von biblischen und antiken
Triumphmotiven («climat d apocalypse singuliérement militarisé») zur
Darstellung kommt (1208-1214). Bei der Erkldrung dieser rémischen
relectures de la Bible wird man allerdings mit dem Kommentator nicht
immer einig gehen. Einmal wird man anders als er das biblische Element
stdarker betonen. Ein anderes Mal wird man einer stirkern Betonung des
romischen Elementes den Vorzug geben. So ist es sicher berechtigt, in
bezug auf die virtus Dei in Vita 1, 6 auf Cicero hinzuweisen (419). Wire
nicht aber auch ein Hinweis auf 1 Kor 1, 24 gegeben gewesen, wo nicht
nur die virtus Dez, sondern wie in der Vita auch die sapientia Dei vor-
kommt? Zur gleichen Stelle hitte man zudem auch bemerken konnen,
daB3 nicht nur Tertullian, sondern vor allem auch Hilarius die virtus Dei
in den Vordergrund gestellt hat. Vgl. P. LOFFLER, Die Trinitédtslehre
des Bischofs Hilarius von Poitiers zwischen Ost und West: ZKG 71
(1960) 26-36, bes. 29 f. — Umgekehrt hitten bei der Erklirung von
reformare pacem in ep. 3, 6 nicht auch Parallelen von Seneca und Plinius
dem Jiingern und auBlerdem neben jenen von Minucius Felix auch
solche von Tertullian herangezogen werden miissen (1288)? Vgl. dazu
G. B. LADNER, The Idea of Reform, 40 f. Ahnliches lieBe sich auch von
der Erklirung von pius Dominus in Vita 4, 8 sagen (535). Gerade die
Beriicksichtigung des antiken Piefas-Begriffes sowie der Reaktion des
Hieronymus darauf hdtte noch klarer gemacht, daB3 hinter jenem Titel
des Herrn eine biblische Vorstellung steht. Vgl. dazu W. DURIG, Pietas
liturgica, 164 f.

Hinsichtlich der an sich durchaus anerkennenswerten Art, die
romischen Reinterpretationen des christlichen Gedankengutes durch

16



242 Neue Wege altchristlicher Hagiographie

Sulpicius Severus hervorzuheben, sei iibrigens noch eine grundsitzliche
Bemerkung gestattet. Sie mag zwar etwas banal erscheinen. Aber das
Anliegen, das sie zum Ausdruck bringen moéchte wird vielleicht praktisch
doch zu wenig beachtet. Tatsdchlich wird wohl bei der Gegeniiberstel-
lung von biblischem und lateinischem Denken nicht immer geniigend
darauf Bedacht genommen, daB die lateinische Bibel selbst schon eine
Ubertragung biblischen Gedankengutes in die lateinische Kultur dar-
stellt, und daB anderseits das, was als lateinische Denkweise angesprochen
wird, nicht nur aus dem griechischen Kulturbereich iibernommen worden
war, sondern zugleich schon vorher in der griechischen Bibel selbst
wirksam geworden war. So mul} es als zu vereinfachend angesehen wer-
den, wenn der Doppelausdruck habitu formaque mit Is 52,14 : «inglorius
erit ... aspectus eius et forma eius» in Verbindung gebracht und hinzu-
gefiigt wird, dal die Verbindung dieser beiden Worte «ohne Zweifel»
im Hinblick auf Cicero, De orat. 1, 29, 132: «nec motu corporis neque ispo
habitu forma» modifiziert worden sei (1034). Denn der Vulgata-Text,
dessen aspectus und forma eidoc und 86E« in der LXX entspricht, steht
sicher selbst schon unter dem EinfluB} lateinischer Denkart. Anderseits
ist dieser Doppelausdruck so allgemein verbreitet, daBl es wenig Sinn
hat, sich auf einen einzelnen Cicero-Text zu berufen. Vgl. ThLL 6/3,
2483, 4; 2484,18 {. 24, sowie auch den philosophischen Hintergrund bei
M. PoHLENZ, Die Stoa (19643), I, 69; 11, 49. Ja, man darf nie vergessen,
daB die Patristik diese Ausdriicke im Zusammenhang mit Phil 2 sieht,
einem Text, der gewil von den Gottesknechtliedern des Isaias beein-
flullt ist, aber bereits spdtere griechische Geistesart wiedergibt. Vgl. dazu
z. B. A. F1ERRO, Sobre la Gloria en San Hilario, 215 ff.

Nach diesen mehr allgemeinen Uberlegungen sei noch zu einigen
Einzelheiten kritisch Stellung genommen. Vorerst ein Hinweis auf
einige Versehen, die einer gewissen Eile zur Last gehen, mit der offenbar
einige Teile des Kommentars abgefaf3t worden sind. Der Artikel «Die
Anfinge des abendlindischen Ménchtums im 4. Jh.» wird durchwegs
anter dem Namen Lorentz, anstatt LoRENZ zitiert. — Bei Daniel ist nicht
von fiinfzig, sondern von siebzig Jahrwochen die Rede (167). — Nicht
der Levit, sondern irgend einer wurde nach Lk 10, 30 seiner Kleider
beraubt (564). Der Hinweis auf den Pelagianismus bei Vita 7, 3 ist nicht
am Platz; denn einmal geht es bei dieser Stelle um die Erwirkung eines
Wunders und nicht um die Rechtfertigung, und anderseits heiflt es
gerade vorher, dal Martin vom Heiligen Geist erfiillt war (621.268 {.). —
Es ist verwirrend, wenn in einer Anmerkung einfachhin gesagt wird,



Neue Wege altchristlicher Hagiographie 243

Sulpicius hdtte von Paulinus die erste Kreuzreliquie erhalten (726 Anm.2;
anders 1041. 1197). — Ebenso ist es nicht genau, wenn es heil3t, die Ab-
schwoérung hitte schon zum zeitgendssischen Taufritual gehort und dabei
auf Ambrosius verwiesen wird (759). Man koénnte ndmlich auf Grund
dieses Textes meinen, dieser Ritus sei erst fiir das ausgehende vierte
Jahrhundert bezeugt. Dabei sprechen indes schon Tertullian und Hip-
polyt davon. Vgl. LThK 1 (1957) 69 {.; fiir Tertullian vgl. De coron. 3. —
Wenn bei der Erklirung der Sendung und der Erscheinung der Engel
auf Fulgentius verwiesen wird, ist das sicher niitzlich (785). Wichtiger
wire jedoch ein Verweis auf die Lehre Augustins iiber die Sendungen,
besonders in De Trinitate gewesen. Vgl. dazu J. L. MAIER, Les missions
divines selon saint Augustin. — Es ist nicht ganz richtig, wenn festge-
stellt wird, Jesus habe niemandem die Hdnde aufgelegt, um Ddmonen
auszutreiben. Es sind wenigstens zwei Abschnitte im Lukas-Evangelium,
in denen, wenn auch nicht mit einem einzigen Satz, so doch durch den
Kontext solche Handauflegungen eindeutig bezeugt werden. Vgl. Lk
4,40 f. und 13,11-13. — Bei der Behandlung des westlichen Origenismus
wurde iibersehen, dafl in der zweiten Hilfte des vierten Jahrhunderts
auch Gregor von Elvira, ein Gegner des Priszillianismus, offensichtlich
Origenes-Schriften zur Verfiigung hatte (983). — Es ist nicht so sicher,
daB in Kol 3,16 die Psalmen des AT gemeint sind, wie das bei der Be-
handlung der Liturgie von Marmoutier vorausgesetzt wird (1008).
Vgl. dazu die Anmerkung in der BIBLE DE JERUSALEM. — Im Abschnitt
iiber die Heiligenverehrung wird die Verwunderung dariiber ausge-
sprochen, dal um 400 die verehrende Nachahmung nicht nur auf die
Heiligen im Himmel beschrankt war, sondern sich auch auf Lebende
zu erstrecken begann (1061). Tatsdchlich ging die geschichtliche Ent-
wicklung eher umgekehrt vor sich. Im NT mahnt Paulus die Christen,
ihn und die Briider nachzuahmen. Vgl. 2 Thes 3, 7 mit der Anmerkung
in Bib. Jér. In dem Male wie man dann die communio sanctorum auf
die bereits mit Christus vereinten Brider, das hei3t vor allem auf die
Martyrer, ausdehnte, kam es — sicher unter dem EinfluB des antiken
Ahnen- und Heroenkultes — zu einer reflexeren Erfassung einer Mittler-
schaft der Heiligen. Bei dieser Entwicklung darf auch der Einflu von
2 Makk 15, 12-16 nicht iibersehen werden. Dort wird die Hoffnung auf
die Fiirbitte des Priesters Onias und des Propheten Jeremias mit einem
Traum begriindet. Es wire iibrigens interessant gewesen, diesen Text
auch bei der Darlegung iiber die Entstehung des Kultes des Heiligen
Martin zu beriicksichtigen (1203. 1248). — SchliefSlich mag noch erwidhnt



244 Neue Wege altchristlicher Hagiographie

werden, dall Jesus nicht von Nikodemus, sondern von Nathanael ge-
sagt hat, er sel ein wahrer Israelit ohne Falsch (Jo 1, 47 (1097). — Anders
in der Anm. 1).

Vier Einzelheiten, die wichtiger erscheinen, mégen endlich noch
etwas genauer besprochen werden. Bei der Behandlung der Teufelser-
scheinungen ist wiederholt von einer Quasi-Inkarnation des Teufels die
Rede. So besonders im Kommentar zu Kapitel 24 der Vita (1022-1042).
«Ce Satan travesti», heillt es, «a tout [’éclat d’'un dieu antique et d’'un ange
chrétien. Mais cet éclat est faux, comme une usurpation ou une caricature
d’incarnatrony (1025). Oder noch stirker, «c’est un diable incarné qui vient
ict a la vencontre de Martin sous l'apparence d'un homme. Un diable
incarné: le mot n'est pas trop fort, car la périphrase de Sulpice est d’une
saveur nettement théologique» (573). Es ist richtig, dall Sulpicius Severus
mit assumere einen bereits traditionell gewordenen terminus technicus
gebraucht (573). Sicher ist es auch am Platze, die Formel humana specie
assumpta, wie sie fiir den « Jakobskampf», das heil3t, fiir eine alttestament-
liche Theophanie verwendet wird, mit der gleichlautenden Formel fiir
die Teufelserscheinung zu vergleichen (573 Anm. 2). Aber es ist eben
auch zu beachten, daB in dieser Formel nicht nur assumere sondern auch
species (humana) eine theologische Kategorie darstellt. Species in diesem
theologischen Sinne nun — es gibt noch verschiedene andere Bedeutun-
gen — wird in der zweiten Hilfte des vierten Jahrhunderts wohl auf die
Erscheinungen Gottes und der Geister angewendet, nicht aber auf die
Menschwerdung. Von dieser heilit es vielmehr, daB das Wort nicht nur
gesehen — das entspricht species — sondern auch geboren wurde. Vgl. Hila-
rius, Trin. 5,17 und in etwa bereits Tertullian, Adv. Marc. III, 9. Oder es
wird hervorgehoben, dal3 das Wort eine natura corporis, einen geborenen
Korper angenommen hat. Vgl. Ambrosius, Incarn. 3, 22. 83-88. Es ist
gewiB nicht zu leugnen, daB3, besonders vor dem Konzil von Nizéa, die
Menschwerdung als eine Theophanie unter andern, wenn vielleicht auch
die hochste, angesehen und dementsprechend mit dhnlichen biblischen
und auch antiken Begriffen wie die anderen tiberirdischen Erscheinungen
umschrieben worden ist. Doch im Anschlu an Tertullian hat sich
mindestens im Westen eine Tradition herausgebildet, die zu einer klaren
begrifflichen Unterscheidung von Menschwerdung einerseits und Theo-
phanien oder Engelserscheinungen anderseits gelangt ist. Vgl. dazu mehr
in meinem demnichst in Vetera Christianorum erscheinenden Artikel:
«Ea specie vidert quam voluntas elegerit, non natura formaverit». Von da aus
gesehen, ist es mindestens ungenau, von einer «véritable parodie de I’ incar-



Neue Wege altchristlicher Hagiographie 245

nation» zu sprechen (573). Man koénnte hochstens von einer «parodie de
Uépiphanie du Sauveur» reden; denn gerade dieser hellenistische Be-
griff der Epiphanie hat damals noch immer eine weitere Anwendung
gefunden.

Vom gleichen philosophischen Hintergrund her mull es auch als
ungenau bezeichnet werden, wenn im Kommentar zur ep. 3,17 von
«une sorte de transmutation de la substance du corps» die Rede ist (1335).
Denn einmal ist im Text selbst nicht von natura demutata, sondern von
caro demutata die Rede (342). Dann schlieBen gerade die Ahnlichkeiten
mit Tertullians De Resurrectione 50, auf die mit Recht verwiesen wird
(1335), eine solche Sprechweise aus. Fiir Tertullian gibt es bei der Auf-
erstehung keine Umwandlung der natura, des innern Seins der Dinge,
sondern der conditio. Vgl. Res 57,13, und auch 49, 5 sowie 62,14, und
dazu die Erkldrungen von E. Evans, S. 332. Eine Verwandlung der Sub-
stanz lieBe sich hochstens von gewissen Texten des Hilarius her recht-
fertigen, dem Sulpicius Severus zudem sicher ndher stand als Tertullian.
Vgl. Tract. Ps. 2.41 und vor allem Tract. Ps. 143,7. Doch selbst bei
Hilarius ist ndher zuzusehen. Auch fiir ithn so gut wie fiir Irendus,
Tertullian, Origenes und Hieronymus betrifft die Umwandlung nicht
die Natur, sondern die Qualitdten, handelt es sich um eine Uber-
tihrung (demutatio) der Substanz von einem Zustand zu einem andern.
Vgl. dazu A. FIERRO, Sobre la Gloria en San Hilario, 208-211. 236-243.
282-296, besonders 291, sowie auch P. GALTIER, S. Hilaire de Poitiers,
145 ff.

Weiter wird man mit dem Kommentator nicht ohne weiteres einig
gehen, wenn er in seiner Erklarung zur Teufelserscheinung in Vita 24
jede Aktualitit eines Antidoketismus ausschlieBft (1033 Anm. 1). Ist es
so gewil, daB die Art, die Identitit des glorreichen Herrn mit dem Ge-
kreuzigten zu betonen, ohne jede aktuelle Note ist? Muf3te man nicht
immer wieder die Realitdit der Menschwerdung und zugleich der
Auferstehung verteidigen? Vgl. z. B. FiLastrIUS, Haer. 71, 3. Auf jeden
FFall geniigt es nicht festzustellen, daB sich der Hinweis auf die Wund-
male Christi «par le souvenir des textes johanniques» erklire. Abgesehen
davon, dall der angezogene Text 1 Jo 4,1-3 nicht von der Wiederkuntit,
sondern von der Menschwerdung spricht, weist die von Sulpicius ver-
wendete Formel «in eo habitu formaque qua passus est» zu eindeutig auf
eine nachbiblische Tradition hin, der es daran gelegen war, die
Orthodoxie hinsichtlich des wahrhaft geborenen, wahrhaft gestorbenen
und wahrhaft auferstandenen Herrn ausdriicklich zu formulieren und



246 Neue Wege altchristlicher Hagiographie

in Schutz zu nehmen. Vgl. dazu Tertullian Res. 51,1: «idem tamen et
substantia et forma qua ascendit, talis etiam descensurus». AuBerdem auch
Res. 22, 9 {. und Carn. 24, wo Apg 1,11 allerdings ohne termini technici
wiedergegeben wird. Eine dhnliche Formel wie bei Tertullian findet sich
dann spdter bei Augustinus, Ep. 187, 3, 10: «E?¢ sic venturus est ... in
eadem carnis forma atque substantia ...» Vgl. dazu T. VAN BAVEL, Recher-
ches sur la Christologie de s. Augustin, 54 f., wo indes betont wird, Augu-
stinus habe seit 400 die Auffassung von einer Auflésung des Mensch-
lichen ins Go6ttliche bekampft und sich damit gegen eine wohl auf Origenes
zuriickzufithrende Tendenz und im besondern gegen Hilarius gewandt.
Dem ist allerdings beizufiigen, dall auch Hilarius in gewissen Texten
die Wirklichkeit der Auferstehung Christi mit Nachdruck hervorhebt.
Vgl. besonders Trin. 3,16: «... haec carmis deprecatio est: in qua eum
wdicit die conpunctum et de cruce recognitum universi videbunt, in qua
praefiguratus est ...» Damit nimmt Hilarius ein Thema auf, das bereits
in dem schon zitierten Text von Tertullian: Carn. 24 anzutreffen ist. Es
mag nun sein, dafl die Formel in forma qua oder dhnliche theologische
Ausdriicke und damit ein besonderes Interesse an der Auferstehungs-
wirklichkeit Christi in den Texten vor 400 nicht so hdufig vorkommen.
Doch gerade das wiirde uns in der Annahme bestdrken, dall die Frage
um 400 eine besondere Aktualitdt erhalten hat. DaB sie ndmlich fiir
Augustinus seit 400 aktuell geworden ist, daran ist nicht zu zweifeln.
Vgl. besonders Trin. I, 13, 28-31; Tract. Ioan. 36,12, sowie auch
C. Serm. Arian. 12, 9. Sicher ist jedoch auf jeden Fall, daB3 es mit einem
Hinweis auf die johanneischen Schriften nicht getan ist. Im {ibrigen
konnte uns die Bedeutung, die die Frage bei Augustinus besitzt, helfen,
die Formel «in eo habitu formaque qua passus est» bel Sulpicius Severus
auf eine neue Art zu erkliren. Wenn schon die Hypothese eines mit der
priszillianistischen oder origenistischen Kontroverse zusammenhingen-
den Antidoketismus nicht befriedigen will, kénnte man vielleicht an eine
antiarianische Polemik denken. Augustinus geht es nidmlich vor allem
darum zu zeigen, daBl Christus als Mensch im Auftrag des Vaters richten,
als Mensch von allen Menschen, selbst den Siindern, gesehen werden
und als Mensch Gott in allem unterworfen sein wird und somit nicht der
Gottheit nach dem Vater untergeordnet ist. Das erkldrt natiirlich nicht,
warum Martin einen Christus in Kaisergestalt ablehnt, aber vielleicht
doch, warum er sich zu einem Christus bekennt, der selbst in der Herr-
lichkeit noch die Zeichen seiner Erniedrigung tragt.

SchlieBlich sei noch eine kritische Bemerkung zu einer Erkldrung von



Neue Wege altchristlicher Hagiographie 247

ep. 3,13 gestattet. Es wird dort das Ende des Heiligen Martin mit der
Agonie Christi verglichen. Aber die «typologie du Christ a I'agonie»
scheint mir nicht so offensichtlich, wie der Kommentator wahrhaben
mochte (1312 Anm. 1). Man muBl ndmlich nur von der Voraussetzung
ausgehen, dall der Titel Dominus Christus reserviert wird, und dann ist
die Sache nicht mehr so einfach; denn dann spricht Martin eben Christus
selbst an, und nicht wie Jesus den Vater. Eine solche Annahme aber
rechtfertigt sich aus dem Kontext, wo der Titel Dominus mit dem Titel
Christus alterniert. Es ist denn auch nicht zu vergessen, daf3 die From-
migkeit jener Zeit, besonders wenn sie von der Philosophie wenig be-
einflu3t war, viel mehr christus- als theozentrisch ist. Vgl. dazu K. Baus,
Das Nachwirken des Origenes in der Christusfrémmigkeit des hl. Am-
brosius: RémQuart 49 (1954) 21-55, oder auch J. A. JUNGMANN, Die
Stellung Christi im liturgischen Gebet, bes. Nachtridge in der 2. Aufl.
von 1962. Aus dem gleichen Grund scheint es mir auch viel ndher zu
liegen, wenn in Vita 5, 5 nicht zwischen misericordia Domini und maiseri-
cordia Christi unterschieden wird. Es wirkt denn auch gekiinstelt, wenn
von einem Ubergang von einem alttestamentlichen Thema zur christ-
lichen Botschaft gesprochen wird (567 f.). Ganz abgesehen davon, dal3
das Thema maisericordia Domini schon im NT einen christologischen
Sinn bekommen hat. Vgl. 1 Kor 7,25; 2 Tim 1,18 und besonders
Judas 21.

Es braucht nicht mehr eigens hervorgehoben zu werden, daB die vor-
ausgehenden kritischen Bemerkungen — denen iibrigens nicht allen das
gleiche Gewicht zugemessen werden soll — in keiner Weise den auler-
ordentlichen Wert dieser « Martinus-Summe» (GUY) herabsetzen mochte.
Es ist zu klar, daB in einem Werk von solchem Umfang und solchem
Reichtum auch Stellen aufgespiirt werden kénnen, die man korrigieren
und vor allem diskutieren kann. Die gemachten Aussetzungen bezeugen
vielmehr, und vielleicht nicht weniger als die sicher verdienten und auch
aufrichtig gemeinten Komplimente, welches Interesse dieses, ich mochte
fast sagen, bahnbrechende Werk zu wecken vermag. Sie méchten auch nur
die stets freundschaftlichen Diskussionen weiterfithren, die 1962/63 an der
Sorbonne die Teilnehmer an einem Seminar iiber die Vita Martini immer
wieder erwdrmten und die mit diesen Zeilen sicher noch nicht abge-
schlossen sein werden.



	Neue Wege altchristlicher Hagiographie

