
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 17 (1970)

Heft: 1-2

Artikel: Neue Wege altchristlicher Hagiographie

Autor: Studer, Basil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761576

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761576
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Basil Studer

Neue Wege altchristlicher Hagiographie

Zu einer Neuerscheinung *

Es mag auf den ersten Blick etwas überraschen, daß man einer
Schrift von so bescheidenem Umfang wie der Vita Martini des Sul-
picius Severus und den dazugehörigen verhältnismäßig kurzen Briefen
diese dreibändige Ausgabe widmen konnte. Wer aber um die
archetypische Bedeutung dieser Heiligenbiographie weiß und dazu noch mit
der Geschichte des westlichen Mönchtums etwas vertraut ist, wird sich

darüber weniger wundern. Tatsächlich findet man in der gut
zweihundert Seiten umfassenden Einleitung sowie in dem auf einer soliden
Textbasis und einer hervorragenden Ubersetzung beruhenden Kommentar

von etwa tausend Seiten eine wahre Fundgrube von Hinweisen auf
die Geschichte der Kirche Galliens, das asketische Leben im vierten
Jahrhundert, die Anfänge der lateinischen Hagiographie sowie vor allem
auf das römische Verständnis des Evangeliums. Diese ungemein reichen

Angaben sind umso wertvoller, als sie durch fünf Indices (Zitate der
antiken Autoren, Namensverzeichnis, Ortsverzeichnis, Verzeichnis der
kommentierten lateinischen Wörter und Sachverzeichnis) leicht
zugänglich gemacht sind.

Schon eine kurze Übersicht über den Inhalt der Einleitung
vermittelt in etwa, wie vielseitig diese Präsentation des Lebens des Heiligen
von Tours geraten ist. Im ersten Kapitel wird Zeit und Ort der Ab-

* Sulpice Sévère, Vie de Saint Martin. Ed. par Jacques Fontaine. T. 1:
Introduction, texte et traduction. T. 2. 3: Commentaire. - Paris: Les Editions du
Cerf 1967-69. 1426 p., 1 carte. (Sources chrétiennes. No. 133. 134. 135. Série des
textes monastiques d'Occident. No. 22. 23. 24.).



240 Neue Wege altchristlicher Hagiographie

fassung der Vita besprochen sowie die Persönlichkeit des Verfassers

und seine Herkunft gewürdigt. Im zweiten Kapitel geht es um den Zweck
der Schrift und um ihre literarische Heimat. Das dritte Kapitel wertet
von ihrem Stil und ihren Quellen her ihre literarische Bedeutung. Dabei
verdient besondere Beachtung, was der Herausgeber als «typologie de

la Vita» bezeichnet. Er versteht darunter die Art und Weise, den Heiligen
Martin mit den Propheten, mit Christus und den Aposteln, mit den

Märtyrern und christlichen Asketen zu vergleichen. Im vierten Kapitel
kommt der geistige, oder sagen wir besser der geistliche Hintergrund zur
Darstellung. Dabei tritt nicht nur hervor, wie Martin sich in die

Bewegung des entstehenden Mönchtums einfügt, sondern es wird auch

sichtbar, welche Züge dem früheren Soldaten, Bischof und Mönch zu
eigen sind. Das fünfte Kapitel diskutiert in meisterhafter Weise, wie
wir sowohl der Dichtung wie der historischen Wahrheit Rechnung tragen
können. Als Endergebnis dieser Diskussion mit den früheren Forschern,
einem Babut, Delehaye und Jullien, stellt es uns ein lebendiges Porträt
des Heiligen vor Augen. Im letzten Kapitel endlich werden die Probleme
der Textüberlieferung und zugleich die Grundsätze der vorliegenden
Ausgabe erörtert. Nützlich ist dabei besonders die detaillierte
Rechtfertigung der ausgewählten TextVarianten. Noch wichtiger aber sind
die zusammenfassenden Hinweise auf die Methode des Kommentars.
Dieser soll vor allem exegetisch im strengen Sinn des Wortes sein und
damit herausstellen, was Sulpicius Severus selbst mit seiner Vita Martini
vorhatte. Zu dieser Einleitung sei hier kritisch nur bemerkt, daß die

Feststellung, der Kanon des Neuen Testamentes sei zu jener Zeit noch
nicht offiziell fixiert gewesen und darum seien die verschiedenen
Apokryphen von den neutestamentlichen Schriften nicht säuberlich zu
scheiden, doch etwas nuanciert werden müßte (116). Tatsächlich hatten
schon Athanasius und dann zur Zeit des Sulpicius Severus vor allem
afrikanische Synoden die Apokryphen von der gottesdienstlichen Lesung
und der theologischen Diskussion ausgeschlossen. Vgl. dazu LThK 1

(1957) 712; 5 (1960) 1281 f.

Es versteht sich, daß es unmöglich ist, hier im einzelnen alle
Vorzüge des so umfangreichen Kommentars hervorzuheben. Es mag genügen,
auf folgendes eigens hinzuweisen. Wenn auch die Breite der Erklärungen
und manche Wiederholungen etwas ermüden und nicht immer zum
bessern Verständnis beitragen, wirkt es doch wohltuend, wie die
einzelnen Abschnitte, die den Hauptetappen der Biographie Martins
entsprechen, in einer Art Übersicht eingeführt und wie immer wieder die



Neue Wege altchristlicher Hagiographie 241

wichtigsten Feststellungen knapp zusammengefaßt werden. Vgl. z. B.
638. 944 f. 1348.

Weiter muß es die Bewunderung jedes Lesers erregen, welch
umfangreiche geschichtliche, literarische, hagiographische und auch
theologische Kenntnisse herangezogen werden, um von allen Seiten aus den

Sinn des Textes zu erreichen und mit welch sprachlicher Feinheit der

Text selbst analysiert wird. Allerdings würde man es vorziehen, wenn
da und dort allzu hypothetische Erklärungen der Klarheit des Kommentars

geopfert worden wären.
Vor allem verdient die Art und Weise unsere Anerkennung, wie auf

Schritt und Tritt gezeigt wird, welch innige Symbiose biblisches und
griechisch-römisches Denken in Sulpicius Severus bei der Verherrlichung
seines Helden eingegangen sind. Es sei nur auf den Kommentar von
ep. 2,7 f. verwiesen, wo das Zusammenspiel von biblischen und antiken

Triumphmotiven («climat d'apocalypse singulièrement militarisé») zur
Darstellung kommt (1208-1214). Bei der Erklärung dieser römischen
relectures de la Bible wird man allerdings mit dem Kommentator nicht
immer einig gehen. Einmal wird man anders als er das biblische Element
stärker betonen. Ein anderes Mal wird man einer stärkern Betonung des

römischen Elementes den Vorzug geben. So ist es sicher berechtigt, in
bezug auf die virtus Dei in Vita 1, 6 auf Cicero hinzuweisen (419). Wäre
nicht aber auch ein Hinweis auf 1 Kor 1, 24 gegeben gewesen, wo nicht
nur die virtus Dei, sondern wie in der Vita auch die sapientia Dei
vorkommt Zur gleichen Stelle hätte man zudem auch bemerken können,
daß nicht nur Tertullian, sondern vor allem auch Hilarius die virtus Dei
in den Vordergrund gestellt hat. Vgl. P. Löffler, Die Trinitätslehre
des Bischofs Hilarius von Poitiers zwischen Ost und West: ZKG71
(1960) 26-36, bes. 29 f. - Umgekehrt hätten bei der Erklärung von
reformare pacem in ep. 3, 6 nicht auch Parallelen von Seneca und Plinius
dem Jüngern und außerdem neben jenen von Minucius Felix auch
solche von Tertullian herangezogen werden müssen (1288) Vgl. dazu
G. B. Ladner, The Idea of Reform, 40 f. Ähnliches ließe sich auch von
der Erklärung von pius Dominus in Vita 4, 8 sagen (535). Gerade die

Berücksichtigung des antiken Pfetas-Begriffes sowie der Reaktion des

Hieronymus darauf hätte noch klarer gemacht, daß hinter jenem Titel
des Herrn eine biblische Vorstellung steht. Vgl. dazu W. Dürig, Pietas

liturgica, 164 f.
Hinsichtlich der an sich durchaus anerkennenswerten Art, die

römischen Reinterpretationen des christlichen Gedankengutes durch

16



242 Neue Wege altchristlicher Hagiographie

Sulpicius Severus hervorzuheben, sei übrigens noch eine grundsätzliche
Bemerkung gestattet. Sie mag zwar etwas banal erscheinen. Aber das

Anliegen, das sie zum Ausdruck bringen möchte wird vielleicht praktisch
doch zu wenig beachtet. Tatsächlich wird wohl bei der Gegenüberstellung

von biblischem und lateinischem Denken nicht immer genügend
darauf Bedacht genommen, daß die lateinische Bibel selbst schon eine

Übertragung biblischen Gedankengutes in die lateinische Kultur
darstellt, und daß anderseits das, was als lateinische Denkweise angesprochen
wird, nicht nur aus dem griechischen Kulturbereich übernommen worden

war, sondern zugleich schon vorher in der griechischen Bibel selbst

wirksam geworden war. So muß es als zu vereinfachend angesehen werden,

wenn der Doppelausdruck habitu formaque mit Is 52,14: ùnglorius
erit... aspectus eius et forma eius» in Verbindung gebracht und
hinzugefügt wird, daß die Verbindung dieser beiden Worte «ohne Zweifel»
im Hinblick auf Cicero, De orat. 1, 29, 132: «nec motu corporis neque ispo
habitu forma» modifiziert worden sei (1034). Denn der Vulgata-Text,
dessen aspectus und forma elSoç und 86E,x in der LXX entspricht, steht
sicher selbst schon unter dem Einfluß lateinischer Denkart. Anderseits
ist dieser Doppelausdruck so allgemein verbreitet, daß es wenig Sinn

hat, sich auf einen einzelnen Cicero-Text zu berufen. Vgl. ThLL 6/3,
2483, 4; 2484,18 f. 24, sowie auch den philosophischen Hintergrund bei
M. Pohlenz, Die Stoa (19643), I, 69; II, 49. Ja, man darf nie vergessen,
daß die Patristik diese Ausdrücke im Zusammenhang mit Phil 2 sieht,
einem Text, der gewiß von den Gottesknechtliedern des Isaias beeinflußt

ist, aber bereits spätere griechische Geistesart wiedergibt. Vgl. dazu

z. B. A. Fierro, Sobre la Gloria en San Hilario, 215 ff.
Nach diesen mehr allgemeinen Überlegungen sei noch zu einigen

Einzelheiten kritisch Stellung genommen. Vorerst ein Hinweis auf

einige Versehen, die einer gewissen Eile zur Last gehen, mit der offenbar

einige Teile des Kommentars abgefaßt worden sind. Der Artikel «Die

Anfänge des abendländischen Mönchtums im 4. Jh. » wird durchwegs
unter dem Namen Lorentz, anstatt Lorenz zitiert. - Bei Daniel ist nicht
von fünfzig, sondern von siebzig Jahrwochen die Rede (167). - Nicht
der Levit, sondern irgend einer wurde nach Lk 10, 30 seiner Kleider
beraubt (564). Der Hinweis auf den Pelagianismus bei Vita 7, 3 ist nicht
am Platz ; denn einmal geht es bei dieser Stelle um die Erwirkung eines

Wunders und nicht um die Rechtfertigung, und anderseits heißt es

gerade vorher, daß Martin vom Heiligen Geist erfüllt war (621.268 f.). -
Es ist verwirrend, wenn in einer Anmerkung einfachhin gesagt wird,



Neue Wege altchristlicher Hagiographie 243

Sulpicius hätte von Paulinus die erste Kreuzreliquie erhalten (726 Anm. 2 ;

anders 1041. 1197). - Ebenso ist es nicht genau, wenn es heißt, die

Abschwörung hätte schon zum zeitgenössischen Taufritual gehört und dabei

auf Ambrosius verwiesen wird (759). Man könnte nämlich auf Grund
dieses Textes meinen, dieser Ritus sei erst für das ausgehende vierte
Jahrhundert bezeugt. Dabei sprechen indes schon Tertullian und
Hippolyt davon. Vgl. LThK 1 (1957) 69 f. ; für Tertullian vgl. De coron. 3. -
Wenn bei der Erklärung der Sendung und der Erscheinung der Engel
auf Fulgentius verwiesen wird, ist das sicher nützlich (785). Wichtiger
wäre jedoch ein Verweis auf die Lehre Augustins über die Sendungen,
besonders in De Trinitate gewesen. Vgl. dazu J. L. Maier, Les missions

divines selon saint Augustin. - Es ist nicht ganz richtig, wenn festgestellt

wird, Jesus habe niemandem die Hände aufgelegt, um Dämonen
auszutreiben. Es sind wenigstens zwei Abschnitte im Lukas-Evangelium,
in denen, wenn auch nicht mit einem einzigen Satz, so doch durch den

Kontext solche Handauflegungen eindeutig bezeugt werden. Vgl. Lk
4, 40 f. und 13,11-13. - Bei der Behandlung des westlichen Origenismus
wurde übersehen, daß in der zweiten Hälfte des vierten Jahrhunderts
auch Gregor von Elvira, ein Gegner des Priszillianismus, offensichtlich

Origenes-Schriften zur Verfügung hatte (983). - Es ist nicht so sicher,
daß in Kol 3,16 die Psalmen des AT gemeint sind, wie das bei der
Behandlung der Liturgie von Marmoutier vorausgesetzt wird (1008).

Vgl. dazu die Anmerkung in der Bible de Jérusalem. - Im Abschnitt
über die HeiligenVerehrung wird die Verwunderung darüber
ausgesprochen, daß um 400 die verehrende Nachahmung nicht nur auf die

Heiligen im Himmel beschränkt war, sondern sich auch auf Lebende

zu erstrecken begann (1061). Tatsächlich ging die geschichtliche
Entwicklung eher umgekehrt vor sich. Im NT mahnt Paulus die Christen,
ihn und die Brüder nachzuahmen. Vgl. 2 Thes 3, 7 mit der Anmerkung
in Bib. Jér. In dem Maße wie man dann die communio sanctorum auf
die bereits mit Christus vereinten Brüder, das heißt vor allem auf die

Märtyrer, ausdehnte, kam es - sicher unter dem Einfluß des antiken
Ahnen- und Heroenkultes - zu einer reflexeren Erfassung einer Mittlerschaft

der Heiligen. Bei dieser Entwicklung darf auch der Einfluß von
2 Makk 15, 12-16 nicht übersehen werden. Dort wird die Hoffnung auf
die Fürbitte des Priesters Onias und des Propheten Jeremias mit einem

Traum begründet. Es wäre übrigens interessant gewesen, diesen Text
auch bei der Darlegung über die Entstehung des Kultes des Heiligen
Martin zu berücksichtigen (1203. 1248). - Schließlich mag noch erwähnt



244 Neue Wege altchristlicher Hagiographie

werden, daß Jesus nicht von Nikodemus, sondern von Nathanael
gesagt hat, er sei ein wahrer Israelit ohne Falsch (Jo 1, 47 (1097). - Anders
in der Anm. 1).

Vier Einzelheiten, die wichtiger erscheinen, mögen endlich noch

etwas genauer besprochen werden. Bei der Behandlung der
Teufelserscheinungen ist wiederholt von einer Quasi-Inkarnation des Teufels die
Rede. So besonders im Kommentar zu Kapitel 24 der Vita (1022-1042).
«Ce Satan travesti», heißt es, «a tout l'éclat d'un dieu antique et d'un ange
chrétien. Mais cet éclat est faux, comme une usurpation ou une caricature

d'incarnation» (1025). Oder noch stärker, «c'est un diable incarné qui vient

ici à la rencontre de Martin sous l'apparence d'un homme. Un diable

incarné: le mot n'est pas trop fort, car la périphrase de Sulpice est d'une

saveur nettement théologique» (573). Es ist richtig, daß Sulpicius Severus

mit assumere einen bereits traditionell gewordenen terminus technicus

gebraucht (573). Sicher ist es auch am Platze, die Formel humana specie

assumpta, wie sie für den« Jakobskampf », das heißt, für eine alttestament-
liche Theophanie verwendet wird, mit der gleichlautenden Formel für
die Teufelserscheinung zu vergleichen (573 Anm. 2). Aber es ist eben

auch zu beachten, daß in dieser Formel nicht nur assumere sondern auch

species (humana) eine theologische Kategorie darstellt. Species in diesem

theologischen Sinne nun - es gibt noch verschiedene andere Bedeutungen

- wird in der zweiten Hälfte des vierten Jahrhunderts wohl auf die

Erscheinungen Gottes und der Geister angewendet, nicht aber auf die

Menschwerdung. Von dieser heißt es vielmehr, daß das Wort nicht nur
gesehen - das entspricht species - sondern auch geboren wurde. Vgl. Hilarius,

Trin. 5,17 und in etwa bereits Tertullian, Adv. Marc. III, 9. Oder es

wird hervorgehoben, daß das Wort eine natura corporis, einen geborenen

Körper angenommen hat. Vgl. Ambrosius, Incarn. 3, 22. 83-88. Es ist
gewiß nicht zu leugnen, daß, besonders vor dem Konzil von Nizäa, die

Menschwerdung als eine Theophanie unter andern, wenn vielleicht auch

die höchste, angesehen und dementsprechend mit ähnlichen biblischen
und auch antiken Begriffen wie die anderen überirdischen Erscheinungen
umschrieben worden ist. Doch im Anschluß an Tertullian hat sich

mindestens im Westen eine Tradition herausgebildet, die zu einer klaren

begrifflichen Unterscheidung von Menschwerdung einerseits und Theo-

phanien oder Engelserscheinungen anderseits gelangt ist. Vgl. dazu mehr
in meinem demnächst in Vetera Christianorum erscheinenden Artikel:
«Ea specie videri quam voluntas elegerit, non natura formaverit». Von da aus

gesehen, ist es mindestens ungenau, von einer «véritable parodie de l'incar-



Neue Wege altchristlicher Hagiographie 245

nation» zu sprechen (573). Man könnte höchstens von einer «parodie de

l'épiphanie du Sauveur» reden; denn gerade dieser hellenistische
Begriff der Epiphanie hat damals noch immer eine weitere Anwendung
gefunden.

Vom gleichen philosophischen Hintergrund her muß es auch als

ungenau bezeichnet werden, wenn im Kommentar zur ep. 3,17 von
«une sorte de transmutation de ta substance du corps» die Rede ist (1335).
Denn einmal ist im Text selbst nicht von natura demutata, sondern von
caro demutata die Rede (342). Dann schließen gerade die Ähnlichkeiten
mit Tertullians De Resurrectione 50, auf die mit Recht verwiesen wird
(1335), eine solche Sprechweise aus. Für Tertullian gibt es bei der

Auferstehung keine Umwandlung der natura, des innern Seins der Dinge,
sondern der conditio. Vgl. Res 57,13, und auch 49, 5 sowie 62,1-4, und
dazu die Erklärungen von E. Evans, S. 332. Eine Verwandlung der
Substanz ließe sich höchstens von gewissen Texten des Hilarius her
rechtfertigen, dem Sulpicius Severus zudem sicher näher stand als Tertullian.
Vgl. Tract. Ps. 2.41 und vor allem Tract. Ps. 143,7. Doch selbst bei

Hilarius ist näher zuzusehen. Auch für ihn so gut wie für Irenäus,
Tertullian, Origenes und Hieronymus betrifft die Umwandlung nicht
die Natur, sondern die Qualitäten, handelt es sich um eine

Überführung (demutatio) der Substanz von einem Zustand zu einem andern.

Vgl. dazu A. Fierro, Sobre la Gloria en San Hilario, 208-211. 236-243.

282-296, besonders 291, sowie auch P. Galtier, S. Hilaire de Poitiers,
145 ff.

Weiter wird man mit dem Kommentator nicht ohne weiteres einig
gehen, wenn er in seiner Erklärung zur Teufelserscheinung in Vita 24

jede Aktualität eines Antidoketismus ausschließt (1033 Anm. 1). Ist es

so gewiß, daß die Art, die Identität des glorreichen Herrn mit dem

Gekreuzigten zu betonen, ohne jede aktuelle Note ist? Mußte man nicht
immer wieder die Realität der Menschwerdung und zugleich der

Auferstehung verteidigen? Vgl. z. B. Filastrius, Haer. 71, 3. Auf jeden
Fall genügt es nicht festzustellen, daß sich der Hinweis auf die Wundmale

Christi «par le souvenir des textes johanniques» erkläre. Abgesehen
davon, daß der angezogene Text 1 Jo 4,1-3 nicht von der Wiederkunft,
sondern von der Menschwerdung spricht, weist die von Sulpicius
verwendete Formel «in eo habitu formaque qua passus est» zu eindeutig auf
eine nachbiblische Tradition hin, der es daran gelegen war, die

Orthodoxie hinsichtlich des wahrhaft geborenen, wahrhaft gestorbenen
und wahrhaft auferstandenen Herrn ausdrücklich zu formulieren und



246 Neue Wege altchristlicher Hagiographie

in Schutz zu nehmen. Vgl. dazu Tertullian Res. 51,1: «idem tarnen et

substantia et forma qua ascendit, talis etiam descensurus». Außerdem auch
Res. 22, 9 f. und Carn. 24, wo Apg 1,11 allerdings ohne termini technici
wiedergegeben wird. Eine ähnliche Formel wie bei Tertullian findet sich
dann später bei Augustinus, Ep. 187,3, 10: «Et sie venturus est... in
eadem carnis forma atque substantia ...» Vgl. dazu T. Van Bavel, Recherches

sur la Christologie de s. Augustin, 54 f., wo indes betont wird, Augustinus

habe seit 400 die Auffassung von einer Auflösung des Menschlichen

ins Göttliche bekämpft und sich damit gegen eine wohl auf Origenes
zurückzuführende Tendenz und im besondern gegen Hilarius gewandt.
Dem ist allerdings beizufügen, daß auch Hilarius in gewissen Texten
die Wirklichkeit der Auferstehung Christi mit Nachdruck hervorhebt.
Vgl. besonders Trin. 3,16: «...haec carnis deprecatio est: in qua eum

iudicii die conpunctum et de cruce recognitum universi videbunt, in qua
praefiguratus est...» Damit nimmt Hilarius ein Thema auf, das bereits
in dem schon zitierten Text von Tertullian: Carn. 24 anzutreffen ist. Es

mag nun sein, daß die Formel in forma qua oder ähnliche theologische
Ausdrücke und damit ein besonderes Interesse an der Auferstehungswirklichkeit

Christi in den Texten vor 400 nicht so häufig vorkommen.
Doch gerade das würde uns in der Annahme bestärken, daß die Frage
um 400 eine besondere Aktualität erhalten hat. Daß sie nämlich für
Augustinus seit 400 aktuell geworden ist, daran ist nicht zu zweifeln.

Vgl. besonders Trin. I, 13, 28-31 ; Tract. loan. 36,12, sowie auch
C. Serm. Arian. 12, 9. Sicher ist jedoch auf jeden Fall, daß es mit einem

Hinweis auf die johanneischen Schriften nicht getan ist. Im übrigen
könnte uns die Bedeutung, die die Frage bei Augustinus besitzt, helfen,
die Formel «in eo habitu formaque qua passus est» bei Sulpicius Severus

auf eine neue Art zu erklären. Wenn schon die Hypothese eines mit der

priszillianistischen oder origenistischen Kontroverse zusammenhängenden

Antidoketismus nicht befriedigen will, könnte man vielleicht an eine

antiarianische Polemik denken. Augustinus geht es nämlich vor allem
darum zu zeigen, daß Christus als Mensch im Auftrag des Vaters richten,
als Mensch von allen Menschen, selbst den Sündern, gesehen werden
und als Mensch Gott in allem unterworfen sein wird und somit nicht der

Gottheit nach dem Vater untergeordnet ist. Das erklärt natürlich nicht,
warum Martin einen Christus in Kaisergestalt ablehnt, aber vielleicht
doch, warum er sich zu einem Christus bekennt, der selbst in der
Herrlichkeit noch die Zeichen seiner Erniedrigung trägt.

Schließlich sei noch eine kritische Bemerkung zu einer Erklärung von



Neue Wege altchristlicher Hagiographie 247

ep. 3,13 gestattet. Es wird dort das Ende des Heiligen Martin mit der

Agonie Christi verglichen. Aber die «typologie du Christ à l'agonie»
scheint mir nicht so offensichtlich, wie der Kommentator wahrhaben
möchte (1312 Anm. 1). Man muß nämlich nur von der Voraussetzung
ausgehen, daß der Titel Dominus Christus reserviert wird, und dann ist
die Sache nicht mehr so einfach ; denn dann spricht Martin eben Christus
selbst an, und nicht wie Jesus den Vater. Eine solche Annahme aber

rechtfertigt sich aus dem Kontext, wo der Titel Dominus mit dem Titel
Christus alterniert. Es ist denn auch nicht zu vergessen, daß die
Frömmigkeit jener Zeit, besonders wenn sie von der Philosophie wenig
beeinflußt war, viel mehr christus- als theozentrisch ist. Vgl. dazu K. Baus,
Das Nachwirken des Origenes in der Christusfrömmigkeit des hl.
Ambrosius: RömQuart 49 (1954) 21-55, oder auch J. A. Jungmann, Die

Stellung Christi im liturgischen Gebet, bes. Nachträge in der 2. Aufl.
von 1962. Aus dem gleichen Grund scheint es mir auch viel näher zu
liegen, wenn in Vita 5, 5 nicht zwischen misericordia Domini und miseri-
cordia Christi unterschieden wird. Es wirkt denn auch gekünstelt, wenn
von einem Übergang von einem alttestamentlichen Thema zur christlichen

Botschaft gesprochen wird (567 f.). Ganz abgesehen davon, daß

das Thema misericordia Domini schon im NT einen christologischen
Sinn bekommen hat. Vgl. 1 Kor 7, 25; 2 Tim 1, 18 und besonders

Judas 21.

Es braucht nicht mehr eigens hervorgehoben zu werden, daß die

vorausgehenden kritischen Bemerkungen - denen übrigens nicht allen das

gleiche Gewicht zugemessen werden soll - in keiner Weise den
außerordentlichen Wert dieser «Martinus-Summe» (Guy) herabsetzen möchte.
Es ist zu klar, daß in einem Werk von solchem Umfang und solchem

Reichtum auch Stellen aufgespürt werden können, die man korrigieren
und vor allem diskutieren kann. Die gemachten Aussetzungen bezeugen

vielmehr, und vielleicht nicht weniger als die sicher verdienten und auch

aufrichtig gemeinten Komplimente, welches Interesse dieses, ich möchte
fast sagen, bahnbrechende Werk zu wecken vermag. Sie möchten auch nur
die stets freundschaftlichen Diskussionen weiterführen, die 1962/63 an der
Sorbonne die Teilnehmer an einem Seminar über die Vita Martini immer
wieder erwärmten und die mit diesen Zeilen sicher noch nicht
abgeschlossen sein werden.


	Neue Wege altchristlicher Hagiographie

