
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 17 (1970)

Heft: 1-2

Artikel: "Universo caritatis coetui praesidens"

Autor: Perler, Othmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761575

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761575
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Othmar Perler

« Universo caritatis coetui praesidens »

Zur dogmatischen Konstitution «Lumen Gentium» 11/13

Die dogmatische Konstitution des II. Vatikanischen Konzils über
die Kirche verwendet die aus dem Brief des Ignatius von Antiochien
an die Römer stammende Aussage, um die einzigartige Stellung des

«Stuhles Petri» im Kreise der Einzelkirchen hervorzuheben:

«Inde etiam in ecclesiastica communione legitime adsunt Ecclesiae

particulares, propriis traditionibus fruentes, integro manente primatu
Petri Cathedrae, quae universo caritatis coetui praesidet, légitimas
varietates tuetur et simul invigilat ut particularia, nedum unitati
noceant, ei potius inserviant» h

Wer immer den Satz aufmerksam liest und mit der altchristlichen
Literatur etwas vertraut ist, hört sogleich aus ihm die patristischen
Quellen. Der «Primatus Petri Cathedrae» taucht zuerst bei Cyprian im
sogenannten Primatus-Text des 4. Kapitels «De unitate ecclesiae» auf,

um dann bei Optatus von Mileve, bei Augustinus bis zu Papst Innozenz I.
eine merkwürdige, immer primatbetontere Entwicklung durchzumachen

2.

Was von den Einzelkirchen und ihren eigenen Überlieferungen,
deren Bewahrung und Nutzen in der kirchlichen Einheit gesagt wird,
ist eine nicht überhörbare Anwendung der Aufgabe des Gottesstaates in

1 Constitutio dogmatica «Lumen gentium», Cap. II De populo Dei, 13. Typis
polyglottis Vaticanis 1964, 16.

2 Optati lib. II 2-3 ; 9. Augustinus, Psalmus c. partem Donati 229-240;
Epist. 53, 1, 2-3 u. a. Innocentius, Epist. 181, 1 und 182, 2 in der Briefsammlung
des Augustinus. Siehe den Aufsatz: Le «De unitate» (chap. IV-V) de saint Cyprien
interprété par saint Augustin, in Augustinus Magister II, Paris 1954, 835-858.



228 «Universo caritatis coetui praesidens»

der Vielfalt der Völker, wie sie Augustinus in De civitate Dei, lib. XIX
cap. 17 darlegt.

Übrigens ist die ganze Konstitution, die in ihrer Tragweite und
Begründung aus der Tradition wohl von keinem anderen Dokument des

Konzils überboten wird, von der Theologie der Väter durchtränkt und

getragen, selbst dann, wenn die Quellen nicht vermerkt werden. Für
unser Ignatiuszitat im besonderen werden sowohl der Autor wie die

benutzte Ausgabe in der Anmerkung angeführt, nämlich jene des

Tübinger Patrologen F. X. Funk. Die Geschichte dieses umstrittenen
Ignatiustextes wird durch seine vermutlich erstmalige Verwendung in
einem konziliären dogmatischen Text nur noch bewegter und bedeutsamer.

Ihr nachzugehen scheint nicht ein müßiges Unterfangen zu sein.

In Wirklichkeit haben wir es nicht mit einer wörtlichen
Übersetzung des griechischen Urtextes 7tpoxa07)piv7) Tvj<; àydbr*)ç zu tun,
sondern mit einer Paraphrase, die bereits eine Auslegung im Sinne eines

ausdrücklichen Primatzeugnisses ist und daher die Zustimmung nicht aller

gefunden hat noch finden wird, umsoweniger als dieser Vorsitz bei

Ignatius nicht der «Cathedra Petri», sondern der Gemeinde «am Ort des

Gebietes der Römer» eingeräumt wird.
Wenn ich richtig sehe, wurde diese Übersetzung und Auslegung

erstmals von Max Joseph Wocher, Privatdozent an der
katholischtheologischen Fakultät von Tübingen in seiner kurz kommentierten
Übersetzung der Ignatiusbriefe vom Jahre 1829 vorgeschlagen 3. Die

wichtigsten Stellen lauten: «... Gemeinde die auch vorstehet in der

Stadt des römischen Gebiets ehrwürdig durch Reinheit des Sinnes, und
Vorsteherin des Liebesbundes ist ...». Die reichliche und vorsichtige
Begründung in Anmerkung 3 offenbart den philologisch geschulten,
kritischen Leser, zugleich auch die Neuheit der Auslegung. Als Gründe
werden angeführt die Bedeutung des Zeitwortes 7tpoxa07)p.ai Vorsitzen,
bei Ignatius vom Bischof gebraucht, und der Genitiv àya7t7]ç, der bei
diesem Verbum nur den Gegenstand des Vorsitzes bezeichnen könne; also

müsse aydbiY] Liebesbund, hier Liebesbund der Christenheit bedeuten 4.

3 Die Briefe des heiligen Ignatius von Antiochien. Neu übersetzt und
erklärt von Max Joseph Wocher, Privatdocenten bei der katholisch-theologischen
Facultät zu Tübingen. Tübingen, bei Heinrich Laupp 1829.

4 Ebd. S. 81—84. Nachdem der Vorsitz der römischen Gemeinde von jenem
des römischen Bischofs erklärt wurde, « der sich weiter erstreckte, als der von andern
Bischöfen», fährt Wocher weiter: «Eine nähere Bestimmung davon liegt nach
meinem Dafürhalten in dem 7tpoxa0r]p.. T/jç àyocTtïjç, was man gewöhnlich bloß von
einer Auszeichnung in der Liebe versteht ('eximiae charitatis, charitate praecellens').



«Universo caritatis coctui praesidens» 229

Die Neuheit und zugleich Problematik des Vorschlages kommt im Schlußsatz

zum Vorschein: «Es kann nichts daran liegen, ob man so eine

Beweisstelle mehr oder weniger habe: aber dem Sinne des apostol. Vaters
soll man näher zu kommen suchen: und wenn es auch nicht gelingt, es

ist doch ein Versuch» 5.

Wer ist Max Joseph Wocher? Ein Schüler Johann Adam Möhlers,

geb. 1803, mit dem ersten Preis der Tübinger katholisch-theologischen
Fakultät ausgezeichnet, nach seiner Priesterweihe (1826) Repetent in
Tübingen (1827), dann nach Ernennung zum Lizenziaten Hilfslehrer bei
Prof. Dr. von Drey für Apologetik und Encyklopädie (1828). Er wird
mehrmals bei Berufungen an die theologischen Fakultäten von Gießen,

Marburg und Tübingen erwähnt, 1835 bei der Nachfolge Möhlers und
1837 bei jener J. H. Hirschers. Er zog 1830 eine Anstellung am
Gymnasium in Ehingen vor, befaßte sich in der Folge mit hebräischer Poesie

und neuerer Philologie. Er starb 1852 6.

Die alte Version hat: praesidens in caritate. Ich war auch selbst anfangs geneigt,
diese für das Richtige anzusehen; allein ich fand zu beachten, daß dieses griech.
Verbum mit dem Gen. niemals einen andern Sinn hat, als den obengedachten, und
daß es um so weniger angehen will, davon abzuweichen, als ein Paar Zeilen zuvor
dasselbe in diesem Sinne vorkömmt. Gewiß würde Ign. sv gesagt, und sich
wohl nicht dieses Verbums bedient haben. Indem der eigenthümliche Vorsitz von
dieser Seite gefaßt, indem von einem Vorstehen in dem Liebesbunde der Christenheit

die Rede ist: so ist es wohl nicht unpassend diese Eigenschaft an die andern
anzureihen, und so in jeder Hinsicht zu rechtfertigen. Ign. kann nicht wohl sagen:
Rom sei die Vorsteherin des Liebesbundes, wenn es nur der röm. Gemeinde galt,
vielmehr sollte man bei Ign. erwarten dürfen, daß er neben der Einheit der
Gemeinden durch ihre Bischöfe auch eine größere, geistige Einheit im Sinne gehabt
habe. Übrigens kann uns das àytkut] keine Schwierigkeit machen: in der Bedeutung
v. 'Liebesbund', oder von einer 'liebenden Gemeinschaft' können wir es bei unserm
Ign. finden, da er sagt: 'die Liebe der Brüder grüßt euch:' (an d. Smyrn. C. 12.,
an d. [Phil, ist ausgefallen], C. 11., an d. Trail. C. 13). Was bei den Agapen
erscheinen sollte, war nur concrete Darstellung dessen, was die ganze Christenheit
seyn soll (Joh. 13, 35. f. 17, 21.) : daher konnte er das Wort in der weitesten (und
schönsten) Bedeutung brauchen, die der Context verlangt. »

5 Ebd. 84. Der Rezensent in: Der Katholik 34(1829) 373—375 lobt die oft
neuen Interpretationen Wochers, die Treue und Verständlichkeit der Übersetzung,
ohne indessen die Überschrift zum Römerbrief eigens zu nennen. Eine andere
Besprechung durch J. M. Göschl in: (Aschaffbg.) Kath. Kztg. 1830, Litbl. 9, 65 ff.
lobt die Ausgabe als «mit großer Präzision gegeben und mit sehr guten Anerkennungen

(sie) geschmückt». Nach St. Lösch, Die katholisch-theologischen Fakultäten

zu Tübingen und Gießen (1830—1850), in: Tübinger Theologische Quartalschrift

108 (1927) 164 Anm. 1.
6 Zu Wocher vgl. Sx. J. Neher, Personal-Katalog der seit 1813 ordinirten

und in der Seeslorge verwendeten Geistlichen des Bisthums Rottenburg. 3. Aufl.
Schw. Gmünd 1894, 22. St. Lösch, Die katholisch-theologischen Fakultäten zu



230 «Universo caritatis coetui praesidens»

Mag Wocher auch unter dem Einfluß Möhlers (f 1838) gestanden
sein, ihm die Vorliebe für die früheste Patristik verdanken, seine Ignatius-
Interpretation wird trotzdem nicht vom Lehrer stammen. Das legt
zunächst die oben erwähnte vorsichtige und persönliche Begründung nahe.

Möhler selbst erwähnt die neue Übersetzung nie in seinem grundlegenden,
nicht lange vorher erschienenen Werk «Die Einheit in der Kirche oder das

Prinzip des Katholizismus» (1. Ausgabe Tübingen 1825), obwohl Inhalt
und Zielsetzung sowie die vielen Ignatiuszitate ihn dazu hätten veranlassen

müssen 7. Soweit ich sehe, taucht Wochers Deutung erst in den

posthumen Werken auf, in der Patrologie, welche 1839 in Regensburg
«aus den hinterlassenen Handschriften» von F. X. Reithmayr
herausgegeben wurde 8, dann in der 1867 von P. B. Gams, OSB in Regensburg
aus Notizen der Schüler zusammengestellten Kirchengeschichte9.
Wocher wird nirgends zitiert. Möglicherweise hat Möhler ihn bei seinen

späteren Vorlesungen doch benutzt.
Inzwischen hatte ein anderer Schüler Möhlers den VorschlagWochers

aufgegriffen und seine Begründung erweitert: Karl Josef von Hefele

(geb. 1809), der spätere Verfasser der klassischen Konzilsgeschichte.
Hefele war 1836 Stellvertreter Möhlers in Tübingen und vier Jahre später
Professor für Kirchengeschichte, Patrologie und Archäologie geworden.
Die erste Ausgabe seiner Patrum Apostolicorum Opera, 1839 in Tübingen
erschienen, bringt für uns nichts Neues in der Adresse zum Römerbrief.
Die zweite Ausgabe, ebenda 1842, übersetzt noch «charitate praecellens»
und verweist im Kommentar auf die Liebestätigkeit Roms nach dem

Tübingen und Gießen (1830-1850), in: Tübinger Theologische Quartalschrift 108

(1927) 164. Ders. in: Johann Adam Möhler, I München 1928, 407-439. 432. R.
Reinhardt. Ein unerwarteter Fund im Nachlaß von Prof. DDr. Stefan Lösch (f 1966),
in: Tübinger Theol. Quartalschrift 149 (1969) 368-388. 384. Ders. Korrespondenz aus
dem Nachlaß Johann Sebastian von Dreys, ebd. 391 c. und d. Zuständige
Mitteilungen verdanke ich der Freundlichkeit der Flerren Kollegen DDr. O. Heggelbacher

und Dr. R. Reinhardt in Bamberg.
7 Vgl. nach der Ausgabe von J. R. Geiselmann, Köln-Olten 1956, 86 f. (Die

verständige Einheit); 178-180 (Einheit mit dem Bischof); 198 Anm. (Zitat von Ri
ohne «Vorsitzende der Liebe»); 206 f. (Die Einheit des Gesamtepiscopates). Auch
Möhlers «Symbolik», Mainz 1833 bringt nichts aus Ignatius, wohl aber aus Ire-
naeus, obwohl im 5. Kapitel «Gegensätze in der Lehre der Kirche» S. 302-372,
besonders im §43 «Die Hierarchie» S. 366-372 die Gelegenheit dazu nicht gefehlt
hätte. Dasselbe gilt auch für die 5. Auflage, Mainz 1838, 333^-00, besonders 394^100.

8 S. 144: «(Ignatius) erkennt den Vorrang dieser (der röm.) Kirche an, wenn
er sie grüßt als die Vorsteherin des Liebesbundes der Christenheit». Verweis auf Ri.

9 Im Kapitel über den römischen Primat steht I. Bd., S. 393: «... deren erstes
Zeugnis sich in den Briefen des heiligen Ignatius findet, welcher die römische
Kirche die Vorsteherin des Liebesbundes nennt (ep. ad Roman.) ».



Universo caritatis coetui praesidens» 231

Zeugnis des Bischofs Dionysius aus Korinth bei Eusebius KG IV 23.

Erst die dritte und vierte Ausgabe aus den Jahren 1847 und 1855

übersetzen «universo coetui charitatis praesidens». Die Begründung geschieht
durch ein von Pearson aus Johannes Malalas angeführtes Zitat: «Simili
modo Antiochia 7tpoxa07]piv7) -njç àvociroXyjç vocatur». Pearson erläuterte
damit nur den Anfang des Relativsatzes: «die den Vorsitz führt am Ort
des Gebietes der Römer». Dann erwähnt Hefele die Ansicht jener (er

gehörte ehemals auch zu ihnen), nach welchen Ignatius nur die

Freigebigkeit der Römer loben würde. Wocher wird auch jetzt nicht zitiert,
obwohl er die Quelle gewesen sein dürfte. Die Paraphrasierung «i. e.

praesidens universo coetui christianorum» entspricht jener Wochers a.

a. O. S. 84: «äydbnr) was die ganze Christenheit syn soll» 10. Die vierte
Ausgabe endlich fügt als neue Parallele Gregor von Nazianz, Or. 43, 14

hinzu: Konstantinopel ist 7tpoxa07)ÇopivY) -njç èwaç 7tôXiç. Große Originalität

und Vertiefung wird man daher Hefele in dieser Frage nicht
einräumen wollen. Sein Werk erhielt durch die Aufnahme der dritten Auflage

in die Patrologie von Migne, PG 5, 625 ff. weiteste und dauernde

Verbreitung.
Nachdem Franz Xaver Funk 1870 Hefeies Nachfolger in Tübingen

geworden war, besorgte er auf dessen Rat hin eine erweiterte Ausgabe
der Opera Patrum Apostolicorum in zwei Bänden, Tübingen 1878/81,
2. Ausg. 1887, 3. Ausg. 1901 (2. Bd. 1913 durch Fr. Diekamp) u. Die
lateinische Übersetzung stützt sich auf jene Coteliers, war aber an vielen
Stellen von Hefele und Funk korrigiert worden. Zu den Korrekturen
gehört auch das uns hier interessierende Lob der römischen Gemeinde.

Als Belegstellen kommen zu Joh. Malala und Gregor von Nazianz neu
hinzu Johannes Chrysostomus in Matth., Horn VII, 7, Theodoret,

Epist. 113 und ein Hinweis auf Stephanus, Thesaurus s. h. v. Daher,
folgert der Herausgeber, scheint (videtur) àyà7TY] synonym mit èxxlojcda zu
sein (Ausg. 1901). Funk hatte inzwischen, besonders gegen Harnack 12,

10 Der Grund des Schweigens Hefeies war möglicherweise Wochers wenig
kirchliche, wohl von der Aufklärung beeinflußte Haltung. «Wegen seiner Tätigkeit
für Gründung eines Antizölibatsvereins von anonymem Berichterstatter aus
Württemberg, Wocher scharf zurechtgewiesen in: Aschaffbg. Kirchenztg. 183t, 30. Juni,
412 ff.». Nach St. Lösch, Johann Adam Möhler, Bd. I, München 1928, 432 Anm. 1.

11 Kleine Ausgabe ohne Übersetzung erschien 1901, 1906, vorzüglich durch
K. Bihlmeyer 1924 (nur erster Teil), mit Ergänzungen 1956 durch W. Schnee-
MELCHER.

12 Ad. Harnack, Das Zeugnis des Ignatius über das Ansehen der römischen
Gemeinde, in : Sitzungsberichte der kgl. preußischen Akademie der Wissenschaften
zu Berlin 1896, I, 111-131.



232 «Universo caritatis coetui praesidens»

die Frage eingehend untersucht13. Wocher wird zwar nicht hier, wohl
aber in der Einleitung der Ausgabe (S. Lxxvn 2. Aufl. 1887) sowie im
Kommentar (S. 213) angeführt, aber kurz, inmitten anderer Namen und
ohne nähere Angaben.

Funks hervorragende Ausgabe der Apostolischen Väter verdrängte
sehr bald jene seines Vorgängers und wurde vorzugsweise in katholischen
Kreisen benutzt. Hefeies Text erhielt sich nur noch dank seiner
Verwendung in Migne's Patrologia Graeca.

Die Übersetzung und Auslegung «universo caritatis coetui praesidens»

von Wocher-Hefele-Funk fand ein weites und verschiedenes Echo,
fast durchwegs Zustimmung im deutschen Sprachgebiet bei katholischen
Patrologen, Apologeten und Theologen. Möhler wurde bereits behandelt.
Hefele, 1869 Bischof von Rottenburg geworden, beanstandete als
Teilnehmer des I. Vatikanischen Konzils die Vorlage über den römischen
Primat. Sie würde bloß biblische Zeugnisse verwenden, nicht aber solche

der Überlieferung, welche doch seit den ältesten Zeiten den Vorrang
Roms stützen. Eine Anmerkung aus Hefeies Hand selbst erwähnt
ausdrücklich unsern Ignatius-Text: «lam beatus Ignatius Antiochenus,
sancti Ioannis evangelistae discipulus, ineunte saeculo primo, Romanam
ecclesiam r/]v 7tpoxa07)|jiiv7)v t% aya7tr)<; id est praesidem amoris (coetus

christiani) appellat»l4. In der Konstitution über die Kirche Christi
wurde freilich dem Begehren nicht entsprochen.

Erwähnt seien außer den eben genannten eine Auswahl von
Befürwortern und Gegnern. Zu den erstem gehören im deutschen Sprachgebiet
die Ubersetzungen von J. Chrys. Mayer (Kempten 1869), Jos. Nirschl
(Passau 1870) 15, Franz Zeller (Kempten-München 1918), die Patrologen
Joh. Alzog (Handbuch der Patrologie 1876, 43), Heinrich Kihn (Patro-
logie I, 1904, 103), G. Rauschen (oftmals neu aufgelegter Grundriß der

Patrologie 1903 ff.), O. Bardenhewer, angefangen von der ersten Ausgabe

13 F. X. Funk, Der Primat der römischen Kirche nach Ignatius und Irenaeus,
in: Kirchengeschichtl. Abhandlungen und Untersuchungen, Paderborn, 1897, 2-12.

14 Mansi, Acta Conc. 51, 933. Die Datierung» ineunte saeculo primo» statt
«secundo» ist ein Versehen. Man vergleiche noch das Votum von Kardinal Rauscher
aus Wien, der unter dem Einfluß Hefeies gestanden haben mag: «Ecclesiam Romanam

primatum tenere sancti Ignatius et Irenaeus expressis verbis attestati sunt».
Ebd. 975.

15 Der Kommentar ist besonders ausgiebig. Der Einfluß des Vaticanum I
scheint unverkennbar zu sein. Folgende Formulierung enthält aber einen durchaus

richtigen Gedanken: «... das Gebiet ihrer Autorität ist demnach so weit als der
Glaube und die Liebe reichen», S. 115 Anm. 2.



«Universo caritatis coetui praesidens» 233

der Patrologie 1894, 62 bis zum I.Band der Geschichte der altkirchlichen
Literatur 1913, 136. Es ist daher nicht zu verwundern, wenn Apologeten
und Theologen sich ihnen anschlössen wie Fr. Hettinger in seinem mehrmals

aufgelegten Lehrbuch der Fundamentaltheologie 1879 ff. Noch
bedeutender für die weltweite Verbreitung waren die Enchiridien, das

Enchiridion fontium historiae ecclesiasticae antiquae von C. Kirch 1910 ff.
und das Enchiridion Patristicum von Rouët de Journel 1911 ff. Ersteres
zitiert die Ausgabe von Funk, letzteres, die von Funk und von Hefele

(MG 5).

Unter deutschem Einfluß steht Italien. Genannt seien die Ausgaben
von los. Vizzini16 und von Guido Bosio 17.

Auch der englische Benediktiner J. Chapman, der durch
scharfsinnige Untersuchungen zu Primattexten der alten Kirche bekannt
wurde, schloß sich nach einer herben Kritik Harnacks im Grunde Funk
an 18.

Unter den französischen Theologen übersetzen G. Bareille 19 und
J. Tixeront20 zwar wörtlich den griechischen Text, aber beide, vor allem
der letztere erwähnen Funks Auffassung mit Wohlwollen.

Den alten Übersetzungen und Kommentatoren folgen ausnahmslos
die nicht-katholischen Herausgeber und Patrologen. Der Bischof von
Antiochien würde mit «Agape» die überragende Liebestätigkeit der
römischen Gemeinde im Auge haben, wie sie bereits Bischof Dionysius
von Korinth bezeuge (Eusebius KG IV, 23, 10). Angeführt seien die

neueren Ausgaben, Übersetzungen und Kommentare von Theodor
Zahn 21, Gustav Krüger22, Walter Bauer23. Harnack kam in einer langen,
gründlichen, oben bereits erwähnten 24 Untersuchung zum selben Er-

16 Patres Apostolici, vol. II, Romae 1902 Bibl. S. Patrum, p. 132-134.
17 Padri Apostolici, Parte II, Torino 1942 Corona Patrum Salesiana, p. 101.

Die Übersetzung des Textes ist wörtlich «che preside alla carità», aber in Anm. 1

und 2 wird die Auslegung Funks gegeben.
18 J. Chapman, St. Ignace d'Antioche et l'Église romaine, in: Revue

Bénédictine 13 (1896) 386: «présidant à l'unité chrétienne».
19 Dictionnaire de Théol. Cath. 7 (1922) 709.
20 Histoire des dogmes, vol. I11 Paris 1930, 142.
21 Patrum Apostolicorum Opera, II Lipsiae 1876, 54-57.
22 In: E. Hennecke, Neutestamentl. Apokryphen, Tübingen 1904, 124; dazu

Handbuch d. neutestament. Apokr. S. 197.
23 Die Apostolischen Väter, II, Tübingen 1920, 243 (H. Lietzmann, Hdb. z. NT,

Ergänzungsband).
24 Oben Anm. 12.



234 «Universo caritatis coetui praesidens»

gebnis, wobei er freilich den Begriff der Liebe und ihre Stellung in der
Adresse zum Römerbrief übersteigerte und jenen des Glaubens übersah.

Die englischen Ausgaben von J.B. Lightfoot 25 - heute noch ein
Meisterwerk - und jene von Kirsopp Lake 26 folgen unverändert dem

griechischen Urtext und interpretieren ihn wörtlich von der christlichen
Liebe.

Dasselbe gilt in Frankreich für die Ausgaben von Auguste Lelong 27,

Henri Delafosse 28, P. Th. Camelot (zwar nicht die erste, wohl aber die

folgenden, erfolgreichen Ausgaben) 29. Schon 1905 hatte sich L. Duchesne

gegen Funk für Harnack entschieden 30. P. Batiffol findet die philologische

Begründung Funks schwach 31, G. Bardy etwas gezwungen 32.

Seit Anfang der dreißiger Jahre wandte sich die deutsche katholische

Forschung mehr und mehr von einer hundertjährigen Tradition ab.

J. Thiele hatte den Begriff «Agape» bei Ignatius von der engen
Begrenzung auf «Liebesbund» gelöst und seinen Inhalt weiter gefaßt33. Ein
im Divus Thomas erschienener Aufsatz versuchte noch weiter ausholend
die Adresse des Römerbriefes als eine Abwandlung der Grundbegriffe
Glaube und Liebe nachzuweisen, die bei Ignatius das ganze christliche
Leben beinhalten 34. Die ausgelöste Entwicklung kommt in den
verschiedenen Ausgaben der Patrologie B. Altaners seit 1931 bis 1966

(Altaner-Stuiber) zur Darstellung. Als einer der ersten hatte A. Erhard
die Wendung vollzogen 35. Andere folgten nach. Derselbe Wandel läßt
sich bei Übersetzungen und Ausgaben feststellen, so in dem viel
gelesenen kleinen Büchlein von Ludwig A. Winterswyl3S, in der
sorgfältigen griechisch-deutschen Ausgabe von Joseph A' Fischer37, für

25 The Apostolic Fathers, Part II, Vol. II2 London 1889, 190-192. 558.
26 The Apostolic Fathers, London 1949, 225 (The Loeb Classical Library).
27 Les Pères Apostoliques, vol. 3, Paris 1910, 55.
28 Lettres d'Ignace d'Antioche, Paris 1927, 121. Scharfe Ablehnung Funks.
29 Ignace d'Antioche, Lettres. lre éd. Paris 1944, 95, 5e éd. 1969, 107 (Sources

Chrétiennes 10).
30 Églises séparées, Paris 1905, 127 f.
31 L'Église naissante et le catholicisme, Paris5 1911, 169.
32 La théologie de l'Église de S. Clément à S. Irénée, Paris 1945, 39 n. 2.
33 Vorrang der Liebe, in: Theologie und Glaube 19(1927) 701-709. Ähnlich

schon Wocher a. a. O. 83-84 Siehe oben Anm. 4.
34 Ignatius von Antiochien und die römische Christengemeinde, in: Divus

Thomas 22 (1944) 413-451.
35 Die Kirche der Märtyrer, München 1932, 275.
36 Die Briefe des heiligen Ignatius von Antiochien4, Freiburg i. Br. 1954, 36.
37 Die Apostolischen Väter, München 1956, 183.



«Universo caritatis coetui praesidens» 235

den spanischen Sprachraum in der Ausgabe von Daniel Ruiz Bueno 38.

Auch Joh. Quasten hält die Übersetzung «Liebesbund» für unhaltbar 3g.

Diese rückläufige Bewegung hat der Verfasser des Konzilstextes, der
sich auf Funks Übersetzung verläßt, überraschenderweise nicht
mitgemacht. Der zur Abstimmung vorgelegte Text Nr. 13 von « Lumen
Gentium » war übrigens vollständig umgearbeitet worden40. Auf ihn
beruft sich A. Kerkvoorde, OSB in seinem Aufsatz über die Theologie des

Diakonates 41, während B. Neunheuser, OSB in demselben Sammelband
Funks und des Konzils Interpretation zwar nicht ausdrücklich anführt,
ihre Übersetzung aber übernimmt und die Bezeichnung «Die Kirche
Roms » auf die Ortskirche bezieht42.

Die Frage findet auch Platz in den ökumenischen Gesprächen. Der
orthodoxe Theologe N. Afanassieff hält sich zwar an den griechischen
Urtext, baut aber von der Beziehung zwischen Agape-Eucharistie und
Gemeinschaft (Liebesbund) her - man kann nicht behaupten zu Unrecht -
eine ökumenisch orientierte Interpretation auf: Die Kirche Roms «präsidiert»

in der Liebe, d. h. in der auf der Liebe sämtlicher lokaler Kirchen
fundierten Eintracht43. Seine Ausführungen stützen sich weniger auf
eine streng historisch-philologische Interpretationsmethode als auf

religiös-mystisch angehauchte Intuition.
Ähnlich kam eine Gruppe von katholischen und protestantischen

Theologen, die in Lausanne die Konstitution über die Kirche gemeinsam
verarbeiteten, zum Ergebnis, daß ein Primat des Papstes, aufgefaßt im
Sinne einer «autorité qui préside au rassemblement universel de la

charité, garantit les légitimes diversités et veille à ce que, loin de porter
préjudice à l'unité les particularités, au contraire, lui soient profitables»,
wohl der Rolle des Petrus im Apostelkollegium und dem Verantwortungsbewußtsein

der römischen Kirche in den ersten Jahrhunderten den

38 Padres Apostolicos, Madrid 1950, 428 und 474 Bibl. de Autores Crist.
39 Patrology, vol I. Utrecht-Brussels 1950, 68-70.
40 Vgl. B. Kloppenburg, OFM in: G. Baraüna, De Ecclesia I, Freiburg i.

Br. 107.
41 Elemente zu einer Theologie des Diakonats, in: Baraûna a. a. O. II, 248.
42 Gesamtkirche und Einzelkirche, in: Baraûna a. a. O. I, 547. Wo Ignatius

ausführlicher behandelt wird (S. 556) geht der Verfasser nicht näher auf unsere
Frage ein. Sie scheint die nachkonziliäre Diskussion überhaupt nicht sehr beschäftigt

zu haben.
43 L'Église qui préside dans l'amour, in: La primauté de Pierre dans l'Eglise

orthodoxe, Neuchâtel 1960, 7-64, Ignatius S. 46-48. Gewisse Gedanken wie
Beziehungen zwischen Agape Liebesmahl und Agape Liebesbund sowie zum
Bischof finden sich schon bei Wocher, siehe oben Anm. 4.



236 «Universo caritatis coetui praesidens»

andern Kirchen gegenüber entsprechen könnte 44. Diese Umschreibung
trifft zwar nicht den unmittelbaren Wortlaut des Ignatiustextes, kommt
aber der Theologie des Bischofs von Antiochien sehr nahe 45.

Max Joseph Wocher, der als sechsundzwanzigjähriger Privatdozent
seine Ignatiusbriefe veröffentlichte und dessen aufklärerische Ideen
mißfielen, hat ein solches Echo auf seine schüchtern vorgeschlagene

Deutung sicher nicht erwartet. Man möchte auch hier das geflügelte
Wort anwenden: «Habent fata sua libelli!» Und was Bischof Hefele
auf dem I. Vaticanum nicht erreicht hatte, nämlich die patristische
Begründung des Primates und zwar vorab durch unser Ignatiuszitat, ist
ihm vom II. Vaticanum reichlich gewährt worden - zu einer Zeit, da

seine, Wochers und Funks Interpretation mehr und mehr preisgegeben
ward. Ironie der Geschichte oder, wenn man will, Wandel der geschichtlichen

Situation oder Fortschritt der Wissenschaft!
Vom patristischen Standpunkt aus hätte man in einem konziliären

Dokument eine wörtliche Übersetzung des griechischen Ignatiustextes
vorgezogen, wie sie etwa die genaue, vom Oxforder Gelehrten Grosseteste

(f 1253) unternommene oder wenigstens veranlaßte Version bietet:
«praesidens in caritate» 46. Mit ihr stimmt auch die alte, gekürzte syrische
Version überein 47. J. P. Cotelier 48, J. Pearson-Th. Smith 49 u. a. gaben
ihr mit Recht den Vorzug. Th. Zahn verzichtete zugunsten der

Übersetzung von Grosseteste, die selbständigen Ouellenwert hat, auf eine

eigene, und zwar vorteilhaft.
Die Geschichte des hier untersuchten Interpretations- und

Übersetzungsproblems ist ein Schulbeispiel für die Schwierigkeit patristischer
Einzelforschung und ihrer Anfälligkeit für Einflüsse unwissenschaftlicher

Herkunft, in unserem Falle, seit dem letzten Dritteides 19. Jahrhunderts,
der Dogmatisierung des Primates und der entsprechend ausgerichteten
theologischen Literatur. Das gilt natürlich auch für andere Fächer, für
die geschichtliche Forschung im besonderen, am meisten für die Apologetik.

Die Streuung der durch deutsche Patrologen aufgekommenen
Deutung erklärt sich weithin aus sprachlichen, kulturellen, nationalen
und konfessionellen Beziehungen und Bindungen.

44 En marge de Lumen Gentium, in : Verbum Caro 90 (1969) 16. Als Frage.
45 Vgl. Divus Thomas 22 (1944) 448 ff. zu Ignatius Rom. 9, 1.
46 Ausgabe Diekamp in: F. X. Funk, Patres Apostolici II, 1913, 314.
47 Nach W. Wright-Lightfoot, The Apostolic Fathers2 II, III, 90.
48 Patres Apostolici, II Antverpiae 1698, 72: «praesidens in caritate».
49 Oxonii 1709, 36. [54]: «nunc eandem in charitate etiam praeeminere eccle-

siam ostendit».



«Universo caritatis coetui praesidens» 237

Die ideale Forschungsmethode setzt nicht nur die Beherrschung der

Quellen und ihre Verarbeitung voraus; sie erheischt dazu beständige
Selbstverleugnung, mutige Selbstkritik, unbedingten Gehorsam der
Wahrheit gegenüber.

Ignatius ist aus Ignatius selbst zu interpretieren, aus seiner Zeit
und seinen Quellen. Die immer wieder genannten Glaube und Liebe sind
bei ihm, wie bereits gesagt, die Grundzüge des «Lebens in Christus», das

die Gemeinden formen soll. Nach ihnen bemißt sich ihre Vollkommenheit.
Bei Paulus und Johannes hat der Bischof von Antiochien diese
Spiritualität gefunden. Seine Gedanken und inneren Erlebnisse kleidet er in
seinen persönlichen Stil und seine glühende Sprache. Das Vorbild fand er
bei den Vertretern der sogenannten asianischen Rhetorik. Eigentümlichkeiten

dieses Stils sind der Parallelismus der Satzglieder (in der Adresse
des Römerbriefs das Wortpaar Glaube und Liebe), die Überschwenglichkeit

des Ausdruckes, die Häufung und Verkettung der Bilder bis zur
Groteske, kühne und neue Wortbildungen, Vernachlässigung grammatischer

Regeln, Leidenschaftlichkeit, Häufung der verschiedenen
rhetorischen Figuren 50. Außerdem ist in der Adresse des Römerbriefes unüber-
hörbar die Anspielung an das von Paulus den Römern gespendete Lob
ob ihres Glaubens (Rom. 1, 8; 16,19) und an den von Liebe getragenen
Brief Roms an die Korinther, bzw. an das Einschreiten Roms in dieser

Gemeinde 51.

Demnach lautet, auf die kürzeste Formel gebracht, der uns
interessierende Teil der Adresse des Römerbriefes folgendermaßen: Weil von
Gott in besonderer Weise «geliebt und erleuchtet führt denn auch

(die römische Gemeinde) den Vorsitz am Ort des Gebietes der Römer
als würdigerweise reine (im Glauben) und, sofern sie in der Liebe den

Vorsitz führt, als Beobachterin des Gesetzes Christi (des Gesetzes der

Liebe) ...»52.

Freilich besagt das absolut zu nehmende, der Rechts- und
Verwaltungssprache entnommene Zeitwort, «die den Vorsitz führt» einen

nicht leicht zu bestimmenden Inhalt. Es kann durch die politische Stellung

Roms veranlaßt worden sein, entsprechend einer bei Ignatius und

50 Vgl. den Aufsatz : Das vierte Makkabäerbuch, Ignatius von Antiochien und
die ältesten Märtyrerberichte, in: Rivista di archeologia crist. 25 (1949) 57-61.

51 Vgl. Divus Thomas 22 (1944) 415 f. 448 f.
52 Vgl. damit die Adresse des Briefes an die Smyrnäer: «Erfüllt im Glauben

und in der Liebe».



238 «Universo caritatis coetui praesidens»

den Zeitgenossen festgestellten literarischen Gepflogenheit53. Leo d. Gr.

wird im 5. Jahrhundert in einer am Fest der Apostel Petrus und Paulus

gehaltenen Predigt, den Vergleich zwischen der ehemaligen politischen
und der neuen geistigen Macht Roms weit, begeistert und geistreich
ausführen 54. Die bildhafte Sprache des antiochenischen Märtyrers mag
sich außerdem an den Darstellungen der personifizierten, auf dem Throne

präsidierenden Roma mit der Victoria in der Rechten, dem Zepter in der

Linken inspirieren. In Abhängigkeit davon wird auch die bildende christliche

Kunst die Kirche ähnlich darstellen 55. Sicher schwebt Ignatius
nicht eine politische, nicht eine herrische Macht der christlichen Gemeinde

vor. Ihm geht es um eine durch unverdiente Gnade, «aus Erbarmung
zuteilgewordene», im Glauben und in der Liebe tätige Vorrangstellung.
Deutlicher spricht er sich in Kap. 9, 1 aus: In seiner Abwesenheit «soll

allein Jesus Christus und eure (der Römer) Liebe (die verwaiste
Gemeinde Antiochiens) gleich einem Bischof beaufsichtigen». Er erwartet
also von seinen Adressaten denselben Liebesdienst, den sie ehemals der

Gemeinde von Korinth erwiesen hatten.
So gedeutet, wäre das «universo caritatis coetui praesidens» der

dogmatischen Konstitution über die Kirche zwar keine wörtliche, aber
eine sinngemäße Verwendung des Ignatiuszitates.

Die geschichtsmächtige Begründung des Vorranges deutet der

Märtyrer, der höchst wahrscheinlich im flavischen Amphitheater, dem

Kolosseum, sein Zeugnis mit dem Blut besiegelte, hinreichend klar im
Kap. 4,3 an : die Beziehung der römischen Gemeinde zu den

Apostelmärtyrern Petrus und Paulus.

53 Vgl. Divus Thomas 22 (1944) 425-427.
54 Sermo 82, 1 Migne PL 54, 422 f.
55 Man vergleiche beispielsweise die verschieden datierte thronende Roma im

Palazzo Barberini in: J. Wilpert, Die röm. Mosaiken u. Malereien, Freiburg i. Br.
1916 Bd. IV Tat. 125 und die thronende Ecclesia in Prüfening, bei Buchberger
LThK 5, 982 u. Abb. 17 (Sauer).


	"Universo caritatis coetui praesidens"

