Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 17 (1970)

Heft: 1-2

Artikel: "Universo caritatis coetui praesidens”
Autor: Perler, Othmar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761575

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761575
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

OTHMAR PERLER

«Universo caritatis coetui praesidens»

Zur dogmatischen Konstitution « Lumen Gentium» 11/13

Die dogmatische Konstitution des II. Vatikanischen Konzils iiber
die Kirche verwendet die aus dem Brief des Ignatius von Antiochien
an die Romer stammende Aussage, um die einzigartige Stellung des
«Stuhles Petri» im Kreise der Einzelkirchen hervorzuheben:

«Inde etiam in ecclesiastica communione legitime adsunt Ecclesiae
particulares, propriis traditionibus fruentes, integro manente primatu
Petri Cathedrae, quae universo caritatis coetur praesidet, legitimas
varietates tuetur et simul invigilat ut particularia, nedum unitati
noceant, ei potius inserviant» 1.

Wer immer den Satz aufmerksam liest und mit der altchristlichen
Literatur etwas vertraut ist, hort sogleich aus ihm die patristischen
Quellen. Der «Primatus Petri Cathedrae» taucht zuerst bei Cyprian im
sogenannten Primatus-Text des 4. Kapitels «De unitate ecclesiae» auf,
um dann bei Optatus von Mileve, bei Augustinus bis zu Papst Innozenz I.
eine merkwiirdige, immer primatbetontere Entwicklung durchzu-
machen 2,

Was von den Einzelkirchen und ihren eigenen Uberlieferungen,
deren Bewahrung und Nutzen in der kirchlichen Einheit gesagt wird,
ist eine nicht {iberhérbare Anwendung der Aufgabe des Gottesstaates in

! Constitutio dogmatica «Lumen gentium», Cap. IT De populo Dei, 13. Typis
polyglottis Vaticanis 1964, 16. '

2 OptaTI lib. IT 2-3; 9. AucusTINUS, Psalmus c. partem Donati 229-240;
Epist. 53, 1, 2-3 u. a. INNocENTIUS, Epist. 181, 1 und 182, 2 in der Briefsammlung
des Augustinus. Siehe den Aufsatz: Le «De unitate» (chap. IV-V) de saint Cyprien
interprété par saint Augustin, in Augustinus Magister II, Paris 1954, 835-858.



228 «Universo caritatis coetui praesidens»

der Vielfalt der Volker, wie sie Augustinus in De civitate Dei, lib. XIX
cap. 17 darlegt.

Ubrigens ist die ganze Konstitution, die in ihrer Tragweite und Be-
griindung aus der Tradition wohl von keinem anderen Dokument des
Konzils tiberboten wird, von der Theologie der Viter durchtrinkt und
getragen, selbst dann, wenn die Quellen nicht vermerkt werden. Fiir
unser Ignatiuszitat im besonderen werden sowohl der Autor wie die
benutzte Ausgabe in der Anmerkung angefiihrt, ndmlich jene des
Tiibinger Patrologen I'. X. Funk. Die Geschichte dieses umstrittenen
Ignatiustextes wird durch seine vermutlich erstmalige Verwendung in
einem konzilidren dogmatischen Text nur noch bewegter und bedeut-
samer. Thr nachzugehen scheint nicht ein miiiges Unterfangen zu sein.

In Wirklichkeit haben wir es nicht mit einer wortlichen Uber-
setzung des griechischen Urtextes wpoxalmuévy t¥c dyanne zu tun, son-
dern mit einer Paraphrase, die bereits eine Auslegung im Sinne eines aus-
driicklichen Primatzeugnisses ist und daher die Zustimmung nicht aller
gefunden hat noch finden wird, umsoweniger als dieser Vorsitz bei
Ignatius nicht der «Cathedra Petri», sondern der Gemeinde «am Ort des
Gebietes der Romer» eingeriumt wird.

Wenn ich richtig sehe, wurde diese Ubersetzung und Auslegung
erstmals von Max Joseph Wocher, Privatdozent an der katholisch-
theologischen Fakultit von Tiibingen in seiner kurz kommentierten
Ubersetzung der Ignatiusbriefe vom Jahre 1829 vorgeschlagen 3. Die
wichtigsten Stellen lauten: «... Gemeinde ... die auch vorstehet in der
Stadt des romischen Gebiets ... ehrwiirdig durch Reinheit des Sinnes, und
Vorsteherin des Liebesbundes ist ...». Die reichliche und vorsichtige Be-
griindung in Anmerkung 3 offenbart den philologisch geschulten, kriti-
schen Leser, zugleich auch die Neuheit der Auslegung. Als Griinde
werden angefiihrt die Bedeutung des Zeitwortes mpoxabnuot = vorsitzen,
bei Ignatius vom Bischof gebraucht, und der Genitiv ayanyc, der bei die-
sem Verbum nur den Gegenstand des Vorsitzes bezeichnen konne; also
miisse aydamy Liebesbund, hier Liebesbund der Christenheit bedeuten *.

3 Die Briefe des heiligen IGNATIUS VON ANTIOCHIEN. Neu tibersetzt und er-
klirt von Max JosEprH WOCHER, Privatdocenten bei der katholisch-theologischen
Facultit zu Tiibingen. Tiibingen, bei Heinrich Laupp 1829.

* Ebd. S. 81-84. Nachdem der Vorsitz der romischen Gemeinde von jenem
des romischen Bischofs erkldrt wurde, «der sich weiter erstreckte, als der von andern
Bischofenn», fahrt Wocher weiter: «Eine ndhere Bestimmung davon liegt nach
meinem Dafiirhalten in dem mpoxafnu. t#¢ dydnng, was man gewdhnlich bloB von
einer Auszeichnung in der Liebe versteht (‘eximiae charitatis, charitate praecellens’).



«Universo caritatis coctui praesidens» 229

Die Neuheit und zugleich Problematik des Vorschlages kommt im Schlu3-
satz zum Vorschein: «Es kann nichts daran liegen, ob man so eine Be-
weisstelle mehr oder weniger habe: aber dem Sinne des apostol. Vaters
soll man nédher zu kommen suchen: und wenn es auch nicht gelingt, es
ist doch ein Versuch» 3.

Wer ist Max Joseph Wocher? Ein Schiiler Johann Adam Mohlers,
geb. 1803, mit dem ersten Preis der Tibinger katholisch-theologischen
Fakultdt ausgezeichnet, nach seiner Priesterweihe (1826) Repetent in
Tiibingen (1827), dann nach Ernennung zum Lizenziaten Hilfslehrer bei
Prof. Dr. von Drey fiir Apologetik und Encyklopddie (1828). Er wird
mehrmals bei Berufungen an die theologischen FFakultidten von Giellen,
Marburg und Tiibingen erwahnt, 1835 bei der Nachfolge Mohlers und
1837 bei jener J. H. Hirschers. Er zog 1830 eine Anstellung am Gym-
nasium in Ehingen vor, befal3te sich in der Folge mit hebrdischer Poesie
und neuerer Philologie. Er starb 1852 ©,

Die alte Version hat: praesidens in caritate. Ich war auch selbst anfangs geneigt,
diese fiir das Richtige anzusehen; allein ich fand zu beachten, daB3 dieses griech.
Verbum mit dem Gen. niemals einen andern Sinn hat, als den obengedachten, und
daB es um so weniger angehen will, davon abzuweichen, als ein Paar Zeilen zuvor
dasselbe in diesem Sinne vorkémmt. Gewi3 wiirde Ign. év dyary gesagt, und sich
wohl nicht dieses Verbums bedient haben. Indem der eigenthiimliche Vorsitz von
dieser Seite gefalit, indem von einem Vorstehen in dem Liebesbunde der Christen-
heit die Rede ist: so ist es wohl nicht unpassend diese Eigenschaft an die andern
anzureihen, und so in jeder Hinsicht zu rechtfertigen. Ign. kann nicht wohl sagen:
Rom sei die Vorsteherin des Liebesbundes, wenn es nur der rom. Gemeinde galt,
vielmehr sollte man bei Ign. erwarten diirfen, da er neben der Einheit der Ge-
meinden durch ihre Bischofe auch eine gréere, geistige Einheit im Sinne gehabt
habe. Ubrigens kann uns das &y&ny keine Schwierigkeit machen: in der Bedeutung
v. ‘Liebesbund’, oder von einer ‘liebenden Gemeinschaft’ kénnen wir es bei unserm
Ign. finden, da er sagt: ‘die Liebe der Brider ... grii3t euch:’ (an d. Smyrn. C. 12,,
an d. [Phil. ist ausgefallen]. C.11., an d. Trall. C. 13). Was bei den Agapen er-
scheinen sollte, war nur concrete Darstellung dessen, was die ganze Christenheit
seyn soll (Joh. 13, 35.f. 17, 21.): daher konnte er das Wort in der weitesten (und
schonsten) Bedeutung brauchen, die der Context verlangt.»

5 Ebd. 84. Der Rezensent in: Der Katholik 34 (1829) 373-375 lobt die oft
neuen Interpretationen Wochers, die Treue und Verstdndlichkeit der Ubersetzung,
ohne indessen die Uberschrift zum Rémerbrief eigens zu nennen. Eine andere Be-
sprechung durch J. M. GoscHL in: (Aschaffbg.) Kath. Kztg. 1830, Litbl. 9, 65 ff.
lobt die Ausgabe als «mit groBer Prizision gegeben und mit sehr guten Anerken-
nungen (sic) geschmiickt». Nach St. LéscH, Die katholisch-theologischen Fakul-
titen zu Tiubingen und GieBen (1830-1850), in: Tiibinger Theologische Quartal-
schrift 108 (1927) 164 Anm. 1.

6 Zu Wocher vgl. St. J. NEHER, Personal-Katalog der seit 1813 ordinirten
und in der Seeslorge verwendeten Geistlichen des Bisthums Rottenburg. 3. Aufl.
Schw. Gmiind 1894, 22. St. LoscH, Die katholisch-theologischen Fakultiten zu



230 «Universo caritatis coetui praesidens»

Mag Wocher auch unter dem EinfluB Mohlers (f 1838) gestanden
sein, ihm die Vorliebe fiir die fritheste Patristik verdanken, seine Ignatius-
Interpretation wird trotzdem nicht vom Lehrer stammen. Das legt zu-
ndchst die oben erwdhnte vorsichtige und personliche Begriindung nahe.
Mohler selbst erwihnt die neue Ubersetzung nie in seinem grundlegenden,
nicht lange vorher erschienenen Werk «Die Einheit in der Kirche oder das
Prinzip des Katholizismus» (1. Ausgabe Tiibingen 1825), obwohl Inhalt
und Zielsetzung sowie die vielen Ignatiuszitate ihn dazu hitten veran-
lassen miissen 7. Soweit ich sehe, taucht Wochers Deutung erst in den
posthumen Werken auf, in der Patrologie, welche 1839 in Regensburg
«aus den hinterlassenen Handschriften» von I. X. Reithmayr heraus-
gegeben wurde 8, dann in der 1867 von P.B.Gams, OSB in Regensburg
aus Notizen der Schiiler zusammengestellten Kirchengeschichte °.
Wocher wird nirgends zitiert. Moglicherweise hat Mohler ihn bei seinen
spdteren Vorlesungen doch benutzt.

Inzwischen hatte ein anderer Schiiler Méhlers den Vorschlag Wochers
aufgegriffen und seine Begriindung erweitert: Karl Josef von Hefele
(geb. 1809), der spitere Verfasser der klassischen Konzilsgeschichte.
Hefele war 1836 Stellvertreter Mohlers in Tiibingen und vier Jahre spiter
Professor fiir Kirchengeschichte, Patrologie und Archiologie geworden.
Die erste Ausgabe seiner Patrum Apostolicorum Opera, 1839 in Tiibingen
erschienen, bringt fiir uns nichts Neues in der Adresse zum Roémerbrief.
Die zweite Ausgabe, ebenda 1842, iibersetzt noch «charitate praecellens»
und verweist im Kommentar auf die Liebestitigkeit Roms nach dem

Tiibingen und GieBen (1830-1850), in: Tibinger Theologische Quartalschrift 108
(1927) 164. Ders. in: Johann Adam Mohler, I Miinchen 1928, 407-439. 432. R. REIN-
HARDT. Ein unerwarteter Fund im NachlaB von Prof. DDr. Stefan Losch (1 1966),
in: Tabinger Theol. Quartalschrift 149 (1969) 368-388. 384. Ders. Korrespondenz aus
dem NachlaB Johann Sebastian von Dreys, ebd. 391 c. und d. Zustdndige Mit-
teilungen verdanke ich der Freundlichkeit der Herren Kollegen DDr. O. Heggel-
bacher und Dr. R. Reinhardt in Bamberg.

7 Vgl. nach der Ausgabe von J. R. GEIsELMANN, Ko&ln-Olten 1956, 86 f. (Die
verstandige Einheit); 178-180 (Einheit mit dem Bischof); 198 Anm. (Zitat von Ri
ohne «vorsitzende der Liebe»); 206 f. (Die Einheit des Gesamtepiscopates). Auch
MOHLERS «Symbolik», Mainz 1833 bringt nichts aus Ignatius, wohl aber aus Ire-
naeus, obwohl im 5. Kapitel «Gegensatze in der Lehre der Kirche» S. 302-372, be-
sonders im § 43 «Die Hierarchie» S. 366-372 die Gelegenheit dazu nicht gefehlt
hétte. Dasselbe gilt auch fiir die 5. Auflage, Mainz 1838, 333—400, besonders 394—400.

8 S. 144: «(Ignatius) erkennt den Vorrang dieser (der rom.) Kirche an, wenn
er sie griiBt als die Vorsteherin des Liebesbundes der Christenheit». Verweis auf Ri.

% Im Kapitel iiber den romischen Primat steht I. Bd., S. 393: «... deren erstes
Zeugnis sich in den Briefen des heiligen Ignatius findet, welcher die romische
Kirche die Vorsteherin des Liebesbundes nennt (ep. ad Roman.)».



«Universo caritatis coetui praesidens» 231

Zeugnis des Bischofs Dionysius aus Korinth bei Eusebius KG IV 23.
Erst die dritte und vierte Ausgabe aus den Jahren 1847 und 1855 iiber-
setzen «universo coetui charitatis praesidens». Die Begriindung geschieht
durch ein von Pearson aus Johannes Malalas angefiihrtes Zitat: «Simili
modo Antiochia wpoxafnuévn g dvatordc vocatury. Pearson erlauterte
damit nur den Anfang des Relativsatzes: «die den Vorsitz fithrt am Ort
des Gebietes der Romer». Dann erwihnt Hefele die Ansicht jener (er
gehorte ehemals auch zu ihnen), nach welchen Ignatius nur die Frei-
gebigkeit der Romer loben wiirde. Wocher wird auch jetzt nicht zitiert,
obwohl er die Quelle gewesen sein diirfte. Die Paraphrasierung «i. e.
praesidens universo coetui christianorum» entspricht jener Wochers a.
a. 0. S. 84: «ayann = was die ganze Christenheit syn soll» 1. Die vierte
Ausgabe endlich fiigt als neue Parallele Gregor von Nazianz, Or. 43, 14
hinzu: Konstantinopel ist wpoxofnlopévn g Edag oAl GroBe Origina-
litit und Vertiefung wird man daher Hefele in dieser Frage nicht ein-
rdumen wollen. Sein Werk erhielt durch die Aufnahme der dritten Auf-
lage in die Patrologie von Migne, PG 5, 625 ff. weiteste und dauernde
Verbreitung.

Nachdem Franz Xaver Funk 1870 Hefeles Nachfolger in Tiibingen
geworden war, besorgte er auf dessen Rat hin eine erweiterte Ausgabe
der Opera Patrum Apostolicorum in zwei Bidnden, Tiibingen 1878/81,
2. Ausg. 1887, 3. Ausg. 1901 (2. Bd. 1913 durch Fr. Diekamp) 1. Die
lateinische Ubersetzung stiitzt sich auf jene Coteliers, war aber an vielen
Stellen von Hefele und Funk korrigiert worden. Zu den Korrekturen ge-
hort auch das uns hier interessierende Lob der romischen Gemeinde.
Als Belegstellen kommen zu Joh. Malala und Gregor von Nazianz neu
hinzu Johannes Chrysostomus in Matth., Hom VII, 7, Theodoret,
Epist. 113 und ein Hinweis auf Stephanus, Thesaurus s. h. v. Daher, fol-
gert der Herausgeber, scheint (videtur) &ydmy synonym mit éxxinoiazu
sein (Ausg. 1901). Funk hatte inzwischen, besonders gegen Harnack 2,

10 Der Grund des Schweigens Hefeles war moglicherweise Wochers wenig
kirchliche, wohl von der Aufklirung beeinfluBte Haltung. « Wegen seiner Tatigkeit
fiir Grindung eines Antizolibatsvereins von anonymem Berichterstatter aus Wiirt-
temberg, Wocher scharf zurechtgewiesen in: Aschaffbg. Kirchenztg. 1831, 30. Juni,
412 ff.». Nach St. L6scH, Johann Adam Mohler, Bd. I, Miinchen 1928, 432 Anm. 1.

11 Kleine Ausgabe ohne Ubersetzung erschien 1901, 1906, vorziiglich durch
K. BIHLMEYER 1924 (nur erster Teil), mit Ergdnzungen 1956 durch W. SCHNEE-
MELCHER.

12 Ap. HArRNACK, Das Zeugnis des Ignatius iiber das Ansehen der rémischen
Gemeinde, in: Sitzungsberichte der kgl. preuBischen Akademie der Wissenschaften
zu Berlin 1896, I, 111-131.



232 «Universo caritatis coetui praesidens»

die Frage eingehend untersucht 3. Wocher wird zwar nicht hier, wohl
aber in der Einleitung der Ausgabe (S. LxxviI 2. Aufl. 1887) sowie im
Kommentar (S. 213) angefiihrt, aber kurz, inmitten anderer Namen und
ohne nidhere Angaben.

Funks hervorragende Ausgabe der Apostolischen Viter verdringte
sehr bald jene seines Vorgdngers und wurde vorzugsweise in katholischen
Kreisen benutzt. Hefeles Text erhielt sich nur noch dank seiner Ver-
wendung in Migne’s Patrologia Graeca.

Die Ubersetzung und Auslegung «universo caritatis coetui praesi-
dens» von Wocher-Hefele-Funk fand ein weites und verschiedenes Echo,
fast durchwegs Zustimmung im deutschen Sprachgebiet bei katholischen
Patrologen, Apologeten und Theologen. Méhler wurde bereits behandelt.
Hefele, 1869 Bischof von Rottenburg geworden, beanstandete als Teil-
nehmer des I. Vatikanischen Konzils die Vorlage iiber den réomischen
Primat. Sie wiirde bloB biblische Zeugnisse verwenden, nicht aber solche
der Uberlieferung, welche doch seit den iltesten Zeiten den Vorrang
Roms stiitzen. Eine Anmerkung aus Hefeles Hand selbst erwdhnt aus-
driicklich unsern Ignatius-Text: «lam beatus Ignatius Antiochenus,
sancti Ioannis evangelistae discipulus, ineunte saeculo primo, Romanam
ecclesiam v wpoxalnpévny 1¥g dydnrne id est praesidem amoris (coetus
christiani) appellat» '*. In der Konstitution tiber die Kirche Christi
wurde freilich dem Begehren nicht entsprochen.

Erwihnt seien auBer den eben genannten eine Auswahl von Befiir-
wortern und Gegnern. Zu den erstern gehéren im deutschen Sprachgebiet
die Ubersetzungen von J. Chrys. Mayer (Kempten 1869), Jos. Nirschl
(Passau 1870) 15, Franz Zeller (Kempten-Miinchen 1918), die Patrologen
Joh. Alzog (Handbuch der Patrologie 1876, 43), Heinrich Kihn (Patro-
logie I, 1904, 103), G. Rauschen (oftmals neu aufgelegter Grundril3 der
Patrologie 1903 ff.), O. Bardenhewer, angefangen von der ersten Ausgabe

13 F. X. Funk, Der Primat der romischen Kirche nach Ignatius und Irenaeus,
in: Kirchengeschichtl. Abhandlungen und Untersuchungen, Paderborn, 1897, 2-12.

14 Mansi, Acta Conc. 51, 933. Die Datierung» ineunte saeculo primo» statt
«secundo» ist ein Versehen. Man vergleiche noch das Votum von Kardinal Rauscher
aus Wien, der unter dem Einflull Hefeles gestanden haben mag: «Ecclesiam Roma-
nam primatum tenere sancti Ignatius et Irenaeus expressis verbis attestati sunty.
Ebd. 975.

15 Der Kommentar ist besonders ausgiebig. Der EinfluB des Vaticanum I
scheint unverkennbar zu sein. Folgende Formulierung enthélt aber einen durch-
aus richtigen Gedanken: «... das Gebiet ihrer Autoritit ist demnach so weit als der
Glaube und die Liebe reichen», S. 115 Anm. 2.



«Universo caritatis coetui praesidens» 233

der Patrologie 1894, 62 bis zum I.Band der Geschichte der altkirchlichen
Literatur 1913, 136. Es ist daher nicht zu verwundern, wenn Apologeten
und Theologen sich ihnen anschlossen wie Fr. Hettinger in seinem mehr-
mals aufgelegten Lehrbuch der Fundamentaltheologie 1879 ff. Noch be-
deutender fiir die weltweite Verbreitung waren die Enchiridien, das
Enchiridion fontium historiae ecclesiasticae antiquae von C. Kirch 1910 ff.
und das Enchiridion Patristicum von Rouét de Journel 1911 ff. Ersteres
zitiert die Ausgabe von Funk, letzteres, die von Funk und von Hefele
(MG 5).

Unter deutschem Einflull steht Italien. Genannt seien die Ausgaben
von los. Vizzini '® und von Guido Bosio 7.

Auch der englische Benediktiner J.Chapman, der durch scharf-
sinnige Untersuchungen zu Primattexten der alten Kirche bekannt
wurde, schloB sich nach einer herben Kritik Harnacks im Grunde Funk
an 18,

Unter den franzoésischen Theologen {iibersetzen G. Bareille 1 und
J. Tixeront ?° zwar wortlich den griechischen Text, aber beide, vor allem
der letztere erwdahnen Funks Auffassung mit Wohlwollen.

Den alten Ubersetzungen und Kommentatoren folgen ausnahmslos
die nicht-katholischen Herausgeber und Patrologen. Der Bischof von
Antiochien wiirde mit «Agape» die iiberragende Liebestitigkeit der
romischen Gemeinde im Auge haben, wie sie bereits Bischof Dionysius
von Korinth bezeuge (Eusebius KG IV, 23, 10). Angefiihrt seien die
neueren Ausgaben, Ubersetzungen und Kommentare von Theodor
Zahn 2!, Gustav Kriiger 22, Walter Bauer ?3. Harnack kam in einer langen,
griindlichen, oben bereits erwdhnten ?* Untersuchung zum selben Er-

16 Patres Apostolici, vol. II, Romae 1902 = Bibl. S. Patrum, p. 132-134.

17 Padri Apostolici, Parte 11, Torino 1942 = Corona Patrum Salesiana, p. 101.
Die Ubersetzung des Textes ist wortlich «che preside alla caritd», aber in Anm. 1
und 2 wird die Auslegung Funks gegeben.

18 J. CuaPMAN, St. Ignace d’Antioche et I’Eglise romaine, in: Revue Béné-
dictine 13 (1896) 386: «présidant a ’'unité chrétiennen.

19 Dictionnaire de Théol. Cath. 7 (1922) 709.

20 Histoire des dogmes, vol. I'! Paris 1930, 142.

21 Patrum Apostolicorum Opera, 1T Lipsiae 1876, 54-57.

22 In: E. HENNECKE, Neutestamentl. Apokryphen, Tiibingen 1904, 124; dazu
Handbuch d. neutestament. Apokr. S. 197.

23 Die Apostolischen Viter, IT, Titbingen 1920, 243 (H. Lietzmann, Hdb. z. NT,
Erginzungsband).

24 Oben Anm. 12.



234 «Universo caritatis coetui praesidens»

gebnis, wobei er freilich den Begriff der Liebe und ihre Stellung in der
Adresse zum Romerbrief iibersteigerte und jenen des Glaubens iibersah.

Die englischen Ausgaben von J. B. Lightfoot 2> — heute noch ein
Meisterwerk — und jene von Kirsopp Lake ¢ folgen unverindert dem
griechischen Urtext und interpretieren ihn wortlich von der christlichen
Liebe.

Dasselbe gilt in Frankreich fiir die Ausgaben von Auguste Lelong %7,
Henri Delafosse 28, P. Th. Camelot (zwar nicht die erste, wohl aber die
folgenden, erfolgreichen Ausgaben) ?°. Schon 1905 hatte sich L. Duchesne
gegen Funk fiir Harnack entschieden 3°. P. Batiffol findet die philolo-
gische Begriindung Funks schwach *!, G. Bardy etwas gezwungen 32

Seit Anfang der dreiBiger Jahre wandte sich die deutsche katholische
Forschung mehr und mehr von einer hundertjihrigen Tradition ab.
J. Thiele hatte den Begriff «Agape» bei Ignatius von der engen Be-
grenzung auf «Liebesbund» gel6st und seinen Inhalt weiter gefaBt 33. Ein
im Divus Thomas erschienener Aufsatz versuchte noch weiter ausholend
die Adresse des Romerbriefes als eine Abwandlung der Grundbegriffe
Glaube und Liebe nachzuweisen, die bei Ignatius das ganze christliche
Leben beinhalten 3¢. Die ausgeléste Entwicklung kommt in den ver-
schiedenen Ausgaben der Patrologie B. Altaners seit 1931 bis 1966
(Altaner-Stuiber) zur Darstellung. Als einer der ersten hatte A. Erhard
die Wendung vollzogen 3°. Andere folgten nach. Derselbe Wandel 1if3t
sich bei Ubersetzungen und Ausgaben feststellen, so in dem viel ge-
lesenen kleinen Biichlein von Ludwig A. Winterswyl 3¢, in der sorg-
faltigen griechisch-deutschen Ausgabe von Joseph A- Fischer 37, fiir

25 The Apostolic Fathers, Part 11, Vol. 112 London 1889, 190-192. 558.

26 The Apostolic Fathers, London 1949, 225 (The Loeb Classical Library).

27 Les Péres Apostoliques, vol. 3, Paris 1910, 55.

28 Lettres d’Ignace d’Antioche, Paris 1927, 121. Scharfe Ablehnung Funks.

29 TIgnace d’Antioche, Lettres. 17e éd. Paris 1944, 95, 5¢ éd. 1969, 107 (Sources
Chrétiennes 10).

30 Eglises séparées, Paris 1905, 127 {.

31 1’Eglise naissante et le catholicisme, Paris® 1911, 169.

32 La théologie de I’Eglise de S. Clément & S. Irénée, Paris 1945, 39 n. 2.

33 Vorrang der Liebe, in: Theologie und Glaube 19 (1927) 701-709. Ahnlich
schon WOCHER a. a. O. 83-84 Siehe oben Anm. 4.

3% Ignatius von Antiochien und die rémische Christengemeinde, in: Divus
Thomas 22 (1944) 413-451.

35 Die Kirche der Martyrer, Miinchen 1932, 275.

36 Die Briefe des heiligen Ignatius von Antiochien*, Freiburg i. Br. 1954, 36.

37 Die Apostolischen Viter, Miinchen 1956, 183.



«Universo caritatis coetui praesidens» 235

den spanischen Sprachraum in der Ausgabe von Daniel Ruiz Bueno 38.
Auch Joh. Quasten hilt die Ubersetzung «Liebesbund» fiir unhaltbar .

Diese riickldufige Bewegung hat der Verfasser des Konzilstextes, der
sich auf Funks Ubersetzung verlift, iiberraschenderweise nicht mitge-
macht. Der zur Abstimmung vorgelegte Text Nr.13 von «Lumen
Gentium» war iibrigens vollstindig umgearbeitet worden #°. Auf ihn be-
ruft sich A. Kerkvoorde, OSB in seinem Aufsatz iiber die Theologie des
Diakonates 1, wihrend B. Neunheuser, OSB in demselben Sammelband
Funks und des Konzils Interpretation zwar nicht ausdriicklich anfiihrt,
ihre Ubersetzung aber iibernimmt und die Bezeichnung «Die Kirche
Roms» auf die Ortskirche bezieht *2,

Die Frage findet auch Platz in den 6kumenischen Gesprachen. Der
orthodoxe Theologe N. Afanassieff hdlt sich zwar an den griechischen
Urtext, baut aber von der Beziehung zwischen Agape-Eucharistie und
Gemeinschaft (Liebesbund) her — man kann nicht behaupten zu Unrecht —
eine 6kumenisch orientierte Interpretation auf: Die Kirche Roms «prési-
diert» in der Liebe, d. h. in der auf der Liebe samtlicher lokaler Kirchen
fundierten Eintracht #3. Seine Ausfiithrungen stiitzen sich weniger auf
eine streng historisch-philologische Interpretationsmethode als auf
religios-mystisch angehauchte Intuition.

Ahnlich kam eine Gruppe von katholischen und protestantischen
Theologen, die in Lausanne die Konstitution iiber die Kirche gemeinsam
verarbeiteten, zum Ergebnis, dall ein Primat des Papstes, aufgefalit im
Sinne einer «autorité qui préside au rassemblement universel de la
charité, garantit les légitimes diversités et veille & ce que, loin de porter
préjudice a 'unité les particularités, au contraire, lui soient profitables»,
wohl der Rolle des Petrus im Apostelkollegium und dem Verantwortungs-
bewuBtsein der rémischen Kirche in den ersten Jahrhunderten den

38 Padres Apostolicos, Madrid 1950, 428 und 474 = Bibl. de Autores Crist.

39 Patrology, vol I. Utrecht-Brussels 1950, 68-70.

40 Vgl. B. KLoPPENBURG, OFM in: G. BARAUNA, De Ecclesia I, Freiburg i.
Br. 107.

41 Elemente zu einer Theologie des Diakonats, in: BARAUNA a. a. O. II, 248.

42 Gesamtkirche und Einzelkirche, in: BARAUNA a. a. O. I, 547. Wo Ignatius
ausfithrlicher behandelt wird (S. 556) geht der Verfasser nicht ndher auf unsere
Frage ein. Sie scheint die nachkonzilidre Diskussion iiberhaupt nicht sehr beschéf-
tigt zu haben.

43 L’Eglise qui préside dans 'amour, in: La primauté de Pierre dans I'Eglise
orthodoxe, Neuchitel 1960, 7-64, Ignatius S. 46-48. Gewisse Gedanken wie Be-
ziehungen zwischen Agape = Liebesmahl und Agape = Liebesbund sowie zum
Bischof finden sich schon bei Wocher, sieche oben Anm. 4.



236 «Universo caritatis coetui praesidens»

andern Kirchen gegeniiber entsprechen kénnte #*. Diese Umschreibung
trifft zwar nicht den unmittelbaren Wortlaut des Ignatiustextes, kommt
aber der Theologie des Bischofs von Antiochien sehr nahe 3.

Max Joseph Wocher, der als sechsundzwanzigjahriger Privatdozent
seine Ignatiusbriefe verdffentlichte und dessen aufklirerische Ideen
milBfielen, hat ein solches Echo auf seine schiichtern vorgeschlagene
Deutung sicher nicht erwartet. Man mdochte auch hier das gefliigelte
Wort anwenden: «Habent fata sua libelli!» Und was Bischof Hefele
auf dem I. Vaticanum nicht erreicht hatte, ndmlich die patristische Be-
griindung des Primates und zwar vorab durch unser Ignatiuszitat, ist
ithm vom II. Vaticanum reichlich gewahrt worden — zu einer Zeit, da
seine, Wochers und Funks Interpretation mehr und mehr preisgegeben
ward. Ironie der Geschichte oder, wenn man will, Wandel der geschicht-
lichen Situation oder Fortschritt der Wissenschaft!

Vom patristischen Standpunkt aus hdtte man in einem konzilidren
Dokument eine wortliche Ubersetzung des griechischen Ignatiustextes
vorgezogen, wie sie etwa die genaue, vom Oxforder Gelehrten Grosseteste
(t 1253) unternommene oder wenigstens veranlaBte Version bietet:
«praesidens in caritate» #6. Mit ihr stimmt auch die alte, gekiirzte syrische
Version iiberein 7. J. P. Cotelier *8, J. Pearson-Th. Smith *° u. a. gaben
ihr mit Recht den Vorzug. Th. Zahn verzichtete zugunsten der Uber-
setzung von Grosseteste, die selbstdndigen Quellenwert hat, auf eine
eigene, und zwar vorteilhaft.

Die Geschichte des hier untersuchten Interpretations- und Uber-
setzungsproblems ist ein Schulbeispiel fiir die Schwierigkeit patristischer
Einzelforschung und ihrer Anfilligkeit fiir Einfliisse unwissenschaftlicher
Herkunft, in unserem Falle, seit dem letzten Drittel des 19. Jahrhunderts,
der Dogmatisierung des Primates und der entsprechend ausgerichteten
theologischen Literatur. Das gilt natiirlich auch fiir andere Facher, fir
die geschichtliche Forschung im besonderen, am meisten fiir die Apolo-
getik. Die Streuung der durch deutsche Patrologen aufgekommenen
Deutung erkldart sich weithin aus sprachlichen, kulturellen, nationalen
und konfessionellen Beziehungen und Bindungen.

4 En marge de Lumen Gentium, in: Verbum Caro 90 (1969) 16. Als Frage.

4 Vgl. Divus Thomas 22 (1944) 448 ff. zu Ignatius Rom. 9, 1.

4 Ausgabe Diexkamp in: F. X. Funk, Patres Apostolici 11, 1913, 314.

47 Nach W. WriGgHT-LiGHTFOOT, The Apostolic Fathers? 11, 111, 90.

48 Patres Apostolici, II Antverpiae 1698, 72: «praesidens in caritate».

4 Oxonii 1709, 36. [54]: «nunc eandem in charitate etiam praeeminere eccle-
siam ostendit».



«Universo caritatis coetui praesidens» 237

Die ideale Forschungsmethode setzt nicht nur die Beherrschung der
Quellen und ihre Verarbeitung voraus; sie erheischt dazu bestdndige
Selbstverleugnung, mutige Selbstkritik, unbedingten Gehorsam der
Wahrheit gegeniiber.

Ignatius ist aus Ignatius selbst zu interpretieren, aus seiner Zeit
und seinen Quellen. Die immer wieder genannten Glaube und Liebe sind
bei ihm, wie bereits gesagt, die Grundziige des «Lebens in Christus», das
die Gemeinden formen soll. Nach ihnen bemi8t sich ihre Vollkommenheit.
Bei Paulus und Johannes hat der Bischof von Antiochien diese Spiri-
tualitit gefunden. Seine Gedanken und inneren Erlebnisse kleidet er in
seinen personlichen Stil und seine glithende Sprache. Das Vorbild fand er
bei den Vertretern der sogenannten asianischen Rhetorik. Eigentiimlich-
keiten dieses Stils sind der Parallelismus der Satzglieder (in der Adresse
des Rémerbriefs das Wortpaar Glaube und Liebe), die Uberschwenglich-
keit des Ausdruckes, die Hiufung und Verkettung der Bilder bis zur
Groteske, kithne und neue Wortbildungen, Vernachlidssigung gramma-
tischer Regeln, Leidenschaftlichkeit, Haufung der verschiedenen rheto-
rischen Figuren °°. AuBerdem istin der Adresse des Romerbriefes uniiber-
hoérbar die Anspielung an das von Paulus den Romern gespendete Lob
ob ihres Glaubens (Rém. 1, 8; 16,19) und an den von Liebe getragenen
Brief Roms an die Korinther, bzw. an das Einschreiten Roms in dieser
Gemeinde 1.

Demnach lautet, auf die kiirzeste Formel gebracht, der uns interes-
sierende Teil der Adresse des Romerbriefes folgendermafen: Weil von
Gott in besonderer Weise «geliebt und erleuchtet ... fithrt denn auch
(die romische Gemeinde) den Vorsitz am Ort des Gebietes der Romer ...
als wiirdigerweise reine (im Glauben) und, sofern sie in der Liebe den
Vorsitz fithrt, als Beobachterin des Gesetzes Christi (des Gesetzes der
Liebe) ...» %2

Freilich besagt das absolut zu nehmende, der Rechts- und Ver-
waltungssprache entnommene Zeitwort, «die den Vorsitz fithrt» einen
nicht leicht zu bestimmenden Inhalt. Es kann durch die politische Stel-
lung Roms veranlafB3t worden sein, entsprechend einer bei Ignatius und

30 Vgl. den Aufsatz: Das vierte Makkabderbuch, Ignatius von Antiochien und
die dltesten Martyrerberichte, in: Rivista di archeologia crist. 25 (1949) 57-61.

51 Vgl. Divus Thomas 22 (1944) 415 {. 448 {.

52 Vgl. damit die Adresse des Briefes an die Smyrnéer: «Erfullt im Glauben
und in der Liebes.



238 «Universo caritatis coetui praesidens»

den Zeitgenossen festgestellten literarischen Gepflogenheit 3. Leo d. Gr.
wird im 5. Jahrhundert in einer am Fest der Apostel Petrus und Paulus
gehaltenen Predigt, den Vergleich zwischen der ehemaligen politischen
und der neuen geistigen Macht Roms weit, begeistert und geistreich
ausfiithren >%. Die bildhafte Sprache des antiochenischen Mirtyrers mag
sich auBerdem an den Darstellungen der personifizierten, auf dem Throne
prasidierenden Roma mit der Victoria in der Rechten, dem Zepter in der
Linken inspirieren. In Abhadngigkeit davon wird auch die bildende christ-
liche Kunst die Kirche dhnlich darstellen °°. Sicher schwebt Ignatius
nicht eine politische, nicht eine herrische Macht der christlichen Gemeinde
vor. IThm geht es um eine durch unverdiente Gnade, «aus Erbarmung
zuteilgewordene», im Glauben und in der Liebe tdtige Vorrangstellung.
Deutlicher spricht er sich in Kap. 9,1 aus: In seiner Abwesenheit «soll
allein Jesus Christus und eure (der Rémer) Liebe (die verwaiste Ge-
meinde Antiochiens) gleich einem Bischof beaufsichtigen». Er erwartet
also von seinen Adressaten denselben Liebesdienst, den sie ehemals der
Gemeinde von Korinth erwiesen hatten.

So gedeutet, wire das «universo caritatis coetui praesidens» der
dogmatischen Konstitution iiber die Kirche zwar keine wortliche, aber
eine sinngemife Verwendung des Ignatiuszitates.

Die geschichtsmdchtige Begriindung des Vorranges deutet der
Mértyrer, der hochst wahrscheinlich im flavischen Amphitheater, dem
Kolosseum, sein Zeugnis mit dem Blut besiegelte, hinreichend klar im
Kap. 4, 3 an: die Beziehung der rémischen Gemeinde zu den Apostel-
martyrern Petrus und Paulus.

53 Vgl. Divus Thomas 22 (1944) 425-427.

5¢ Sermo 82, 1 Migne PL 54, 422 {.

55 Man vergleiche beispielsweise die verschieden datierte thronende Roma im
Palazzo Barberini in: J. WILPERT, Die rém. Mosaiken u. Malereien, Freiburg i. Br.
1916 Bd. IV Taf. 125 und die thronende Ecclesia in Priifening, bei Buchberger
LThK 5, 982 u. Abb. 17 (Sauer).



	"Universo caritatis coetui praesidens"

