
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 17 (1970)

Heft: 1-2

Artikel: Les théologiens français et l'herméneutique

Autor: Reymond, Philippe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761574

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761574
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Philippe Reymond

Les théologiens français et l'herméneutique

Devant l'importance toujours grandissante que prennent les

problèmes herméneutiques, l'Association catholique française pour l'étude
de la Bible (ACFEB), sous la présidence du professeur Xavier Léon-
Dufour S. J., a consacré son récent congrès 1 à cette question. Il ne

s'agissait donc pas de l'étude de points particuliers de théologie, mais

d'apprendre à mieux connaître telles méthodes d'approche des textes

bibliques assez différentes de celles qui sont utilisées habituellement.
Les congressistes avaient reçu plusieurs mois à l'avance un matériel

important: fiches de travail, article, bibliographie, qui devait leur
permettre de se préparer sérieusement. Sans que le structuralisme comme
tel ait été au centre des réflexions, la notion de méthode d'analyse
structurale a cependant constamment plané sur les travaux et sur les

entretiens.
Le lecteur n'en voudra pas trop au vétéro-testamentaire que je suis,

protestant, et de surplus point philosophe, de ne pouvoir donner qu'un
aperçu des travaux du congrès de Chantilly.

Les journées du congrès furent consacrées: 1. à l'herméneutique
(autour de Genèse 1) ; 2. à la psychologie (autour de Romains 7) ; au
structuralisme (autour d'Actes 10-11); 4. à une rencontre de la méthode
de l'exégèse avec celle de la dogmatique. Le congrès fut ouvert par une
conférence sur «les méthodes herméneutiques concurrentes», donnée par
le philosophe protestant Paul Ricœur, recteur de l'Université de Nan-

terre, lequel fut certainement une des personnalités les plus marquantes
du congrès. C'est lui aussi qui, avec le P. Léon-Dufour, fit en quelque
sorte la récapitulation du congrès en précisant certaines notions.

1 Tenu à Chantilly, 3-7 septembre 1969, il réunit environ 180 participants,
dont une dizaine de protestants invités.



Les théologiens français et l'herméneutique 223

Dans ses exposés, Ricœur s'est appliqué à montrer comment l'exégèse

est une discipline à plusieurs dimensions méthodologiques. Jusqu'à
il y a quelques décades, les recherches se plaçaient surtout sur le plan
historique (philologie, histoire des religions, histoire critique des formes,
histoire critique des traditions). Ce faisant, on a par trop négligé l'étude
du «langage», dans sa relation avec la «parole», et l'on n'a pas vu la
distinction que la relation langage-parole introduit à l'intérieur de la
notion de temps. Cette recherche sur le langage a également des

conséquences considérables sur le sens d'un texte à condition qu'on laisse

momentanément de côté les composantes historique, psychologique,
sociologique de celui-ci. Il est nécessaire, pense Ricœur, de laisser aussi

entre parenthèses le sujet du texte, son auteur et son lecteur pour
examiner le texte pour lui-même, en tant que phénomène linguistique. Car

il ne va pas de soi qu'on peut chercher la pensée de l'auteur, pas plus

que pour comprendre un texte, il suffise de connaître son histoire. C'est

ici que les recherches d'analyse structurale de Lévi-Strauss et surtout
de Barthes peuvent intervenir et donner leur pleine mesure en ce qu'elles

permettent de faire apparaître ce qu'on a appelé la «sémantique
profonde» du texte, ainsi que les oppositions et les contradictions que celui-
ci cache lors d'une lecture commune. L'utilisation d'une méthode non
historique ou plutôt l'utilisation d'une pluralité de méthodes peut
précisément révéler davantage de sens qu'une seule n'en est capable, et la
méthode d'analyse structurale, par une certaine objectivité, peut rectifier

les résultats de la méthode historique. L'utilisation de plusieurs
méthodes, de plusieurs «codes», permet de découvrir, entre leurs points
d'intersection, ce qui constitue la singularité d'un texte. Ricœur reconnaît

bien qu'en pratique, l'exégèse a eu recours à une telle méthode

(par exemple von Rad découvrant au centre des traditions la «confession

de foi» autour de laquelle ces traditions se sont agglomérées), mais
celle-ci n'a pas été appliquée jusqu'ici de façon systématique.

Si Ricœur a souligné ainsi les apports très positifs de la méthode de

l'analyse structurale, il n'en a pas moins dénoncé certaines de ses limites.
La faiblesse du structuralisme apparaît en effet au moment où elle

devient idéologique - et Barthes montrera qu'elle le devient très vite.
L'exégète biblique ne peut que se refuser à hypostasier un texte qui
reste en définitive le résultat d'un travail de pensée et d'expression.
De ce fait, la méthode historico-critique ne disparaîtra pas, tout en
devant accepter les correctifs que peut lui apporter un contact avec la
méthode structurale. Elle durera 1. parce que l'exégèse cherche dès le



224 Les théologiens français et l'herméneutique

début le témoignage qui est à l'origine de l'existence du texte; 2. parce
que l'exégèse est elle-même une tranche de la tradition; 3. parce que
l'acte herméneutique s'inscrit lui aussi dans la tradition. L'exégète appartient

à la même lignée que le texte lui-même, sa relation avec lui est

une relation de sujet à sujet et non de sujet à objet. Ce qui fait
qu'interprétation et tradition sont l'endroit et l'envers d'une même chose. Tout
texte est la reprise d'une tradition comme l'interprétation est la reprise
du texte. Dans ce sens l'Eglise est une communauté qui existe par le

texte quelle interprète et qui l'interprète elle-même.

L'utilité de l'analyse structurale consistera toutefois à nous débarrasser

de quelques illusions: 1. l'illusion qui laisse croire que la connaissance

de la source d'un texte permette de connaître celui-ci. Car, en fait, l'origine

d'un texte est déjà fonction du texte; 2. l'illusion de l'auteur: il est

vain de vouloir chercher le vécu psychologique de l'auteur, car cette

expérience psychologique, elle est le texte; et, par ailleurs, le texte lui-
même fait l'auteur; 3. l'illusion du lecteur, car celui-ci projette beaucoup

sur le texte. Il s'agit de découvrir la signification que le texte
donne lui-même, de découvrir l'interprétation comme «l'acte du texte
sur sa propre interprétation».

Et Ricœur terminait en montrant qu'on ne peut actuellement
surmonter l'antinomie de la vérité une et d'une interprétation variable. A
la question «qu'est-ce que la vérité?», Ricœur répond en se demandant
si la vérité n'est pas un chemin plus qu'une structure. Toutefois il refuse

l'idée que la variabdité des interprétations implique un relativisme. S'il

y a plusieurs possibilités de lire un texte, cela ne veut pas dire qu'il y
en ait une infinité : différentes méthodes qui visent toutes dans la même

direction, même si elles n'atteignent pas un point unique, ne permettent
pas n'importe quelle interprétation. Leur résultat est comparable à une
«aire de dispersion», et c'est ce résultat global qui est le plus riche de

sens.

Si je me suis un peu allongé sur la contribution de Ricœur, je ne
voudrais pas laisser dans l'ombre les apports considérables des autres
maîtres qui ont dirigé notre réflexion: le R. P. Beauchamp, de Lyon:
à partir d'une étude sur Genèse 1 2, parallèle en certains points à celle

de H. W. Schmidt3, montra différentes méthodes d'approche du texte:
1. méthode de composition statique; 2. méthode archéologique ou géné-

2 A paraître en fin d'année chez Desclée De Brouwer.
3 Der Schöpfungsbericht der Priesterschrift (Neukirchen 19672).



Les théologiens français et l'herméneutique 225

tique: 3. méthode des genres littéraires, ou de l'histoire des formes;
4. méthode des séries. Le R. P. Vergüte, de Louvain, montra comment

on pouvait lire Romains 7 à l'aide de la psychanalyse, et comment on
découvre dans ce texte les mêmes conflits fondamentaux que l'on
rencontre en tout homme (complexe d'Œdipe). Paul ne donne pas ici un
récit de conversion, mais il ferait la démonstration qu'il y a une solution
au conflit indépassable autrefois et où le moi s'enfermait dans une
répétition sempiternelle. Le professeur Roland Barthes, de Paris, dans une

«journée structuraliste», expliqua, en l'appliquant à Actes 10-11,
comment il comprenait l'analyse structurale. Il ne s'agit pas de trouver un
sens, ou le sens du texte, mais d'établir le «lieu géométrique» des sens,
le pluriel des sens. Cette méthode diffère en cela radicalement de tout ce

qu'on appelle «critique littéraire». Les congressistes qui redoutaient un

peu ce qu'on pourrait appeler un «totalitarisme structuraliste» ont été

frappés par la prudence et la modestie d'un homme qui sans cesse cherche

sa méthode pour la mieux saisir.
Les dernières heures du congrès ont été occupées à entendre des

«théologiens», les RR. PP. Bouillard et Geffré, sur les relations entre

dogmatique et exégèse, et le R. P. Camelot et le professeur protestant
Bouttier sur la formulation moderne du dogme christologique (cf. Chal-

cédoine). C'était un contact fort intéressant, davantage, utile pour les

exégètes qui constituaient la majorité de l'assemblée. Je me contenterai

de relever quelques points de l'exposé du P. Bouillard. Il
commença par montrer comment et pourquoi, à une époque encore récente,

dogmaticiens et exégètes éprouvaient une méfiance réciproque. C'est

que, dit-il, la dogmatique visait surtout à justifier et à exposer la
doctrine de l'Eglise. Et de citer le mot de Karl Barth: «Vous avez mis

Denzinger à la place de la Bible!» Depuis un certain temps, surtout
après les encouragements donnés à l'exégèse par Vatican II, «Denzinger
prend une place plus modeste» et l'on ne peut plus utiliser la Bible comme

une mine d'arguments pour soutenir des thèses. La dogmatique ne
cherche plus à partir des définitions, mais du donné biblique. Ce qui
amène une façon nouvelle de concevoir les relations entre Ecriture et

magistère. Comme chaque époque a un langage particulier, une proposition,

même infaillible, dépend de sa problématique (Chalcédoine n'épuise

pas les données christologiques du Nouveau Testament) au point que
«l'Ecriture permet d'interpréter les déclarations du magistère, elle joue
un rôle critique à leur égard». La scolastique est devenue une «philosophie

de musée», il faut aujourd'hui une philosophie vivante, accessible

15



226 Les théologiens français et l'herméneutique

à notre monde contemporain (ce qui n'implique pas l'abandon des

philosophies du passé qui servent d'anamnèse pour la pensée d'aujourd'hui).

Et c'est à partir de la culture d'aujourd'hui que l'on doit parler
et dialoguer avec l'homme de notre temps.

Or, la pensée contemporaine unit la théorie et la praxis, de telle
sorte que l'effort des théologiens consiste à réunir la dogmatique et la

morale, ce qui a entre autres l'avantage de montrer l'unité de la
théologie. Mais en même temps, on prend actuellement une conscience plus
nette de l'inévitable pluralisme des théologies. En effet, aucun homme

ne peut s'approprier toute la connaissance théologique et philosophique,
d'où ce pluralisme irréductible des théologies qui ne peuvent se superposer,

même si elles ne se contredisent pas. Ainsi donc aujourd'hui,
comprendre la Parole de Dieu dans notre culture, à travers l'Ecriture,
est moins un problème de dogmatique que d'herméneutique. Le fondement

de celle-ci vient de ce que la Parole de Dieu n'est identique ni
à la lettre de l'Ecriture, ni à la lettre des énoncés dogmatiques; l'accueil

- dans la foi - de cette Parole comporte chaque fois un acte d'interprétation.

C'est ainsi que «la tradition est faite de la réinterprétation
constante de la Bible au travers des âges en vue de notre compréhension
d'aujourd'hui». Comment, en face de la distance entre deux cultures,
assurer à l'herméneutique le moyen d'être fidèle dans sa traduction
moderne du langage biblique (désacralisation, démythisation) sans appauvrir
le contenu de celui-ci (Bultmann, Tillich) Bouillard l'avoue: on patauge
actuellement; le risque d'erreur ne peut être conjuré que par ce qu'il
appelle un «tact spirituel» basé sur une connaissance profonde de l'Ecriture

et de la tradition. Il n'y a pas de recette sûre, mais on peut suggérer
de considérer des propositions de foi comme «les expressions de nos

expériences communes de la vie chrétienne».

Il y aurait encore beaucoup à dire sur ce congrès, en particulier sur
les questions qu'il a vu se poser dans les différents groupes de travail,
sur le dialogue entamé entre tel conférencier et son auditoire. Cela me

mènerait, je crains, au delà de mes compétences. J'espère toutefois,

par ces quelques notations, avoir pu montrer dans quelle ligne se poursuit

le travail de l'ACFEB.

Lausanne, 18 septembre 1969.


	Les théologiens français et l'herméneutique

