Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 17 (1970)

Heft: 1-2

Artikel: Les théologiens francais et I'herméneutique
Autor: Reymond, Philippe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761574

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761574
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PHiLiPPE REYMOND

Les théologiens francais et I’herméneutique

Devant I'importance toujours grandissante que prennent les pro-
blémes herméneutiques, I'’Association catholique frangaise pour I'étude
de la Bible (ACFEB), sous la présidence du professeur Xavier Léon-
Dufour S. J., a consacré son récent congrés! a cette question. Il ne
s’agissait donc pas de 1'étude de points particuliers de théologie, mais
d’apprendre a mieux connaitre telles méthodes d’approche des textes
bibliques assez différentes de celles qui sont utilisées habituellement.
Les congressistes avaient regu plusieurs mois a l’avance un matériel
important: fiches de travail, article, bibliographie, qui devait leur per-
mettre de se préparer sérieusement. Sans que le structuralisme comme
tel ait été au centre des réflexions, la notion de méthode d’analyse
structurale a cependant constamment plané sur les travaux et sur les
entretiens.

Le lecteur n’en voudra pas trop au vétéro-testamentaire que je suis,
protestant, et de surplus point philosophe, de ne pouvoir donner qu'un
apercu des travaux du congrées de Chantilly.

Les journées du congrés furent consacrées: 1. a 1’herméneutique
(autour de Genése 1); 2. a la psychologie (autour de Romains 7); au
structuralisme (autour d’Actes 10-11); 4. & une rencontre de la méthode
de I'exégese avec celle de la dogmatique. Le congres fut ouvert par une
conférence sur «les méthodes herméneutiques concurrentes», donnée par
le philosophe protestant Paul Ricceur, recteur de 1'Université de Nan-
terre, lequel fut certainement une des personnalités les plus marquantes
du congrés. C’est lui aussi qui, avec le P. Léon-Dufour, fit en quelque
sorte la récapitulation du congres en précisant certaines notions.

! Tenu a Chantilly, 3-7 septembre 1969, il réunit environ 180 participants,
dont une dizaine de protestants invités.



Les théologiens francais et I'herméneutique 223

Dans ses exposés, Ricceur s’est appliqué a montrer comment 1'exé-
gése est une discipline a plusieurs dimensions méthodologiques. Jusqu'a
il y a quelques décades, les recherches se plagaient surtout sur le plan
historique (philologie, histoire des religions, histoire critique des formes,
histoire critique des traditions). Ce faisant, on a par trop négligé 'étude
du «langage», dans sa relation avec la «parole», et I'on n’a pas vu la
distinction que la relation langage-parole introduit a l'intérieur de la
notion de temps. Cette recherche sur le langage a également des consé-
quences considérables sur le sems d'un texte a condition qu’on laisse
momentanément de cOté les composantes historique, psychologique,
sociologique de celui-ci. Il est nécessaire, pense Ricceur, de laisser aussi
entre parenthéses le sujet du texte, son auteur et son lecteur pour exa-
miner le texte pour lui-méme, en tant que phénomene linguistique. Car
il ne va pas de soi qu'on peut chercher la pensée de 'auteur, pas plus
que pour comprendre un texte, il suffise de connaitre son histoire. C’est
ici que les recherches d’analyse structurale de Lévi-Strauss et surtout
de Barthes peuvent intervenir et donner leur pleine mesure en ce qu’elles
permettent de faire apparaitre ce qu’'on a appelé la «sémantique pro-
fonde» du texte, ainsi que les oppositions et les contradictions que celui-
ci cache lors d’'une lecture commune. L’utilisation d’'une méthode non
historique ou plutét I'utilisation d’une pluralité de méthodes peut pré-
cisément révéler davantage de sens qu'une seule n’en est capable, et la
méthode d’analyse structurale, par une certaine objectivité, peut recti-
fier les résultats de la méthode historique. L’utilisation de plusieurs
méthodes, de plusieurs «codes», permet de découvrir, entre leurs points
d’intersection, ce qui constitue la singularité d’un texte. Ricceur recon-
nait bien qu’en pratique, I'exégeése a eu recours a une telle méthode
(par exemple von Rad découvrant au centre des traditions la «confes-
sion de foi» autour de laquelle ces traditions se sont agglomérées), mais
celle-ci n’a pas été appliquée jusqu’ici de facon systématique.

Si Riceceur a souligné ainsi les apports trés positifs de la méthode de
I’analyse structurale, il n’en a pas moins dénoncé certaines de ses limites.
La faiblesse du structuralisme apparait en effet au moment ou elle
devient idéologique — et Barthes montrera qu’elle le devient treés vite.
L’exégéte biblique ne peut que se refuser a hypostasier un texte qui
reste en définitive le résultat d’un travail de pensée et d’expression.
De ce fait, la méthode historico-critique ne disparaitra pas, tout en
devant accepter les correctifs que peut lui apporter un contact avec la
méthode structurale. Elle durera 1. parce que l'exégése cherche dés le



224 Les théologiens frangais et I’herméneutique

début le témoignage qui est a l'origine de I'existence du texte; 2. parce
que I'exégese est elle-méme une tranche de la tradition; 3. parce que
I'acte herméneutique s’inscrit lui aussi dans la tradition. L’exégéte appar-
tient a la méme lignée que le texte lui-méme, sa relation avec lui est
une relation de sujet a sujet et non de sujet a objet. Ce qui fait qu’inter-
prétation et tradition sont I’endroit et 'envers d’'une méme chose. Tout
texte est la reprise d'une tradition comme l'interprétation est la reprise
du texte. Dans ce sens I'Eglise est une communauté qui existe par le
texte qu’elle interpréte et qui I'interpreéte elle-méme.

L’utilité de I’analyse structurale consistera toutefois & nous débarras-
ser de quelques illusions: 1. I'illusion qui laisse croire que la connaissance
de la source d’un texte permette de connaitre celui-ci. Car, en fait, I’ori-
gine d’'un texte est déja fonction du texte; 2. I'illusion de I'auteur: il est
vain de vouloir chercher le vécu psychologique de 1'auteur, car cette
expérience psychologique, elle est le texte; et, par ailleurs, le texte lui-
méme fait 'auteur; 3. l'illusion du lecteur, car celui-ci projette beau-
coup sur le texte. Il s’agit de découvrir la signification que le texte
donne lui-méme, de découvrir l'interprétation comme «l’acte du texte
sur sa propre interprétationy.

Et Ricceur terminait en montrant qu'on ne peut actuellement sur-
monter 'antinomie de la vérité une et d’une interprétation variable. A
la question «qu’est-ce que la vérité?», Ricceur répond en se demandant
si la vérité n’est pas un chemin plus qu'une structure. Toutefois il refuse
I'idée que la variab.lité des interprétations implique un relativisme. S’il
y a plusieurs possibilités de lire un texte, cela ne veut pas dire qu'il y
en ait une infinité: différentes méthodes qui visent toutes dans la méme
direction, méme si elles n’atteignent pas un point unique, ne permettent
pas n'importe quelle interprétation. Leur résultat est comparable a une
«aire de dispersion», et c’est ce résultat global qui est le plus riche de
sens.

Si je me suis un peu allongé sur la contribution de Ricceur, je ne
voudrais pas laisser dans 'ombre les apports considérables des autres
maitres qui ont dirigé notre réflexion: le R. P. BEAucHaMP, de Lyon:
a partir d'une étude sur Genése 1 2, paralléle en certains points a celle
de H. W. ScEMIDT 3, montra différentes méthodes d’approche du texte:
1. méthode de composition statique; 2. méthode archéologique ou géné-

2 A paraitre en fin d’année chez Desclée De Brouwer.
3 Der Schopfungsbericht der Priesterschrift (Neukirchen 1967%).



Les théologiens frangais et ’herméneutique 225

tique: 3. méthode des genres littéraires, ou de l'histoire des formes;
4. méthode des séries. Le R. P. VERGOTE, de Louvain, montra comment
on pouvait lire Romains 7 a I'aide de la psychanalyse, et comment on
découvre dans ce texte les mémes conflits fondamentaux que 1'on ren-
contre en tout homme (complexe d’(Edipe). Paul ne donne pas ici un
récit de conversion, mais il ferait la démonstration qu’il y a une solution
au conflit indépassable autrefois et ol le moi s’enfermait dans une répé-
tition sempiternelle. Le professeur ROLAND BARTHES, de Paris, dans une
«journée structuraliste», expliqua, en l'appliquant & Actes 10-11, com-
ment il comprenait 1'analyse structurale. Il ne s’agit pas de trouver un
sens, ou le sens du texte, mais d’établir le «lieu géométrique» des sens,
le pluriel des sens. Cette méthode différe en cela radicalement de tout ce
qu’on appelle «critique littéraire». Les congressistes qui redoutaient un
peu ce qu'on pourrait appeler un «totalitarisme structuraliste» ont été
frappés par la prudence et la modestie d’un homme qui sans cesse cherche
sa méthode pour la mieux saisir.

Les derniéres heures du congrés ont été occupées a entendre des
«théologiensy, les RR. PP. BOUILLARD et GEFFRE, sur les relations entre
dogmatique et exégeése, et le R. P. CAMELOT et le professeur protestant
BoUTTIER sur la formulation moderne du dogme christologique (cf. Chal-
cédoine). C’était un contact fort intéressant, davantage, utile pour les
exégétes qui constituaient la majorité de 1’assemblée. Je me conten-
terai de relever quelques points de I'exposé du P. Bouillard. Il com-
menc¢a par montrer comment et pourquoi, a une époque encore récente,
dogmaticiens et exégétes éprouvaient une méfiance réciproque. C’est
que, dit-il, la dogmatique visait surtout & justifier et a exposer la doc-
trine de 1'Eglise. Et de citer le mot de Karl Barth: «Vous avez mis
Denzinger a la place de la Bible!» Depuis un certain temps, surtout
apres les encouragements donnés a ’exégeése par Vatican II, «Denzinger
prend une place plus modeste» et I’on ne peut plus utiliser la Bible comme
une mine d’arguments pour soutenir des theéses. La dogmatique ne
cherche plus a partir des définitions, mais du donné biblique. Ce qui
amene une facon nouvelle de concevoir les relations entre Ecriture et
magistére. Comme chaque époque a un langage particulier, une propo-
sition, méme infaillible, dépend de sa problématique (Chalcédoine n’épuise
pas les données christologiques du Nouveau Testament) au point que
«]’Ecriture permet d’interpréter les déclarations du magistere, elle joue
un role critique a leur égardy». La scolastique est devenue une «philo-
sophie de musée», il faut aujourd’hui une philosophie vivante, accessible

15



226 Les théologiens francais et I'herméneutique

a notre monde contemporain (ce qui n’implique pas ’abandon des phi-
losophies du passé qui servent d’anamnése pour la pensée d’aujour-
d’hui). Et c’est & partir de la culture d’aujourd’hui que 'on doit parler
et dialoguer avec I'homme de notre temps.

Or, la pensée contemporaine unit la théorie et la praxis, de telle
sorte que l'effort des théologiens consiste a réunir la dogmatique et la
morale, ce qui a entre autres I’avantage de montrer I'unité de la théo-
logie. Mais en méme temps, on prend actuellement une conscience plus
nette de l'inévitable pluralisme des théologies. En effet, aucun homme
ne peut s'approprier toute la connaissance théologique et philosophique,
d’ou ce pluralisme irréductible des théologies qui ne peuvent se super-
poser, méme si elles ne se contredisent pas. Ainsi donc aujourd’hui,
comprendre la Parole de Dieu dans notre culture, a travers 1’Ecriture,
est moins un probléme de dogmatique que d’herméneutique. Le fonde-
ment de celle-ci vient de ce que la Parole de Dieu n’est identique ni
a la lettre de I'Ecriture, ni a la lettre des énoncés dogmatiques; 1'accueil
— dans la foi — de cette Parole comporte chaque fois un acte d’interpré-
tation. C’est ainsi que «la tradition est faite de la réinterprétation cons-
tante de la Bible au travers des ages en vue de notre compréhension
d’aujourd’hui». Comment, en face de la distance entre deux cultures,
assurer a ’herméneutique le moyen d’étre fidele dans sa traduction mo-
derne du langage biblique (désacralisation, démythisation) sans appauvrir
le contenu de celui-ci (Bultmann, Tillich) ? Bouillard I’avoue: on patauge
actuellement; le risque d’erreur ne peut étre conjuré que par ce qu'il
appelle un «tact spirituel» basé sur une connaissance profonde de 1’Ecri-
ture et de la tradition. Il n'y a pas de recette stire, mais on peut suggérer
de considérer des propositions de foi comme «les expressions de nos
expériences communes de la vie chrétiennen.

Il y aurait encore beaucoup a dire sur ce congres, en particulier sur
les questions qu’il a vu se poser dans les différents groupes de travail,
sur le dialogue entamé entre tel conférencier et son auditoire. Cela me
meénerait, je crains, au dela de mes compétences. J'espére toutefois,

par ces quelques notations, avoir pu montrer dans quelle ligne se pour-
suit le travail de 'ACFEB.

Lausanne, 18 septembre 1969.



	Les théologiens français et l'herméneutique

