Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 17 (1970)

Heft: 1-2

Artikel: Bekenntnis zur Hoffnung

Autor: Sonnemans, Heino

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761571

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761571
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HEINO SONNEMANS

Bekenntnis zur Hoflnung

Ein Beitrag zur Philosophie Gabriel Marcels

1. Der Philosoph vor der heutigen Welt

Beim Blick auf das Werk des nunmehr achtzigjihrigen Philosophen
fallt als formales Element seiner Schriften dieses auf: Marcel schreibt
keine Traktate und systematischen Abhandlungen, sondern bevorzugt
Essays oder die Tagebuchform. In engem Zusammenhang mit den ge-
nannten Formen steht das Theater als philosophische Aussage ! sowie
die supralogische Erkenntnis, wie sie uns z. B. die Musik vermittelt:
«Wirksamer als jede logische Argumentation hilft uns ein Lied den
Schleier vom Geheimnis des Seins zu heben» 2.

Um das Geheimnis des Seins kreist alles Denken Marcels. Aus-
gangspunkt ist die konkrete Situation. Konkrete Philosophie mit Blick
auf die Gegenwart beschidftigt ihn, nicht eine abstrakte Philosophie des
Seins-an-sich, des Menschen-an-sich. Fiir Marcel verwirklicht sich Sein
immer nur konkret 3. Deshalb muf3 der Philosoph Antwort geben auf die
Fragen, die sich heute dem Menschen stellen *.

1 G. MARrceL, Philosophie der Hoffnung (Ausziige aus «Homo viator» und
«Sein und Haben»), Miinchen 1957 (= PhH), mit besonderem Vorwort Marcels, 8.
Im vorliegenden Artikel beschrinkt sich der Verfasser auf das nicht-dramatische
Werk G. Marcels.

G. MarceL, Auf der Suche nach Wahrheit und Gerechtigkeit. Vortrage in
Deutschland (hrsg. von W. Ruf), Frankfurt 1964 (= WG), 19; ders., Présence et
immortalité, Paris 1959 (= PI), 13/Gegenwart und Unsterblichkeit, Frankfurt
1961 (= GU), 15; ders., Die Menschenwiirde und ihr existenzieller Grund, Frank-
furt 1965 (= MW), im Vorwort zur deutschen Ausgabe, 7 f.

2 G. MARcCEL, Geheimnis des Seins, Wien 1952, im Vorwort fiir die deutsche
Ausgabe, 7. Vgl. PI 14/GU 16.

3 G. MARCEL, Les hommes contre 'numain, Paris 1951 (= HH), 7. Die
Erniedrigung des Menschen, Frankfurt 1957 (= EM), 23.

+ HH 83, 34/EM 121, 48.

11



162 Bekenntnis zur Hoffnung

Aus dieser Sicht versteht sich Marcel als homo viator, als Mensch
unterwegs, hin zu einer Heimat. Das Wort Suche sollte vor allen seinen
Schriften stehen . Solche Philosophie kann in keinem System ihren
Niederschlag finden. Sie geht aus vom eigenen Erleben. Freilich kénnte
die Bezugnahme auf eigene Erlebnisse und die Argumentation daraus dem
Einwand Raum geben, dem Subjektivismus werde hier Tiir und Tor
geoffnet. Dabei iibersihe man aber den Unterschied zwischen einer
statistischen Universalitit und einer wahren Giiltigkeit, die allerdings
nicht mit einem Maximum an Allgemeingiiltigkeit zu verwechseln ist ®.
Fiir Marcel geht der Weg der Erkenntnis des anderen iiber die eigenen
Tiefen 7, weil die eigene Substanz aus den anderen gewoben ist 8. Letzt-
lich beinhaltet jede Erkenntnis das ontologische Merkmal der Be-
gegnung °, in der ein Akt der Selbsthingabe (disponibilité), eines Offen-
werdens eingeschlossen ist, ein Akt der Liebe oder Caritas 1 als condicio
sine qua non allen Verstehens. Ein Es oder Er bleibt undurchdringbar,
ein Problem. Nur ein Du ist durchdringbar 1!, obwohl es Geheimnis
bleibt. Die Affirmation der Intersubjektivitit und das Leben in ihr sind
die Bedingungen der Moglichkeit einer Erkenntnis.

Bei dieser Voraussetzung kann eine Philosophie die menschliche
Situation, die heutige Welt des Menschen nicht als bloBes Objekt der
Betrachtung oder Reflexion behandeln, sondern muf3 sie verstehen als
ein vom Beziehungswort Mif durchwaltetes Gesamtgefiige, woraus die
Notwendigkeit einer Philosophie oder «Metaphysik des ‘wir sind’, im
Gegensatz zur Metaphysik des ‘ich denke’» 1% erwichst, einer Philosophie
des Anrufs und des Angerufenseins. In einem System haf man das Er-
gebnis, seine Sdtze kann man sich aneignen. System und Haben ent-
sprechen einander wie Geheimnis und Sein.

> WG 40.

¢ HH 201/EM 295.

7 PI 25/GU 36.

8 PI 22/GU 29.

9 G. MarceL, L’homme problématique, Paris (1955) 1964 (= HP), 70/Der
Mensch als Problem, Frankfurt 21957, erweitert um den in deutscher Sprache
gehaltenen Vortrag: «Das Sein vor dem fragenden Denken» (= MP), 77.

10 G. MARrcEL, Homo viator. Prolégoménes a une métaphysique de I’espérance,
Paris (1944) (= HV), 29 | Homo viator. Philosophie der Hoffnung, Diisseldorf 1949
(= HVd), 21.

11 G. MARcEL, Etre et avoir, Paris 1935 (= EA), 14 Nota 3/Sein und Haben,
Paderborn 1954 (= SH), 14 Nota 2.

12 G. MARCEL, Le mystére de 1'étre II, Foi et réalité, Paris (1951) 1964
(= ME 11I), 12/Geheimnis des Seins, Wien 1952 (= GS), 304.



Bekenntnis zur Hoffnung 163

So bedeutet Philosophie nicht etwas, das man haben oder besitzen
kann 13, weil die Wahrheit, nach der die philosophische Forschung strebt,
in keiner Weise und wesensmifig nie ein Besitz werden kann 1. Die
Wahrheit ist mit allen endlichen Wahrheiten inkommensurabel; des-
wegen hort jemand auf, Philosoph zu sein, wenn er aufhért, auf der Suche
und unterwegs zu sein. Wissenschaftliche Ergebnisse mit all ihrer
Prizision reichen nicht an das Eigentliche heran, sondern bleiben im
Uneigentlichen, d. h. in einer iiberpriifbaren Endlichkeit. Ihre Methoden
sind zu kurz, um an die Wirklichkeit heranzukommen. Solange wir nur
das fiir wahr halten, was wir tiberpriifen kénnen, gehen wir an der Wahr-
heit vorbei, begniigen uns mit Richtigkeiten. «Die Transzendenz des
Seins ist die der Wahrheit hinsichtlich dieser Methoden und dieser Teil-
wahrheiten» 3. In der Sammlung oder zweiten Reflexion ¢ gelangt der
Mensch an den Grund des Seins, welches sich in der Teil-habe allein
offenbart, jenseits von Subjektivitdt und Objektivitit, jenseits von will-
kiirlicher Behauptung und kategorial-empirischen Ergebnissen. «Das
Denken muf3 vielmehr, sich iiber die niederen Arten seiner eigenen Aus-
itbung (erste Reflexion) erhebend (zweite Reflexion), im Mysterium seine
Quelle und seinen Herd erkennen» 7. Diese Quelle ist «das wahre Licht,
das da erleuchtet jeden Menschen» 8. Von diesem Gesichtspunkt aus
kann man nicht nur, sondern mufl man von einem Licht der Vernunft
sprechen 1? als von einer Teilhabe am wahren Licht, zu dem wir nur
durch die ontologische Reflexion kommen kénnen. In der Teilhabe am
Sein haben alle Zugang zu diesem Licht. Das Geheimnis ist nichts Un-
erkennbares, sonst wire es ein Problem, sondern es ist erkennbar, aber
nur insofern es an-erkannt wird 2°.

Nach diesen (sicher noch zu verdeutlichenden, aber den gegebenen
Rahmen sonst wohl sprengenden) Ausfithrungen iiber das Selbstver-
stindnis des Philosophierens bei Marcel, die uns unerldBlich scheinen,

13 PI 15/GU 18: «La philosophie par définition n’est pas et ne peut pas étre
quelque chose qu’on détient, qu’on a.»

4 PI 17/GU 21.

15 PI 17|]GU 22.

16 Vgl. G. MArRceL, Le mystére de I'étre I, Réflexion et mystére, Paris (1951)
1963, 91-118/GS 112-145.

17 HH 74/EM 109 (Klammerbemerkungen vom Verfasser).

18 Jo 1,9 zitiert in HH 199/EM 290. Johannes meint ein metaphysisches
Licht, ME II 122/GS 436.

19 PT 189/GU 298.

20 EA 170/SH 127.



164 Bekenntnis zur Hoffnung

weil sie nicht nur das personliche Engagement, sondern auch die Eigenart,
den Blick Marcelscher Philosophie bezeugen, wollen wir uns der Welt
zuwenden, wie sie Marcel sieht.

Der Blick auf die Gegenwart enthiillt die Welt als zerbrochene
(monde cassé). Zerbrochen ist nicht irgendetwas in der Welt, sondern
das Wir. «Das Problem, das einzige wesentliche Problem wird durch den
Konflikt von Liebe und Tod gestellt» ?!. Damit meint Marcel nicht nur
den physischen Tod, sondern auch den im alltdglichen Leben. «Es gibt
kaum etwas Zerbrechlicheres als das Wir ... Geniigen die Zwiste, die
Briiche aller Art nicht, um uns das zu beweisen ?» 2?2 Es geht darum, sich
dieser Zerbrechlichkeit bewufBt zu werden 23,

Es wire wohl verfehlt, hier eine rein personalistische Haltung
suchen zu wollen. Es geht nicht nur um den eigenen Tod, sondern auch
um den der anderen, vor allem darum. Aber man mul} dies vor dem
Hintergrund des Krieges betrachten, der Marcel zu solchen FIragen
bewegte, der ihn hinter den Karteikarten der vermif3ten Menschen keine
Objekte, sondern ein Du sehen lieB, nicht nur das von ihm selbst oft
erzahlte Moment des frithen Verlustes der Mutter sehen 2%

Sicherlich bezieht Marcel die Negativitidt des Krieges nicht abstrakt
in seine Philosophie ein als zu iiberwindende, aufzuhebende, sondern be-
denkt den Menschen, der ha3t und liebt, der untergeht oder gerettet wird.
Ihn, den Menschen, mull man dndern, wenn man Frieden schaffen will 23.

Die Weltsituation steht fiir Marcel vor der Moglichkeit einer vélligen
Zerstorung und eines Selbstmordes im Maflstab der ganzen Menschheit.
Die Atombombe ist nur das geschichtliche, duBere Gewand eines Willens

4. PI 182/GU 287

2 P1 159/GU 252,

23 Angesichts der Méglichkeit zur Verzweiflung mul3 die Metaphysik Position
beziehen, EA 150/SH 112.

2¢ PI 182/GU 287/WG 13.

25 Bezeichnend fiir Marcel ist, daB3 er irdische Giiter wie Frieden oder Heimat
transparent sieht auf Endgiiltiges. So z. B. bei der Rede zur Verleihung des Friedens-
preises in Frankfurt (1964): «Ich hoffe auf dich, der du der lebendige Friede bist,
fiir uns, die wir noch im Kampfe liegen mit uns selbst und gegeneinander, damit
es uns eines Tages gewihrt sei, in dich einzugehen und teilzuhaben an deiner Fiille.»
(Paix sur la terre. Deux discours, une tragédie, Paris 1965, 59). Oder zur Eréffnung
der Salzburger Festspiele 1965, wo Marcel die Musik als Heimat der Seele definierte,
die als tréstlicher Widerschein jener anderen, jenseitigen Heimat bezeichnet werden
kann, «nach der unsere Augen mit umso innigerer Sehnsucht blicken, als eine
universelle Verschworung unsere irdische Heimat zu entseelen bemiiht ist». (Die
Musik als Heimat der Seele, Rede zur Erdoffnung der Salzburger Festspiele 1965,
Salzburg 1965, 23).



Bekenntnis zur Hoffnung 165

zur Selbstverneinung, eines Willens zur Selbstzerstérung 2°. Weiterhin
ist sie die symbolische Illustration einer viel wesentlicheren Gegebenheit,
daBl ndmlich mit dem Fortschritt der Technik sich eine Technik der Ent-
wiirdigung des Menschen ausbreitete. Angesichts dieser Welt hat der
Philosoph eine Sendung und Verpflichtung, sich nimlich zum Verteidiger
des Menschen gegen sich selbst zu machen 7.

Wenn diese Sicht vielleicht auch zu pessimistisch erscheint, so deckt
sie doch die Wurzeln des Ungliicks im Menschen selbst auf, die uniiber-
sehbar sind. Ahnlich diistere Prognosen einer Weltkatastrophe berichtet
Marcel von Max Picard zu Beginn des dritten Teils von «Gegenwart und
Unsterblichkeit» im I. Kapitel, das er mit «Pessimismus und eschato-
logisches BewuBtsein» iiberschrieben hat 2. Auch Jaspers meinte, der
bloBe Verstand sage einem, dall die Menschheit sich in naher Zukunft
selbst auslésche ?°. Kant hingegen urteilte noch ganz optimistisch, daB
namlich der Jiingste Tag eher mit einer Elias- als mit einer Héllenfahrt
eintreten und so das Ende aller Dinge herbeifithren werde 3°. Auch Bloch
teilt — wenn auch mit ginzlich verschiedenen Voraussetzungen — eine
optimistische Loésung, wonach kraft des totalen Sprungs3! die Ge-
schichte sich vollenden wird, welches Wunderbare 3% zwar in der Religion
Aberglaube ist, nicht aber im Marxismus 33. Immerhin bleiben die be-
schworene Exterritorialitdt des Kerns zum Tode und die dnigmatische
Rede vom «Incipit vita nova» bestenfalls Postulate, die allerdings nicht
aus den eigenen philosophischen Pramissen hergeleitet werden kénnen.

Die Problematik einer Geschichtsprophetie zeigt sich hier deutlich.
Prophetie griindet, will sie Wahrheit beanspruchen, nicht auf eigenen
Analysen, sondern auf der Wahrheit Gottes. Insofern kann Philosophie
nicht prophetisch sein.

% 111171 £./EM 250 £

2T HH 195/EM 285.

28 Vgl. ME II 168: «Car méme si nous n’avons pas a souscrire a 1'idée propre-
ment apocalyptique d’apres laquelle nous serions entrés dans les derniers temps
— ceux qui précéderont la fin du monde et le retour du Seigneur — nous sommes
du moins fondés a penser trés sérieusement que cette catastrophe, si elle se produit,
mettra un terme a une ére historique hors laquelle il nous est trés difficile et méme
presque impossible d’imaginer ce qu’il peut advenir de 1'homme»./GS 488.Vgl.
HH 171/EM 250.

29 K. JaspeErs, Wo stehen wir heute ? Giitersloh 1960, 41.

30 1. KanT, Werke VI, Frankfurt 1964, 181.

31 E. BrocH, Das Prinzip Hoffnung, Frankfurt 1959 (= PH), 233, u. a. m.

32 Vgl. PH 1545, 1548.

3 PH 233, 1548.



166 Bekenntnis zur Hoffnung

Der Philosoph, so wie Marcel sich versteht, hat aber nicht nur aufzu-
decken, was ist, sondern Gesandter zu sein, d. h. dem méglichen Unter-
gang eine mogliche Hoffnung entgegenzusetzen. Zwar hat Marcel der
Technik gegeniiber eine eher negative Haltung, weil deren Ausbreitung
zur Verdunkelung der Welt des Mysteriums, die zugleich die des Zu-
gegenseins und der Hoffnung ist, nach sich zieht 34, aber er betrachtet
sie nicht als schlecht an sich, ja sie kann sogar ein Wert sein 3. Sie kann
aber auch eine siindige Technik, eine Technik der Siinde und im Dienst
der Siinde werden 3°. — Viel grundsétzlicher und tiefer jedoch betrachtet
Marcel das Menschsein als eine Gefangenschaft. Gefangensein — das ist
eine Grunderfahrung menschlicher Existenz 37.

Zerbrochene Welt, Gefangenschaft und Tod sind die Bedingungen
der Verzweiflung und der Hoffnung 38. Die negative Seinserfahrung
schafft das Erlebnis einer sinnlos gewordenen Welt, das Bewultsein der
Un-heimlichkeit und Un-geborgenheit, aus der sich die Existenz einsam
heraushebt und an der der Mensch verzweifeln kann. Es gibt aber nicht
nur ein Sein-zum-Tod, ein Scheitern, nicht nur die Verzweiflung oder
das Nichts, sondern auch die Hoffnung, welche auf das Heil zielt 3°.
Die negativen Erfahrungen sind nur der Hintergrund von Angst und
Trédnen, von dem sich die Bejahung der Hoffnung abhebt. Diese Bejahung
griindet sich aber nicht auf das Selbst, das Ich, sondern auf das Du.

Die Situation, die Ausgangs- und Problemstellung, bleibt zwei-
deutig. Sie 1iBt eine Hinwendung zur Verzweiflung oder zur Hoffnung
offen. So wird von uns eine Entscheidung gefordert zwischen Sein und
Nichtsein *0. Zu solcher Entscheidung, zur Hoffnung wie zur Verzweif-
lung, sind wir nur in dem MaBe befdhigt, als und in welchem MaBe wir
uns zuvor als versehrte Menschen erkannten. Andernfalls wire das Heil,
auf das die Hoffnung zielt, nur die Erfiillung eines Noch-Nicht, es er-
l6ste uns aber nicht von einem Nicht-Mehr. Solche Hoffnung koénnte
letztlich den Tod nicht iiberwinden.

Marcel sagt sehr richtig: «Fiir das Heil ist nur in einem Universum

3+ HH 70/EM 103.

35 HH 197/EM 288.

3 HH 72/EM 106.

37 HV 78/HVd 73, vgl. HV 43, 71, 288/HVd 32, 66, 292, ME II 160/GS 480,
PI139/GU 218:«M’appréhender comme existant, c’est en quelque manieére m’appré-
hender comme captif.»

38 Vgl. EA 108/SH 80, HV 78/HVd 73.

39 EA 120 f., Nota 1/SH 93, Nota 1.

40 HH 96/EM 141.



Bekenntnis zur Hoffnung 167

Platz, das wirkliche Beschidigungen aufweist» *. Uberwindung von
Schuld, Vergebung und Verzeihung sind in solchem erhofften Heil ein-
beschlossen, nicht nur der Fortschritt und die Erfiillung eines Noch-
Ausstehenden. «Heil als wiedergefundene Unversehrtheit» *2 sagt Marcel
einmal. In Verbindung des Heils als nostos und kainon ti (s. u.) eréffnet
sich eine Dimension der Hoffnung, die iiber die Erfiillung der Erwartung
hinaus Erlésung verhei3t und so wahren Trost schenken kann.

2. Situation und Weltanschauwung

Wir haben oben davon gesprochen, daB3 es sich bei der Hoffnung um
eine grundlegende Entscheidung (option décisive) handle. Nicht nur
Marcel, sondern auch ein marxistischer Autor wie Karel Kosik sieht
nicht nur die Moglichkeit des Fortschritts, sondern auch die der Degene-
ration . Marcel sucht nach den Griinden fiir die Krise des Menschen und
des Menschlichen, die er als «metaphysiche Krise» #* bezeichnet. Nach
seiner Ansicht liegt die tiefere Wurzel der Krise in der Erschiitterung der
religivsen Uberzeugungen, die eine Schwichung der natiirlichen Grund-
lagen, auf denen jene Uberzeugungen sich aufbauten, mit sich gebracht
hat ¥. Zu diesen Grundlagen gehort eine pietas infra-christlichen Cha-
rakters, «eine fromme Ehrfurcht ... diesseits jeder christlichen Geistig-
keit, ... von der auch die Heiden uns wunderbare Zeugnisse iiberlassen
haben» %6, Eine solche religio-Ehrfurcht wird ein echtes vinculum sein
konnen, das die Menschen diesseits der Offenbarung miteinander ver-
binden kann. Es wird davor bewahren, die Autoritit der Freiheit des
Menschen und seine Wiirde zu milbrauchen und als Objekt der Mani-
pulation oder Ausbeutung zu betrachten. Jeder abstrakte Universalismus,
also ein nur theoretisches, kein praktisches Miteinander, der solcher

1 SH 81/EA 109: «Iln’y a place pour le salut que dans un univers qui comporte
des lésions réelles.»

42 PhH, Vorwort.

3 K. Kosfk, Dialektik des Konkreten. Eine Studie zur Problematik des
Menschen und der Welt, Frankfurt 1967, 117, Nota 41: «Manetti (1396-1459)
fibersieht in polemischem Eifer, da alles Menschliche degenerieren kann, aber
gerade in dieser programmatischen Einseitigkeit wirkt sein zuversichtliches Manifest
des Humanismus mit ergreifendem Zauber. — Cervantes teilt schon hundert Jahre
spater nicht mehr diesen Optimismus und gelangt zu einem weit tieferen Verstandnis
der menschlichen Problematik.»

4 HH 33/EM 46.

4 HV 135/HVd 133.

4% HV 127/HVd 124.



168 Bekenntnis zur Hoffnung

Frommigkeit entraten will, kann fiir Marcel nur der Wegbereiter eines
zerstorenden Nihilismus sein #7. Da Hoffnung aber nicht Abwarten ist,
sondern auch Tun, mull das Werk des Aufbaus mit der Wiederherstel-
lung jener Grundlagen beginnen, m. a. W. die Menschen miissen in ihrer
unverduBerlichen Wiirde und Einzigkeit als Person anerkannt werden;
fiir Marcel spielt dabei sogar die Betrachtung der Menschen als Eben-
bilder Gottes eine Rolle *8. Daraus ergibt sich dann weiter, da3 das Zu-
sammen und Miteinander der Menschen, die Briiderlichkeit, die in der
Ehrfurcht und Achtung des Menschen als Person ihren Ausdruck findet,
gebunden ist an die Idee des Vaters und nicht zu trennen ist von dem Ge-
danken eines transzendenten Wesens, das uns, das dich und mich ge-
schaffen hat #°. Da die heutige Welt diese Merkmale mehr und mehr aus
den Augen verliert, folgte dem Tode Gottes die Agonie des Menschen 9,

Wird ndmlich ein Leben nach dem Tod geleugnet, so miifte das
Dasein auf Erden umso wertvoller erscheinen. Doch das Gegenteil ist
eingetreten. Das Leben wird wertloser, es kann in Zwangsarbeitslager
und Verbrennungséfen fiithren, sein Sinn ist die Erfiillung eines Plansolls
oder dient durch Ausbeutung der Erfiilllung eigener Geniisse *l. Somit
will Marcel den Zusammenhang zwischen einer Weltanschauung und den
entmenschlichenden Verhaltensweisen aufdecken: Die menschlichen
Dinge erhalten ihre Bestdndigkeit erst im Bezug auf eine transzendente,
iibernatiirliche Ordnung, ja die natiirlichen Beziehungen verlieren ihren
Sinn oder 16sen sich auf, wenn ihre Analogie verkannt oder geleugnet
wird °Z.

Uns scheint, dall Marcel hier den Bogen tiberspannt und wohl auch
seinen urspriinglichen Intentionen nicht ganz treu bleibt. Zunichst hatte
er ndmlich von einem vinculum diesseits aller Offenbarung gesprochen,
von einer pietas dem Menschen gegeniiber, einer Ehrfurcht vor dem
Humanum. Wenn er nun meint, die menschlichen Beziehungen lésten
sich auf, wenn ihr Bezug auf eine iibernatiirliche Ordnung geleugnet
werde, kann man einem Widerspruch nur so entgehen: auch diesseits aller
Offenbarung gibt es einen Bezug auf Transzendenz, und nur durch einen
solchen meta-physischen Bezug wird die menschliche Wiirde garantiert.

7 1V 226/HVd 226.

8 ME II 149/GS 466.

%9 ME T 39/GS 49.

50 HH 195/EM 268, vgl. HV 219/HVd 218.
51 Vgl. ME 11 149/GS 466 {.

52 HV 131 f./HVd 129 {.



Bekenntnis zur Hoffnung 169

A. Camus nun hat versucht, den Menschen ohne einen solchen Bezug
zu retten. Und auch Marcel hat heute seine Position — auch zu Camus -
ein wenig gedndert. Unabhingig von personlichen Glaubensiiberzeu-
gungen gibt es eine Grundlage fiir die unverduBerliche Wiirde des Men-
schen: das Du, das Brudersein 3. Auch in der Endlichkeit kann man das
Prinzip seiner wesenhaften Wiirde entdecken 3*! Der Mensch ist das,
was sich nicht ersetzen ldft >. In diesem Sinn widmet Marcel sogar sein
Buch «Die Menschenwiirde und ihr existentieller Grund» dem Andenken
von Albert Camus. Hier fiihlt sich Marcel ihm trotz aller Verschiedenheit
verbunden %¢. Auch im Vorwort zur erweiterten Auflage von Homo
viator (1963) schreibt Marcel, dafl seine Achtung vor der Personlichkeit
Camus’ nur habe zunehmen koénnen und dafl ihn die Nachricht von
seinem Tod tief betroffen habe 57.

Dennoch kommt auch hier wieder zum Durchbruch: Nur wirkliche
Transzendenz und Heiligkeit, wie sie das Zeugnis Christi oder der Martyrer
zeigen, lassen die Emporung, deren tiefe Ehrenhaftigkeit er bei Camus
bewundere, nicht in Verzweiflung enden 3%, Marcel scheint hier nicht
geniigend zu trennen zwischen Leugnung von Transzendenz und Leben
nach dem Tod als Voraussetzung der Zerstérung des Humanum einer-
seits und der Verzweiflung andererseits. Freilich wiirde Camus fiir Marcel
einen Menschen zu retten versuchen, der letztlich verloren ist, denn fiir
Marcel ist das Leben nach dem Tod ein strukturelles Charakteristikum
menschlichen Wesens, das seine Wiirde garantiert 3°. Camus jedoch hat
ohne diese Voraussetzung die Wiirde des Humanum zu retten versucht.
Auf der anderen Seite will auch Marcel diesseits aller Konfession und
Offenbarung den Menschen retten, der fiir ihn, mag man ihn hier auch
retten, verloren bleibt, ohne ein Leben nach dem Tod. Darum kommt er

53 G. MarceL, The existential background of human dignity, Cambridge
(U.S.A)) 1963 (= HD), 133/Die Menschenwiirde und ihr existentieller Grund,
Frankfurt 1965 (= MW), 160. Vgl. HD 147: «The freest man is also the most
fraternal. »

s+ HD 136/MW 163.

55 MW 166/HD 139: «In fact a human individual is precisely that which is
not replaceable.»

56 MW 11, franz. Ausgabe: La dignité humaine et ses assises existentielles,
Paris 1964, 12 (diese Vorworte fehlen in der englischen Originalausgabe).

57 G. MarceL, Homo viator. Prolégoménes a une métaphysique de 1'espé-
rance. Nouvelle édition revue et augmentée, Paris 1963 (= HV 63), II.

58 HV (63) 368 f.

59 Vgl. HD 141 {./MW 168 f.



170 Bekenntnis zur Hoffnung

auf eine meta-physische Instanz und die Idee eines guten Willens im
urspriinglichen und evangelischen Sinn %, auch fiir das Diesseits.

Und so stellt Marcel die Frage, welche Beziehung Camus zu dieser
Transzendenz habe. Er méchte zwar nicht sagen, Camus sei ein Christ
oder ein Glaubender, ohne es zu wissen, wohl aber, dal er und eine un-
endliche Zahl anderer teilhaben am einzigen und wahren Licht, das jeden
erleuchtet, der in diese Welt kommt ©1.

Ob diese Unterscheidung zwischen «anonymemn» Christsein und Teil-
habe am wahren Licht, wie es bei Johannes gesagt wird, akzeptabel ist,
mochten wir hier nicht entscheiden. Was aber wichtig ist, bleibt Marcels
Frage nach der Beziehung derer zur Transzendenz, die sie mit Worten
leugnen. Fiir Marcel ist iiberall da, wo ein Mensch sich fiir das Humanum
einsetzt, ein solcher Bezug gegeben, eine Teilhabe an einem iibernatiirli-
chen Licht. Darin impliziert ist die Frage nach der Hoffnung fiir die
anderen und deren Heil. Marcel entschied fiir seine Person: Seine Hoff-
nung ist verantwortlich auch fiir die Hoffnungslosen oder die, die sich als
solche verstehen. Der Erfiillung dieser Hoffnung ist er gewill. — Das hat
nichts zu tun mit einer Vergewaltigung des anderen, sondern beinhaltet
die konsequente Haltung, die nach dem andern fragt.

Zwar hatte Marcel auch schon in der ersten Ausgabe von Homo
viator geduBert, dal das Sein iiberall und unzerstorbar sei ®> und den
Gedanken einer teil-gehabten Transzendenz selbst im Selbstmord spiter
formuliert 8. Die neue Position gegeniiber Camus und den unzidhligen
anderen kann man wohl sehr gut erkennen im Vergleich zu einem Text,
in dem Marcel Camus bei der Verkiindigung der namenlosen Absurditit
Hochmut und starrképfige Verweigerung religiosen Wahrheiten gegen-
iiber vorgeworfen hatte ¢*. Allerdings hdtte Marcel die Anerkennung der
Redlichkeit bei Camus wohl kaum zusammen mit Hochmut zu nennen
brauchen. Denn Camus verweigert die Hoffnung ja nur, weil er meint,
sie nehme dem Leben seinen Ernst und weil er glaubt, ein Wissen um
einen Tod ohne Hoffnung zu haben, d.h. um einen Tod, der keine Hoff-
nung ldBt. Eben hier scheiden sich die Geister: an der I'rage nach dem
ewigen Leben, wie immer das zu denken sei. Sie entscheidet, ob unsere
Hoffnung letztlich nur eine Endlichkeit begreift oder Ewigkeit verspricht.

50 MP 212,

61 HV (63) 369.

62 HV 205/HVd 204.

63 GU 170/PI 110: «Il faudrait se demander si ce n’est pas la réalité d'un

transcendant qui est impliquée dans le fait du sacrifice ou méme du suicide.»
6+ HV 285/HVd 289.



Bekenntnis zur Hoffnung 171

3. Hoffnung auf Leben

Fiir Marcel schlieBt echte Hoffnung die Bejahung der Ewigkeit ein,
einer Ebene, wo das Heil end-giiltig sein wird % und unser Pilgerdasein
aufgehort hat, in dem immer auch Unheil méglich ist. Von hier aus ist
der Aufstieg zum Ursprung unseres Hoffens moglich, wo ein aufrichtiges
Denken sich in einen Anruf de profundis wandeln kann, zu einem Anruf
des absoluten Du %, d. h. eine Wandlung zu einer absoluten Hoffnung,
iiber alle Hoffnungen hinaus, hinaus iiber alle Enttduschungen, Ver-
irrungen und Briiche, die nur wahr sein kénnen vermége einer voriiber-
gehenden Wabhrheit ¢/, und die der eigentlichen Wirklichkeit nichts
anhaben konnen. Diese Wirklichkeit ist die intersubjektive, die vom
absoluten Du bewahrt wird, das die Einheit des einen mit dem anderen,
aller in allen und mit sich selbst und untereinander grundlegt ©8.

Marcel sagt nicht, alle unsere Irrwege und jede Negativitdt seien
nur Schein, nichts gegeniiber der Hoffnung. Er sagt, sie seien wahr. Aber
hinter dieser voriibergehenden, also zeitlich begrenzten Wahrheit (die
nicht ungeschehen gemacht wird), gibt es eine andere und tiefere Wirk-
lichkeit, zu der hin der Mensch unterwegs ist, die ihn trdgt, ein Licht,
das da ist, das er aber noch nicht sieht ¢, dessen Kommen die Hoffnung
verkiindet, woran teilzuhaben sie zuversichtlich glaubt.

«Das Heil ist keines, wenn es uns nicht vom Tode erlost» 7°. Das
bedeutet, da wir uns nicht selbst vom Tode erlésen und ewiges Leben
schenken konnen, und da Marcel ausdriicklich betonte, das gemeinte
Heil schlieBe die Bejahung der Ewigkeit und ihrer Giiter ein, die Not-
wendigkeit einer absoluten Zuflucht 7. (Nicht als Stiick eines «Gottesbe-
weises», sondern als Ermoglichung der Hoffnung, zu der er sich bekennt.)
Damit ist nicht gesagt, Hoffnung sei ein Abwarten, ein Untétigsein. Zu-
mindest hat Marcel diesen Irrtum oder eine solche Zweideutigkeit
richtiggestellt: « Was die Hoffnung betrifft, so kénnte nichts falscher

65 EA 109/SH 80 f.

66 HV 204 {./HVd 204.

67 HV 89 f./HVd 86.

68 HV 81/HVd 77.

5 HV (63) 40/HVAd 32.

70 ME II 181/GS 503.

7t SH 78/EA 105: «Puis-je définir Dieu comme présence absolue? Ceci rejoi-
gnant mon idée du recours absolu.»



172 Bekenntnis zur Hoffnung

sein, als in ihr eine Art untdtigen Abwartens zu sehen, das auf ein Er-
eignis starrt, mit dessen Eintreten man rechnet, als ginge es, wenn ich so
sagen darf, ganz von selbst vor sich» 72,

Aus dem Bezug auf die Gegenwart mul} eine solche Philosophie tétig
werden. Es geht Marcel auch hier um eine konkrete Hoffnung. Schon die
genauere Analyse seiner « Formel» «ich hoffe auf dich fiir uns» ergibt ja
zundchst das «du» als menschliches Subjekt, auf das ich hoffe, fiir das ich
hoffe, das ich erhoffe. Erst in einem weiteren Schritt wird die Ontologie
des Mitseins das «du» transparent werden lassen auf das absolute Du,
auf das ich fiir uns hoffe, fiir uns alle 73. Marcel fordert eine konkrete
Verkorperung des Geistes der Wahrheit und der Liebe, der das Werk der
Einigung vorantreibt 7, einer Einigung, die kein leeres Ideal bleiben
darf. Marcel spricht sogar von der Notwendigkeit, unsere Grundwerte
in ein kdmpferisches Bewuftsein umzuformen 7, von einem schopferischen
Zeugnis 7%, davon, dall der Sinn unseres In-der-Welt-Seins darin besteht,
in dem Prozel3, der die Geschichte selbst ist, zu diesem Zeugnis berufen
zu sein ”7. Die Hoffnung ist ein schopferisches Geschehen 78. Der Mensch
ist durch die Hoffnung, sie ist der Stoff, aus dem die Seele gemacht ist,
der Atem der Seele . Hier wird deutlich, daB3 es beim schépferischen
Charakter der Hoffnung um mehr geht als um die Hervorbringung stoff-
licher Wirkungen. Ja Marcel meint, nur-stoffliche Wirkungen konnten
nicht als echte Schépfung bezeichnet werden, keinerlei Liebe zum Ge-
schaffenen zuwege bringen #. Die Welt in der Sicht einer Philosophie, die
ein transzendentes Absolutes annimmt, kann sich nicht selbst voll-
enden, d. h. die Liebe hofft und die Hoffnung liebt nicht die Einheit der
Welt in sich, sondern die Einheit der geeinten Welt mit dem Einen, erst
das kann die Fiille sein. Darauf kénnen wir nicht nur, sondern miissen

2 MW 171/HD 143. Vgl. HD 181f.: «I was ... more concerned with safe-
guarding the existing order and fundamental liberties than with establishing a
stricter social order, which often seemed to me to be inseparable from a suspect
demagoguery and from a leveling of society to the advantage of the mediocre ...
Those illusions now appear to me in retrospect as a little short of absurd.» (MW 33 {.)
Vgl. HH 204/EM 299.

73 Vgl. HV 128/HVd 126 und ME II 172/GS 493.

7+ Vgl. HH 202 ff./EM 296 ff.

5 WG 40.

% WG 59 ff.

7 WG 58.

8 HV 77/HVd 72.

7 EA 11/SH 77.

8 HV 77/HVd 72.



Bekenntnis zur Hoffnung 173

wir sogar hoffen #. Nur wo Liebe vorhanden ist, kann man von Hoffnung
sprechen 82,

Die Liebe zu diesem Du unterscheidet solche Hoffnung von per-
sonlichem Gliicksverlangen, 1dBt Gott nicht zum Erfiiller der eigenen
Wiinsche werden. Eben diese Liebe schlieft aber auch ein Ewigkeits-
versprechen ein. Und auch, wenn man vielleicht das Gegenteil behaupten
mochte: Jede Hoffnung, die diese Ebene ausschlieBt, ist letztlich eine
geschlossene, tote Hoffnung, so heroisch und effektiv sie auch sein mag.

Um nicht letztlich dennoch, trotz aller Bemithungen um Gerechtig-
keit, Freiheit und Frieden, in Verzweiflung zu versinken, muf} die End-
lichkeit {iberstiegen werden, miissen die Negativitit wie auch alle Werte
«aufgehoben» werden. Letztlich geht es um die durch Liebe und Tod
gegebene Situation. So schreibt Marcel vor sein Werk «Gegenwart und
Unsterblichkeit»: « Der Mythos von Orpheus und Euridike steht mitten in
meinem Dasein.» Von hier aus strebt sein Denken iiber das Sein, das
Leben, die Liebe und den Tod und seine Implikationen auf das wesent-
liche Problem: Wie man wiederfinden kann, wire es auch nur in der
Hoffnung 8.

Fiir solche Hoffnung ist die Zukunft offen, sie kann nur dort Ge-
stalt annehmen, wo Zukunft nicht der Ort der reinen Wiederholung ist 8.
Allerdings ist diese Zukunft nicht etwas ganz Neues in dem Sinn, daB
es seine Wurzeln nicht in der Geschichte, in der Vergangenheit hitte .
Sie ist ein Zusammen von nostos und kainon ti — eine Verwandlung 8¢,
eine Zukunft, die anders und besser ist als zuvor %7,

Aber gerade mit dem Advent, mit der Hoffnung, die in die Zukunft
blickt, wird auch deutlich: «Die Zeit als Durchbruch zum Tod - zu
meinem Tod — zu meinem Untergang. Der Zeit-Schlund; Schwindel an-
gesichts dieser Zeit, auf deren Grund mein Tod ist, der mich anhaucht» 88.
Dem Tod wird durch die Hoffnung das Schreckliche nicht genommen,
sie 1iBt das Grauen nicht verstummen. Der Tod bleibt der Sarg neben
der Hoffnung, der sie als angefochtene erscheinen 1dBt. In diesem
Sinne stellt Hoffnung eine Antwort des Seins dar, fiir den, der in der

81 HV 205/HVd 205.

2 HV 73/HVd 72.

83 PI 132/GU 207.

8¢ HIV 80/HVd 76.

85 HV 90/HVd 87.

8 Vgl. HV 90/HVd 86 f.
87 HV 90/HVd 87.

8 EA 117/SH 87.



174 Bekenntnis zur Hoffnung

Nacht der Seele lebt 8, ja vielleicht mull die Seele die Erfahrung der
Nacht machen ?°, damit sie sich bewihre, bewahrheite und das aus ihr
getilgt wird, was letztlich doch nur ein vom Egoismus vorgespiegelter
und gut getarnter Traum ist. M. a. W.: Nur wer sich vom Haben ge-
l16st hat, ndhert sich dem Sein und wird zur Hoffnung befihigt °. Die
erreichte Verfiigbarkeit (disponibilité — Hingabebereitschaft) ermoglicht
sicher auch eine freiere Wahl. Der Mensch wird ja zu einer Entscheidung
aufgerufen: Die metaphysische Wahl liegt bei der Unsterblichkeit 92,

Um nun die Gedankengédnge Marcels hinsichtlich der Hoffnung auf
Leben genauer darlegen zu koénnen, miissen wir — soweit das der ge-
gebene Rahmen zuliflt — weiter ausgreifen auf sein Verstidndnis vom
Menschen und seinem Tod. Der Tod hat den Kérper zur Voraussetzung,
d. h. die zeitliche Struktur der endlichen Existenz ist bedingt durch das
absolute Haben, den Raum, «denn der Tod ist in einem bestimmten
Sinne Triumph und Ausdruck der radikalsten Trennung, die sich im
Raum vollziehen kann» **. Es geht um das absolute Haben, das im-
plizierende, im Gegensatz zum possessiven, unverfiigbaren Haben,
(welches Haben das eigentliche Haben ist) **. Der Mensch kann sich nur
mittels dieses implizierenden Habens verkérpern, inkarnieren. Das Haben
ist fiir das Sein, soweit es endliches ist, konstitutiv . Das physische
Leiden und besonders der Tod als Prototyp des Leidens wird nur durch
das Haben moglich, das Leiden ist ein Betroffensein im Haben °¢. Der
Tod ist die Nichtung des Habens. Das Sein jedoch ist dem Haben ge-
geniiber transzendent 7. Die Inkarnation als Grenzzone von Haben und
Sein 8 wird im Tode aufgehoben.

Vielleicht ist es angebracht, hier eine Bemerkung einzuschieben.
Wenn Marcel das Haben als Bedingung der Moglichkeit des Leidens, den
Tod als Prototyp des Leidens erkldrt, so mufl man wohl auch bedenken,
daf3 Sterben nicht nur Erleiden ist, sondern auch ein Tun. K. Rahner

8% HYV 210/HVd 210,

% PI 152/GU 239.

91 HV 82/HVd 78: «Seuls des étres entiérement libérés des entraves de la
possession sous toutes ses formes sont en mesure de connaitre la divine légereté
de la vie en espérance.»

92 ME II 152/GS 469/EA 11/SH 11.

93 EA 42/SH 34.

% EA 124/SH 92.

9 EA 123-125/SH 92.

% Ebd., vgl. SH 125 {./SH 93.

97 EA 122/SH 91.

9% EA 119/SH 88.



Bekenntnis zur Hoffnung 175

meint : « Wenn dieser Satz: der Tod ist aus seinem eigenen Wesen heraus
die personale Selbstvollendung, der ‘eigene Tod’, zu Recht bestehen soll,
dann muB der Tod nicht bloB ein passiv hingenommenes Widerfahrnis
sein (obwohl er dies offenbar auch ist), ... sondern er ist auch zu begreifen
als Tat des Menschen von innen, und zwar, wohlverstanden, wirklich der
Tod selbst, nicht blof eine ihm selbst noch duBerlich bleibende Stellung-
nahme des Menschen zu ihm» ?°. Der Tod ist beides: Erleiden und Zer-
storung von aullen und Tat und Vollendung aus der Personmitte als
ihrer selbst.

Hinsichtlich einer Definition des Todes bleibt Marcel zuriickhaltend.
Er spricht von einer Aufhebung der Grenzzone von Haben und Sein. Der
Koérper, die Verkorperung ist ein Geheimnis, denn es wird nie mdéglich
sein zu sagen, ob der K6rper mein Ich ist, noch ob er fiir mich ein Objekt
ist 190, Der Mensch stellt eine infegrale Einheit dar. Der Gegensatz von
Subjekt — Objekt wird transzendiert, denn Inkarnation, d. h. die Ver-
bindung von dem, was man Seele und Kérper nennt, ist iiber diesen
Gegensatz erhaben. Der Tod jedoch zerstort diese Einheit. Das Sein aber
behauptet sich als unzerstérbar. Das Haben, der Kérper, scheint zur
reinen Form des Habens herabzusinken: jener Kérper da, ein Ding, eine
Maschine, die stillsteht 11, Jedoch bedeutet der Verlust in der Ordnung
des Habens auch eine Bedrohung fiir die Ebene des Seins, die Seele 1% (!)
und birgt in sich das Risiko, sich in einen Verlust auf der Ebene des
Seins zu verwandeln 19, Dabeil wire zu bedenken, dal3 der Verlust auf
der Ebene des Seins Verlorenheit, Verdammung bedeutet 1%, vielleicht
besser Ausléschung, wenn man die Einheit von Sein und Haben 1%, ihre
geheimnisvolle Verbindung erst wirklich zu Ende denkt. Die Aussage
iiber die «Identitiat» von Korper und Ich besagen nicht, der Mensch sei
nur Phidnomen, Korper, sondern heben die wesentlich inkarnatorische

99 K. RAHNER, Zur Theologie des Todes. Mit einem Exkurs iiber das Marty-
rium, Freiburg 31961, 29 {.; S. 30: «Wenn der Tod das Ende des ganzen Menschen
ist, d. h., wenn das Ganze des Menschen irgendwie zu einem Abschlul} jener Zeit-
lichkeit kommt, die fiir das Leben des Menschen charakteristisch ist und eben im
Tod beendet wird, dann muf3 dieses Ende den Menschen in seiner ganzen Wirklich-
keit betreffen, also auch seine Seele.»

100 EA 12/SH 12, vgl. EA 122, 131 {./SH 90, 97 ff.

101 EA 13/SH 13.

102 Frz. Text: «Pour ce que j’ai appelé 'ame», EA 132.

103 EA 132/SH 99.

104 EA 131 Nota 1/SH 98 Nota 1.

105 EA 122/SH 90.



176 Bekenntnis zur Hoffnung

Existenzweise hervor 1°, Leib und Seele sind nicht etwas, das der Mensch
hat, sondern was er ist 197,

Der mogliche Verlust auf beiden Ebenen 1it die Hoffnung auf-
kommen, die als authentische eine Hinwendung zu jener giitigen Macht
bedeutet, welche das Zentrum der Hoffnung ist 1°8. Eine Schwierigkeit:
Verlust setzt die Dimension des Habens voraus. Hinsichtlich der Ebene
des Korpers als Haben 199 ist an die Unterscheidung von implizierendem
und possessivem Haben zu denken, die in der inkarnierten Existenz nicht
getrennt werden koénnen. Der Verlust der Seele setzt ebenfalls Haben
voraus, der «Verlust» ist Verdammung, vielleicht Vernichtung. Wenn
aber Verlust auf der Ebene des Seins, der «Seele», Verdammung und
Vernichtung besagt, dann ist Unsterblichkeit dessen, was wir Seele nen-
nen, mehr als ein Fortleben, es ist Geschenk, kurz: Seligkeit.

U. E. mit Marcel dem Korper, der Materie, der Natur zu wenig
Bedeutung bei. Die menschliche Wirklichkeit, den Zusammenhang von
Liebe und Tod, Menschsein und Leid leuchtet er aus. DaBl aber die
Hoffnung des Menschen sich jenem Seufzen der Kreatur verbindet, von
dem das 8. Kapitel des Romerbriefes spricht, die Hoffnung eines Kosmos
einschlieBt, das vermifft man bei Marcel. Unser Hoffen gibt sich mit
einem ewigen Leben nicht zufrieden, sondern erhofft auch eine neue
Erde. Und auch eine Seligkeit, in der die fehlten, die zu uns gehoren, die
unser Ich, das Wir ausmachen, wire keine erfiillte Seligkeit.

Wir miissen nun noch ndher auf das Phanomen Tod eingehen, der
keine Gegebenheit, sondern ein Geheimnis ist 1°. Wir haben schon auf
die Korrelation zwischen Haben und Unverfiigbarkeit, Sein und Ver-
fiigbarkeit hingewiesen. Der Tod als Vernichtung allen Habens ist auch
eine absolute Negation der Unverfiigbarkeit 1!1. Die inkarnierte Existenz
ist also wesenhaft unverfiigbar, zu ihrem Wesen gehort die Moglichkeit
des Leidens. Alle diese Leiden, denen wir durch das Haben Raum geben,
bringen uns einmal den «kontingenten Charakter» !'* unserer Existenz
zu BewuBtsein, aber sie werden dann auch ein Sprungbrett zur Hoffnung,
weil sie nicht mehr moglich sein werden, wenn die Voraussetzung, das

106 Vgl. ME I 117/GS 144.

107 EA 122, 131/SH 98, 90/PI 185/GU 291.
108 EA 130 Nota/SH 98 Nota.

109 PT 109/GU 168.

110 ME I 227/GS 281.

11 EA 100/SH 74.

112 EA 103/SH 76.



Bekenntnis zur Hoffnung 177

Haben, wegfillt. Der Tod bekommt auch unter diesem Gesichtspunkt
eine eminente Bedeutung. Er kann zur absoluten Hoffnung fiihren,
erstens weil wir nicht wissen, was danach sein wird und wie es sein wird,
weiter weil der Tod das Haben aufhebt, die Zeit beendet und dadurch das
Alles, die Fiille ermoglicht, das Heil sich verwirklicht. Denn obwohl das
Haben die Bedingung der Beziehung zum anderen ist 113, wird gerade
eine vollkommene Einheit mit dem anderen erstrebt, die nur ohne das
Haben (jedenfalls in seiner jetztigen Form) moglich ist: eine Bedingung
der Existenz, die sie als solche schon immer der Hoffnung unterwirft —
der Hoffnung auf diese Einheit. Die Hingabe, die Verfiigbarkeit, auf
welche als totale die Liebe zielt, ist im Leben nicht moéglich. Das Haben
bedingt immer wieder die Unverfiigbarkeit. Nur selten wird das furcht-
bare In-sich-Gewickeltsein der Existenz aufgegeben und der Mensch
steht als reine Gabe da: das geschieht, wenn er alles, was er im Leben noch
hofft, im Hinblick auf den anderen erhofft: ich hoffe auf dich fiir uns.
Doch gleich féllt die Existenz in sich zuriick und fingt an, sich zu ver-
sagen.

Es wiire unangemessen, die Aufhebung des Habens vor allem in der
Vernichtung des Korpers zu sehen. Wir haben schon einmal darauf ver-
wiesen, daf3 durch das implizierende Haben das possessive méglich wird,
welches in der Seele seine Wurzeln hat. Diese Wurzeln sterben deshalb
im Tode ab, weil die Seele vollkommen ausgeliefert ist. Das Ausge-
liefertsein wiederum ist die Bedingung einer totalen Hingabe. Solche
Hingabe ist jedoch erst im Tode mdglich, weil dort alles Haben aus-
stirbt und wir uns dann erst ganz ausliefern und hingeben kénnen 114,
Hier erscheint das Endgiiltige, das von der Vorldufigkeit des Habens
nicht mehr bedroht ist. Sind aber die Bedingungen fiir das Leiden und
die Zeit aufgehoben, so gibt es auch keine Hoffnung mehr (es sei denn,
man verstiinde das Bleiben der Hoffnung in der Seligkeit als das dauernde
Sich-Hingeben an den Unverfiigbaren, weil dieser niemals Besitz werden
kann, Hoffen also nicht «einfach» in «Haben» iibergeht). Das fiihrt zu
dem Schluf3, daB die Hoffnung auf ihrem Hohepunkt, dort, wo sie sich
als absolute verwirklicht, gleichzeitig sich aufhebt (in ihrer pilgerhaften
Gestalt) und das Erhoffte Wirklichkeit wird : die Fiille, das Licht, das Heil.

Doch, so kénnte man einwenden, der Schwindel vor dem Tode
bleibt, und damit unendlich viel Raum fiir die Verzweiflung: ndmlich

13 EA 215 1./SH 159.

114 Vgl. L. Boros, Mysterium mortis. Der Mensch in der letzten Entscheidung,
Olten—Freiburg 1962, 57 f.

12



178 Bekenntnis zur Hoffnung

bis zum Tode, wo ich mich erst zu jener absoluten Hoffnung aufschwin-
gen kann. Das ist aber nur insofern wahr, als sich die absolute Hoffnung
im Tode verwirklicht, bis zum Tod leben wir in ihr, und es wire aller
Wert, alle Liebe, jede Hoffnung ein reines Argernis, wenn der Tod
die letzte Wirklichkeit wire 5. «Einen Menschen lieben, heilt sagen:
Du wirst nicht sterben» 116, Diese Aussage kann nur verstanden werden,
wenn wir auf den Unterschied von Du und Dies zuriickgehen. Der
Mensch, den ich liebe, ist nicht allein ein Du, er ist auch ein Objekt,
ein Dies, dem ich alle Mdglichkeiten angedeihen lassen kann in der
Behandlungsweise, iiber die ich als kérperliches Agens verfiige. Und als
solches Dies, als Ding, hat er auch die Zerstérung, den Tod, zu erdulden.
Sofern er aber «Du ist, entzieht er sich der Dingnatur, und nichts, was
ich von den Dingen sagen kann, gilt mehr von ihm, gilt mehr von Dir» 117,
Dabei ist der Sachverhalt, der die Tatsache der Liebe als unsterblicher
erklart, noch viel verwickelter, ist doch der Tod des Du auch ingewissem
Sinne mein eigener, d. h. ich sterbe mit Dir. Doch das bedeutet wiederum:
Wir bleiben zusammen, diese Zerstérung trifft uns nicht. Sie kann nidm-
lich nicht das Wesen treffen, wodurch jemand ist, d. h. die Liebe 118, Das
sagt vom Standpunkt der intersubjektiven Einheit aus, um welche es
ja geht und die mehr oder weniger im Glauben an die persénliche Un-
sterblichkeit ausdriicklich einbegriffen ist: Du und ich, wir bleiben zu-
sammen. Der eingetretene Wandel kann uns von dem Ewigkeitsver-
sprechen nicht losen, das unsere Liebe einbeschlieBt 11°.

Die absolute menschliche Hoffnung impliziert die Liebe und Treue
Gottes, die Ewigkeit, die Bejahung der ewigen Giiter, das ewige Leben,
die Unsterblichkeit, die den Gedanken eines Fortlebens um ein Unend-
liches iiberragt *?°, ist diese doch die Aufhebung unserer jetztigen
Existenz zum erhofften Alles, dem Heil in der Fiille. Ein nostos, weil
es ein Weiterleben ist, ein kainon ti, weil die unvorstellbare Erfiillung,
worauf sich das Mehr des Noch-Nicht im Gewordensein bezieht, nun
geworden ist, das Noch-Nicht der endlichen Existenz kein Nichts,
sondern das Alles wurde.

Wenn wir von Unsterblichkeit gesprochen haben, so miissen wir

us HV 211/HVd 212.
16 ME II 154/GS 472.
17 ME 11 155/GS 473.
18 ME II 154/GS 473.
19 ME II 155/GS 474.
120 PT 192 £./GU 304.



Bekenntnis zur Hoffnung 179

hinzufiigen, dal Marcel neben Unsterblichkeit auch von Unzerstérbar-
keit spricht 121, die nicht ohne Transzendenz zu denken ist. Die Sorge,
daB z. T. gerade Theologen eine Unsterblichkeit leugnen oder nicht anzu-
nehmen scheinen 1?2, bezieht Marcel auf die Auferstehung des Fleisches.
Dabei muf3 aber hinzugefiigt werden, dal3 die Problematik von Natur
und Gnade sich auch hier zeigt, so daB man meinen kénnte, eine Un-
sterblichkeit der Seele schlieBe den Glauben an die Auferstehung aus.
Wenn also jemand eine Unsterblichkeit nicht annimmt, so heilt das
noch nicht, er leugne die Auferstehung des Fleisches und ein ewiges
Leben. Wir moéchten aber mit Marcel betonen, dall es die «Lichter des
Jenseits» sind, und zwar als «das Licht der (iibernatiirlichen) Offen-
barung» 123, wodurch unser Dunkel in diesem Punkt gelichtet wird.

Das ist die Hoffnung angesichts des Todes, der Verzweiflung, der
Treu- und Lieblosigkeit, allen Unheils der Welt: hoffen wider alle Voraus-
berechnung, wider alle Erwartbarkeit, also Hoffnung wider alle Hoffnung
— gldubiges Setzen auf ein absolutes Du, in dem alle Sinnlosigkeit sinn-
haft werden und alle Ausweglosigkeit dennoch zum Ziele fithren kann.
Hier zeigt sich die «metaphysische Setzung der Hoffnung» ?¢, insofern
sie im Gegensatz zum Wiinschen steht. Das Ewigkeitsversprechen ist
ndamlich ein zweifaches. Einmal das der menschlichen Liebe — aber dieses
ware sinnlos, wenn es nicht auch von einer solchen absoluten Liebe
gegeben wird, d. h. ganz konkret, dal Gott, der uns in seiner unendlichen
Liebe aus dem Nichts gerufen hat 1?5, sich unserer Liebe neigt, und dal
es undenkbar ist, daf er gegen diese Liebe aufsteht, um sie zu vernichten.

Auf dieses absolute Du zielt das Mehr, das in jeder endlichen Liebe
eingeschlossen ist. Das Mehr besagt eine Offnung zur Transzendenz,
deren Zeuge das menschliche du ist, auch wenn diese als solche nicht
reflex erfal3t wird 12, weil sie der — ontologische — Grund dieser, weil
aller Liebe ist, denn sie selbst ist Liebe. So ist in jedes Dasein die Abso-
lutheit eingepref3t, es ist unersetzlich, ewig giiltig. Und es ist ganz und
gar diese Anwesenheit des Ewigen, die uns das «Recht» auf Hoffnung
gibt 1?7, «In diesem Sinne ist die Hoffnung nicht nur ein von Liebe

121 HV (1963) 198-202/HVd 210-215.

122 WG 85.

123 Ebd. (Klammerbemerkung vom Verf.)

12¢ ME II 156/GS 475.

125 HV 63/HVd 56.

126 HP 70/MP 77.

127 Vgl. P. TiLricH, Das Recht auf Hoffnung, in: «Ernst Bloch zu ehreny,
Frankfurt 1965, 265-276.



180 Bekenntnis zur Hoffnung

diktierter Protest, sie ist ein entsetzlicher Hilferuf an einen Verbiindeten,
der selbst auch Liebe ist. Und das iibernatiirliche Element, das im Innern
der Hoffnung liegt, manifestiert sich hier ebenso klar wie ihr tran-
szendierender Charakter» 128,

Alle endliche Liebe ist durch die zeitriumliche Existenz in das Noch-
Nicht-Alles eingeschlossen, aus der sie sich durch die Hoffnung auf das
Mehr, das Alles, die Fiille, erhebt zur zeitlosen Einheit der Nicht-
Gegensitze: der Aufhebung des «du und ich» zur Einheit des «wir» und
dieses wir mit dem Du par excellence. Der Weg der Liebe — «der Freund-
schaft und vielleicht noch mehr der Kindschaft» 12° — vermag iiber den
irdischen Gesichtskreis hinauszufithren 13°, weil die Hoffnung alle ein-
zelnen Objekte transzendiert '3, indem sie auf das Alles hofft. Das er-
hoffte Heil, das nur in der Fiille sein kann, wo es kein Mehr mehr gibt,
weil Alles er-fiillt ist, ist jene Einheit der geeinten Welt mit dem grund-
legenden Du, das mich mit mir selbst, dich und mich, den einen mit dem
anderen, die einen mit den anderen verbindet 132, welche Einheit noch
in einem geschichtlichen Gewand verborgen ist, der Inkarnation, dem
Geschehen der Menschwerdung in der Verbundenheit mit dem Du, in der
Verbundenheit aller Menschen, doch auch schon sich selbst transzendie-
rend zum absoluten Du, jenem Grund, in der Hoffnung auf welchen wir an
das Heimfinden aller Geschichte in die Ewigkeit glauben, auf dal3 alles
er-fiillt sei, auf daB endlich sei die Einheit aller in allen im Du, von der
wir keinen ausschlieBen diirfen, weil das Sein, das Licht {iberall ist 133 und
sein wird, und zur Einheit aller auch alle gehéren, zur Fiille, die unvorstell-
bar ist, als unwandelbare auBlerhalb der Zeit und vollkommene Einheit,
die Erlosung der menschlichen Existenz aus dem Gefangensein, die keine
bloBe Riickkehr ist, nie ein einfaches Wieder-werden (nostos), die das ist
und mehr ist, und sogar das Gegenteil davon, eine unerhérte Verdnderung
(kainon ti), die Erfiillung des Urtyps der Hoffnung: Die Fiille des Heils *3%.

128 EA 115/SH 85.

129 ME II 158/GS 477.

130 Ebd.

131 HV 33/HVd 43, vgl. EA 100 f.

132 V 81/HVd 77.

133 [TV 205/HVd 205.

13+ EA 109, 116, 125 Nota/SH 80, 86, 93 Nota.



Bekenntnis zur Hoffnung 181

4. Zeugnis des Hoffens

Weiter oben gingen wir schon kurz darauf ein, dafl unsere Hoffnung
angesichts des Todes von einem Licht erleuchtet wird, das als Gabe und
Geschenk betrachtet werden muf3. Das Bekenntnis zur Hoffnung schlie3t
fiir Marcel ein Zeugnis fiir eine Ebene an, die uns iibersteigt. Fiir ihn
garantiert erst der Einklang von Reflexion und Evangelium eine frucht-
bare Erkenntnis 1. Als Philosoph will er durchaus diesseits der Offen-
barung bleiben 136, aber er méchte fiir sie empfanglich machen, Zuginge
zu ihr schaffen 137, weil er dort eine Losung sieht, die sonst unmoéglich
ware.

Er selbst hat dieses Unterwegssein gelebt. Indem er seine eigenen
Tiefen durchleuchtet hat, hat er Gott als Gegenwart erfahren 13%. Diese
Erfahrung kann man nicht machen, sie ist ein Geschenk. Es gibt keine
Technik, mit der man Hoffnung und Liebe in Seelen, die tot erscieinen,
wiedererwecken konnte: dies kann nur das Werk der Gnade sein 137,
Ein Zeugnis dafiir ist sein « Memorial» vom 5. 3. 1929 140, Hierin sollte
man besonders beachten, dall Marcel Gottes Gegenwart als wirklich be-
trachtet, auch unabhidngig vom eigenen Erkennen. Die Erkenntnis ist
somit eher das Anerkennen, dem ein gnadenhaftes Geschehen zugrunde
liegt #1. Freilich bleibt es eine theologische Frage, wie es mdglich ist,
dafl eine Welt dasein kann und dann erst herannaht, d. h. ein nicht
thematisch-reflexes Leben der Gnade moglich ist, bevor es von der
reflexen Entscheidung eingeholt wird 42,

135 HH 220/EM 292.

136 PI 189/GU 198, vgl. HH 199/EM 291.

137 Vgl. PI 189, 192, 193/GU 298, 303, 304, ME II 188/GS 512/HV (63)
79/HVd 79, MP 214/WG 66, 85, 86, 116/HD 141.

133 EA 105/SH 78.

139 HH 141/EM 208.

140 SH 16/EA 17: «Je ne doute plus. Miraculeux bonheur ce matin. J’ai fait
pour la premiére fois clairement I’expérience de la grace. Ces mots sont effrayants,
mais c’est cela.

J’ai été enfin cerné par le christianisme; et je suis submergé. Bienheureuse
submersion! Mais je ne veux pas écrire davantage. Et pourtant, j'en ai comme
le besoin. Impression de balbutiement... c’est bien une naissance. Tout est autrement.

Je vois clair aussi, maintenant, dans mes improvisations. Une autre métaphore
inverse de l'autre — celle d’'un monde qui était 1a entiérement présent et qui affleure
enfin.» Das Datum des 5. Médrz 1929 ist historisch. Es fillt in die Zeit zwischen dem
Empfang des Briefes von F. Mauriac (25. 2.) und der Taufe (23.3.).

41 Vgl. ME II 177/GS 499/EA 17/SH 16.

142 Vgl. K. RAuNER, Schriften zur Theologie VI, Einsiedeln 1965, 545-554.



182 Bekenntnis zur Hoffnung

Jedenfalls muf3 Marcel als Mensch fiir seine Erfahrungen einstehen,
sich zu ihnen bekennen. Auch als Philosoph kann und darf er sich nicht
davon dispensieren. Und zu diesen Erfahrungen gehért die des Glaubens,
der Gegenwart Gottes. Der Glaube ist «ein Ubersteigen der Vernunft, aus-
gehend von einem Prinzip, das schon in der Vernunft selbst am Werk
ist und ihr Voranschreiten garantiert» 3. Dieses Prinzip ist Licht und
liegt sehr nahe bei der Bedeutung des Johannesevangeliums *4. In diesem
Licht erscheint Gott als der Unverifizierbare und Unverfiigbare. Identifi-
kationen kénnen nur im Innern, in der Grenze des In-der-Welt-Seins
vorgenommen werden *. Man kat das Ergebnis. Das Absolute aber ent-
zieht sich dem Haben und Verfiigen. Es ist das schlechthin Unverfiig-
bare, daher das intensivst Gegenwirtige. So wird Gottes Gottlichkeit
bewahrt. Als solches wird dieses Nicht-Identifizierbare erfahren und
erfaBt im Glauben - eingeschlossen im Verhdltnis von Freiheit und
Gnade 1% — als Invérifiable absolu *7. Es wird in einem Licht gesehen,
das als Anwesenheit anerkannt wird *8.

Dann aber mul man nicht nur vom Ich sprechen, das sich als Ge-
fangenes erfidhrt, sondern auch vom Ich der Liebe und des Gebetes, das
sich von ihm als verschieden kiindet, obwohl es zwischen beiden mehr
gibt als ein bloBes Zusammenleben 14°. Das Ich des Gebetes richtet einen
Anruf an die absolute Zuflucht 1%°, die Urtreue 13!, getragen auch von
absolutem Vertrauen, daBl dieses Du Antwort geben und die Hoffnung
wahr machen wird 2. Der Angerufene kann nur ein Du sein. «Ver-
trauen haben kann man nur in ein ‘du’, in eine Realitdt, die ‘du’ zu sein,
angerufen und Zuflucht zu werden vermag» 3. Und zwischen dem
absoluten Du, das sich mir im Gebete offenbart, und dem gefangenen Ich
gibt es deshalb mehr als ein bloBes Zusammenwohnen, weil Gott auch

143 G. MARCEL, an den Verfasser, M — 68.

144 Vgl. HH 199/EM 290/PI 189/GU 298.

145 ME II 128/GS 441.

45 HP 75/MP 81,

147 G. MARCEL, Journal métaphysique (1914-1923), Paris 1927, 30; wvgl.
K. RAHNER, a.a.O. VIII (1967) 574: «Die Hoffnung ist der Ort Gottes als des
Unverfiigbaren und so Gottes als solchem.»

148 ME II 128/GS 441; vgl. Brief an P. Wust, abgedruckt in P. Wust, Werke
IX, Miunster 1967, 341, 343/bzw. 340, 342; WG 85.

149 HH 172/EM 251.

150 EA 105/SH 78.

151 EA 72(SH 55.

152 ME 1I 80/GS 386 f.

153 ME II 80/GS 387.



Bekenntnis zur Hoffnung : 183

absolute Gegenwart ist 3%, Gegenwart, auch wenn sie nicht gefiihlt
wird 155, die aber immer da ist, besonders im Gebet. Dieses ist aber «nur
dort moglich, wo die Intersubjektivitit anerkannt, wo sie in actu ist» 156,
Darum ist die Zone des Gebetes auch die der Freiheit %7, in der ich mich
hinwende zum Du. Das Gebet ist die Zone des Nicht-Habens 138, in der
aus dem Nicht-selbst-geniigen sich die Freiheit (mit der Gnade !%) er-
hebt zur absoluten Hoffnung, zu der ich mich aber nur aufschwingen
kann, weil das Sein mich schon ergriffen hat. Diese Seinsergriffenheit
liegt am Grunde der Hoffnung 1%, einer Hoffnung, die der absoluten
Verzweiflung zum Verwechseln dhnlich ist 161, ist sie doch ein bedingungs-
loses Setzen auf das Du, ein Wagnis, aber ein schénes Wagnis 102, das
in der Hoffnung bestanden wird, setzt doch solche Hoffnung das absolute
Vertrauen, eine Gewillheit 193 — keine Sicherheit — voraus, welche uns
nicht nur erlaubt, sondern nahelegt oder gar vorschreibt, zu verkiinden,
daB das Licht iiberall, daf3 die Liebe iiberall, daf3 das Sein iiberall ist 164,

Wenn man die Hoffnungsformel Marcels «Ich hoffe auf Dich fiir
uns» nun noch einmal betrachtet, dann mull man wohl notieren, dal
hier einem Heilsindividualismus das Wasser abgegraben ist. Das «fiir
uns», «fur uns alle» meint wirklich alle. Vielleicht darf man Marcel so
weit interpretieren, daf er sogar sagen wiirde, ein Heil kann keine
Fiille sein, wenn es nicht alle erfiillt, wenn es jemandem fehlt, wenn
darin jemand fehlt, wenn nicht alle daran teilhaben.

Diesem Bekenntnis zu einer umfassenden Hoffnung (in der freilich
das Bild einer neuen Erde fehlt) wird es nicht leicht gemacht. Hoffnung
bleibt ein Risiko, ein Abenteuer, ein Wagnis, auch fiir die, die an die
VerheiBung ewigen Lebens glauben. Das Dunkel wird héchstens ge-
lichtet, nicht genommen. Vielleicht diirfen wir aber auch annehmen, daf3
die Botschaft des Lebens in unserer Ratlosigkeit wieder vernehmlicher
wird, daf3 auf den Ruinen eines illusioniren Humanismus, aus der Asche
des Menschen eine neue Metaphysik des Glaubens, Hoffens und Liebens

15¢ EA 105/SH 78.

155 Vgl. ME II 177/GS 499.

156 ME II 106/GS 419.

157 EA 254/SH 187.

158 Ebd.

159 HP 75/MP 81/ME II 171/GS 491.
160 EA 114/SH 85.

161 HV 64/HVd 57.

162 Prato, Phaidon, 63; HV 214/HVd 215, vgl. 73/68/PI 192/GU 304.
163 ME II 80/GS 387.

164 HV 205/HVd 205.



184 Bekenntnis zur Hoffnung

ersteht 1%, wo der Mensch sich losliBt und verlit auf Gott (ohne der
Mitarbeit an der Umgestaltung der Erde zu entsagen), im Vertrauen auf
das, was man nicht weil3, sondern glaubt und zuversichtlich hofft.

Wenn das Besondere einer Hoffnungsphilosophie in der eschato-
logischen Sicht liegt, so heift das nicht, sie ziehe sich von der Welt
zuriick. Gerade eine solche Schau verlangt eine Realisierung hier und
jetzt, sie ist Anruf fiir den Augenblick, und der Mensch muB eine Tat
setzen, will er dem Anruf gentigen. Die Hoffnung auf das Heil im Morgen
kann uns nicht von der Sorge um das Heil des Heute entbinden.

Jedoch wird alle Hoffnung letztlich nur dann die Schatten der
Resignation, der Krise und des Verzweifelns iiberwinden konnen, wenn
sie in dieser tiefsten Krise, wo der Mensch allein ist, tihm aus dieser Ein-
samkeit heraushilft. Nicht ein Gott Hoffnung, sondern nur ein Gott
der Hoffnung, der Du fiir uns sein kann, wird das vermogen. Er wird jede
Misere in sein Miserere aufheben.

Der Geist des Gebetes und der Liebe, wie er im Anruf de profundis
seinen Ausdruck findet, glaubt nicht, mit groBerer Weltferne Gott ndher
zu kommen. Er weill aber, daBl es — wenn iiberhaupt — nur dort eine
Zuversicht geben kann. Dall die Hoffnung verkiindet, es werde einmal
gut sein, ja besser und neu, durch Verklirung % und Wunder %7, dar-
in offenbart sich ihr prophetischer Charakter 18, Dieser erlischt jedoch,
wenn er zur Voraussage, zur Tendenzkunde wird 1%°. In der Polaritit
von Prophetie und ProzeB3, VerheiBung und Tendenz liegt die Differenz
von Hoffnung und Prinzip.

In dem groBen Konflikt von Liebe und Tod, der unser Menschsein
bestimmt, haben wir eine Grundentscheidung zu treffen. Dal} sie in der
Hoffnung positiv gefallt wird, bezeichnet Marcel als Zusammenwirken
unserer schwachen Krifte mit der Gnade. Es ist in solcher Konzeption
ganz undenkbar, daB eine unendliche Liebe, die uns aus dem Nichts
gerufen hat !7° und sich unserer Liebe neigt, gegen diese selbe Liebe auf-
steht, um sie zu vernichten. Gott ist der Grund dieser menschlichen, weil
aller Liebe, denn er ist Liebe. So ist in jedes Dasein die Absolutheit ein-
geprefit, es ist unersetzlich, ewig giiltig. Und es ist ganz und gar diese

165 Vgl. HV 218 f.[HVd 219.

166 Vgl. HV 90/HVd 87.

167 EA 109/SH 81: «L’espérance n’est possible que dans un monde ou il y
a place pour le miracle».

168 HV 71/HVd 66.

169 HV 82/HVd 77.

170 HV 63/HVd 56.



Bekenntnis zur Hoffnung 185

Anwesenheit des Ewigen, die uns das «Recht» auf Hoffnung gibt. Freilich
haben wir keinen Anspruch auf diese Liebe. Die Hoffnung aber glaubt
zuversichtlich an Gottes Liebe zu uns, zu uns allen — fiir immer.

Das Bekenntnis zu solcher Hoffnung iibersteigt die Berechnungen
des Verstandes. Eben dadurch aber wird Hoffnung eine solche, die ihres
Namens wiirdig ist und sich von den vielen Hoffnungen, die innerhalb
dieser Welt ihre Erfiillung finden kénnen, unterscheidet. Diese Hoffnung
weil} sich verantwortlich fiir die vielen Hoffnungen. Sie wird aber je neu
bezeugen, daB sie sich nicht selbst erfiillen kann. M. a. W.: Eine Philo-
sophie der Hoffnung wird letztlich auf eine Theologie des Hoffens ver-
weisen, nicht als auf ein Dogma als Voraussetzung der Reflexion, sondern
als auf ein Licht als letztmogliche Antwort ins Dunkle.

Solche Seinserfahrung ist auch nur ein Weg, auch sie wird sich
niemals verabsolutieren diirfen, gerade dadurch ndmlich verriete sie ihr
Wesen, will sie doch auf das hic et nunc schauen; doch sollte man nicht
vergessen, daB hinter dem Jetzt ein Dann steht, das am Ende die Er-
fiillung besagt und der Sinn des Jetzt, das Woraufhin nicht zu begreifen
sind ohne Ziel. Dieses ist Gott. Und unserer Meinung nach will Marcel
nichts anderes bringen als den Aufweis, daBl das Zentrum des Menschen
in bezug auf die Transzendenz zu suchen ist und sein eigentliches Herz
und Wesen im Erleben der Existenz auf Gott hin sich griindet.

Die Erfahrung der Anwesenheit Gottes als gnadenhafter Akt mul3
auch fiir die letzten Aussagen, die solche a posteriori, nach der Glaubens-
erfahrung ermoglichte sind 17!, im Auge behalten werden. Sie sind die
Konklusion des gldubigen Philosophen, sein Bekenntnis zur Hoffnung.
Das besagt aber auch, daBl die Philosophie als solche je neu unterwegs
ist (und das gilt auch — mutatis mutandis — fiir die Theologie), einer
anderen Vollendung entgegen, daBl der Mensch viator ist, auch im Er-
kennen. «Vielleicht mul man im gaudium cognoscendi gewissermalen
eine Vorwegnahme der laetitia contemplandi sehen, die das letzte und
hochste Ziel unserer Erdenreise ist» 172

Die Fiille des Lichtes und des Lebens, die nichts und niemand aus-
zuloschen vermogen, sie fordern in ihrer Unausschopflichkeit die Hoff-
nung heraus, die Hoffnung derer, die im Dunkel leben und im Angesicht
des Todes, die Hoffnung darauf, den Grund des Menschen und den Men-
schen in seinem Grunde zu schauen, wie er ist, und das Heil zu haben
in einer neuen, heilen Welt, das Leben zu haben, ja es zu haben in Fiille.

111 EA 27/SH 23.
172 WG 121.



	Bekenntnis zur Hoffnung

