
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 17 (1970)

Heft: 1-2

Artikel: Bekenntnis zur Hoffnung

Autor: Sonnemans, Heino

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761571

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761571
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heino Sonnemans

Bekenntnis zur Hoffnung

Ein Beitrag zur Philosophie Gabriel Marcels

7. Der Philosoph vor der heutigen Welt

Beim Blick auf das Werk des nunmehr achtzigjährigen Philosophen
fällt als formales Element seiner Schriften dieses auf: Marcel schreibt
keine Traktate und systematischen Abhandlungen, sondern bevorzugt
Essays oder die Tagebuchform. In engem Zusammenhang mit den
genannten Formen steht das Theater als philosophische Aussage 1 sowie

die supralogische Erkenntnis, wie sie uns z.B. die Musik vermittelt:
«Wirksamer als jede logische Argumentation hilft uns ein Lied den

Schleier vom Geheimnis des Seins zu heben» 2.

Um das Geheimnis des Seins kreist alles Denken Marcels.

Ausgangspunkt ist die konkrete Situation. Konkrete Philosophie mit Blick
auf die Gegenwart beschäftigt ihn, nicht eine abstrakte Philosophie des

Seins-an-sich, des Menschen-an-sich. Für Marcel verwirklicht sich Sein

immer nur konkret3. Deshalb muß der Philosoph Antwort geben auf die

Fragen, die sich heute dem Menschen stellen 4.

1 G. Marcel, Philosophie der Hoffnung (Auszüge aus «Homo viator» und
«Sein und Haben»), München 1957 PhH), mit besonderem Vorwort Marcels, 8.

Im vorliegenden Artikel beschränkt sich der Verfasser auf das nicht-dramatische
Werk G. Marcels.

G. Marcel, Auf der Suche nach Wahrheit und Gerechtigkeit. Vorträge in
Deutschland (hrsg. von W. Ruf), Frankfurt 1964 WG), 19; ders., Présence et
immortalité, Paris 1959 PI), 13/Gegenwart und Unsterblichkeit, Frankfurt
1961 GU), 15; ders., Die Menschenwürde und ihr existenzieller Grund, Frankfurt

1965 MW), im Vorwort zur deutschen Ausgabe, 7 f.
2 G. Marcel, Geheimnis des Seins, Wien 1952, im Vorwort für die deutsche

Ausgabe, 7. Vgl. PI 14/GU 16.
3 G. Marcel, Les hommes contre l'humain, Paris 1951 HH), 7. Die

Erniedrigung des Menschen, Frankfurt 1957 EM), 23.
4 HH 83, 34/EM 121, 48.

Il



162 Bekenntnis zur Hoffnung

Aus dieser Sicht versteht sich Marcel als homo viator, als Mensch

unterwegs, hin zu einer Heimat. Das Wort Suche sollte vor allen seinen

Schriften stehen 5. Solche Philosophie kann in keinem System ihren

Niederschlag finden. Sie geht aus vom eigenen Erleben. Freilich könnte
die Bezugnahme auf eigene Erlebnisse und die Argumentation daraus dem

Einwand Raum geben, dem Subjektivismus werde hier Tür und Tor
geöffnet. Dabei übersähe man aber den Unterschied zwischen einer
statistischen Universalität und einer wahren Gültigkeit, die allerdings
nicht mit einem Maximum an Allgemeingültigkeit zu verwechseln ist6.
Für Marcel geht der Weg der Erkenntnis des anderen über die eigenen
Tiefen 7, weil die eigene Substanz aus den anderen gewoben ist 8. Letztlich

beinhaltet jede Erkenntnis das ontologische Merkmal der

Begegnung 9, in der ein Akt der Selbsthingabe (disponibilité), eines
Offenwerdens eingeschlossen ist, ein Akt der Liebe oder Caritas 10 als condicio
sine qua non allen Verstehens. Ein Es oder Er bleibt undurchdringbar,
ein Problem. Nur ein Du ist durchdringbar n, obwohl es Geheimnis
bleibt. Die Affirmation der Intersubjektivität und das Leben in ihr sind
die Bedingungen der Möglichkeit einer Erkenntnis.

Bei dieser Voraussetzung kann eine Philosophie die menschliche

Situation, die heutige Welt des Menschen nicht als bloßes Objekt der

Betrachtung oder Reflexion behandeln, sondern muß sie verstehen als

ein vom Beziehungswort Mit durchwaltetes Gesamtgefüge, woraus die

Notwendigkeit einer Philosophie oder «Metaphysik des 'wir sind', im
Gegensatz zur Metaphysik des 'ich denke'» 12 erwächst, einer Philosophie
des Anrufs und des Angerufenseins. In einem System hat man das

Ergebnis, seine Sätze kann man sich aneignen. System und Haben
entsprechen einander wie Geheimnis und Sein.

5 WG 40.
6 HH 201/EM 295.
7 PI 25/GU 36.
8 PI 22/GU 29.
9 G. Marcel, L'homme problématique, Paris (1955) 1964 HP), 70/Der

Mensch als Problem, Frankfurt 21957, erweitert um den in deutscher Sprache
gehaltenen Vortrag: «Das Sein vor dem fragenden Denken» MP), 77.

10 G. Marcel, Homo viator. Prolégomènes à une métaphysique de l'espérance,
Paris (1944) HV), 29 / Homo viator. Philosophie der Hoffnung, Düsseldorf 1949

HVd), 21.
11 G. Marcel, Etre et avoir, Paris 1935 EA), 14 Nota 3/Sein und Haben,

Paderborn 1954 SH), 14 Nota 2.
12 G. Marcel, Le mystère de l'être II, Foi et réalité, Paris (1951) 1964

ME II), 12/Geheimnis des Seins, Wien 1952 GS), 304.



Bekenntnis zur Hoffnung 163

So bedeutet Philosophie nicht etwas, das man haben oder besitzen

kann 13, weil die Wahrheit, nach der die philosophische Forschung strebt,
in keiner Weise und wesensmäßig nie ein Besitz werden kann 14. Die
Wahrheit ist mit allen endlichen Wahrheiten inkommensurabel;
deswegen hört jemand auf, Philosoph zu sein, wenn er aufhört, auf der Suche

und unterwegs zu sein. Wissenschaftliche Ergebnisse mit all ihrer
Präzision reichen nicht an das Eigentliche heran, sondern bleiben im
Uneigentlichen, d. h. in einer überprüfbaren Endlichkeit. Ihre Methoden
sind zu kurz, um an die Wirklichkeit heranzukommen. Solange wir nur
das für wahr halten, was wir überprüfen können, gehen wir an der Wahrheit

vorbei, begnügen uns mit Richtigkeiten. «Die Transzendenz des

Seins ist die der Wahrheit hinsichtlich dieser Methoden und dieser
Teilwahrheiten» 15. In der Sammlung oder zweiten Reflexion 16 gelangt der
Mensch an den Grund des Seins, welches sich in der Teil-habe allein
offenbart, jenseits von Subjektivität und Objektivität, jenseits von
willkürlicher Behauptung und kategorial-empirischen Ergebnissen. «Das

Denken muß vielmehr, sich über die niederen Arten seiner eigenen
Ausübung (erste Reflexion) erhebend (zweite Reflexion), im Mysterium seine

Quelle und seinen Herd erkennen» 17. Diese Quelle ist «das wahre Licht,
das da erleuchtet jeden Menschen»18. Von diesem Gesichtspunkt aus

kann man nicht nur, sondern muß man von einem Licht der Vernunft
sprechen 19 als von einer Teilhabe am wahren Licht, zu dem wir nur
durch die ontologische Reflexion kommen können. In der Teilhabe am
Sein haben alle Zugang zu diesem Licht. Das Geheimnis ist nichts
Unerkennbares, sonst wäre es ein Problem, sondern es ist erkennbar, aber

nur insofern es an-erkannt wird 20.

Nach diesen (sicher noch zu verdeutlichenden, aber den gegebenen
Rahmen sonst wohl sprengenden) Ausführungen über das Selbstverständnis

des Philosophierens bei Marcel, die uns unerläßlich scheinen,

13 PI 15/GU 18: «La philosophie par définition n'est pas et ne peut pas être
quelque chose qu'on détient, qu'on a. »

14 PI 17/GU 21.
15 PI 17/GU 22.
16 Vgl. G. Marcel, Le mystère de l'être I, Réflexion et mystère, Paris (1951)

1963, 91-118/GS 112-145.
17 HH 74/EM 109 (Klammerbemerkungen vom Verfasser).
18 Jo 1, 9 zitiert in HH 199/EM 290. Johannes meint ein metaphysisches

Licht, ME II 122/GS 436.
19 PI 189/GU 298.
20 EA 170/SH 127.



164 Bekenntnis zur Hoffnung

weil sie nicht nur das persönliche Engagement, sondern auch die Eigenart,
den Blick Marcelscher Philosophie bezeugen, wollen wir uns der Welt
zuwenden, wie sie Marcel sieht.

Der Blick auf die Gegenwart enthüllt die Welt als zerbrochene

(monde cassé). Zerbrochen ist nicht irgendetwas in der Welt, sondern
das Wir. «Das Problem, das einzige wesentliche Problem wird durch den

Konflikt von Liebe und Tod gestellt» 21. Damit meint Marcel nicht nur
den physischen Tod, sondern auch den im alltäglichen Leben. «Es gibt
kaum etwas Zerbrechlicheres als das Wir Genügen die Zwiste, die
Brüche aller Art nicht, um uns das zu beweisen? » 22 Es geht darum, sich
dieser Zerbrechlichkeit bewußt zu werden 23.

Es wäre wohl verfehlt, hier eine rein personalistische Haltung
suchen zu wollen. Es geht nicht nur um den eigenen Tod, sondern auch

um den der anderen, vor allem darum. Aber man muß dies vor dem

Hintergrund des Krieges betrachten, der Marcel zu solchen Fragen

bewegte, der ihn hinter den Karteikarten der vermißten Menschen keine

Objekte, sondern ein Du sehen ließ, nicht nur das von ihm selbst oft
erzählte Moment des frühen Verlustes der Mutter sehen 24.

Sicherlich bezieht Marcel die Negativität des Krieges nicht abstrakt
in seine Philosophie ein als zu überwindende, aufzuhebende, sondern
bedenkt den Menschen, der haßt und liebt, der untergeht oder gerettet wird.
Ihn, den Menschen, muß man ändern, wenn man Frieden schaffen will25.

Die Weltsituation steht für Marcel vor der Möglichkeit einer völligen
Zerstörung und eines Selbstmordes im Maßstab der ganzen Menschheit.
Die Atombombe ist nur das geschichtliche, äußere Gewand eines Willens

21 PI 182/GU 287.
22 PI 159/GU 252.
23 Angesichts der Möglichkeit zur Verzweiflung muß die Metaphysik Position

beziehen, EA 150/SH 112.
24 PI 182/GU 287/WG 13.
25 Bezeichnend für Marcel ist, daß er irdische Güter wie Frieden oder Heimat

transparent sieht auf Endgültiges. So z. B. bei der Rede zur Verleihung des Friedenspreises

in Frankfurt (1964) : «Ich hoffe auf dich, der du der lebendige Friede bist,
für uns, die wir noch im Kampfe liegen mit uns selbst und gegeneinander, damit
es uns eines Tages gewährt sei, in dich einzugehen und teilzuhaben an deiner Fülle. »

(Paix sur la terre. Deux discours, une tragédie, Paris 1965, 59). Oder zur Eröffnung
der Salzburger Festspiele 1965, wo Marcel die Musik als Heimat der Seele definierte,
die als tröstlicher Widerschein jener anderen, jenseitigen Heimat bezeichnet werden
kann, «nach der unsere Augen mit umso innigerer Sehnsucht blicken, als eine
universelle Verschwörung unsere irdische Heimat zu entseelen bemüht ist». (Die
Musik als Heimat der Seele, Rede zur Eröffnung der Salzburger Festspiele 1965,

Salzburg 1965, 23).



Bekenntnis zur Hoffnung 165

zur Selbstverneinung, eines Willens zur Selbstzerstörung 26. Weiterhin
ist sie die symbolische Illustration einer viel wesentlicheren Gegebenheit,
daß nämlich mit dem Fortschritt der Technik sich eine Technik der
Entwürdigung des Menschen ausbreitete. Angesichts dieser Welt hat der

Philosoph eine Sendung und Verpflichtung, sich nämlich zum Verteidiger
des Menschen gegen sich selbst zu machen 11.

Wenn diese Sicht vielleicht auch zu pessimistisch erscheint, so deckt
sie doch die Wurzeln des Unglücks im Menschen selbst auf, die unübersehbar

sind. Ahnlich düstere Prognosen einer Weltkatastrophe berichtet
Marcel von Max Picard zu Beginn des dritten Teils von «Gegenwart und
Unsterblichkeit» im I. Kapitel, das er mit «Pessimismus und eschato-

logisches Bewußtsein» überschrieben hat28. Auch Jaspers meinte, der
bloße Verstand sage einem, daß die Menschheit sich in naher Zukunft
selbst auslösche 29. Kant hingegen urteilte noch ganz optimistisch, daß

nämlich der Jüngste Tag eher mit einer Elias- als mit einer Höllenfahrt
eintreten und so das Ende aller Dinge herbeiführen werde30. Auch Bloch
teilt - wenn auch mit gänzlich verschiedenen Voraussetzungen - eine

optimistische Lösung, wonach kraft des totalen Sprungs31 die
Geschichte sich vollenden wird, welches Wunderbare 32 zwar in der Religion
Aberglaube ist, nicht aber im Marxismus 33. Immerhin bleiben die
beschworene Exterritorialität des Kerns zum Tode und die änigmatische
Rede vom «Incipit vita nova» bestenfalls Postulate, die allerdings nicht
aus den eigenen philosophischen Prämissen hergeleitet werden können.

Die Problematik einer Geschichtsprophetie zeigt sich hier deutlich.
Prophétie gründet, will sie Wahrheit beanspruchen, nicht auf eigenen

Analysen, sondern auf der Wahrheit Gottes. Insofern kann Philosophie
nicht prophetisch sein.

26 HH 171 f./EM 250 f.
27 HH 195/EM 285.
28 Vgl. ME II 168 : «Car même si nous n'avons pas à souscrire à l'idée proprement

apocalyptique d'après laquelle nous serions entrés dans les derniers temps
- ceux qui précéderont la fin du monde et le retour du Seigneur - nous sommes
du moins fondés à penser très sérieusement que cette catastrophe, si elle se produit,
mettra un terme à une ère historique hors laquelle il nous est très difficile et même

presque impossible d'imaginer ce qu'il peut advenir de l'homme»./GS 488.Vgl.
HH 171/EM 250.

29 K. Jaspers, Wo stehen wir heute? Gütersloh 1960, 41.
30 I. Kant, Werke VI, Frankfurt 1964, 181.
31 E. Bloch, Das Prinzip Hoffnung, Frankfurt 1959 PH), 233, u. a. m.
32 Vgl. PH 1545, 1548.
33 PH 233, 1548.



166 Bekenntnis zur Hoffnung

Der Philosoph, so wie Marcel sich versteht, hat aber nicht nur
aufzudecken, was ist, sondern Gesandter zu sein, d. h. dem möglichen Untergang

eine mögüche Hoffnung entgegenzusetzen. Zwar hat Marcel der
Technik gegenüber eine eher negative Haltung, weil deren Ausbreitung
zur Verdunkelung der Welt des Mysteriums, die zugleich die des

Zugegenseins und der Hoffnung ist, nach sich zieht34, aber er betrachtet
sie nicht als schlecht an sich, ja sie kann sogar ein Wert sein 35. Sie kann
aber auch eine sündige Technik, eine Technik der Sünde und im Dienst
der Sünde werden36. - Viel grundsätzlicher und tiefer jedoch betrachtet
Marcel das Menschsein als eine Gefangenschaft. Gefangensein - das ist
eine Grunderfahrung menschlicher Existenz 37.

Zerbrochene Welt, Gefangenschaft und Tod sind die Bedingungen
der Verzweiflung und der Hoffnung38. Die negative Seinserfahrung
schafft das Erlebnis einer sinnlos gewordenen Welt, das Bewußtsein der
Un-heimlichkeit und Un-geborgenheit, aus der sich die Existenz einsam
heraushebt und an der der Mensch verzweifeln kann. Es gibt aber nicht
nur ein Sein-zum-Tod, ein Scheitern, nicht nur die Verzweiflung oder
das Nichts, sondern auch die Hoffnung, welche auf das Heil zielt 39.

Die negativen Erfahrungen sind nur der Hintergrund von Angst und
Tränen, von dem sich die Bejahung der Hoffnung abhebt. Diese Bejahung
gründet sich aber nicht auf das Selbst, das Ich, sondern auf das Du.

Die Situation, die Ausgangs- und Problemstellung, bleibt
zweideutig. Sie läßt eine Hinwendung zur Verzweiflung oder zur Hoffnung
offen. So wird von uns eine Entscheidung gefordert zwischen Sein und
Nichtsein 40. Zu solcher Entscheidung, zur Hoffnung wie zur Verzweiflung,

sind wir nur in dem Maße befähigt, als und in welchem Maße wir
uns zuvor als Versehrte Menschen erkannten. Andernfalls wäre das Heil,
auf das die Hoffnung zielt, nur die Erfüllung eines Noch-Nicht, es

erlöste uns aber nicht von einem Nicht-Mehr. Solche Hoffnung könnte
letztlich den Tod nicht überwinden.

Marcel sagt sehr richtig: «Für das Heil ist nur in einem Universum

34 HH 70/EM 103.
35 HH 197/EM 288.
36 HH 72/EM 106.
37 HV 78/HVd 73, vgl. HV 43, 71, 288/HVd 32, 66, 292, ME II 160/GS 480,

PI 139/GU 218 : «M'appréhender comme existant, c'est en quelque manière m'appré-
hender comme captif. »

38 Vgl. EA 108/SH 80, HV 78/HVd 73.
39 EA 120 f., Nota 1/SH 93, Nota 1.
40 HH 96/EM 141.



Bekenntnis zur Hoffnung 167

Platz, das wirkliche Beschädigungen aufweist»41. Uberwindung von
Schuld, Vergebung und Verzeihung sind in solchem erhofften Heil
einbeschlossen, nicht nur der Fortschritt und die Erfüllung eines Noch-
Ausstehenden. «Heil als wiedergefundene Unversehrtheit» 42 sagt Marcel
einmal. In Verbindung des Heils als nostos und kainon ti (s. u.) eröffnet
sich eine Dimension der Hoffnung, die über die Erfüllung der Erwartung
hinaus Erlösung verheißt und so wahren Trost schenken kann.

2. Situation und Weltanschauung

Wir haben oben davon gesprochen, daß es sich bei der Hoffnung um
eine grundlegende Entscheidung (option décisive) handle. Nicht nur
Marcel, sondern auch ein marxistischer Autor wie Karel Kosik sieht
nicht nur die Möglichkeit des Fortschritts, sondern auch die der Degeneration

43. Marcel sucht nach den Gründen für die Krise des Menschen und
des Menschlichen, die er als «metaphysiche Krise»44 bezeichnet. Nach
seiner Ansicht liegt die tiefere Wurzel der Krise in der Erschütterung der

religiösen Überzeugungen, die eine Schwächung der natürlichen Grundlagen,

auf denen jene Überzeugungen sich aufbauten, mit sich gebracht
hat45. Zu diesen Grundlagen gehört eine pietas infra-christlichen
Charakters, «eine fromme Ehrfurcht... diesseits jeder christlichen Geistigkeit,

von der auch die Heiden uns wunderbare Zeugnisse überlassen
haben» 46. Eine solche religio-Ehrfurcht wird ein echtes vinculum sein

können, das die Menschen diesseits der Offenbarung miteinander
verbinden kann. Es wird davor bewahren, die Autorität der Freiheit des

Menschen und seine Würde zu mißbrauchen und als Objekt der
Manipulation oder Ausbeutung zu betrachten. Jeder abstrakte Universalismus,
also ein nur theoretisches, kein praktisches Miteinander, der solcher

41 SH 81/EA 109: «Il n'y a place pour le salut que dans un univers qui comporte
des lésions réelles. »

42 PhH, Vorwort.
43 K. KosIk, Dialektik des Konkreten. Eine Studie zur Problematik des

Menschen und der Welt, Frankfurt 1967, 117, Nota 41 : «Manetti (1396-1459)
übersieht in polemischem Eifer, daß alles Menschliche degenerieren kann, aber
gerade in dieser programmatischen Einseitigkeit wirkt sein zuversichtliches Manifest
des Humanismus mit ergreifendem Zauber. — Cervantes teilt schon hundert Jahre
später nicht mehr diesen Optimismus und gelangt zu einem weit tieferen Verständnis
der menschlichen Problematik.»

44 HH 33/EM 46.
45 HV 135/HVd 133.
46 HV 127/HVd 124.



168 Bekenntnis zur Hoffnung

Frömmigkeit entraten will, kann für Marcel nur der Wegbereiter eines

zerstörenden Nihilismus sein 47. Da Hoffnung aber nicht Abwarten ist,
sondern auch Tun, muß das Werk des Aufbaus mit der Wiederherstellung

jener Grundlagen beginnen, m. a. W. die Menschen müssen in ihrer
unveräußerlichen Würde und Einzigkeit als Person anerkannt werden;
für Marcel spielt dabei sogar die Betrachtung der Menschen als Ebenbilder

Gottes eine Rolle 48. Daraus ergibt sich dann weiter, daß das

Zusammen und Miteinander der Menschen, die Brüderlichkeit, die in der

Ehrfurcht und Achtung des Menschen als Person ihren Ausdruck findet,
gebunden ist an die Idee des Vaters und nicht zu trennen ist von dem
Gedanken eines transzendenten Wesens, das uns, das dich und mich
geschaffen hat 49. Da die heutige Welt diese Merkmale mehr und mehr aus
den Augen verliert, folgte dem Tode Gottes die Agonie des Menschen 50.

Wird nämlich ein Leben nach dem Tod geleugnet, so müßte das

Dasein auf Erden umso wertvoller erscheinen. Doch das Gegenteil ist
eingetreten. Das Leben wird wertloser, es kann in Zwangsarbeitslager
und Verbrennungsöfen führen, sein Sinn ist die Erfüllung eines Plansolls
oder dient durch Ausbeutung der Erfüllung eigener Genüsse 51. Somit
will Marcel den Zusammenhang zwischen einer Weltanschauung und den

entmenschlichenden Verhaltensweisen aufdecken: Die menschlichen

Dinge erhalten ihre Beständigkeit erst im Bezug auf eine transzendente,
übernatürliche Ordnung, ja die natürlichen Beziehungen verlieren ihren
Sinn oder lösen sich auf, wenn ihre Analogie verkannt oder geleugnet
wird 52.

Uns scheint, daß Marcel hier den Bogen überspannt und wohl auch
seinen ursprünglichen Intentionen nicht ganz treu bleibt. Zunächst hatte
er nämlich von einem vinculum diesseits aller Offenbarung gesprochen,

von einer pietas dem Menschen gegenüber, einer Ehrfurcht vor dem

Humanum. Wenn er nun meint, die menschlichen Beziehungen lösten
sich auf, wenn ihr Bezug auf eine übernatürliche Ordnung geleugnet
werde, kann man einem Widerspruch nur so entgehen : auch diesseits aller

Offenbarung gibt es einen Bezug auf Transzendenz, und nur durch einen
solchen meta-physischen Bezug wird die menschliche Würde garantiert.

« HV 226/HVd 226.
48 ME II 149/GS 466.
« ME I 39/GS 49.
50 HH 195/EM 268, vgl. HV 219/HVd 218.
51 Vgl. ME II 149/GS 466 f.
52 HV 131 f./HVd 129 f.



Bekenntnis zur Hoffnung 169

A. Camus nun hat versucht, den Menschen ohne einen solchen Bezug
zu retten. Und auch Marcel hat heute seine Position - auch zu Camus -
ein wenig geändert. Unabhängig von persönlichen Glaubensüberzeugungen

gibt es eine Grundlage für die unveräußerliche Würde des
Menschen: das Du, das Bruders«'« 53. Auch in der Endlichkeit kann man das

Prinzip seiner wesenhaften Würde entdecken 54 Der Mensch ist das,

was sich nicht ersetzen läßt55. In diesem Sinn widmet Marcel sogar sein

Buch «Die Menschenwürde und ihr existentieller Grund» dem Andenken

von Albert Camus. Hier fühlt sich Marcel ihm trotz aller Verschiedenheit
verbunden56. Auch im Vorwort zur erweiterten Auflage von Homo
viator (1963) schreibt Marcel, daß seine Achtung vor der Persönlichkeit
Camus' nur habe zunehmen können und daß ihn die Nachricht von
seinem Tod tief betroffen habe 57.

Dennoch kommt auch hier wieder zum Durchbruch: Nur wirkliche
Transzendenz und Heiligkeit, wie sie das Zeugnis Christi oder der Märtyrer
zeigen, lassen die Empörung, deren tiefe Ehrenhaftigkeit er bei Camus

bewundere, nicht in Verzweiflung enden 58. Marcel scheint hier nicht
genügend zu trennen zwischen Leugnung von Transzendenz und Leben
nach dem Tod als Voraussetzung der Zerstörung des Humanum einerseits

und der Verzweiflung andererseits. Freilich würde Camus für Marcel
einen Menschen zu retten versuchen, der letztlich verloren ist, denn für
Marcel ist das Leben nach dem Tod ein strukturelles Charakteristikum
menschlichen Wesens, das seine Würde garantiert59. Camus jedoch hat
ohne diese Voraussetzung die Würde des Humanum zu retten versucht.
Auf der anderen Seite will auch Marcel diesseits aller Konfession und
Offenbarung den Menschen retten, der für ihn, mag man ihn hier auch

retten, verloren bleibt, ohne ein Leben nach dem Tod. Darum kommt er

53 G. Marcel, The existential background of human dignity, Cambridge
(U.S.A.) 1963 HD), 133/Die Menschenwürde und ihr existentieller Grund,
Frankfurt 1965 MW), 160. Vgl. HD 147: «The freest man is also the most
fraternal. »

54 HD 136/MW 163.
55 MW 166/HD 139: «In fact a human individual is precisely that which is

not replaceable. »

56 MW 11, franz. Ausgabe: La dignité humaine et ses assises existentielles,
Paris 1964, 12 (diese Vorworte fehlen in der englischen Originalausgabe).

57 G. Marcel, Homo viator. Prolégomènes à une métaphysique de l'espérance.

Nouvelle édition revue et augmentée, Paris 1963 HV 63), II.
58 HV (63) 368 f.
5" Vgl. HD 141 f./MW 168 f.



170 Bekenntnis zur Hoffnung

auf eine meta-physische Instanz und die Idee eines guten Willens im
ursprünglichen und evangelischen Sinn 60, auch für das Diesseits.

Und so stellt Marcel die Frage, welche Beziehung Camus zu dieser

Transzendenz habe. Er möchte zwar nicht sagen, Camus sei ein Christ
oder ein Glaubender, ohne es zu wissen, wohl aber, daß er und eine
unendliche Zahl anderer teilhaben am einzigen und wahren Licht, das jeden
erleuchtet, der in diese Welt kommt 61.

Ob diese Unterscheidung zwischen «anonymem» Christsein und
Teilhabe am wahren Licht, wie es bei Johannes gesagt wird, akzeptabel ist,
möchten wir hier nicht entscheiden. Was aber wichtig ist, bleibt Marcels

Frage nach der Beziehung derer zur Transzendenz, die sie mit Worten
leugnen. Für Marcel ist überall da, wo ein Mensch sich für das Humanum
einsetzt, ein solcher Bezug gegeben, eine Teilhabe an einem übernatürlichen

Licht. Darin impliziert ist die Frage nach der Hoffnung für die

anderen und deren Heil. Marcel entschied für seine Person: Seine Hoffnung

ist verantwortlich auch für die Hoffnungslosen oder die, die sich als

solche verstehen. Der Erfüllung dieser Hoffnung ist er gewiß. - Das hat
nichts zu tun mit einer Vergewaltigung des anderen, sondern beinhaltet
die konsequente Haltung, die nach dem andern fragt.

Zwar hatte Marcel auch schon in der ersten Ausgabe von Homo
viator geäußert, daß das Sein überall und unzerstörbar sei62 und den

Gedanken einer teil-gehabten Transzendenz selbst im Selbstmord später
formuliert 63. Die neue Position gegenüber Camus und den unzähligen
anderen kann man wohl sehr gut erkennen im Vergleich zu einem Text,
in dem Marcel Camus bei der Verkündigung der namenlosen Absurdität
Hochmut und starrköpfige Verweigerung religiösen Wahrheiten gegenüber

vorgeworfen hatte 64. Allerdings hätte Marcel die Anerkennung der
Redlichkeit bei Camus wohl kaum zusammen mit Hochmut zu nennen
brauchen. Denn Camus verweigert die Hoffnung ja nur, weil er meint,
sie nehme dem Leben seinen Ernst und weil er glaubt, ein Wissen um
einen Tod ohne Hoffnung zu haben, d.h. um einen Tod, der keine Hoffnung

läßt. Eben hier scheiden sich die Geister: an der Frage nach dem

ewigen Leben, wie immer das zu denken sei. Sie entscheidet, ob unsere

Hoffnung letztlich nur eine Endlichkeit begreift oder Ewigkeit verspricht.

60 MP 212.
61 HV (63) 369.
62 HV 205/HVd 204.
63 GU 170/PI 110: «Il faudrait se demander si ce n'est pas la réalité d'un

transcendant qui est impliquée dans le fait du sacrifice ou même du suicide.»
« HV 285/HVd 289.



Bekenntnis zur Hoffnung 171

3. Hoffnung auf Leben

Für Marcel schließt echte Hoffnung die Bejahung der Ewigkeit ein,
einer Ebene, wo das Heil end-gültig sein wird 65 und unser Pilgerdasein
aufgehört hat, in dem immer auch Unheil möglich ist. Von hier aus ist
der Aufstieg zum Ursprung unseres Hoffens möglich, wo ein aufrichtiges
Denken sich in einen Anruf de profundis wandeln kann, zu einem Anruf
des absoluten Du 66, d. h. eine Wandlung zu einer absoluten Hoffnung,
über alle Hoffnungen hinaus, hinaus über alle Enttäuschungen, Ver-

irrungen und Brüche, die nur wahr sein können vermöge einer
vorübergehenden Wahrheit67, und die der eigentlichen Wirklichkeit nichts
anhaben können. Diese Wirklichkeit ist die intersubjektive, die vom
absoluten Du bewahrt wird, das die Einheit des einen mit dem anderen,
aller in allen und mit sich selbst und untereinander grundlegt68.

Marcel sagt nicht, alle unsere Irrwege und jede Negativität seien

nur Schein, nichts gegenüber der Hoffnung. Er sagt, sie seien wahr. Aber
hinter dieser vorübergehenden, also zeitlich begrenzten Wahrheit (die
nicht ungeschehen gemacht wird), gibt es eine andere und tiefere
Wirklichkeit, zu der hin der Mensch unterwegs ist, die ihn trägt, ein Licht,
das da ist, das er aber noch nicht sieht69, dessen Kommen die Hoffnung
verkündet, woran teilzuhaben sie zuversichtlich glaubt.

«Das Heil ist keines, wenn es uns nicht vom Tode erlöst»70. Das

bedeutet, da wir uns nicht selbst vom Tode erlösen und ewiges Leben
schenken können, und da Marcel ausdrücklich betonte, das gemeinte
Heil schließe die Bejahung der Ewigkeit und ihrer Güter ein, die

Notwendigkeit einer absoluten Zuflucht71. (Nicht als Stück eines «Gottesbeweises»,

sondern als Ermöglichung der Hoffnung, zu der er sich bekennt.)
Damit ist nicht gesagt, Hoffnung sei ein Abwarten, ein Untätigsein.
Zumindest hat Marcel diesen Irrtum oder eine solche Zweideutigkeit
richtiggestellt: «Was die Hoffnung betrifft, so könnte nichts falscher

65 EA 109/SH 80 f.
66 HY 204 f./HVd 204.
67 HV 89 f./HVd 86.
68 HV 81/HVd 77.
69 HV (63) 40/HVd 32.
70 ME II 181/GS 503.
71 SH 78/EA 105: «Puis-je définir Dieu comme présence absolue? Ceci

rejoignant mon idée du recours absolu. »



172 Bekenntnis zur Hoffnung

sein, als in ihr eine Art untätigen Abwartens zu sehen, das auf ein

Ereignis starrt, mit dessen Eintreten man rechnet, als ginge es, wenn ich so

sagen darf, ganz von selbst vor sich» 72.

Aus dem Bezug auf die Gegenwart muß eine solche Philosophie tätig
werden. Es geht Marcel auch hier um eine konkrete Hoffnung. Schon die

genauere Analyse seiner «Formel» «ich hoffe auf dich für uns» ergibt ja
zunächst das «du» als menschliches Subjekt, auf das ich hoffe, für das ich
hoffe, das ich erhoffe. Erst in einem weiteren Schritt wird die Ontologie
des Mitseins das «du» transparent werden lassen auf das absolute Du,
auf das ich für uns hoffe, für uns alle 73. Marcel fordert eine konkrete

Verkörperung des Geistes der Wahrheit und der Liebe, der das Werk der

Einigung vorantreibt74, einer Einigung, die kein leeres Ideal bleiben
darf. Marcel spricht sogar von der Notwendigkeit, unsere Grundwerte
in ein kämpferisches Bewußtsein umzuformen 75, von einem schöpferischen
Zeugnis 76, davon, daß der Sinn unseres In-der-Welt-Seins darin besteht,
in dem Prozeß, der die Geschichte selbst ist, zu diesem Zeugnis berufen

zu sein 77. Die Hoffnung ist ein schöpferisches Geschehen 78. Der Mensch

ist durch die Hoffnung, sie ist der Stoff, aus dem die Seele gemacht ist,
der Atem der Seele 79. Hier wird deutlich, daß es beim schöpferischen
Charakter der Hoffnung um mehr geht als um die Hervorbringung
stofflicher Wirkungen. Ja Marcel meint, nur-stoffliche Wirkungen könnten
nicht als echte Schöpfung bezeichnet werden, keinerlei Liebe zum
Geschaffenen zuwege bringen 80. Die Welt in der Sicht einer Philosophie, die
ein transzendentes Absolutes annimmt, kann sich nicht selbst
vollenden, d. h. die Liebe hofft und die Hoffnung liebt nicht die Einheit der
Welt in sich, sondern die Einheit der geeinten Welt mit dem Einen, erst
das kann die Fülle sein. Darauf können wir nicht nur, sondern müssen

72 MW 171/HD 143. Vgl. HD 18 f.: «I was more concerned with
safeguarding the existing order and fundamental liberties than with establishing a
stricter social order, which often seemed to me to be inseparable from a suspect
demagoguery and from a leveling of society to the advantage of the mediocre
Those illusions now appear to me in retrospect as a little short of absurd. » (MW 33 f.)
Vgl. HH 204/EM 299.

73 Vgl. HV 128/HVd 126 und ME II 172/GS 493.
74 Vgl. HH 202 fl./EM 296 ff.
75 WG 40.
76 WG 59 ff.
77 WG 58.
78 HV 77/HVd 72.
79 EA 11/SH 77.
80 HV 77/HVd 72.



Bekenntnis zur Hoffnung 173

wir sogar hoffen 81. Nur wo Liebe vorhanden ist, kann man von Hoffnung
sprechen 82.

Die Liebe zu diesem Du unterscheidet solche Hoffnung von
persönlichem Glücksverlangen, läßt Gott nicht zum Erfüller der eigenen
Wünsche werden. Eben diese Liebe schließt aber auch ein

Ewigkeitsversprechen ein. Und auch, wenn man vielleicht das Gegenteil behaupten
möchte: Jede Hoffnung, die diese Ebene ausschließt, ist letztlich eine

geschlossene, tote Hoffnung, so heroisch und effektiv sie auch sein mag.
Um nicht letztlich dennoch, trotz aller Bemühungen um Gerechtigkeit,

Freiheit und Frieden, in Verzweiflung zu versinken, muß die
Endlichkeit überstiegen werden, müssen die Negativität wie auch alle Werte
«aufgehoben» werden. Letztlich geht es um die durch Liebe und Tod
gegebene Situation. So schreibt Marcel vor sein Werk «Gegenwart und
Unsterblichkeit»: «Der Mythos von Orpheus und Euridike steht mitten in
meinem Dasein.» Von hier aus strebt sein Denken über das Sein, das

Leben, die Liebe und den Tod und seine Implikationen auf das wesentliche

Problem: Wie man wiederfinden kann, wäre es auch nur in der

Hoffnung 83.

Für solche Hoffnung ist die Zukunft offen, sie kann nur dort
Gestalt annehmen, wo Zukunft nicht der Ort der reinen Wiederholung ist84.

Allerdings ist diese Zukunft nicht etwas ganz Neues in dem Sinn, daß

es seine Wurzeln nicht in der Geschichte, in der Vergangenheit hätte 85.

Sie ist ein Zusammen von nostos und kainon ti - eine Verwandlung 86,

eine Zukunft, die anders und besser ist als zuvor 87.

Aber gerade mit dem Advent, mit der Hoffnung, die in die Zukunft
blickt, wird auch deutlich: «Die Zeit als Durchbruch zum Tod - zu
meinem Tod - zu meinem Untergang. Der Zeit-Schlund; Schwindel
angesichts dieser Zeit, auf deren Grund mein Tod ist, der mich anhaucht» 88.

Dem Tod wird durch die Hoffnung das Schreckliche nicht genommen,
sie läßt das Grauen nicht verstummen. Der Tod bleibt der Sarg neben
der Hoffnung, der sie als angefochtene erscheinen läßt. In diesem

Sinne stellt Hoffnung eine Antwort des Seins dar, für den, der in der

81 HV 205/HVd 205.
82 HV 73/HVd 72.
83 PI 132/GU 207.
84 HV 80/HVd 76.
85 HV 90/HVd 87.
86 Vgl. HV 90/HVd 86 f.
87 HV 90/HVd 87.
88 EA 117/SH 87.



174 Bekenntnis zur Hoffnung

Nacht der Seele lebt89, ja vielleicht muß die Seele die Erfahrung der

Nacht machen 90, damit sie sich bewähre, bewahrheite und das aus ihr
getilgt wird, was letztlich doch nur ein vom Egoismus vorgespiegelter
und gut getarnter Traum ist. M. a. W. : Nur wer sich vom Haben
gelöst hat, nähert sich dem Sein und wird zur Hoffnung befähigt91. Die
erreichte Verfügbarkeit (disponibilité - Hingabebereitschaft) ermöglicht
sicher auch eine freiere Wahl. Der Mensch wird ja zu einer Entscheidung
aufgerufen : Die metaphysische Wahl liegt bei der Unsterblichkeit 92.

Um nun die Gedankengänge Marcels hinsichtlich der Hoffnung auf
Leben genauer darlegen zu können, müssen wir - soweit das der
gegebene Rahmen zuläßt - weiter ausgreifen auf sein Verständnis vom
Menschen und seinem Tod. Der Tod hat den Körper zur Voraussetzung,
d. h. die zeitliche Struktur der endlichen Existenz ist bedingt durch das

absolute Haben, den Raum, «denn der Tod ist in einem bestimmten
Sinne Triumph und Ausdruck der radikalsten Trennung, die sich im
Raum vollziehen kann»93. Es geht um das absolute Haben, das

implizierende, im Gegensatz zum possessiven, unverfügbaren Haben,
(welches Haben das eigentliche Haben ist) 94. Der Mensch kann sich nur
mittels dieses implizierenden Habens verkörpern, inkarnieren. Das Haben
ist für das Sein, soweit es endliches ist, konstitutiv 95. Das physische
Leiden und besonders der Tod als Prototyp des Leidens wird nur durch
das Haben möglich, das Leiden ist ein Betroffensein im Haben 96. Der
Tod ist die Nichtung des Habens. Das Sein jedoch ist dem Haben
gegenüber transzendent 97. Die Inkarnation als Grenzzone von Haben und
Sein 98 wird im Tode aufgehoben.

Vielleicht ist es angebracht, hier eine Bemerkung einzuschieben.

Wenn Marcel das Haben als Bedingung der Möglichkeit des Leidens, den

Tod als Prototyp des Leidens erklärt, so muß man wohl auch bedenken,
daß Sterben nicht nur Erleiden ist, sondern auch ein Tun. K. Rahner

89 HV 210/HVd 210.
90 PI 152/GU 239.
91 HV 82/HVd 78: «Seuls des êtres entièrement libérés des entraves de la

possession sous toutes ses formes sont en mesure de connaître la divine légèreté
de la vie en espérance. »

92 HE II 152/GS 469/EA 11/SH 11.
93 EA 42/SH 34.
94 EA 124/SH 92.
95 EA 123-125/SH 92.
96 Ebd., vgl. SH 125 f./SH 93.
97 EA 122/SH 91.
98 EA 119/SH 88.



Bekenntnis zur Hoffnung 175

meint: «Wenn dieser Satz: der Tod ist aus seinem eigenen Wesen heraus

die personale Selbstvollendung, der 'eigene Tod', zu Recht bestehen soll,
dann muß der Tod nicht bloß ein passiv hingenommenes Widerfahrnis
sein (obwohl er dies offenbar auch ist), sondern er ist auch zu begreifen
als Tat des Menschen von innen, und zwar, wohlverstanden, wirklich der

Tod selbst, nicht bloß eine ihm selbst noch äußerlich bleibende Stellungnahme

des Menschen zu ihm» ". Der Tod ist beides: Erleiden und
Zerstörung von außen und Tat und Vollendung aus der Personmitte als

ihrer selbst.
Hinsichtlich einer Definition des Todes bleibt Marcel zurückhaltend.

Er spricht von einer Aufhebung der Grenzzone von Haben und Sein. Der

Körper, die Verkörperung ist ein Geheimnis, denn es wird nie möglich
sein zu sagen, ob der Körper mein Ich ist, noch ob er für mich ein Objekt
ist 10°. Der Mensch stellt eine integrale Einheit dar. Der Gegensatz von
Subjekt - Objekt wird transzendiert, denn Inkarnation, d. h. die

Verbindung von dem, was man Seele und Körper nennt, ist über diesen

Gegensatz erhaben. Der Tod jedoch zerstört diese Einheit. Das Sein aber

behauptet sich als unzerstörbar. Das Haben, der Körper, scheint zur
reinen Form des Habens herabzusinken: jener Körper da, ein Ding, eine

Maschine, die stillsteht101. Jedoch bedeutet der Verlust in der Ordnung
des Habens auch eine Bedrohung für die Ebene des Seins, die Seele 102

und birgt in sich das Risiko, sich in einen Verlust auf der Ebene des

Seins zu verwandeln 103. Dabei wäre zu bedenken, daß der Verlust auf

der Ebene des Seins Verlorenheit, Verdammung bedeutet104, vielleicht
besser Auslöschung, wenn man die Einheit von Sein und Haben los, ihre

geheimnisvolle Verbindung erst wirklich zu Ende denkt. Die Aussage

über die «Identität» von Körper und Ich besagen nicht, der Mensch sei

nur Phänomen, Körper, sondern heben die wesentlich inkarnatorische

99 K. Rahner, Zur Theologie des Todes. Mit einem Exkurs über das Martyrium,

Freiburg 31961, 29 f.; S. 30: «Wenn der Tod das Ende des ganzen Menschen
ist, d. h., wenn das Ganze des Menschen irgendwie zu einem Abschluß jener
Zeitlichkeit kommt, die für das Leben des Menschen charakteristisch ist und eben im
Tod beendet wird, dann muß dieses Ende den Menschen in seiner ganzen Wirklichkeit

betreffen, also auch seine Seele. »

100 EA 12/SH 12, vgl. EA 122, 131 f./SH 90, 97 S.
101 EA 13/SH 13.
102 Frz. Text: «Pour ce que j'ai appelé l'âme», EA 132.
103 EA 132/SH 99.
i°4 EA 131 Nota 1/SH 98 Nota 1.
105 EA 122/SH 90.



176 Bekenntnis zur Hoffnung

Existenzweise hervor106. Leib und Seele sind nicht etwas, das der Mensch

hat, sondern was er ist107.

Der mögliche Verlust auf beiden Ebenen läßt die Hoffnung
aufkommen, die als authentische eine Hinwendung zu jener gütigen Macht
bedeutet, welche das Zentrum der Hoffnung ist108. Eine Schwierigkeit :

Verlust setzt die Dimension des Habens voraus. Hinsichtlich der Ebene
des Körpers als Haben 109 ist an die Unterscheidung von implizierendem
und possessivem Haben zu denken, die in der inkarnierten Existenz nicht
getrennt werden können. Der Verlust der Seele setzt ebenfalls Haben

voraus, der «Verlust» ist Verdammung, vielleicht Vernichtung. Wenn
aber Verlust auf der Ebene des Seins, der «Seele», Verdammung und

Vernichtung besagt, dann ist Unsterblichkeit dessen, was wir Seele nennen,

mehr als ein Fortleben, es ist Geschenk, kurz: Seligkeit.
U. E. mißt Marcel dem Körper, der Materie, der Natur zu wenig

Bedeutung bei. Die menschliche Wirklichkeit, den Zusammenhang von
Liebe und Tod, Menschsein und Leid leuchtet er aus. Daß aber die

Hoffnung des Menschen sich jenem Seufzen der Kreatur verbindet, von
dem das 8. Kapitel des Römerbriefes spricht, die Hoffnung eines Kosmos

einschließt, das vermißt man bei Marcel. Unser Hoffen gibt sich mit
einem ewigen Leben nicht zufrieden, sondern erhofft auch eine neue
Erde. Und auch eine Seligkeit, in der die fehlten, die zu uns gehören, die

unser Ich, das Wir ausmachen, wäre keine erfüllte Seligkeit.
Wir müssen nun noch näher auf das Phänomen Tod eingehen, der

keine Gegebenheit, sondern ein Geheimnis ist no. Wir haben schon auf
die Korrelation zwischen Haben und Unverfügbarkeit, Sein und
Verfügbarkeit hingewiesen. Der Tod als Vernichtung allen Habens ist auch
eine absolute Negation der Unverfügbarkeit ul. Die inkarnierte Existenz
ist also wesenhaft unverfügbar, zu ihrem Wesen gehört die Möglichkeit
des Leidens. Alle diese Leiden, denen wir durch das Haben Raum geben,

bringen uns einmal den «kontingenten Charakter» 112 unserer Existenz
zu Bewußtsein, aber sie werden dann auch ein Sprungbrett zur Hoffnung,
weil sie nicht mehr möglich sein werden, wenn die Voraussetzung, das

106 Vgl. ME I 117/GS 144.
107 EA 122, 131/SH 98, 90/PI 185/GU 291.
108 EA 130 Nota/SH 98 Nota.
loa PI 109/GU 168.
110 ME I 227/GS 281.
111 EA 100/SH 74.
112 EA 103/SH 76.



Bekenntnis zur Hoffnung 177

Haben, wegfällt. Der Tod bekommt auch unter diesem Gesichtspunkt
eine eminente Bedeutung. Er kann zur absoluten Hoffnung führen,
erstens weil wir nicht wissen, was danach sein wird und wie es sein wird,
weiter weil der Tod das Haben aufhebt, die Zeit beendet und dadurch das

Alles, die Fülle ermöglicht, das Heil sich verwirklicht. Denn obwohl das

Haben die Bedingung der Beziehung zum anderen ist U3, wird gerade
eine vollkommene Einheit mit dem anderen erstrebt, die nur ohne das

Haben (jedenfalls in seiner jetztigen Form) möglich ist: eine Bedingung
der Existenz, die sie als solche schon immer der Hoffnung unterwirft -
der Hoffnung auf diese Einheit. Die Hingabe, die Verfügbarkeit, auf
welche als totale die Liebe zielt, ist im Leben nicht möglich. Das Haben

bedingt immer wieder die Unverfügbarkeit. Nur selten wird das furchtbare

In-sich-Gewickeltsein der Existenz aufgegeben und der Mensch

steht als reine Gabe da: das geschieht, wenn er alles, was er im Leben noch

hofft, im Hinblick auf den anderen erhofft: ich hoffe auf dich für uns.
Doch gleich fällt die Existenz in sich zurück und fängt an, sich zu

versagen.

Es wäre unangemessen, die Aufhebung des Habens vor allem in der

Vernichtung des Körpers zu sehen. Wir haben schon einmal darauf
verwiesen, daß durch das implizierende Haben das possessive möglich wird,
welches in der Seele seine Wurzeln hat. Diese Wurzeln sterben deshalb

im Tode ab, weil die Seele vollkommen ausgeliefert ist. Das
Ausgeliefertsein wiederum ist die Bedingung einer totalen Hingabe. Solche

Hingabe ist jedoch erst im Tode möglich, weil dort alles Haben
ausstirbt und wir uns dann erst ganz ausliefern und hingeben können 114.

Hier erscheint das Endgültige, das von der Vorläufigkeit des Habens

nicht mehr bedroht ist. Sind aber die Bedingungen für das Leiden und
die Zeit aufgehoben, so gibt es auch keine Hoffnung mehr (es sei denn,

man verstünde das Bleiben der Hoffnung in der Seligkeit als das dauernde

Sich-Hingeben an den Unverfügbaren, weil dieser niemals Besitz werden

kann, Hoffen also nicht «einfach» in «Haben» übergeht). Das führt zu
dem Schluß, daß die Hoffnung auf ihrem Höhepunkt, dort, wo sie sich
als absolute verwirklicht, gleichzeitig sich aufhebt (in ihrer pilgerhaften
Gestalt) und das Erhoffte Wirklichkeit wird : die Fülle, das Licht, das Heil.

Doch, so könnte man einwenden, der Schwindel vor dem Tode

bleibt, und damit unendlich viel Raum für die Verzweiflung: nämlich

113 EA 215 f./SH 159.
114 Vgl. L. Boros, Mysterium mortis. Der Mensch in der letzten Entscheidung,

Olten-Freiburg 1962, 57 f.

12



178 Bekenntnis zur Hoffnung

bis zum Tode, wo ich mich erst zu jener absoluten Hoffnung aufschwingen

kann. Das ist aber nur insofern wahr, als sich die absolute Hoffnung
im Tode verwirklicht, bis zum Tod leben wir in ihr, und es wäre aller

Wert, alle Liebe, jede Hoffnung ein reines Ärgernis, wenn der Tod
die letzte Wirklichkeit wäre115. «Einen Menschen lieben, heißt sagen:
Du wirst nicht sterben» 116. Diese Aussage kann nur verstanden werden,

wenn wir auf den Unterschied von Du und Dies zurückgehen. Der
Mensch, den ich liebe, ist nicht allein ein Du, er ist auch ein Objekt,
ein Dies, dem ich alle Möglichkeiten angedeihen lassen kann in der

Behandlungsweise, über die ich als körperliches Agens verfüge. Und als

solches Dies, als Ding, hat er auch die Zerstörung, den Tod, zu erdulden.
Sofern er aber «Du ist, entzieht er sich der Dingnatur, und nichts, was
ich von den Dingen sagen kann, gilt mehr von ihm, gilt mehr von Dir» 117.

Dabei ist der Sachverhalt, der die Tatsache der Liebe als unsterblicher
erklärt, noch viel verwickelter, ist doch der Tod des Du auch in gewissem
Sinne mein eigener, d. h. ich sterbe mit Dir. Doch das bedeutet wiederum :

Wir bleiben zusammen, diese Zerstörung trifft uns nicht. Sie kann nämlich

nicht das Wesen treffen, wodurch jemand ist, d. h. die Liebe 118. Das

sagt vom Standpunkt der intersubjektiven Einheit aus, um welche es

ja geht und die mehr oder weniger im Glauben an die persönliche
Unsterblichkeit ausdrücklich einbegriffen ist: Du und ich, wir bleiben

zusammen. Der eingetretene Wandel kann uns von dem Ewigkeitsver-
sprechen nicht lösen, das unsere Liebe einbeschließt119.

Die absolute menschliche Hoffnung impliziert die Liebe und Treue

Gottes, die Ewigkeit, die Bejahung der ewigen Güter, das ewige Leben,
die Unsterblichkeit, die den Gedanken eines Fortlebens um ein Unendliches

überragt 12°, ist diese doch die Aufhebung unserer jetztigen
Existenz zum erhofften Alles, dem Heil in der Fülle. Ein nostos, weil
es ein Weiterleben ist, ein kainon ti, weil die unvorstellbare Erfüllung,
worauf sich das Mehr des Noch-Nicht im Gewordensein bezieht, nun
geworden ist, das Noch-Nicht der endlichen Existenz kein Nichts,
sondern das Alles wurde.

Wenn wir von Unsterblichkeit gesprochen haben, so müssen wir

"5 HV 211/HVd 212.
"6 ME II 154/GS 472.
117 ME II 155/GS 473.
118 ME II 154/GS 473.
119 ME II 155/GS 474.
120 pi 192 f./GU 304.



Bekenntnis zur Hoffnung 179

hinzufügen, daß Marcel neben Unsterblichkeit auch von Unzerstörbarkeit

spricht121, die nicht ohne Transzendenz zu denken ist. Die Sorge,
daß z. T. gerade Theologen eine Unsterblichkeit leugnen oder nicht
anzunehmen scheinen 122, bezieht Marcel auf die Auferstehung des Fleisches.

Dabei muß aber hinzugefügt werden, daß die Problematik von Natur
und Gnade sich auch hier zeigt, so daß man meinen könnte, eine

Unsterblichkeit der Seele schließe den Glauben an die Auferstehung aus.

Wenn also jemand eine Unsterblichkeit nicht annimmt, so heißt das

noch nicht, er leugne die Auferstehung des Fleisches und ein ewiges
Leben. Wir möchten aber mit Marcel betonen, daß es die «Lichter des

Jenseits» sind, und zwar als «das Licht der (übernatürlichen)
Offenbarung» 123, wodurch unser Dunkel in diesem Punkt gelichtet wird.

Das ist die Hoffnung angesichts des Todes, der Verzweiflung, der
Treu- und Lieblosigkeit, allen Unheils der Welt: hoffen wider alle

Vorausberechnung, wider alle Erwartbarkeit, also Hoffnung wider alle Hoffnung

- gläubiges Setzen auf ein absolutes Du, in dem alle Sinnlosigkeit sinnhaft

werden und alle Ausweglosigkeit dennoch zum Ziele führen kann.
Hier zeigt sich die «metaphysische Setzung der Hoffnung» 124, insofern
sie im Gegensatz zum Wünschen steht. Das Ewigkeitsversprechen ist
nämlich ein zweifaches. Einmal das der menschlichen Liebe - aber dieses

wäre sinnlos, wenn es nicht auch von einer solchen absoluten Liebe

gegeben wird, d. h. ganz konkret, daß Gott, der uns in seiner unendlichen
Liebe aus dem Nichts gerufen hat125, sich unserer Liebe neigt, und daß

es undenkbar ist, daß er gegen diese Liebe aufsteht, um sie zu vernichten.
Auf dieses absolute Du zielt das Mehr, das in jeder endlichen Liebe

eingeschlossen ist. Das Mehr besagt eine Öffnung zur Transzendenz,
deren Zeuge das menschliche du ist, auch wenn diese als solche nicht
reflex erfaßt wird 126, weil sie der - ontologische - Grund dieser, weil
aller Liebe ist, denn sie selbst ist Liebe. So ist in jedes Dasein die
Absolutheit eingepreßt, es ist unersetzlich, ewig gültig. Und es ist ganz und

gar diese Anwesenheit des Ewigen, die uns das «Recht» auf Hoffnung
gibt127. «In diesem Sinne ist die Hoffnung nicht nur ein von Liebe

121 HV (1963) 198-202/HVd 210-215.
122 WG 85.
123 Ebd. (Klammerbemerkung vom Verf.)
124 ME II 156/GS 475.
125 HV 63/HVd 56.
126 HP 70/MP 77.
127 Vgl. P. Tillich, Das Recht auf Hoffnung, in: «Ernst Bloch zu ehren»,

Frankfurt 1965, 265-276.



180 Bekenntnis zur Hoffnung

diktierter Protest, sie ist ein entsetzlicher Hilferuf an einen Verbündeten,
der selbst auch Liebe ist. Und das übernatürliche Element, das im Innern
der Hoffnung liegt, manifestiert sich hier ebenso klar wie ihr tran-
szendierender Charakter» 128.

Alle endliche Liebe ist durch die zeiträumliche Existenz in das Noch-
Nicht-Alles eingeschlossen, aus der sie sich durch die Hoffnung auf das

Mehr, das Alles, die Fülle, erhebt zur zeitlosen Einheit der

NichtGegensätze: der Aufhebung des «du und ich» zur Einheit des «wir» und
dieses wir mit dem Du par excellence. Der Weg der Liebe - «der Freundschaft

und vielleicht noch mehr der Kindschaft »129 - vermag über den

irdischen Gesichtskreis hinauszuführen 13°, weil die Hoffnung alle
einzelnen Objekte transzendiert131, indem sie auf das Alles hofft. Das
erhoffte Heil, das nur in der Fülle sein kann, wo es kein Mehr mehr gibt,
weil Alles er-füllt ist, ist jene Einheit der geeinten Welt mit dem
grundlegenden Du, das mich mit mir selbst, dich und mich, den einen mit dem

anderen, die einen mit den anderen verbindet132, welche Einheit noch

in einem geschichtlichen Gewand verborgen ist, der Inkarnation, dem

Geschehen der Menschwerdung in der Verbundenheit mit dem Du, in der

Verbundenheit aller Menschen, doch auch schon sich selbst transzendie-

rend zum absoluten Du, jenem Grund, in der Hoffnung auf welchen wir an
das Heimfinden aller Geschichte in die Ewigkeit glauben, auf daß alles
er-füllt sei, auf daß endlich sei die Einheit aller in allen im Du, von der

wirkeinen ausschließen dürfen, weil das Sein, das Licht überall ist133 und
sein wird, und zur Einheit aller auch alle gehören, zur Fülle, die unvorstellbar

ist, als unwandelbare außerhalb der Zeit und vollkommene Einheit,
die Erlösung der menschlichen Existenz aus dem Gefangensein, die keine

bloße Rückkehr ist, nie ein einfaches Wieder-werden (nostos), die das ist
und mehr ist, und sogar das Gegenteil davon, eine unerhörte Veränderung
(kainon ti), die Erfüllung des Urtyps der Hoffnung : Die Fülle des Heils 134.

128 EA 115/SH 85.
129 ME II 158/GS 477.
130 Ebd.
131 HV 33/HVd 43, vgl. EA 109 f.
132 HV 81/HVd 77.
133 HV 205/HVd 205.
134 EA 109, 116, 125 Nota/SH 80, 86, 93 Nota.



Bekenntnis zur Hoffnung 181

4. Zeugnis des Hoffens

Weiter oben gingen wir schon kurz darauf ein, daß unsere Hoffnung
angesichts des Todes von einem Licht erleuchtet wird, das als Gabe und
Geschenk betrachtet werden muß. Das Bekenntnis zur Hoffnung schließt
für Marcel ein Zeugnis für eine Ebene an, die uns übersteigt. Für ihn
garantiert erst der Einklang von Reflexion und Evangelium eine fruchtbare

Erkenntnis 135. Als Philosoph will er durchaus diesseits der
Offenbarung bleiben 135, aber er möchte für sie empfänglich machen, Zugänge

zu ihr schaffen 137, weil er dort eine Lösung sieht, die sonst unmöglich
wäre.

Er selbst hat dieses Unterwegssein gelebt. Indem er seine eigenen
Tiefen durchleuchtet hat, hat er Gott als Gegenwart erfahren 13S. Diese

Erfahrung kann man nicht machen, sie ist ein Geschenk. Es gibt keine

Technik, mit der man Hoffnung und Liebe in Seelen, die tot erscheinen,

wiedererwecken könnte : dies kann nur das Werk der Gnade sein 139.

Ein Zeugnis dafür ist sein «Memorial» vom 5. 3. 1929 14°. Hierin sollte

man besonders beachten, daß Marcel Gottes Gegenwart als wirklich
betrachtet, auch unabhängig vom eigenen Erkennen. Die Erkenntnis ist
somit eher das Anerkennen, dem ein gnadenhaftes Geschehen zugrunde
liegt141. Freilich bleibt es eine theologische Frage, wie es möglich ist,
daß eine Welt dasein kann und dann erst herannaht, d. h. ein nicht
thematisch-reflexes Leben der Gnade möglich ist, bevor es von der
reflexen Entscheidung eingeholt wird 142.

135 HH 220/EM 292.
136 PI 189/GU 198, vgl. HH 199/EM 291.
137 Vgl. PI 189, 192, 193/GU 298, 303, 304, ME II 188/GS 512/HV (63)

79/HVd 79, MP 214/WG 66, 85, 86, 116/HD 141.
138 EA 105/SH 78.
139 HH 141/EM 208.
140 SH 16/EA 17 : «Je ne doute plus. Miraculeux bonheur ce matin. J'ai fait

pour la première fois clairement l'expérience de la grâce. Ces mots sont effrayants,
mais c'est cela.

J'ai été enfin cerné par le christianisme; et je suis submergé. Bienheureuse
submersion! Mais je ne veux pas écrire davantage. Et pourtant, j'en ai comme
le besoin. Impression de balbutiement... c'est bien une naissance. Tout est autrement.

Je vois clair aussi, maintenant, dans mes improvisations. Une autre métaphore
inverse de l'autre - celle d'un monde qui était là entièrement présent et qui affleure
enfin. » Das Datum des 5. März 1929 ist historisch. Es fällt in die Zeit zwischen dem
Empfang des Briefes von F. Mauriac (25. 2.) und der Taufe (23.3.).

141 Vgl. ME II 177/GS 499/EA 17/SH 16.
142 Vgl. K. Rahner, Schriften zur Theologie VI, Einsiedeln 1965, 545-554.



182 Bekenntnis zur Hoffnung

Jedenfalls muß Marcel als Mensch für seine Erfahrungen einstehen,
sich zu ihnen bekennen. Auch als Philosoph kann und darf er sich nicht
davon dispensieren. Und zu diesen Erfahrungen gehört die des Glaubens,
der Gegenwart Gottes. Der Glaube ist «ein Übersteigen der Vernunft,
ausgehend von einem Prinzip, das schon in der Vernunft selbst am Werk
ist und ihr Voranschreiten garantiert» 143. Dieses Prinzip ist Licht und

liegt sehr nahe bei der Bedeutung des Johannesevangeliums 144. In diesem

Licht erscheint Gott als der Unverifizierbare und Unverfügbare.
Identifikationen können nur im Innern, in der Grenze des In-der-Welt-Seins

vorgenommen werden 14S. Man hat das Ergebnis. Das Absolute aber
entzieht sich dem Haben und Verfügen. Es ist das schlechthin Unverfügbare,

daher das intensivst Gegenwärtige. So wird Gottes Göttlichkeit
bewahrt. Als solches wird dieses Nicht-Identifizierbare erfahren und
erfaßt im Glauben - eingeschlossen im Verhältnis von Freiheit und
Gnade 146 - als Invérifiable absolu 147. Es wird in einem Licht gesehen,
das als Anwesenheit anerkannt wird148.

Dann aber muß man nicht nur vom Ich sprechen, das sich als

Gefangenes erfährt, sondern auch vom Ich der Liebe und des Gebetes, das

sich von ihm als verschieden kündet, obwohl es zwischen beiden mehr

gibt als ein bloßes Zusammenleben 149. Das Ich des Gebetes richtet einen

Anruf an die absolute Zuflucht 15°, die Urtreue 1S1, getragen auch von
absolutem Vertrauen, daß dieses Du Antwort geben und die Hoffnung
wahr machen wird 152. Der Angerufene kann nur ein Du sein.
«Vertrauen haben kann man nur in ein 'du', in eine Realität, die 'du' zu sein,

angerufen und Zuflucht zu werden vermag»153. Und zwischen dem

absoluten Du, das sich mir im Gebete offenbart, und dem gefangenen Ich
gibt es deshalb mehr als ein bloßes Zusammenwohnen, weil Gott auch

143 G. Marcel, an den Verfasser, M - 68.
144 Vgl. HH 199/EM 290/PI 189/GU 298.
145 ME II 128/GS 441.
146 HP 75/MP 81.
147 G. Marcel, Journal métaphysique (1914-1923), Paris 1927, 30; vgl.

K. Rahner, a. a. O. VIII (1967) 574: «Die Hoffnung ist der Ort Gottes als des

Unverfügbaren und so Gottes als solchem. »

148 ME II 128/GS 441 ; vgl. Brief an P. Wust, abgedruckt in P. Wust, Werke
IX, Münster 1967, 341, 343/bzw. 340, 342; WG 85.

149 HH 172/EM 251.
150 EA 105/SH 78.
151 EA 72/SH 55.
152 ME II 80/GS 386 f.
153 ME II 80/GS 387.



Bekenntnis zur Hoffnung 183

absolute Gegenwart ist154, Gegenwart, auch wenn sie nicht gefühlt
wird 155, die aber immer da ist, besonders im Gebet. Dieses ist aber «nur
dort möglich, wo die InterSubjektivität anerkannt, wo sie in actu ist» 156.

Darum ist die Zone des Gebetes auch die der Freiheit157, in der ich mich
hinwende zum Du. Das Gebet ist die Zone des Nicht-Habens 158, in der

aus dem Nicht-selbst-genügen sich die Freiheit (mit der Gnade 159)

erhebt zur absoluten Hoffnung, zu der ich mich aber nur aufschwingen
kann, weil das Sein mich schon ergriffen hat. Diese Seinsergriffenheit
liegt am Grunde der Hoffnung 16°, einer Hoffnung, die der absoluten

Verzweiflung zum Verwechseln ähnlich ist161, ist sie doch ein bedingungsloses

Setzen auf das Du, ein Wagnis, aber ein schönes Wagnis 162, das

in der Hoffnung bestanden wird, setzt doch solche Hoffnung das absolute

Vertrauen, eine Gewißheit163 - keine Sicherheit - voraus, welche uns
nicht nur erlaubt, sondern nahelegt oder gar vorschreibt, zu verkünden,
daß das Licht überall, daß die Liebe überall, daß das Sein überall ist 164.

Wenn man die Hoffnungsformel Marcels «Ich hoffe auf Dich für
uns» nun noch einmal betrachtet, dann muß man wohl notieren, daß

hier einem Heilsindividualismus das Wasser abgegraben ist. Das «für

uns», «für uns alle» meint wirklich alle. Vielleicht darf man Marcel so

weit interpretieren, daß er sogar sagen würde, ein Heil kann keine
Fülle sein, wenn es nicht alle erfüllt, wenn es jemandem fehlt, wenn
darin jemand fehlt, wenn nicht alle daran teilhaben.

Diesem Bekenntnis zu einer umfassenden Hoffnung (in der freilich
das Bild einer neuen Erde fehlt) wird es nicht leicht gemacht. Hoffnung
bleibt ein Risiko, ein Abenteuer, ein Wagnis, auch für die, die an die

Verheißung ewigen Lebens glauben. Das Dunkel wird höchstens

gelichtet, nicht genommen. Vielleicht dürfen wir aber auch annehmen, daß

die Botschaft des Lebens in unserer Ratlosigkeit wieder vernehmlicher

wird, daß auf den Ruinen eines illusionären Humanismus, aus der Asche
des Menschen eine neue Metaphysik des Glaubens, Hoffens und Liebens

15+ EA 105/SH 78.
155 Vgl. ME II 177/GS 499.
156 ME II 106/GS 419.
157 EA 254/SH 187.
158 Ebd.
159 HP 75/MP 81/ME II 171/GS 491.
160 EA 114/SH 85.
161 HV 64/HVd 57.
162 Plato, Phaidon, 63; HV 214/HVd 215, vgl. 73/68/PI 192/GU 304.
163 ME II 80/GS 387.
!64 HV 205/HVd 205.



184 Bekenntnis zur Hoffnung

ersteht165, wo der Mensch sich losläßt und verläßt auf Gott (ohne der
Mitarbeit an der Umgestaltung der Erde zu entsagen), im Vertrauen auf

das, was man nicht weiß, sondern glaubt und zuversichtlich hofft.
Wenn das Besondere einer Hoffnungsphilosophie in der eschato-

logischen Sicht liegt, so heißt das nicht, sie ziehe sich von der Welt
zurück. Gerade eine solche Schau verlangt eine Realisierung hier und

jetzt, sie ist Anruf für den Augenblick, und der Mensch muß eine Tat
setzen, will er dem Anruf genügen. Die Hoffnung auf das Heil im Morgen
kann uns nicht von der Sorge um das Heil des Heute entbinden.

Jedoch wird alle Hoffnung letztlich nur dann die Schatten der

Resignation, der Krise und des Verzweifeins überwinden können, wenn
sie in dieser tiefsten Krise, wo der Mensch allein ist, ihm aus dieser
Einsamkeit heraushilft. Nicht ein Gott Hoffnung, sondern nur ein Gott
der Hoffnung, der Du für uns sein kann, wird das vermögen. Er wird jede
Misere in sein Miserere aufheben.

Der Geist des Gebetes und der Liebe, wie er im Anruf de profundis
seinen Ausdruck findet, glaubt nicht, mit größerer Weltferne Gott näher

zu kommen. Er weiß aber, daß es - wenn überhaupt - nur dort eine

Zuversicht geben kann. Daß die Hoffnung verkündet, es werde einmal

gut sein, ja besser und neu, durch Verklärung 166 und Wunder 167, darin

offenbart sich ihr prophetischer Charakter 168. Dieser erlischt jedoch,
wenn er zur Voraussage, zur Tendenzkunde wird 169. In der Polarität
von Prophétie und Prozeß, Verheißung und Tendenz liegt die Differenz

von Hoffnung und Prinzip.
In dem großen Konflikt von Liebe und Tod, der unser Menschsein

bestimmt, haben wir eine Grundentscheidung zu treffen. Daß sie in der

Hoffnung positiv gefällt wird, bezeichnet Marcel als Zusammenwirken

unserer schwachen Kräfte mit der Gnade. Es ist in solcher Konzeption

ganz undenkbar, daß eine unendliche Liebe, die uns aus dem Nichts
gerufen hat170 und sich unserer Liebe neigt, gegen diese selbe Liebe
aufsteht, um sie zu vernichten. Gott ist der Grund dieser menschlichen, weil
aller Liebe, denn er ist Liebe. So ist in jedes Dasein die Absolutheit
eingepreßt, es ist unersetzlich, ewig gültig. Und es ist ganz und gar diese

165 Vgl. HV 218 f./HVd 219.
166 Vgl. HV 90/HVd 87.
167 EA 109/SH 81 : «L'espérance n'est possible que dans un monde où il y

a place pour le miracle».
les HV 71/HVd 66.
169 HV 82/HVd 77.
170 HV 63/HVd 56.



Bekenntnis zur Hoffnung 185

Anwesenheit des Ewigen, die uns das «Recht» auf Hoffnung gibt. Freilich
haben wir keinen Anspruch auf diese Liebe. Die Hoffnung aber glaubt
zuversichtlich an Gottes Liebe zu uns, zu uns allen - für immer.

Das Bekenntnis zu solcher Hoffnung übersteigt die Berechnungen
des Verstandes. Eben dadurch aber wird Hoffnung eine solche, die ihres
Namens würdig ist und sich von den vielen Hoffnungen, die innerhalb
dieser Welt ihre Erfüllung finden können, unterscheidet. Diese Hoffnung
weiß sich verantwortlich für die vielen Hoffnungen. Sie wird aber je neu

bezeugen, daß sie sich nicht selbst erfüllen kann. M. a. W. : Eine
Philosophie der Hoffnung wird letztlich auf eine Theologie des Hoffens
verweisen, nicht als auf ein Dogma als Voraussetzung der Reflexion, sondern
als auf ein Licht als letztmögliche Antwort ins Dunkle.

Solche Seinserfahrung ist auch nur ein Weg, auch sie wird sich

niemals verabsolutieren dürfen, gerade dadurch nämlich verriete sie ihr
Wesen, will sie doch auf das hic et nunc schauen ; doch sollte man nicht

vergessen, daß hinter dem Jetzt ein Dann steht, das am Ende die

Erfüllung besagt und der Sinn des Jetzt, das Woraufhin nicht zu begreifen
sind ohne Ziel. Dieses ist Gott. Und unserer Meinung nach will Marcel
nichts anderes bringen als den Aufweis, daß das Zentrum des Menschen

in bezug auf die Transzendenz zu suchen ist und sein eigentliches Herz
und Wesen im Erleben der Existenz auf Gott hin sich gründet.

Die Erfahrung der Anwesenheit Gottes als gnadenhafter Akt muß
auch für die letzten Aussagen, die solche a posteriori, nach der Glaubenserfahrung

ermöglichte sind m, im Auge behalten werden. Sie sind die

Konklusion des gläubigen Philosophen, sein Bekenntnis zur Hoffnung.
Das besagt aber auch, daß die Philosophie als solche je neu unterwegs
ist (und das gilt auch - mutatis mutandis - für die Theologie), einer

anderen Vollendung entgegen, daß der Mensch viator ist, auch im
Erkennen. «Vielleicht muß man im gaudium cognoscendi gewissermaßen
eine Vorwegnahme der laetitia contemplandi sehen, die das letzte und
höchste Ziel unserer Erdenreise ist» 172.

Die Fülle des Lichtes und des Lebens, die nichts und niemand
auszulöschen vermögen, sie fordern in ihrer Unausschöpflichkeit die Hoffnung

heraus, die Hoffnung derer, die im Dunkel leben und im Angesicht
des Todes, die Hoffnung darauf, den Grund des Menschen und den
Menschen in seinem Grunde zu schauen, wie er ist, und das Heil zu haben

in einer neuen, heilen Welt, das Leben zu haben, ja es zu haben in Fülle.

171 EA 27/SH 23.
172 WG 12l.


	Bekenntnis zur Hoffnung

