
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 17 (1970)

Heft: 1-2

Artikel: Ludwig Feuerbachs "dritter und letzter Gedanke"

Autor: Gagern, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761570

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761570
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Michael Gagern

Ludwig Feuerbachs

«dritter und letzter Gedanke»

Feuerbach ist einer von den vielen Philosophen des 19. Jahrhunderts,

die ihre Gedanken als den höchsten und endgültigen Ausdruck der

Philosophiegeschichte verstanden. Wie viele andere, so verkündete auch

er mit prophetischem Eifer den Anbruch einer neuen Zeit und einer

neuen Menschheit, als deren notwendige theoretische Vorbereitung
gerade seine 'Neue' Philosophie gelten sollte. Er nannte sie ausdrücklich
'Neue' Philosophie, nicht nur um sie zeitlich von den Systemen des

Deutschen Idealismus abzuheben, sondern auch, weil er damit zum
Ausdruck bringen wollte, daß es sich um eine andere Art von Philosophie
handle : eine Theorie, die direkt zur Auflösung allen Philosophierens im
traditionellen Sinne führen sollte.

An die Stelle der Philosophie sollte das Leben treten, an die Stelle
der Theorie die Praxis, an die Stelle Gottes der Mensch. Die dualistische
Spannung zwischen Geist und Materie, die, je nach dem Gesichtspunkt
unter dem sie gesehen wird, die Spannung zwischen Gott und Welt, Gott
und Mensch, Geist und Stoff, Abstraktion und Sinnending, Theorie und
Praxis ist, war Feuerbach unerträglich. Er sah seinen Sendungsauftrag
darin, einen Ansatzpunkt zur Bewältigung dieser Gegensätze von endlich

und unendlich, Diesseits und Jenseits zu finden.
Im Jahre 1839, zur Zeit der Ausarbeitung seiner philosophischen

Grundsätze also, schrieb Feuerbach über seinen philosophischen Weg:
«Gott war mein erster Gedanke, die Vernunft mein zweiter, der Mensch

mein dritter und letzter Gedanke» 1.

1 Ludwig Feuerbach, Sämtliche Werke, neu hrsg. v. W. Bolin und F. Jodl,
10 Bde., Stuttgart, Fromman 1903 -11 (im folgenden zitiert S. W.) 2, 388.



140 Ludwig Feuerbachs «dritter und letzter Gedanke»

In dem Folgenden soll die letzte Entwicklungsstufe, der dritte
Gedanke Feuerbachs, aus seiner Entstehungsgeschichte verständlich

gemacht und im Hinblick auf die leitende Frage, was er zur Lösung des

Dualismus-Problems beigetragen hat, dargestellt werden.

Die Untersuchung dieses zentralen Problems der Feuerbachschen

Anthropologie wird drei Teile haben:

1. Feuerbachs Interesse an der Endlichkeit
2. Die Feuerbachsche Lösung des Identitätsproblems
3. Kritische Bemerkungen.

7. Feuerbachs Interesse an der Endlichkeit

Feuerbachs Philosophie ist eine Philosophie der Beschränkung auf
die endliche Wirklichkeit. Sie ist dies jedoch keineswegs immer gewesen,
sondern erst nach dem bewußten und ausdrücklichen Bruch mit dem

Hegeischen Denken geworden.
Feuerbachs Auseinandersetzung mit der Spekulation Hegels ist so

entscheidend für seinen eigenen Neuanfang gewesen, daß für dessen

Verständnis die Kenntnis dieser Auseinandersetzung unerläßlich ist.
Der Bruch mit Hegels System ist besonders deshalb so aufschlußreich,

weil man daran die philosophische Entwicklung Feuerbachs aus
seinem wachsenden Interesse an der Sinnlichkeit und Endlichkeit
verstehen lernen kann.

a) Die Hegelkritik Feuerbachs. Der entscheidende Vorwurf Feuerbachs

gegen das Hegeische System ist gegen die Gültigkeit der Hegel-
schen Konstruktion des Absoluten Geistes gerichtet und trifft den Nerv
des Identitätsdenkens: Der Beweis, daß der Absolute Geist alle Wirklichkeit

sei, ist, so führt Feuerbach in seiner Hegelkritik (1839) aus, im
Ansatz der Schellingschen Identitätsphilosophie entlehnt, in der
Durchführung ein Widerspruch gegen die Evidenz der sinnlich erfahrbaren
Wirklichkeit oder aber eine ironische Gedankenspielerei und im
Ergebnis rationale Mystik.

Feuerbach macht Hegel hier den Vorwurf, die Idee des Absoluten
Geistes sei nicht nur nicht aus einer eigenen Einsicht gewachsen, sondern
dazu unzureichend begründet, so daß am Ende ein alter mystischer
Gedanke stehe, mit allem Aufwand scheinbarer Rationalität umgeben.

Der alte mystische Gedanke, von dem hier die Rede ist, war der von
Jakob Böhme inspirierte Schellingsche Gedanke von der absoluten Iden-



Ludwig Feuerbachs «dritter und letzter Gedanke» 141

tität des Denkenden (Geist) und des Gedachten (Natur) am Ende eines

Vermittlungsprozesses von Geist und Natur zu der absoluten Einheit Gott.
Hegel übernahm die Idee der absoluten Identität, die er für eine

tief spekulative und über alle Skepsis erhabene Idee hielt 2. Das hieß

jedoch nicht, daß Hegel die ganze Identitätsphilosophie übernahm, denn

er sagte ausdrücklich, daß ihr Inhalt zwar tief und wahr sei, dabei fehle

ihr aber die Form 3. Er meinte damit die begriffliche Organisation, das

unterscheidende Denken, mit Hilfe dessen die Widersprüche in der

Identitätsphilosophie aufzulösen waren.
Nur weil Schelling das begriffliche, unterscheidende Denken als

einen endlichen, negativen Prozeß von der Idee des Absoluten absichtlich

fernhielt, so erklärte Feuerbach, konnte in der Identitätsphilosophie
sich der Widerspruch halten, daß Gott die absolute Einheit von Geist und

Natur sei. Nach Feuerbach kann dieses Absolute, welches den Dualismus

von Geist und Natur überwinden sollte, nur in der Phantasie existieren.

Wird nämlich dieses absolute Kompositum aus seiner absoluten Be-

stimmungslosigkeit herausgeholt und begrifflich gefaßt, dann zeigt sich,
daß es entweder als Geist oder als Natur gewußt wird. Eine Wissenschaft
des Absoluten als solchen gibt es dagegen nicht.

Hegel wollte diesen Widerspruch für das Denken auflösen. Er wußte,
daß denken unterscheiden und unterscheiden begrenzen heißt, aber er
sah, daß das Absolute nur durch Unterscheiden philosophisch
darzustellen sein konnte. Wenn das Absolute als die absolute Einheit erwiesen

werden sollte, dann konnte es nur als Geist dargestellt werden, bzw. sich

selbst im unterscheidenden begrifflichen Denken als die alles Verschiedene

zu einer einzigen Wirklichkeit einende, alles Einzelne durchdringende
Allgemeinheit erweisen.

In diesem Sinne war Hegel, nach Ansicht Feuerbachs, der
«Wiederhersteller der Philosophie aus dem Abfall in das Gebiet der Imagination»3.
Er machte es sich zur Aufgabe, den Widerspruch innerhalb des Absoluten
aufzulösen, indem er zeigte, daß die Vielheit der sinnlich erfahrbaren
Naturwirklichkeit selbst die Einheit des absoluten Geistes vermittelte.
Er nahm also, anders als Schelling, das Unterschiedene, Negative als

Moment des Absoluten in die Philosophie hinein. Damit war das

Endliche, Sinnliche, Einzelne, Begrenzte in das Absolute selbst hineinge-

2 s. w. 2, 187.
3 Vgl. dazu die ersten Kapitel meiner im Frühjahr 1970 im Pustet-Verlag

Regensburg erscheinenden ausführlichen Darstellung: Die Philosophie Ludwig
Feuerbachs.



142 Ludwig Feuerbachs «dritter und letzter Gedanke»

nommen - als das Anderssein des Gedankens, als notwendiges Moment
im absoluten Vermittlungsprozeß.

Die Fragwürdigkeit des Hegeischen Unternehmens ist damit
allerdings, für Feuerbach, schon vom Ansatz her klar: Er wollte einen Inhalt
begrifflich erfassen und philosophisch darstellen, der bis dahin nichts als

eine erbauliche Phantasievorstellung war 4.

Als Wurzel dieses Übels sah Feuerbach die Idee der inhaltlichen
Identität von Religion und Philosophie an. Er hatte immer schon

bedauert, daß Hegel so viel Wert auf die Verwandtschaft seiner Philosophie
mit der christlichen Theologie legte und die philosophische Weise des Zu-
sich-Kommens des Absoluten Geistes nur als eine etwas höhere Form
desselben Prozesses in der christlichen Religion ausgab. Aber erst im Jahre
1839 glaubte er, klar zu erkennen, daß Philosophie und Religion von ganz
verschiedenen Dingen handeln, weil die einen mit klaren Begriffen
arbeiten und einen objektiven Gegenstand von einem psychischen
Phänomen streng unterscheiden, während die anderen über sinnliche

Vorstellungsbilder nicht hinauskommen und Subjektives nicht von
Objektivem zu trennen vermögen.

Das Grundübel der Hegeischen Philosophie bestand also, für Feuerbach,

in der kritiklosen Übernahme des von der christlichen Religion
und Mystizismus inspirierten Schellingschen Absoluten und in der
Rechtfertigung dieses Vorgehens mit einer inhaltlichen Identifizierung von
Philosophie und christlicher Religion.

Für die Philosophie blieb unter diesen Umständen nur noch die

Aufgabe, den gegebenen Inhalt zu begreifen durch eine kritische
Unterscheidung zwischen dem Wesentlichen und dem Unwesentlichen, d. i.

dem, was die sinnlichen Phantasiebilder zum wesentlichen Inhalt hinzufügen.

Doch wie sollte eine solche Unterscheidung bei einem solchen

Inhalt durchgeführt werden
Das System der Hegeischen Philosophie sollte die Durchführung

dieser Aufgabe sein. Es diente dem Beweis, daß die Identität von Denken
und Sein, die Wahrheit des Absoluten Geistes, auf keinerlei
Voraussetzungen gestützt sei, weil der Absolute Geist sich aus seinem Gegensatz
selbst erzeuge.

Nach Ansicht Feuerbachs ist Hegel ein solcher Beweis aber weder

in der Logik noch in der Phänomenologie gelungen. Vielmehr zeigt sich,
daß sein System immer schon ein Absolutes voraussetzt :

4 Hegelkritik, S. W. 2, 193.



Ludwig Feuerbachs «dritter und letzter Gedanke» 143

Die Logik beginnt mit dem sich selbst aufhebenden Gegensatz von
Sein und Nichts. Der Gegensatz ist künstlich, und keines von beiden

kann als Ausgangspunkt der Philosophie dienen : Das Sein ist bereits eine

Abstraktion und das Nichts eine Fiktion, der nichts in der Wirklichkeit
entspricht.

Die Dialektik des 'Hier' und 'Jetzt' in der Phänomenologie ist ebenfalls

ungeeignet, das Allgemeine als das wahre Ergebnis der sinnlichen
Gewißheit zu erweisen. In Wirklichkeit wird dort, nach Ansicht Feuerbachs,

nur die Unzulänglichkeit unserer Sprache sichtbar 5.

Nirgends erreicht Hegel demnach das Konkrete. Seine Beweise

der Absoluten Idee bleiben rein formal und stimmen mit der Wirklichkeit

nicht überein, weil die Idee nur immer durch sich selbst und nicht
durch ein wirklich anderes vermittelt wird. Bewiesen wäre sie erst, so

meint Feuerbach, wenn sie sich tatsächlich aus ihrem realen Gegensatz,
der Empirie erzeugen würde 6.

Deshalb trifft Hegels Philosophie derselbe Vorwurf wie die ganze
neuere Philosophie, von Descartes und Spinoza angefangen : der Vorwurf,
unvermittelt mit der sinnlichen Erfahrung gebrochen zu haben, das

Denken der Erfahrung vorausgesetzt zu haben.
Die «sinnliche Gewißheit», so urteilt Feuerbach über Hegels dialektisches

Zu-sich-Kommen der Idee, ist nicht das versprochene «Anderssein

des Gedankens», sondern nur der Gedanke dieses Andersseins. Die

«Entäußerung des Gedankens in die Sinnlichkeit» ist demnach nur eine

scheinbare, betrügerische oder ironische Entäußerung, die sich, wie
Feuerbach das ausdrückt, «ihres Überlebens als Gedanke sicher ist». Der
Gegenspieler des Gedankens aber, die sinnliche Gewißheit, bleibt
unbeachtet und unwiderlegt1.

Die Hegeische Philosophie des absoluten Geistes ist daher, wie
Feuerbach sagt, «kritisch» im Gegensatz zu der Konstruktion Schellings,
weil in Hegels begrifflich organisiertem System die Negation, das Endliche

nicht nur Negatives und Endliches, sondern wesentliche Momente
des Absoluten sind. Aber sie ist nicht «genetisch-kritisch», d.h. sie macht
es sich nicht zur Aufgabe, durch eine strenge Trennung von Subjektivem
und Objektivem zu untersuchen, ob ihr Gegenstand ein realer Sachverhalt

außerhalb des Subjekts oder nur eine Vorstellung, ein psychisches
Phänomen ist.

5 a. a. O. 184/5; vgl. Hegel, Phänomenologie, Hrsg. v. Lasson, 82.
6 a. a. O. 179.
7 a. a. O. 187.



144 Ludwig Feuerbachs «dritter und letzter Gedanke»

Nur so konnte Hegel, so erklärt Feuerbach, in Übereinstimmung mit
der absoluten Philosophie Schellings, subjektive psychologische Prozesse

wie den Jakob-Böhmeschen Vermittlungsprozeß Gottes zu Prozessen

des Absoluten machen. Er fragte nicht nach der Herkunft seines
Gegenstandes, sondern setzte ihn voraus. Dann faßte er ihn in die Form des

Begriffes, um ihn dogmatisch darstellen und in der Darstellung beweisen

zu können.

Dadurch, daß Hegel die Form, den Begriff auf diese Weise in den

Dienst eines Inhalts stellte, den er vorher nicht auf seine Herkunft
geprüft hatte, wurde seine Philosophie, nach dem Urteil Feuerbachs,
«rationelle Mystik» 8.

b) Der Wandel von Feuerbachs Hegelverständnis. Feuerbach hat alle
hier von ihm angegriffenen Schwächen des Hegeischen Systems früher
einmal vehement gegen Angreifer verteidigt, die meistens aus dem

empiristischen Lager kamen. Seine Argumente können an dieser Stelle
nicht im einzelnen wiedergegeben werden 9. In interessanter und auch

verwirrender Weise hat sich aber in dieser Zeit des zweiten und
beginnenden dritten der oben zitierten drei Gedanken Feuerbachs nicht nur
seine Wertschätzung, sondern auch seine Interpretation des Hegeischen
Denkens gewandelt. Auch dieser Prozeß soll hier nicht ausgeführt werden,
muß aber angedeutet werden, damit man Feuerbachs Interesse an der

Endlichkeit und sinnlich erfahrbaren Wirklichkeit versteht. Von diesem

Interesse waren ja seine Kritik an Hegel sowie seine «Neue» Philosophie
inspiriert.

Feuerbach war als Theologe nach Berlin gekommen, aber Schleiermacher

und Neander enttäuschten ihn ebensosehr wie vorher Paulus in
Heidelberg. So kam er zu Hegel, in dessen Philosophie er sich umso
begeisterter vertiefte, als er darin vor allem zwei Dinge verwirklicht glaubte :

eine einheitliche Konzeption der Wirklichkeit und ihre rationale
Begründung und Erklärung 10.

Die Vernunft sollte Gott, d. h. die einzige Wirklichkeit sein, die
alles andere in sich begreift. Träger der Vernunft war die gesamte Wirk-

8 a. a. O. 195
9 vgl. meine Arbeit (s. Anm. 3).

10 «Nicht Theologie, sondern Philosophie! Nicht faseln, und schwärmen,
sondern lernen! Nicht glauben, sondern denken!» K. Grün: Ludwig Feuerbachs
philosophische Charakterentwicklung. Sein Briefwechsel und Nachlaß. 2 Bde.
Leipzig, Winter 1874. Bd. 1, 387.



Ludwig Feuerbachs «dritter und letzter Gedanke» 145

lichkeit, in die sie sich entäußerte, um sich in ihr zu entfalten und zu sich
selbst zu kommen. Ausgang dieses Prozesses ist die Wirklichkeit des

Vernünftigen und Ziel der Entwicklung die Vernünftigkeit alles Wirklichen.
Die Hegeische Philosophie war also nicht nur eine rationale und
einheitliche, sondern auch eine optimistische Sicht der Wirklichkeit.

Wenigstens bis zum Jahre 1835 hielt Feuerbach an dieser pan-
logistischen Interpretation der Hegeischen Philosophie fest. Er verteidigte
Hegels «tiefes Verständnis der Allgemeinheit» und seine «erhabene Idee
des Absoluten Geistes» mit allen Kräften, z. B. gegen die heftigen
Angriffe Bachmanns, und er bezeichnete die Empiristen als «platte Materialisten»,

die eine «geist- und seelenlose Anschauung» vertraten u.
In derselben Zeit beunruhigte ihn, von der Polemik Bachmanns und

anderer aufgerüttelt, die Frage, in welcher Beziehung der Absolute Geist

zum endlichen, menschlichen Geist stehe. Der Absolute Geist kommt ja,
nach Hegel, in den Wissenschaften zu seiner Vollendung, im menschlichen

Geist also. Sind also die Menschen die Vernunft?
Nach einigen Jahren der Unsicherheit entschloß Feuerbach sich zu

dieser anthropologischen Deutung der Metaphysik Hegels. Sie findet ihren
deutlichsten Ausdruck in der als Verteidigungsschrift der Philosophie

gegen die Einmischung der Theologie abgefaßten Studie: Über
Philosophie und Christentum (1839). Feuerbach bedauert dort, daß Hegel sein

anthropologisches Gottesverständnis nicht selber eindeutig formuliert
habe 12.

Unter Vernunft versteht er jetzt nicht mehr das letzte Erklärungsprinzip

des Seins, sondern nur noch, als menschliche Vernunft, das letzte
Erkenntnisprinzip der Wirklichkeit, einer Wirklichkeit, die er in all ihren
Einzelerscheinungen als notwendig voraussetzt13.

Von hier aus sah Feuerbach dann allerdings sehr bald, daß Hegel
mit dem Absoluten Geist doch etwas anderes gemeint haben mußte :

Ausgangspunkt seiner Philosophie war der Gott der Mystiker, und seine

ganze Philosophie diente nur dem Beweis und der Rechtfertigung dieses

Gottes. So kam Feuerbach zu seiner theologischen Deutung Hegels, von
wo aus er sich dann zunehmend von ihm distanzierte, um selbst auf dem

anthropologischen Weg weiterzugehen.

11 In seiner Polemik gegen F. Bachmann und F. Dorguth.
12 vgl. I. Iljin, Die Philosophie Hegels als kontemplative Gotteslehre, Zürich

1946, 80.
13 vgl. meine Arbeit (s. Anm. 3), Kap. 'Die Auseinandersetzung mit der

Theodizee von Leibniz'.

10



146 Ludwig Feuerbachs «dritter und letzter Gedanke»

c) Feuerbachs Hinwendung zur Endlichkeit. Die Darstellung der
Feuerbachschen Hegelkritik sollte den kritischen Einfall Feuerbachs am

Beginn seiner «Neuen» Philosophie deutlich machen: Im Ansatz, in der
Methode und in seinem Ergebnis ist das Hegeische System eine rationale
und zugleich mystische Theologie und ausgesprochen unphilosophisch,
weil die empirische Wirklichkeit darin keinen angemessenen Platz hat.

Der Hinweis auf den Wandel von Feuerbachs Hegelverständnis in
den Jahren von 1828-1839 hat dann gezeigt, daß Feuerbach erst
allmählich zu dieser kritischen Einstellung gegenüber Hegels Absolutem
Geist gekommen ist.

Ein letzter Abschnitt in diesem Kapitel soll nun die tieferen Beweggründe

für Feuerbachs philosophische Wandlung verdeutlichen.

Die antitheologische Grundhaltung Feuerbachs

Ein durchgehendes und treibendes Element in der philosophischen
Entwicklung Feuerbachs ist ohne Frage seine antitheologische
Grundhaltung. Als « Antitheolog» hat Feuerbach mit der Philosophie begonnen,
als «Antitheolog» hat er die Philosophie von Leibniz kritisiert, die von
Bayle gelobt, die von Schelling und seinen Anhängern verurteilt und sich
schließlich von dem spekulativen Denken Hegels distanziert.

Sein philosophisches Argument kann folgendermaßen zusammengefaßt

werden: Gegenstand der Philosophie ist die Wirklichkeit wie sie

ist, d. h. notwendig in all ihren Teilen. Sie ist außerdem vernünftig, folgt
strengen Gesetzen, bildet eine Einheit und ist von der menschlichen

Intelligenz zu erkennen. Gegenstand der Religion dagegen ist die
Wirklichkeit wie sie in Phantasiebildern erscheint, als psychische Erscheinungen,

von deren außerpsychischer Wirklichkeit keinerlei Zeugnis
vorliegt. Ihr Hauptmerkmal ist die willkürliche Verbindung von
Gegensätzen, die nur in der Phantasie möglich ist.

Die Ausdrucksform, die dem philosophischen Gegenstand entspricht,
ist der Begriff. Dem Gegenstand der Religion entspricht das Vorstellungsbild.

Der Begriff ist etwas Unsinnliches und Abstraktes, während das

Vorstellungsbild sinnlich ist, d. h. die Philosophie erfaßt das Wesen der

Dinge wie sie wirklich sind, wogegen die Religion im Einzelnen
verhaftet bleibt und Subjektives und Objektives nicht trennt. Die Sinnlichkeit

unterscheidet sie wesentlich und nicht nur formal, wie Hegel das

meinte, sondern inhaltlich von der Philosophie. Daraus folgt, daß Religion
und Philosophie keinerlei Berührungspunkte haben.



Ludwig Feuerbachs «dritter und letzter Gedanke» 147

Demnach ist die Schellingsche Philosophie nach Inhalt und Form
religiös, denn mit dem Absoluten, mit dem dort operiert wird, sind,
nach Ansicht Feuerbachs, nur Vorstellungsbilder und Gefühle
ausgedrückt.

Hegel arbeitet zwar mit Begriffen und ist so der Form nach Rationalist,

aber seine Begriffe vermitteln keine Wirklichkeit, sondern sind
reine Fiktionen, weil sie nur zum Beweis der bereits als wahre Inhalte
aus der Schellingschen Philosophie übernommenen Phantasien dienen 14.

Hier kommt Feuerbach natürlich gleich in die Schwierigkeit zu
erklären, warum die Hegeischen Begriffe weniger wahr sind als die von
ihm selbst den religiösen Vorstellungsbildern gegenübergestellten.
Begriffe geben doch, seiner Meinung nach, Wirklichkeit wiedei. Wie kann
Feuerbach also die Rationalität der Hegeischen Begriffe loben, wenn
ihre Inhalte nur von religiösen Phantasievorstellungen gebildet werden

Diese Fragen haben auch Feuerbach bewegt und dazu geführt, nicht
nur den religiösen Inhalt, sondern auch die rationalistische Form der

Hegeischen Philosophie von einer empiristischen und antispekulativen
Position aus anzugreifen. Sie führen daher direkt zu dem zweiten Faktor,
der Feuerbachs philosophische Entwicklung entscheidend beeinflußt hat.

Die antispekulative Wende zur Empirie

Feuerbach beschuldigte Hegel des «unvermittelten Bruchs» mit der
Wirklichkeit und meinte damit, daß der Hegeische «Begriff», der durch
das Anderssein Gottes in der Welt vermittelt werden sollte, die

Entäußerung in die Welt gar nicht mitgemacht habe, da er nicht durch che

Erfahrungswirklichkeit vermittelt sei, sondern im Grunde nichts anderes

als eine ironische Gedankenspielerei darstelle.
In dem Vorigen ist angedeutet worden, daß Feuerbach den Hegel-

schen «Begriff» nicht immer in dieser rein erkenntnistheoretischen Weise

verstanden hat, sondern lange Zeit von seiner metaphysischen
Bedeutung überzeugt war.

Das neue, d. h. erkenntnistheoretische Verständnis Feuerbachs von
dem Wort «Begriff» geht parallel mit seiner Bekämpfung eines außer-

und übermenschlichen Gottes-Begriffs in der theologisierenden
Philosophie Schellings einerseits und seinem zunehmenden Interesse an
erkenntnistheoretischen Fragen andererseits.

14 vgl. meine Arbeit (s. Anm. 3) Kap. 'Feuerbachs Abwendung von Hegel'



148 Ludwig Feuerbachs «dritter und letzter Gedanke»

Es ist sehr aufschlußreich, daß Feuerbach sich in dieser Zeit des

Übergangs gegen den «flachen Empirismus» Bachmanns und den «geistlosen

Materialismus» Dorguths noch mit einer Art intuitiver Abstrak-
tionsfähigkeit des menschlichen Geistes spiritualistisch zur Wehr setzte,
während er von beiden unbemerkt den Gedanken aufnahm, daß nur das

Reale, Einzelne wirklich sei. Ohne daß er auf seine spiritualistischen
Argumente von früher weiter einging, erscheint in seinen Schriften nämlich

plötzlich die Empirie als Kriterium dafür, ob ein Begriff Wirklichkeit

vermittelt oder eine idealistische Konstruktion ist.
Feuerbachs innerer Abfall von der Philosophie Hegels und der

Spekulation überhaupt vollzog sich also in den Jahren 1835-1839, als

seine wesentlich anthropologische Frage sich herauszubilden begann. Das

war angeregt worden von der erkenntnistheoretischen Kritik Bachmanns

an dem Hegeischen System und äußerte sich als das wachsende Interesse

Feuerbachs, den individuellen Menschen und die sinnlich erfahrbare
Einzelwirklichkeit gegen die Entwertung durch Theologie und spekulative

Philosophie zu verteidigen. Im Verlauf dieses Prozesses vergaß er
den früher geahnten panlogistischen Ansatz der Hegeischen Metaphysik,
deutete die Hegeische Ontologik erkenntnistheoretisch um und verstand
die Hegeische Metaphysik nur noch als Anthropologie.

Sein äußerer Abfall vollzog sich dann wie von selbst, als er im
Jahre 1839 die von ihm neuerdings so hoch veranschlagte Empirie in der

Logik Hegels vermißte, die er inzwischen als Erkenntnislehre verstand, und
dazu die innere Verwandtschaft mit dem verhaßten Schelling feststellte.

Das Scheitern der Theodizee Hegels

Feuerbach hat selbst nie von einem Scheitern der Theodizee Hegels

gesprochen, aber das Theodizeeproblem hat ihn in den 30er Jahren
besonders brennend interessiert. Außerdem hat er, wie immer richtig oder

falsch er Hegels Philosophie ausgelegt haben mag, die fehlende

Rechtfertigung des Absoluten Geistes gegenüber der Erfahrungswirklichkeit
am heftigsten kritisiert. Deshalb kann man davon reden, daß Feuerbachs

Einsicht in das Scheitern der Hegeischen «Theodizee» ein ausschlaggebendes

Moment in seiner philosophischen Entwicklung war. Wenn man
seine «Neue» Philosophie mit Recht eine Philosophie der Beschränkung
nennt, dann ist diese Einsicht sogar das entscheidende Moment gewesen.

Unter «Theodizee Hegels» soll hier das ganze System der Hegeischen

Philosophie verstanden werden. Hegel sah in Gott das einzige «principium



Ludwig Feuerbachs «dritter und letzter Gedanke» 149

essendi und cognoscendi» der Philosophie. Außer Gott darf sie kein
Bestehen anerkennen. Die ganze Philosophie Hegels widmete sich der
Erschließung folgender Offenbarung: alles ist einheitlich; alles ist
vernünftig; alles ist segensreich; alles ist seinem Wesen nach göttlich.

Hegel konzipierte seine Theodizee in Form eines panlogistischen
Monismus. Diese Konzeption brachte ihn aber in Konflikt mit der Welt
der empirischen Dinge und Zustände und mit den irrationalen Bestandteilen

der Welt ; und dieser Konflikt stellte vor allem die Form des Monismus

und den panlogistischen Inhalt seiner Doktrin in Frage.
Die spekulative Philosophie hatte sich von Anfang an eine unlösbare

Aufgabe gestellt: zu beweisen, daß alles Begriff ist, auch das, was als

Nicht-Begriff sein «Unwesen» treibt.
Jedesmal, wenn Hegel es mit einem un-logischen Gegenstand, in

dem der spekulative Gedanke vielleicht verborgen liegt, der aber an und
für sich keine spekulative Größe ist, zu tun hatte, sei es mit einem
materiellen Ding, etwas Psychischem, Ästhetischem, mit einem
historischen, sittlichen oder religiösen Gegenstand, dann mußte er sich

anpassen, seinen Erkenntnisakt umbauen, die spekulative Einbildung zu-
hilfe nehmen, um auf Umwegen ihre Vernünftigkeit zu demonstrieren.
Er tat das, indem er, ohne dies ausdrücklich zu begründen, die Konzeption

des Rationalismus durch die Konzeption der Teleologie ersetzte.

Hegels Kompromiß bestand darin, daß er seine panlogistische
Konzeption nicht aufrecht erhielt und sich mit einer pan-teleologischen
Ausführung der Theodizee begnügte. Seine Selbsttäuschung oder sein

Scheitern bestand darin, daß er den Logos und den Telos im neutralen
Begriff der «Vernunft» vermengte und mit, wie Iljin sagt, «rationalistischer

Selbstsicherheit immer wieder Töne eines gelungenen Pan-

logismus anschlug». In Wirklichkeit ist aber in seiner Idee Gottes die

logische Vernünftigkeit das bloße Akzidens und die spekulative Teleologie

das Wesentliche.
Feuerbach hatte entdeckt, daß Hegels Philosophie der Versuch

einer rationalen Rechtfertigung des christlichen Offenbarungsgottes war.
Gleichzeitig hatte er gesehen, daß die Hegeische Theodizee von einem

Gott handelte, der sich von dem Gott der christlichen Lehren wesentlich
unterschied, weil er pantheistisch und monistisch konzipiert war. Diese

Beobachtung führte ihn dazu, Hegels Bevorzugung der christlichen
Lehren nicht nur, wie früher, zu bedauern, sondern er warf ihm dazu noch
innere Widersprüchlichkeit vor.

Und schließlich hat er gefunden, daß dieser doppelt verdächtige



150 Ludwig Feuerbachs «dritter und letzter Gedanke»

Gott mit seinem ärgsten Gegner, den er sich selbst geschaffen hatte, nicht
fertiggeworden ist, so daß er in seiner Hegelkritik (1839) als «Unsinn des

Absoluten» bezeichnete, was er noch ein paar Jahre vorher in seiner

Antihegel-Kritik als eine «erhabene Idee» gegen Bachmann verteidigt
hatte.

Hegels Philosophie hatte Feuerbach angezogen, weil er sie als eine

optimistische, rationale und einheitliche Erklärung der einen Welt
verstanden hatte. Sie stieß ihn ab, weil der Rationalismus als Vorwand
erschien, der Monismus sich als Dualismus entpuppte und der Optimismus
nicht in vernünftiger Weise begründet war.

Hegels Philosophie war eine Theodizee, in der Gott nichts weiter
als eine ungeprüfte Voraussetzung eines als Denkinhalt nicht zu haltenden
Phantasiebildes war und seine Rechtfertigung sich um das Plädoyer
seines ärgsten Widersachers, der Sinnlichkeit, herumdrückte.

So begann Feuerbach, an eine neue Philosophie zu denken. Ihre
Notwendigkeit und historische Rechtfertigung leitete er von der Kritik an

Hegels System her, weil seiner Meinung nach mit Hegel Philosophie im
traditionellen Sinne ihren Höhepunkt und Abschluß erreicht hatte.

2. Die Feuerbachsche Lösung des Identitätsproblems

Das erste Bestreben der «Neuen» Philosophie mußte der Beweis sein,
daß gerade die von Hegel vernachlässigte empirische Wirklichkeit wirklich

ist. Der Sinn dieses Beweises ist zu zeigen, daß diese empirische
Wirklichkeit alle Wirklichkeit ist und folglich das Allgemeine und
Geistige, Immaterielle keine Gültigkeit außerhalb des menschlichen
Denkens haben.

Auf diese Weise wollte Feuerbach zeigen, daß die Gegensätze, von
denen die Philosophie spricht, nur scheinbare Gegensätze sind. Natürlich
brauchte Feuerbach für diese Umkehrung des Hegeischen Identitätsdenkens

ein Subjekt, das, vergleichbar dem Absoluten Geist Hegels, alle

Gegensätze in sich zu einer wesentlichen Einheit vereinigt und damit
lebendiger Beweis der monistischen Struktur der Wirklichkeit ist.

Diese wesentliche Einheit sah Feuerbach im Menschen verwirklicht,
und seine Philosophie ist der Versuch, am Beispiel des Menschen die

Botschaft zu verdeutlichen: alles ist einheitlich (Monismus), alles ist
einzeln (Individualismus), alles ist endlich («realistische» Beschränkung),
alles ist von Natur aus gut (Theodizee) und der Verbesserung der Welt
durch den Menschen sind keine Grenzen gesetzt (ethischer Humanismus).



Ludwig Feuerbachs «dritter und letzter Gedanke» 151

a) Die Leiblichkeit als Lösung des Substanzproblems. Der erste
Angriff Feuerbachs galt demgemäß der dualistischen Zerspaltung des

Menschen in einen Körper und eine Seele. Er war nämlich der Überzeugung,
daß der Dualismus das Ergebnis eines Fehlschlusses sein müsse, der nicht
nur dumm, sondern auch schädlich sei, da Dualismus in jeder Form die
Freude am Leben hemme und die Energie, das Leben sinnvoll zu
gestalten.

Feuerbach hatte zwei Feinde, die er in gleicher Weise bekämpfen
wollte: den Idealismus und den mechanistischen Materialismus. Ihnen
stellte er den «Standpunkt der Anthropologie» gegenüber als den Standpunkt

der Ganzheit und Einheit. Das umfassende Prinzip der Anthropologie

ist der Mensch. Sofern er sinnlich ist, spielte Feuerbach ihn gegen
den Idealismus aus, und sofern er lebendig, organisch ist, hielt er ihn dem
Materialismus entgegen.

In dem Kommentar zu den Grundsätzen, in dem Feuerbach das

Leib-Seele-Problem eingehender behandelt, führt er die verschiedenen

philosophischen Positionen, die den menschlichen Leib als Körper und
Seele verstehen, auf drei Fehlschlüsse zurück, deren Prämissen nach
seiner Meinung auf falscher Beobachtung gründen.

1. Einmal ist es, nach Feuerbachs Ansicht, falsch, von der Materialität

des Körpers (teilbares Ding) und den damit scheinbar im Widerspruch

stehenden Bestimmungen des organischen Leibes (Einfachheit,
Unteilbarkeit des Lebens) auf ein immaterielles Prinzip wie die Seele

zu schließen. Das übergeordnete, beide Bestimmungen umfassende Prinzip

sei eben gerade der organische Leib. Die Vorstellungen und
Empfindungen seien imstande, die Vielheit der Teile mit Sicherheit zu der
auch in Wirklichkeit gegebenen organischen Einheit zu verbinden. Dazu
bedürfe es keiner geistigen Substanz. Zwar könne der Leib zerlegt werden,
höre dann aber auf, lebendiger Leib zu sein.

2. Zweitens weist Feuerbach den Schluß von dem Bewußtsein der
Identität des Ich auf eine Seele als Prinzip der Kontinuität und Einheit
als Fehlschluß zurück. Für Feuerbach ist eine solche Identität weder
unmittelbar gegeben, noch kann sie das Ergebnis von Beobachtungen
sein. Unser Ich sei vielmehr ebenso verschieden wie unsere verschiedenen
Bewußtseinsinhalte. Im Gram sei es wesentlich anders als in der Freude,
im Zustand der Besonnenheit anders als in der Leidenschaft, in der Glut
der Empfindung anders als in der Kälte des Denkens, mit leerem Magen
anders als mit vollem, im Freien anders als in der Stube. Das wahre,



152 Ludwig Feuerbachs «dritter und letzter Gedanke»

bleibende Ich, auf das manche Philosophen das Dasein einer immateriellen

Seele gründen, sei nur ein Gedankending, dem in der Wirklichkeit
das Fundament fehle. Das wahre Ich sei immer nur ein jeweiliger
Zustand. Mit den körperlichen Veränderungen des Leibes verändere sich
auch das Selbstbewußtsein 15.

3. Drittens stellt Feuerbach fest, daß die Rede von einer Seele und
einem Leib logisch nicht haltbar sei, weil die behaupteten Unterschiede

jede Gemeinschaft innerhalb derselben Gattung ausschlössen. Die
Gattung Lebewesen schlösse nur die beiden Gruppen des sensitiven und
vegetativen Lebens in sich ein. Sensitives Leben sei aber, was man sonst
fälschlich mit «Seele» bezeichne und vegetatives Leben, was sonst der

Körper sei. Die Verbindung mit dem Körper sei für eine immaterielle
Seele undenkbar, und wer eine Seele annehme, behaupte damit zugleich
die Nicht-Existenz von Körpern 16.

Charakteristischer Weise versucht Feuerbach hier nicht tiefer in
die Diskussion einzudringen, sondern behilft sich mit einem
psychologischen Argument: Die Behauptung von immateriellen Seelen sei

natürlich begreiflich angesichts des verbreiteten Wunsches nach
Unsterblichkeit.

Gegen die Aufspaltung des Menschen in einen körperlichen und
einen seelischen Teil drängt Feuerbach auf eine Betonung der Einheit,
die der Mensch in seiner Leiblichkeit darstelle. Er beginnt mit der
Feststellung zu philosophieren: «Ich bin ein wirkliches, ein sinnliches Wesen,

ja der Leib in seiner Totalität ist mein Ich, mein Wesen selbst17.
Vermittler der totalen Einheit Mensch ist die Sinnlichkeit.

Die menschliche Einheit bedeutet für Feuerbach allerdings nicht,
daß es innerhalb dieser Einheit keine Gegensätze gäbe. Nur fallen diese

Gegensätze, wie Denken und Empfinden, als Artunterschiede in dem
einen sinnlichen Wesen zusammen. Da es keine unsinnliche Wirklichkeit
gibt, braucht es auch keine unsinnliche Erkenntnisfähigkeit zu geben;
die den Menschen konstituierende Einheit ist die Identität des

Gegenstandes. Die Wirklichkeit in ihrer Wirklichkeit und Totalität ist dem

ganzen und wirklichen Wesen Mensch Gegenstand.

15 S. W. 2, 335-340; 10, 136 f.
16 S. W. 10, 149.
17 S. W. 2, 213, 299, 317.



Ludwig Feuerbachs «dritter und letzter Gedanke» 153

b) Die Universalität und Gesellschaftlichkeit des Menschen als Lösung
des Identitätsproblems. In einer recht scharfen Auseinandersetzung mit
Dorguth (1838), hatte Feuerbach gesagt, daß der Idealismus so lange

«gewonnenes Spiel» haben werde, als der Materialist ihm nicht erkläre,
wie es möglich sei, daß « Materie denkt » 18. Als er es nun seinerseits
unternahm, seine Philosophie materialistisch zu begründen, fühlte er sich der

Pflicht einer Erklärung des menschlichen Denkens keineswegs enthoben.

Angesichts seines nicht zu leugnenden Problembewußtseins in dieser

Frage ist sein Erklärungsversuch jedoch erstaunlich unbefriedigend.
«Der Mensch», so sagt Feuerbach in den Grundsätzen, «ist kein

partikuläres Wesen wie das Tier, sondern ein universelles». Die Denkkraft

des Menschen ist nicht das Wesensmerkmal, das ihn von dem nur
sinnlichen Tier unterscheidet, sondern sie ist eine «notwendige Folge»
der spezifisch menschlichen Sinnlichkeit19.

Man kann Feuerbachs Argument folgendermaßen wiedergeben:
Freiheit und Universalität sind unzertrennlich. Nun ist die menschliche
Sinnlichkeit frei von den Schranken der Partikularität und des

Bedürfnisses, also ist die menschliche Sinnlichkeit universell; und weiter:
Wenn sich ein Sinn über die animalische Gebundenheit an das Bedürfnis
zu universeller Freiheit erhebt, dann erhebt er sich zur Geistigkeit. Nun
ist aber menschliche Sinnlichkeit universelle Sinnlichkeit, also hat
menschliche Sinnlichkeit «theoretische Würde», ist Verstand, Geistigkeit.

Das entscheidende Merkmal der spezifisch menschlichen Sinnlichkeit
ist also für Feuerbach interessanter Weise ihre Universalität, eine
Eigenschaft, die man an der Sinnlichkeit sonst nicht zu finden gewöhnt ist.

Feuerbach beantwortet also die Frage nach dem menschlichen
Denken und der Geistigkeit mit der Feststellung, daß die menschliche
Sinnlichkeit nicht an die Schranken partikulärer Bedürfnisse gebunden
sei und daher universellen Charakter habe.

Es erhebt sich hier natürlich gleich die Frage, wie Feuerbach die

Unbegrenztheit und Universalität der menschlichen Sinnlichkeit
vertritt. Die Antwort darauf gibt seine einführende Erklärung des menschlichen

Bewußtseins im Wesen des Christentums. Diese Erklärung besteht
aus vier Behauptungen :

1. Das Bewußtsein des Gegenstandes ist das Selbstbewußtsein des

Menschen. Zum Menschen gehört wesentlich sein Subjekt-Sein. Er ist

18 K. Grün, a. a. O. (s. Anm. 10), Bd. 1, 293.
19 S. W. 2, 315-316.



154 Ludwig Feuerbachs «dritter und letzter Gedanke»

nichts ohne Gegenstand. Der Gegenstand, auf den sich ein Subjekt
notwendig und wesentlich bezieht, ist das eigene Wesen dieses Subjekts,
zum Gegenstand gemacht.

2. Ein Wesen hat nur dann Bewußtsein, wenn ihm sein Genus

Gegenstand ist. Das Wesen der Gattung Mensch, dessen sich der einzelne

Mensch bewußt ist, besteht aus Vernunft, Wille und Gefühl. Diese machen

den Menschen aus.
3. Jede Gattung ist sich selbst genug. Ihre ontologische Schranke

ist auch die Schranke des Bewußtseins.
4. Bewußtsein ist das Wesensmerkmal eines vollkommenen Wesens,

denn es ist Selbstbetätigung, Selbstbejahung, und das gibt es nur als

freudige Bestätigung der eigenen WesensVollkommenheit20.
Wenn daher der Mensch, im Unterschied zum Tier, sich in der

Religion zum Bewußtsein des Unendlichen erhebt, dann wird er sich

der Unendlichkeit und Vollkommenheit seines Menschenwesens bewußt.

In den Grundsätzen führt Feuerbach diesen Gedanken weiter. Das

unendliche Wesen des Menschen ist nicht in dem einzelnen Menschen,

sondern nur in der Einheit aller Menschen enthalten. Entsprechend ist
auch erst die Gemeinschaft der Menschen untereinander das Kriterium
der Wahrheit und Allgemeinheit21.

Seit seiner Verkürzung des Hegeischen Identitätsproblems auf den

Bereich der Erkenntnistheorie anerkannte Feuerbach in der Wirklichkeit

und für die Erkenntnis nur die Sinnlichkeit als ahes umfassendes

Prinzip. Da jedoch die «grobe» Sinnlichkeit zur Erklärung der Phänomene
des Denkens nicht ausreicht, unterschied er eine «rohe» und eine

«gebildete» Sinnlichkeit. Letztere findet sich, nach Feuerbach, am Menschen,

wenn er seine zweifache Veranlagung zur Allgemeinheit entwickelt:
1. Seine freie, von bestimmten Bedürfnissen unabhängige individuelle

Sinnlichkeit.
2. Seine Fähigkeit, in der Gemeinschaft mit anderen Menschen die

Partikularität des Individuums zu überwinden.
Die daraus entstehende «gebildete» Sinnlichkeit ist das, was man

gemeinhin unter Denken versteht, was aber aus zwei Gründen dennoch

in den Bereich der Sinnlichkeit fällt, wenn man Feuerbach folgt:
1. weil nur die sinnliche Erkenntnis wahre und unmittelbar gewisse

Erkenntnisse vermittelt ;

20 S. W. 6, i-ii.
21 S. W. 2, 304/318.



Ludwig Feuerbachs «dritter und letzter Gedanke» 155

2. weil es offenbar überflüssig ist, ein von der Sinnlichkeit sich

wesensmäßig unterscheidendes Prinzip zur Erklärung der Phänomene

anzunehmen, wenn man die Sinnlichkeit derart uminterpretiert.

c) Die Auflösung Gottes in die Gattungseinheit Mensch. Die
entscheidende Behauptung Feuerbachs ist die Feststellung, die Schranke
des Gattungswesens sei auch die Schranke des menschlichen Bewußtseins.

Nach seiner Auffassung könnte nur ein Wesen außer und über ihm
das menschliche Wesen in irgendeiner Weise transzendieren.

Nun heißt dieses Nicht-hinaus-Können aber entweder Endlichkeit
und Beschränktheit wie etwa bei Kant und Fichte; oder, wenn die

Unendlichkeit in das Wesen des Menschen hineingenommen wird, wie
Feuerbach das eigentlich versucht, dann müßte ein durchgehendes Prinzip
der Allgemeinheit aufgezeigt werden, wie Hegel das getan hat, welches

die Gegensätze sowohl im Einzelmenschen (Geist - Materie) als auch

zwischen Individuum und Gattung aufhebt. Aber so weit kommt Feuerbach

nicht.
Das Feuerbachsche Gattungswesen Mensch stellt das Problem, in

welcher Weise die Allgemeinheit dieser Gattung in der Wirklichkeit
fundiert ist.

Feuerbach bestand darauf, daß nur das sinnlich Erfahrbare Einzelne
wirklich sei. Das Allgemeine hielt er für ein Gedankending ohne Entsprechung

in der Wirklichkeit. Andererseits hat er nicht darauf verzichtet,
von «Universalität», «wesentlichen Beziehungen», «wesentlicher Einheit»
zu sprechen, Eigenschaften des Seins, welche die Individualität des

Sinnlichen eigentlich transzendieren. Diese unsinnlichen Eigenschaften
der Wirklichkeit nannte er aber, um der Einheit willen, ebenfalls « sinnlich ».

Das Problem, in das Feuerbach also sehr bald mit seiner Rede von
der Universalität des Gattungswesens Mensch hineingeraten ist, läßt sich
in die Frage bringen: Ist das Gattungswesen des Menschen ein leeres

Abstractum und damit die Rede von Allgemeinheit und Unendlichkeit
unsinnig, oder ist es auf irgendeine Weise konkret in der Wirklichkeit
realisiert oder realisierbar

d) Die Einheit von Ich und Du - das konkret Allgemeine. Feuerbach
hat erst im Verlaufe von mehreren Jahren verstehen gelernt, in welche

Schwierigkeiten er mit seiner Auflösung der Theologie in die Anthropologie,

seiner Rückführung Gottes auf das Gattungswesen Mensch
geraten ist. Das zeigt sich zunächst daran, daß sein Interesse an dem Be-



156 Ludwig Feuerhachs «dritter und letzter Gedanke»

griff des Gattungswesens zur Zeit des Wesen des Christentums noch sehr

oberflächlich und jedenfalls unphilosophisch war. Es war ihm darum zu

tun, den theologischen Gottesbegriff und den spekulativen Begriff des

absoluten Geistes anthropologisch zu erklären, und das hieß zunächst zu
zeigen, daß es sich bei den Prädikaten Gottes um wesentlich menschliche

Eigenschaften handelte. Eine ontologische Untersuchung des Gattungsbegriffs

scheint ihm bei seiner psychologischen Reduktion nicht in den
Sinn gekommen zu sein, denn er ging nirgends auf die Frage ein.

Erst in den späteren Ergänzungen und Erläuterungen und besonders

in den Grundsätzen findet sich eine eindeutige Antwort, aus der man
entnehmen kann, daß Feuerbach sich inzwischen mit dem Problem befaßt
haben mußte.

Mit Gattung meint Feuerbach, wie aus diesen Texten hervorgeht,
nicht ein Abstractum, sondern das Wesen des Menschen wie es in den

verschiedenen Individuen der Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft
verwirklicht ist, war und werden wird z2.

Der Satz aus dem Wesen des Christentums : «das Individuum ist
beschränkt, die Gattung aber unbeschränkt» heißt dann: die Schranken
dieses Individuums sind nicht auch die Schranken der anderen. «Die
anderen» aber sind die Vergangenen, Gegenwärtigen und Zukünftigen.

Dieses Verständnis von Gattung macht das Dilemma deutlich, in
dem sich die Philosophie Feuerbachs befindet: Einerseits ist von einer
«wesentlichen Einheit von Individuen» die Rede. Diese Einheit löst sich
aber andererseits in die substanzielle Verschiedenheit der Einzelnen auf,
sobald sie in der Wirklichkeit aufgewiesen werden soll, da Feuerbach von
seinem Sensualismus aus keine philosophische Begründung für die postulierte

Wesenseinheit geben kann.
Reste idealistischen Denkens mischen sich und stehen im Kampf

mit dem Sensualismus der «Neuen» Philosophie. Und so kommt es, daß

Feuerbach immer wieder der unberechtigte Vorwurf gemacht worden

ist, er biete mit seiner anthropologischen Reduktion selbst wieder nur
verwaschene Theologie an, weil er im Allgemeinen, in der Theorie, im
Unsterblichkeitssehnen verharre.

Unberechtigt ist dieser Vorwurf hauptsächlich, wenn er heute
wiederholt wird, obwohl Feuerbach noch selbst seinen Kritikern darauf
geantwortet hat. Danach stellte er sich unter dem Gattungswesen des

Menschen weder eine theologische Illusion, noch eine Abstraktion ohne

22 S. W. 2, 315-319.



Ludwig Feuerbachs «dritter und letzter Gedanke» 157

Wirklichkeit, sondern eine konkrete Wirklichkeit vor. Zwei Texte in den
Grundsätzen geben Auskunft darüber, wie Feuerbach das universale
concretum des Gattungsmenschen verstanden haben wollte:

1. «Der einzelne Mensch für sich hat das Wesen des Menschen weder
in sich als moralischem, noch in sich als denkendem Wesen. Das
Wesen des Menschen ist nur in der Gemeinschaft, in der Einheit des
Menschen mit dem Menschen enthalten — eine Einheit, die sich aber
nur auf die Realität des Unterschiedes von Ich und Du stützt».
2. «Einsamkeit ist Endlichkeit und Beschränktheit, Gemeinschaftlichkeit

ist Freiheit und Unendlichkeit. Der Mensch für sich ist
Mensch (im gewöhnlichen Sinne) ; Mensch mit Mensch, die Einheit
von Ich und Du, ist Gott» 23.

Die Gattung wird also konkret oder sinnlich in der Begegnung des

sinnlichen Ich mit dem sinnlichen Du. In dieser Einheit ist die Beschränktheit
des Individuums aufgehoben und werden Freiheit, Unendlichkeit, Gott.

Man sieht, daß Feuerbach sich hier zwar einer idealistischen
Terminologie bedient hat, solange er idealistische und theologische Begriffe
auf psychologische Prozesse reduzierte, daß aber die Inhalte dieser

Begriffe, die seine eigene Ontologie formen, durchaus sensualistisch und
materialistisch sind. Feuerbach hat nicht angenommen, daß es außer den

Individuen noch in ihnen eine sie von Natur verbindende wesentliche
Einheit gibt; diese Einheit entsteht nach ihm vielmehr erst durch die

bewußte Gemeinschaft der Individuen, von denen jedes eine Teilreali-
sation der ewig werdenden Menschheit ist.

Nur so kann man verstehen, was Feuerbach meint, wenn er davon

spricht, daß der andere der «Mittler per se» zwischen mir und der Gattung
ist24. Nur so ist auch zu verstehen, was Feuerbach meint, wenn er sagt,
der Mensch sei und wisse sich als wirkliche und absolute Identität aller
Gegensätze und Widersprüche, aller aktiven und passiven, geistigen und
sinnlichen, politischen und sozialen Qualitäten. Und schließlich kann
auch nur so seiner eigenartigen Rede von der Liebe als dem Gattungsorgan

ein Sinn gegeben werden. Die Liebe ist nämlich das Gattungsorgan

in zweifacher Hinsicht:
1. Sie ist der menschliche Sinn für die Identität von Ich und Du.
2. Sie ist die Realisierung der Gattung in der Vereinigung von Ich

und Du. Diese ist entweder körperlich oder geistig 25.

23 S. W. 2, 318.
24 S. W. 6, 237; 2, 241.
25 S. W. 2, 318.



158 Ludwig Feuerbachs «dritter und letzter Gedanke»

3. Kritische Bemerkungen

Man kann die «Neue» Philosophie Feuerbachs nur verstehen, wenn
man zwei Dinge unterscheidet :

1. Das Grundanliegen Feuerbachs, nämlich die anthropologische
Reduktion von Theologie und spekulativer Philosophie. Dieses ist
unphilosophischer, antitheoretischer, antimetaphysischer Natur und hat
wenig mit Hegel und dem traditionellen Philosophieren zu tun.

2. Die theoretische Durchführung dieses Plans. Diese bleibt bis zum
Ende mit Hegelianischem Denken verbunden, weil sie letztlich ein stark
beschnittener und anthropologisch verkürzter Hegelianismus ist. Beide

zusammen bilden die charakteristische verwirrende Einheit der «Neuen»

Philosophie.
Feuerbachs großes Anliegen war die Überwindung von allem

Dualismus. Seine Grundeinsicht, daß der Mensch in seiner organischen
Leiblichkeit und seiner Gemeinschaft mit den Mitmenschen die Wirklichkeit
und das Seinsprinzip sei, das alle Gegensätze und Widersprüche in sich

zu einer absoluten Einheit zusammenschließe, blieb allerdings eine

unbeweisbare Hypothese, da er kein allgemeines, notwendiges Prinzip
für diese Einheit in der Wirklichkeit aufzeigte.

Seine Lösung für das Problem der Allgemeinheit blieb in der
summarischen Allheit und sinnlichen Vielerleiheit stecken. Die Gegensätze
wurden nicht aufgehoben, und der Mensch wird zu dem Namen für den

Ort, an dem sie sich sinnlich finden. Damit ist allerdings nicht sehr viel
erklärt.

Das ist umso erstaunlicher, als gerade das Problem des Konkret
Allgemeinen ihn an seine früheren Auseinandersetzungen mit den
empiristischen Kritikern des Hegeischen Systems hätte erinnern müssen, in
denen er sich mit großer Überzeugung für die Wichtigkeit des richtigen,
d. h. spekulativen Verständnisses des Hegeischen Begriffs der
Allgemeinheit eingesetzt hatte.

Von Kritikern marxistisch-leninistischer Tradition, aber nicht nur
von diesen ist immer wieder hervorgehoben worden, daß Feuerbach zu

abstrakt, zu wenig soziologisch, zu wenig historisch und zu theoretisch, zu
theologisch dachte.

Diese Kritik ist allerdings nicht gerechtfertigt. Feuerbach sah seine

Philosophie als die notwendige theoretische Voraussetzung und
Begründung für die Auflösung der Theorie in die Praxis und die Um-



Ludwig Feuerbachs «dritter und letzter Gedanke» 159

formung der Menschen von Theoretikern zu Praktikern, von Betern zu
Arbeitern 26.

Er sah den Menschen ganz ausschließlich in seinem sozialen Kontext
und sein Naturalismus und Humanismus, die Erklärung der Welt und
des Menschen, sowie sein Wissenschaftsbegriff sind eindeutig von
historischem und teleologischem Denken geprägt.

«Zu theoretisch» kann ja kaum heißen, daß er keine praktischen
Anweisungen zu sozialem oder revolutionärem Handeln gegeben hat.
Soweit er es nicht selbst getan hat, hat er versucht, die theoretischen

Voraussetzungen dafür zu schaffen.
Sein etwas vager Apell an die Liebe unterscheidet sich ebenfalls von

dem Aufruf zum Klassenkampf nur durch die Intention. Als Gesetze

sind beide in den vorliegenden Formen in gleicher Weise mehr oder

weniger unauffindbar in der Wirklichkeit.
Es ist nicht nötig, weit zu gehen, um ein entscheidendes Bedenken

gegenüber dem Philosophieren Feuerbachs zu finden. Feuerbach selbst

hat es in seinem Leibniz (1836), allerdings ohne seine eigene Entwicklung
vorauszuahnen, formuliert :

«Wer nicht von sich selbst abstrahieren kann wie z. B. ein bloßer
Gefühlsmensch, ist unfähig des Denkens, unfähig der Wissenschaft,
oder kommt er in sie, so stiftet er Unglück und Verderben. Das
Denken ist nur darum so anstrengender, so angreifender Natur, weil
der Mensch hier vom Standpunkte der Persönlichkeit, welcher sein
natürlicher ist, sich loßreißen muß, wozu aber Energie Geistesund

Charakterkraft erforderlich ist. Der natürliche, d. i. sinnliche
Mensch hat eine Scheu vor dem Denken wie vor dem Tode»11.

Tatsächlich scheint Feuerbach mit seiner Philosophie der Sinnlichkeit
und Beschränkung seine offenkundige Labilität und Todesscheu zu
überwinden gesucht zu haben. Feuerbach verführt direkt dazu, seine

Philosophie mit seinem Charakter in Verbindung zu bringen : die emphatische
Betonung der Leiblichkeit und Sinnesfreuden mit seinem eigenen sehr

beschränkten Ausdrucksvermögen ; die Idee der Gesellschaftlichkeit und
Menschheitsliebe mit seiner notorischen Kontaktschwäche; den

prophetischen Eifer mit seinem Geltungsdrang, der ihm jedoch nicht half,
seine Ängstlichkeit zu überwinden.

Natürlich ist eine solche psychologische Erklärung nur sehr be-

26 S. W. 2, 286; 6, 237; 3, HO; 8, 359/170.
27 S. W. 4, 117/8.



160 Ludwig Feuerbachs «dritter und letzter Gedanke

grenzt brauchbar als Kritik an Feuerbachs Denken. Sich darauf beschränken

hieße, in denselben Fehler fallen, den Feuerbach begangen hat,
indem er die Inhalte der Religion und des Glaubens psychologisch reduzierte
und als Illusion und Wunschdenken wegerklärte. Darin besteht der

grundlegende logische Fehler seines ganzen Unternehmens.
Davon abgesehen hat Feuerbach unleugbare Verdienste. Seine

Hegelkritik ist bis heute außergewöhnlich befruchtend geblieben. Er hat
mit besonders geschärftem Blick die Schwächen in Hegels System
gesehen und erkannt, daß Hegel die Überwindung des Dualismus nicht
gelungen ist. Für die Theologie ist Feuerbach bis heute in zunehmendem
Maße ein großer und wichtiger Anreger geblieben: Für die Besinnung
auf die Welt und auf den Menschen. Für die Auseinandersetzung mit der

Endlichkeit, der Sterblichkeit und für den praktischen Einsatz in der

Arbeit an einer heileren Welt. Seine Kritik an dem religiösen Verhalten
besonders der Christen ist scharf und zwingt zur Besinnung.

Trotzdem geht die positive Bedeutung seiner Anthropologie nicht
über ein paar wertvolle Anregungen hinaus. Sein dritter und letzter
Gedanke reichte nicht aus, die Gegensätze in der Welt erklären zu helfen.

Der Monismus, den er bot, blieb letztlich eine Frage der Terminologie
oder besagte nicht viel. Damit wurde auch die wichtigste Rechtfertigung
der «Neuen» Philosophie hinfällig, daß sie nämlich die theoretische

Begründung für die Auflösung aller Philosophie in das Leben sei. Man wird
weiter philosophieren wollen, um die Gegensätze in der Welt zu verstehen.

Als Kritiker und Anreger hat Feuerbach also sicher eine große und
oft übersehene Bedeutung. Für einen Wegbereiter oder philosophischen
Lehrer fehlt ihm allerdings das systematische Format.


	Ludwig Feuerbachs "dritter und letzter Gedanke"

