Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 17 (1970)

Heft: 1-2

Artikel: Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses
Autor: Haas, Alois M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761569

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761569
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Arois M. Haas

Thema und Funktion der Selbsterkenntnis
im Werk Heinrich Seuses

Vor dem Hintergrund der wirkmichtigen Entwiirfe einer spekula-
tiven Mystik durch Meister Eckhart und Johannes Tauler hebt sich das
Werk Heinrich Seuses (ca. 1295-1366) nicht durch einen selbstdndigen
Beitrag zu einer didaktisch konzipierten Theorie der Mystik heraus.
«Heinrich Seuse fiigt der michtigen Orgel Taulers wenig neue Register
hinzu» 1. Soweit diese Aussage den eigentlichen Lehrgehalt der seuse-
schen Mystik meint, ist sie richtig. Tatsichlich ist Seuses theoretische
Ausformung einer mystischen Lehre auf weite Strecken eine Weiter-
fiihrung und - oft — eine Korrektur eckhartscher Ansichten. Sehr deutlich
1aBt sich das aufzeigen am Motivbereich der Selbsterkenntnis, der bei
Seuse ungleich weniger hdufig thematisch wird als bei Meister Eckhart
und vor allem bei Tauler. Damit ist aber weder iiber Seuses mystisches
Werk im allgemeinen noch auch iiber die Selbsterkenntnis im seuseschen
Verstand das letzte Wort gesagt. Im Gegenteil: Der individuelle Bei-
trag Seuses zu einer Geschichte der Mystik liegt nicht in einer spezi-
fischen Ausarbeitung eines theoretischen Konzepts der Mystik, sondern
in der vollig unerhorten, fruchtbaren Transparenz seines empirischen
Ichs auf das literarische Rollen-Ich, das von einem wahrhaft mystischen
Wege Zeugnis gibt. Schon KARL BIHLMEYER hat das erkannt: «In einer
Hinsicht ist Seuse ... durch und durch originell: in der Art, wie er die
mystische Lehre vor allem auf sich selber angewandt und sich zu einem
durchgeiibten Geistesmann herangebildet hat. Er wirkt mehr durch das,

1 H. U. voN BaLTHASAR, Herrlichkeit, Eine theologische Asthetik, III/1: Im
Rahmen der Metaphysik, Einsiedeln 1965, 416.



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 85

was er selber war, als durch das, was er tat und lehrte. Seuse ist auch der
einzige deutsche Mystiker, von dessen Personlichkeit wir uns ein ganz
klares, scharfumrissenes Bild machen koénnen» 2 Gewil, diese allge-
meinen Typisierungen haben etwa MiBlliches und vor allem MiBver-
stdndliches. Das Interpretationsproblem, das sich in ihnen verbirgt,
gehort aber mit hinein in die grundsdtzliche Problematik, die mit dem
literarischen Vermichtnis Seuses gegeben ist. Denn schon BIHLMEYERS
Feststellung, Seuse wirke «mehr durch das, was er selbst war, als durch
das, was er tat und lehrte», 14t auBer acht, dall Seuses « Existenz» schon
zu Lebzeiten zum Teil, vollends aber fiir die Nachwelt eine literarische
ist. Zwischen empirischem Ich und literarischem Rollen-Ich aber herrscht
eine Dialektik, die gerade fiir Seuses Vita grundlegend mitbedacht sein
will.

Vor allem zwei Schriften Seuses sind fiir eine Analyse seiner Konzep-
tion der Selbsterkenntnis von Belang: das « Biichlein der Wahrheit» 3 und
seine Autobiographie, deren wesentliche Ich-Aussagen gegebenenfalls
durch die des «Briefbiichleins» * und des «Groen Briefbuches»? zu
stiitzen sind. Die beiden Schriften ergdnzen sich und kontrastieren in
doppelter Hinsicht. Sie markieren einmal Anfang und Ende von Seuses
literarischer Tatigkeit. Das «Biichlein der Wahrheit» ist eine der ersten
Schriften Seuses, sicher die erste von einiger Wichtigkeit und die friiheste,
die wir von ihm tatsichlich besitzen . Mit Sicherheit nach dem Tode
Meister Eckharts 7 und mit einiger Wahrscheinlichkeit nach dessen
papstlicher Verurteilung vom Marz 1329 8, also wohl etwa um 1330 her-
um geschrieben, steht dieses Werkchen noch ganz unter der Faszination

2 Heinrich Seuse, Deutsche Schriften. Im Auftrag der Wiirttembergischen
Kommission fiir Landesgeschichte hrsg. von KARL BIHLMEYER, Stuttgart 1907,
Nachdruck: Frankfurt a. M. 1961, 148%*,

3 Abgekiirzt: Bdw.

+ Abgekiirzt: Kl. Bfb.

> Abgekiirzt: Gr. Bib.

6 Vgl. BiIHLMEYER, 90%, und L. CogNET, Introduction aux mystiques rhéno-
flamands, Paris 1968, 179.

7 Bdw. 6; 354,5f. (Zitate jeweils nach BIHLMEYER mit Angabe der Seiten-
und Zeilenzahl; davor das Werk mit Kapitelangabe).

8 Ich akzeptiere damit die inneren Griinde, die nach J. Kocu (Meister Eckharts
Weiterwirken im deutsch-niederlindischen Raum im 14. und 15. Jahrhundert, in:
La mystique rhénane, Paris 1963, 142) sich aus Kap. 6 des Bdw. aufdrangen. Vgl.
auch CogGNET, a.a.O., 173, der es als eine in der Geschichte vo6llig unerhorte
Uberschitzung einer pipstlichen Bulle empfinde, wenn — wie die Gegner dieser
Datierung meinen — nur schon deren Tatsache Seuse von seiner Apologie Eckharts
hédtte abhalten sollen.



86 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

Meister Eckharts, ja bietet eine eigentliche Apologie und Umdeutung der
durch die péapstliche Verurteilungsbulle fixierten «Irrtiimer» Eckharts.
Die Vita hingegen stammt aus Seuses letzten Lebensjahren, zumindest
in der Fassung, die er ihr in der «Gesamtausgabe» seiner Werke, im
«Exemplar» gegeben hat °. Von Elsbet Stagel (1359/60) ist als von einer
Verstorbenen die Rede. 1° Es ist daher sicher, da3 Seuse, obwohl Elsbet
als Initiatorin und eventuell Mitverfasserin der Vita schon zu Lebzeiten
natiirlich Einblick in den GroBteil des Werks gehabt hatte, seine Lebens-
geschichte noch eigenhindig redigiert hat. Darin {iberzeugt uns die
unter Seuses eigenem Namen gegebene Entstehungsgeschichte in der
Vorrede zum ersten Teil der Vita 1. — Zum andern stehen «Biichlein der
Wahrheit» und Vita zueinander weitgehend im Verhéltnis von Theorie
und Praxis, eine Gegebenheit, die, weil beide Werke mit je verschiedenen
Absichten und auch als gegensitzliche literarische Gattungen konzipiert
wurden, nicht iiberschitzt werden darf !2. Sie ist aber trotz allem eine
Tatsache, die fiir unsere Thematik der Lehre von der Selbsterkenntnis
von einigem Belang ist. Selbsterkenntnis stellt sich anders dar, wenn sie
gleichsam am Lebendigen, am Exempel eines Menschenlebens, gezeigt
wird, als wenn sie theoretisch einem Lesepublikum abgefordert wird,
das in seiner Zusammensetzung nur schwer rekonstruierbar ist. Diese
verschiedenen Strukturen literarischer Art, in denen Seuse die Selbster-
kenntnis entweder als allgemeines Postulat des mystischen Wegs oder
als individuelles Charisma eines historischen Ichs darstellt 13, sind daher

9 Zur Redaktion des Musterbuchs vgl. BIHLMEYER, 132* ff. Seuse hat dem
Provinzial der Provinz Teutonia Bartholomius von Bolsenheim, der 1362 starb,
noch den spekulativen Teil der Vita (Kap.46-53) vorlegen kénnen. Redaktion
und Veroffentlichung der Vita sind daher etwa um 1362/63 anzusetzen. COGNET,
a. a. 0., 151, aber verweist auf die Tatsache, daB3 alle Manuskripte der Vita aus der
Zeit nach 1366, dem Todesjahr Seuses, stammen. Es ist daher durchaus maoglich,
daB die letzte Redaktion des Musterbuches nicht von der alleinigen Hand Seuses
stammt, sondern — beispielsweise — von den Dominikanerinnen zu Tdss. COGNET
spricht sogar, a.a.O., von einer eigentlichen Textamplifikation. Wie weit die
gegangen ist, und ob iberhaupt eine solche vorgenommen wurde, ist Hypothese.

10 Vgl. M.-C. DANIKER-GYSIN, Geschichte des Dominikanerinnenklosters To6ss
1233-1525, (289. Neujahrsblatt der Stadtbibl. Winterthur) Winterthur 1958, 98.

11 Vita I, 7 f.

12 Vor allem ist dabei zu denken an die spekulativen Kapitel 46-53 der Vita,
deren Beitrag zu einer Lehre von der Selbsterkenntnis im Rahmen der Ausfithrungen
iiber das Bdw. angemerkt werden.

13 Die Gliederung unserer Arbeit ergibt sich von dieser Tatsache her wvon
selbst: Nach einer Deutung von Seuses spekulativer Konzeption der Selbster-
kenntnis wird die seiner Vita immanente Selbst-Auffassung zur Sprache kommen
miissen.



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 87

entscheidende Voraussetzungen fiir die Wertung der Ich-Aussage. Sie
gilt es immer vor Augen zu haben.

Von geringerem Belang im Rahmen unseres Themas sind die Belege
aus dem «Biichlein der ewigen Weisheit» und aus dessen erweiterter
lateinischer Fassung, dem «Horologium Sapientiae» 4. Sie werden nach
Bedarf beigezogen.

Seuses spekulative Deutung der Selbsterkenntnis

Der inker, der dem «Menschen» 1> widerfdhrt, von dem im Prolog
des Bdw. die Rede ist, ist nichts anderes als eine Einkehr, eine Ver-
senkung ins eigene Selbst: er wart getriben zuo im selben (326, 12) 6. Die

14+ Eine Neu-Edition dieses Werkes ist im Universitiatsverlag Freiburg/Schw.
im Rahmen der Reihe «Spicilegium Friburgense» (Textus Historiam Vitae Chris-
tianae Illustrantes, hrsg. von G. G. MEERSSEMAN und A. HANGGI) angezeigt. Als
voraussichtliche Herausgeber zeichnen D. PLaNzER und P. KUNzZLE.

Die Abhingigkeitsverhiltnisse zwischen deutschem und lateinischem Text
sind kontrovers. Man ist davon abgekommen das Horologium Sapientiae als eine
mittelmédBige lateinische Adaption des deutschen Bdew. zu betrachten. Man hat
auch — allen voran D. PLANZER, der iiber die Handschriftenverhéltnisse des Horo-
logiums am besten Bescheid weil3 (vgl. Das Horologium Sapientiae des Seligen
Heinrich Seuse O. P., Studien zu einer kritischen Ausgabe auf Grund der Hand-
schriften, Sonderabdruck aus Divus Thomas, Freiburg i. Ue., Bd. XII-XIIT, 1934
35, Freiburgi. Ue. 1937) — die alte Ansicht, es hétte einst ein aus dem Bdew.
iibersetztes Ur-Horologium gegeben, fallen gelassen. Die Ansicht geht heute dahin,
daB Seuse bei der Abfassung des Bdew. eine lateinische Vorlage gehabt hat in
Form von persotnlichen Notizen oder literarisch schon besser konzipierten Fragment-
stiicken. Vgl. dazu J.-A. BizeT, Henri Suso et le déclin de la scolastique, Paris
1946, 66, und CoGNET, a. a. O., 174 {. Das heute vorliegende Horologium Sapientiae
wire dann die ausgeformte Gestalt der urspriinglichen Notizen.

15 Dal3 Seuse von sich in der dritten Person als von dem «Menschen» redet,
gehort zu seiner Fiktion objektiver Erzdhlung, die das Ich nur selten explizit
werden 1af3t. Vgl. die Vita!

16 ‘Wie dieser inker sich fiilr Seuse praktisch darstellt, lese man in der spéter
zu zitierenden Stelle im 9. Kap. der Vita nach (28,1 ff.).

Siehe unten. Sich mit sich selber befassen miissen kann Seuse aber auch —
etwa im Sinne der taulerschen «Holle der Selbsterkenntnis» — hart ankommen:
Owe, wie ist mir in diser witen welt so enge! Owe got, wan were ich in einem wilden
walde, da wmich nieman sehi noch horti, unz daz ich mich wol evschvuwe nah alles
mins herzen begirde, daz joch dem armen hevzen so vil dest lichter wurde, wan anders
trostes han ich nit. Owe sund, warv zuo hastu mich bracht! We, we, valschit welt, dem
der dir dienet! Wie hast du mir gelonet, daz ich mir selben und aller dev welt ein burdi
bin und iemer muoz sin! (Bdew.5; 212, 16 ff.). Die Erkenntnis Jobs (Job 7, 20),
sich und andern eine Biirde zu sein, wird bei Seuse 6fter zum Grundton einer
prezitsen Verzweiflung an sich selber. Schon ist hier der Ansatz einer beinahe sich
selbst geniigsamen Schwermut greifbar; dann etwa, wenn Seuses swaermuetig herz



88 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

Eréffnung im Innern hat den Charakter einer Stimme, die sagt: du solt
wissen, daz inrlichii gelazenheit bringet dem menschen zuo der nehsten
warheit (13 1.). Invlichu gelazenheit mull zur Askese nach dem ussern
menschen (7) hinzutreten, damit die hochste Wahrheit erreicht werde 7.
Wie sehr der Begriff der « Gelassenheit» fiir Seuse schon belastet sein mul3,
beweist seine Versicherung, dal3 der Betreffende daran gemahnt worden
sei, daf} in dieser Redeweise ein valscher grunt ungeovdenter friheit (327,11.)
verborgen liage und groze schade der heiligen kristenheit von da her drohe
(21.) 8. Und hier abe erschrak er und gewan etlich zit einen widerstoz des
inren ruofes in vm selben (3 £.). Ein kreftiger inschlag in sich selb (5), eine
tiefe Entriickung, verschafft ihm die nétige Klarheit und nach der wise,
einer usgeleiten bischaft (328, 1), unter der Form einer ausgedeuteten Be-
lehrung, eines Dialogs zwischen warheit und junger, soll ihm das Vermogen
gegeben werden, durch das er zwischen falscher und rechter gelazenheit
zu unterscheiden vermag .

(212, 27) den Himmel als Pergament, des Meeres Tiefe als Tinte, Laub und Gras
als Feder beniitzen mochte, um in einem gewaltigen literarischen EgreB in die
Schopfung sein doch immerhin privates — herzleid und ungemach zu volschriben
(212, 29-213, 3). Diese Metaphorik gibt ein stimmungsvolles Ambiente fiir Seuses
elegische Einsicht: ich sol nu iemer me also lebend stevben, also bluejend torven, also
junge alten und also gesunder siechen (212, 2 ff.; vgl. auch 238, 22 ff.) — eine Einsicht,
die Juan de la Cruz in seinen «Coplas del alma que pena por ver a Dios» groBartig
zum Gegenstand eines seiner Gedichte gemacht hat (Vida y Obras de San Juan de
la Cruz, [BAC 15] Madrid #1960, 1099 £.). Man mufB} diese ohnehin bei Seuse gegen-
wiartige Konzentration auf das eigene Ich in Anschlag bringen, um zu ermessen,
was es fiir ihn hei3t, zu sich selber getrieben zu sein.

17 Die Typologie des innern und duBern Menschen steht hinter solchen und
dhnlichen Vorstellungen.

18 Die Tiétigkeit der Briider und Schwestern des freien Geistes hat bei Seuse
— mehr noch als bei Tauler — einen die eigene Spiritualitdt nicht entscheidend, aber
doch nachhaltig beeinflussenden Charakter. Das geht aus unserer Stelle deutlich
hervor, wo offenbar wird, daB3 der kirchliche Vorbehalt gegen die Briider und
Schwestern vom freien Geiste zum Vorbehalt gegen die Mystik und deren Implika-
tion der «Gelassenheity zu werden droht. Vgl. GEorc HoFmaNN, Die Briider und
Schwestern des freien Geistes zur Zeit Heinrich Seuses, in: Heinrich Seuse, Studien
zum 600. Todestag, 1366-1966, Gesammelt und hrsg. von E. M. FiLtaauT, Kdéln
1966 (hinfort zitiert als: HS), 9-32.

19 Diese Problematik eines falschen oder rechten mystischen Bewultseins
wird verschirft durch die zur Zeit der Niederschrift des Bdw. wohl schon statt-
gehabte Verurteilung der eckhartschen Konzeption der Gelassenheit. Diese Tatsache
ist fiir Seuse wichtiger als seine begrifflich ohnehin nicht leicht zu fithrende Fehde
gegen die Briider des freien Geistes. Dal3 diese dennoch fiir die Entstehung des
Bdw. genannt werden, zeigt aber, dal Eckharts Gedankengut — obwohl aus ortho-
doxer Intention entstanden — schon stark mit dem heterodoxen Synkretismus der
Briider vom freien Geiste amalgamiert wurde, natiirlich schwer zu Unrecht Eckharts



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 89

Man darf aus dem Prolog zum Bdw. also folgendes festhalten: Trotz
mannigfacher IFehlinterpretation eckhartscher Gedanken durch «Begar-
den» 29 und Briider des freien Geistes ist Seuse nicht gewillt, die spezifisch
eckhartsche Introversionsmystik mit ihrer Forderung der gelazenheit
preiszugeben. Das falsche BewuBtsein der Hiretiker vermag den, der,
gewiset zuo dem kernen der heiligen schrift (328,2 f.), nach wirklicher Ein-
falt strebt, nicht mehr zu irritieren.

Interessant ist nun allerdings die Tatsache, daB sich Seuse nicht
mehr — wie beispielsweise Eckhart — unmittelbar auf eine innere Evidenz
und Gewilheit des kompromiBlosen Strebens nach innerer Gelassenheit
des Personkerns berufen kann. Er fiihlt sich gedringt, die Gelassenheit
in doppelter Weise als entscheidende mentale Grundhaltung des geistli-
chen Lebens zu legitimieren: Einerseits durch einen ihm widerfahrenden
inker und einen die erste Entriickung bestitigenden inschlag in das
eigene Selbst. Initilerende und bestdtigende Entriickung sind zwei
Seiten des einen Widerfahrnisses, das letztlich ein auller- und iibersubjek-
tives Moment ins Spiel bringt, das Moment einer das Ich (gnadenhaft)

und sicher auch nicht zum Besten seines literarischen Nachlasses. Seuse unternimmt,
indem er Eckharts «rechte» Meinung herauszustellen gewillt ist, nichts Geringeres
als eine Emanzipation der eckhartschen Lehre aus dem Bereich des Ketzerischen.
Die orthodoxe Rettung der eckhartschen gelazenheit durch Seuse verbiirgt so —
zusammen mit Taulers Leistung — ein echtes Nachleben von Eckharts mystischen
Spekulationen bis in die Barockzeit hinein.

20 HoFMANN (a. a. O., 32) akzeptiert die pauschale Bezeichnung der Brader
und Schwestern des freien Geistes als Begarden mit Recht nicht: « Die Briider und
Schwestern des freien Geistes, fdlschlich oft als Begarden und Beginen bezeichnet,
sind eine in der religidsen Bewegung des 12. Jahrhunderts wurzelnde, in ihrem
Ursprung unklare, ja unbekannte Unterstromung religiésen Lebens. Sie bilden
keine Sekte, tauchen in losen Gruppen, auch als Freundeskreise oder Einzelginger,
bald hie bald da auf. Thr wesentliches Kennzeichen ist die restlose Ablehnung
gottlicher oder kirchlicher Gebote, sowie der wichtigsten christlichen Glaubens-
lehren... Es darf angenommen werden, dal besonders durch Wanderprediger ihre
Lehren weiter verbreitet wurden. Beginenhduser und -héfe scheinen dabei zuweilen
einen giinstigen Ndahrboden abgegeben zu haben.» In der Sprache der Zeit ist aber
immerhin in einer papstlichen Bulle Clemens’ V. von der «abscheulichen Sekte der
Begarden und Beginen» die Rede (Clement. lib. V, III c. 3, ed. Friedberg 2, 1183 {.;
zitiert bei H. GRUNDMANN, Ketzergeschichte des Mittelalters, in: Die Kirche in
ihrer Geschichte, Ein Handbuch, Bd. 2, Lieferung G [1. Teil], Gottingen 1963,
G 53; iiber Seuses Verteidigung seiner selbst und Eckharts gegen den Anwurf «fal-
scher Freiheit», a. a. O., G 55). Auch GRUNDMANN iibt Kritik an der pauschalen
Indizierung aller Beginen und Begarden als Ketzer: «Nur weil fdlschlich alle
Beginen und Begarden im 14. Jahrhundert dieser besonders anstdBigen Ketzerei
verdichtigt wurden, konnte das Wort ‘Beghardia’ seitdem oft gleichbedeutend mit
Ketzerei iberhaupt gebraucht werden» (a. a. O., G 58).



90 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

tiberwiltigenden gottlichen Kraft. Anderseits schlieBt sich an diese
Legitimation des gelassenen Selbst eine weitere, die dem religiésen Sub-
jekt gleichsam innerweltlich erscheint: Die Heilige Schrift und die
Tradition der Kirche in den Schriften der Gelehrten und der im geistli-
chen Leben erfahrenen Viter, ja di heilig kristenheit insgesamt. Auch
das wieder eine kriftige Fremdlegitimation des im innersten Ich der
Person sich manifestierenden Phinomens der Gelassenheit. Legitima-
tion durch Entriickung und wigendes Machtwort der Kirche siedeln
Seuses Introversionsmystik so von allem Anfang an im Raum doppelt
objektivierter Evidenz %' an. Dagegen ist Eckharts mystische Evidenz
ein innerstes Wissen um die undiskutierbare Begnadung (wobei er auch
eine im Sinn der Kirchenviter geradezu «physische», «natiirliche» Be-
griindung dafiir nicht scheut!), wahrend Seuse, weil innerlich wohl un-
sicherer und gefdhrdeter als Eckhart, die mystische Begnadung schon
in der Form der «Privatoffenbarung», die sich vor der Kirche zu ver-
antworten hat 22, empfingt. Seuses Ich ist daher nicht mehr das in

2t Die visiondren Privatoffenbarungen Seuses sind daher nicht nur entschei-
dende Momente seines religis-literarischen Stils, sondern — wohl noch nachhaltiger —
Phianomene, die das Ich und dessen autobiographisch enthiillte, religiés-mystische
Problematik in einer objektiven Instanz, in Gott, verankert. Sie haben daher
weithin weniger den Charakter einer Wirklichkeitsschilderung als vielmehr eine
sinnbildliche Valenz. Stilistisch wird dieser objektivierende Charakter der seuse-
schen Visionen gestiitzt durch die Fiktion der Er-Erzdhlung, wo immer ein Ich
gemeint wird. Im «er» wird das «ich» ein objektiv zuhandenes.

22 Das heillt fur Seuse nicht, daB er sein Werk einem mdglichst anonymen
Konsortium von Beurteilern vorzulegen gewillt ist, sondern er hat deutlich die
Absicht, die Authentizitit des eigenen Werkes zu wahren. Darin beriihrt er schon
eigenartig modern. Gerade die Begriindung dafiir, daB3 er seine Vita seinem Obern
vorlegt, hat nichts von einer unterwirfigen Bewerbung um ein kirchliches Impri-
matur. Sondern im Gegenteil hilt er es ganz objektiv nah dem gegenwurtigen lofe
der abnemenden menscheit besserv und sichevv, daz buechli seinem Obern, Meister
Bartholomius, noch zu seinen Lebzeiten vorzulegen, damit er (Seuse) sich wol uf
ellu stuk diser warheit versprechen (verteidigen) koende, und zwar besser denn na
sinem tode (4,3 ff.). Vermutlich durch die Erfahrung Eckharts gewitzigt, fiirchtet
er, daB3 etlichut unverstandnu menschen (5, 1) dereinst ein valsch urteil (5, 3) dariiber
abgeben wiirden; aus grobheit (5, 4), aus Bildungsmangel, wiirden sie so falsch
urteilen.

Das ist aber nicht der einzige Grund, weshalb Seuse schon zu Lebzeiten sein
Werk unter die Leute bringen will. Er fiirchtet dariiber hinaus geradezu, dal es
entweder den Laien in die Hinde fiele, die es unnuzberlich (5, 8), ohne irgendwelchen
Nutzen fiir die Menschen, in der Verborgenheit gelassen hitten, oder daBl es den
Erkenntnisblinden oder von Herzen Bosartigen iiberantwortet wiirde, die es
unterdriickt hatten.

SchlieBlich aber iibergibt er die Vita dennoch demueteklich (5, 19) dem Magister
Bartholomdius, der sie mit herzlichem Wohlgefallen gelesen haben soll, allerdings



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses o1

gewissem Sinne unproblematische iiberindividuelle Ich Eckharts oder
der im Tiefsten sich auf Gott hin gleichsam automatisch eréffnende Ich-
Abgrund Taulers, sondern vielmehr ein Ich, das versatil sich auf ver-
schiedene Begriindungen hin artikuliert, das sich auch in verschiedenen
Richtungen erprobt, ergriindet und experimentiert. Der augustinische
Vorwurf eines Experiments mit dem eigenen Ich vor den Augen Gottes 23
kommt bei ihm wieder zur Geltung. Es ist daher nicht ohne Grund,
wenn Seuse — um sicheren Halt zu haben — seine von Eckhart ibernom-
mene Ich-Lehre im Geist der Orthodoxie sichert, die Gefihrdung des
Ichs aber — in der Vita — gleichsam nebenbei, aber doch uniiberhérbar,
ja mit eigentlicher Pedanterie in den peinlich genau notierten Anfeindun-
gen einer bosartig gesinnten und gottlosen AuBlenwelt signalisiert 2¢. Die
Register, die er in seiner Vita zu ziehen weil3, firben den Klang der
Erzdhlung - so verschieden die rapportierten Sujets immer sein mégen —
zum einen Klang der im Innersten gefihrdeten, aber erlésten Vox
humana; deren Tonumfang ist zwar betrdchtlich, identisch aber bleibt

offenbar nur einen Teil davon (vgl. C. GR6BER, Der Mystiker Heinrich Seuse, Die
Geschichte seines Lebens, Die Entstehung und Echtheit seiner Werke, Freiburgi. Br.
1941, 185, zu Vita 5, 22 ff.), wohl vor allem die erzdhlenden Partien. Der Rest der
Vita wird Seuse in einer Vision, da er den verstorbenen Provinzial sprechen darf,
kirchlich legitimiert. Wo die offizielle kirchliche Legitimation von Seuses literari-
schem Schaffen ausfdllt, springt automatisch die Vision mit ihrer Beglaubigungs-
macht in die Bresche. Beide Moglichkeiten der Approbation sind Seuse gleich
giiltig.

23 Proloquar in conspectu Dei mei annum illum undetricesimum aetatis meae
(Conf. V, 3, 3, 1; ed. Labriolle, 94). Gott hért den, der in seiner Gegenwart redet:
Et quid propius auribus tuis, si cor confitens et uita ex fide est? (Conf. 11, 3, 5, 13;
ed. Labriolle, 33).

Zu Augustins Confessiones vgl. fiir unseren Zusammenhang P. COURCELLE,
Recherches sur les Confessions de S. Augustin, Paris 1950, vor allem 13 ff. Cour-
CELLE fithrt Seuse in seinem umfangreichen und auch umfassenden Werk: «Les
confessions de S. Augustin dans la tradition littéraire, Antécédents et postérité,
(Paris 1963) leider nicht an, obwohl in der Vita wenn nicht explizite Zitate, so
doch sinngemédle Anklinge an die Confessiones hiaufig vorkommen.

Zu Augustins Confessiones als Autobiographie vgl. GEorG MiscH, Geschichte
der Autobiographie, I/2, Frankfurt a. M. 31950.

2% Gerade die beiden Erzahlungen, welche diese Anfeindung Seuses von auflen
am besten illustrieren: jene vom Morder (26. Kap.) und jene vom b&sen Weib
(38. Kap.), sind als «Klosternovellen» — «das ist Literatur und nicht mehr die
Wiedergabe eines objektiven Erlebnisses» (N. HELLER, Des Mystikers H. Seuse
deutsche Schriften, Miinchen-Regensburg 1926, XXIX) — von zweifelhafter Histo-
rizitit aus dem Gesamtzusammenhang der Vita ausgeschieden worden. Zu Unrecht,
wie CONRAD GROBER (Der Mystiker Heinrich Seuse, Die Geschichte seines Lebens,
Die Entstehung und Echtheit seiner Werke, Freiburgi. Br. 1941, 133 ff.) nach-
gewiesen hat.



02 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

die Farbung ?°. So ist es auf den ersten Blick erstaunlich, wie versatil
Seuses autobiographisches Ich in verschiedensten Kategorien des Lebens
zuhause ist. Man denke an seinen Versuch, im Geiste des altidgyptischen
Ménchtums zu leben 26, an die monotone Automatik der ihn lebenslang
begleitenden Vision, an die Fachsprache und Gestik des Ritterlichen 27,
an seine Diener-Attitiide vor der Ewigen Weisheit 2® usw. — alles Bereiche
und Haltungen, die an sich nicht leicht zu versdhnen sind, bei Seuse aber
immer das durch alle Gefihrdungen hindurch identische Ich auf seinem
Weg zu Gott meinen. Das orthodox geklirte eckhartsche Gedankengut
ist — gerade was die Ich-Problematik betrifft — schlieBlich doch fiir Seuses
literarische Konzeption seines eigenen Lebenslaufs wegleitend.

Im vierten Kapitel des Bdw. analysiert Seuse den Begriff: sich
laszen ?® (334, 24 ff.). Die beiden Worter sind genau zu priifen: Und
kanst du di zwei wort eben wegen und ze grunde pruefen uf ir jungstes ort
(auf ihren letzten Sinn) und mait vehtem underscheide an sehen, so macht du
snelleklich der warhrit bewiset werden (24 ff.). Wichtig ist nun die Analyse
des sich, das fiir Seuse verschiedene Sinndimensionen hat: Nu nim des
ersten her fur daz erste wort, daz da hevsset: sich ald mich, und luog, waz daz
st. Und da ist ze wissene, daz ein 1eklicher mensch hat funfley sich. Daz eine
sich st 1m gemein mat dem steine, und daz 1st wesen,; ein anders it dem
krute, und daz ist wahsen; daz dritte mit den tieven, und daz 1st enphinden ;
daz vierde mit allen menschen, daz ist, daz er ein gemeine menschlich nature

25 Es ist wenig forderlich, fir diese Tatsache Seuses Gefiihlsleben verantwort-
lich zu machen. Vgl. die ungeniigende Arbeit von JoHAN HERMAN BavVINCK, Der
EinfluB des Gefiihls auf das Assoziationsleben bei Heinrich von Suso (!), Diss. Er-
langen 1919. Sie gibt nichts her, weil auf die Gefithlskomponente von Seuses Stil
nicht eingegangen wird, sondern ganz unreflex das Ausgesagte als vollig direkte
AuBerung miBverstanden wird.

26 Den monastischen Hintergrund von Seuses Vita hat endlich ANNE-MARIE
HoLENSTEIN (Studien zur Vita Heinrich Seuses, Diss. Ziirich 1968; auch in: Zs.
f. Schweiz. Kirchengeschichte 62 [1968] 186-332) mit allem Nachdruck heraus-
gestellt (nach der Diss.-Ausgabe: 21* ff.).

27 Vgl. M. BINDSCHEDLER, Seuses Begriff der Ritterschaft, in: HS, 233-239;
H. KuniscH, Die mittelalterliche Mystik und die deutsche Sprache, in: Lit. wiss.
Jb. 6 (1965) 37-90.

28 GiseLa Bavrpus, Die Gestalt des ‘dieners’ im Werke Heinrich Seuses,
Diss. Koln 1966.

29 Zum Begriff der «Gelassenheity siche ANNA Nickras, Die Terminologie
des Mystikers Heinrich Seuse unter besonderer Beriicksichtigung der psycholo-
gischen, logischen, metaphysischen und mystischen Ausdriicke, Diss. Konigsberg
1914, 741.; dazu: A. WINKLHOFER, Die Logosmystik des Heinrich Seuse, in:
HS, 230-232.



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 93

an im hat, in dem di andern elli eins sint; das funfte, daz im ergenlich zuo
gehoert, daz ist sin persoenlicher mensch, beidit nach deme adel und och
nach dem zuoval (334, 28-335, 3). Das fiinffach gestufte Ich, das jedem
Menschen zukommt: Sein, Wachsen, Empfinden, die allen Menschen
gemeinsame Natur und schliellich die Personlichkeit, entspricht der
Seinsstufung des Anorganischen, Organischen, Vegetativen, Sensitiven
und des Geistseelischen, das spezifiziert wird durch die Dimension des
Personalen, die ihrerseits gekennzeichnet ist durch adel und zuoval. Ob
adel im Sinn eines personalen Geistprinzips und zwoval strikt im Sinn
des «akzidentellen» Leibs zu interpretieren sind (wie BIHLMEYER 3 es
versucht), ist bei Seuse, der ja gerade die schirfsten Aussagen Eckharts
abzuschwichen gewillt ist, eher unwahrscheinlich. Sicher aber ist der
adel — HErRMA PIEscH hat darauf hingewiesen — im Sinn Eckharts zu
nehmen, der «mit diesem Ausdruck die Gottebenbildlichkeit der Men-
schenseele» kennzeichnet, «die vermoge ihrer Geistigkeit mit ihren
obersten Kriften, Verstand und Willen, schon von Natur aus ‘gott-
formig’, ‘gottverwandt’, also ‘adelig’, umsomehr aber durch die iiber-
natiirliche Erhéhung der Gnade ‘eine Natur von gottlichem Adel’ ist» 3.
Das Zufidllige, das durch das Wesen nicht Gegebene, ist nach Seuse
wohl nicht wie bei Eckhart einlinig mit dem Korperlichen identisch,
sondern umschreibt im scholastisch-allgemeinen Sinn das schlechterdings
Unwesentliche, zum Wesen nicht unbedingt Gehorige, das «Zufillige».

Seuse fragt sich nun: Waz ist nu daz, daz den menschen irret und in
selikeit berovbet? Die Antwort: Daz ist allein daz jungste (letztgenannte)
sich, da der mensch den usker nimet von gotte uf sich selb, da er wider in
solte keven, und 1m selb nach dem zuoval ein eigen sich stiftet, daz ist, daz er
von blintheit 1m selber eigent, daz gottes ist, und zilet da und verfliisset mat
der zit in gebresten (335,4 ff.). Was dem Menschen die Seligkeit zu neh-
men droht, ist allein das Ich des zuovals 3%: Anstatt sich zu Gott zuriick-
zuwenden, von dem er ja abkiinftig ist, wendet sich der Mensch auf und
in sein eigenes, personliches Selbst, indem er sich selber zuschreibt, was
Gott eigentlich gehorte. Das Verb stiften = «anrichten, hinstellen» mar-
kiert das Fragwiirdige des Unternehmens. Das Ich, das sich der Mensch

30 BIHLMEVYER, 335, Anm. zu Zeile 3.

31 Seuses ‘Biichlein der Wahrheit’ und Meister Eckhart, in: HS, 105 f.

32 Wie spater zu sehen sein wird, ist Seuse allerdings nicht gewillt, den
Menschen schlechterdings als einen zuoval der ndture, als ein Akzidens der mensch-
lichen Natur zu bezeichnen, wie Eckhart das tut. Vgl. A. M. Haas, Zur Frage der
Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart, FZPhTh 15 (1968) 215, Anm. 103.



94 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

in dieser Weise fabriziert, ist nichtig, haltlos, mull den gebresten, der
Siinde anheimfallen. Dieses Ich gilt es zu lassen und preiszugeben.

Die Wahrheit empfiehlt nun dem Jiinger, drie inblike zu tuon (3353,
11 ff.): den ersten also, daz er mit eime entsinkenden inblike kert auf die
nihtekeit sins eigenen siches schovwende, daz daz sich und aller dingen
sich ein niht ist, us gelazsen und us geschlozsen von dem ichte, daz di einig
witrkende kraft ist. Der ander inblik ist, daz da nit 1bersehen werde, duz
wn dem selben nehsten gelezse iedoch sin selbs sich alwegent blibet uf siner
eigen gezoewlicher istikeit mach dem usschlage, und da mit ze male ver-
nihtet wirt. Der dvitte inblik geschiht mit einem entwerdenne und friem
ufoebenne sin selbs in allem dem, da er sich ie gefuorte in eigener ange-
sehmer kreaturlichkeit, in unlediger manigvaltikeit wider die goetlichen
warheit, in liebe ald in leide, 1n tuenne oder in lazenne, also daz er mit
richem vermugenne sich wiseloseklich vergange, und 1m selb uwnwidernemk-
lich entwerde und mit Cristo in einikeit eins werde, daz ev us disem nach
etnem injehenne allii zit wirke, elli ding enphahe, und in dissr einvalti-
keit ellii ding an sehe. Und dis gelassen sich wirt ein kristfoermig ich, von
dem dit schrift seit von Paulo, der da sprichet: «ich leb, nit me ich, Cristus
lebt in mar.» Und daz heifs ich ein wolgewegen sich (335,10-28).

In den drei inbliken rafft Seuse die entscheidenden Punkte der
eckhartschen Selbsterkenntnislehre zusammen 33: Gefordert ist die Ver-
senkung ins eigene Ich (mit eime entsinkenden inblike), wobei das Ich-
Objekt schon entscheidend bestimmt ist im Sinn einer ontologischen
Aussage: man hat auf die Nichtigkeit des eigenen Ichs zu blicken, das
eben angesichts der Tatsache, dal es aus dem eigentlichen ichte ent-
lassen, ja ausgeschlossen ist, in sich ein niht 1st. Denn das icht, fiir ein-
mal Gott in kataphatischer Umschreibung 34, ist dem Nichts des Ge-

33 Vgl. dazu auch H. PiescH, a.a. O. (Anm. 31), 106 {.

3% Seuse spricht von Gott sonst beinahe durchwegs im Bdw. als von dem
niht. Vgl. NicKLAS, a. a. O., 95. Trotz richtiger Ansidtze verfehlt Lubpwic HEIECK
in seiner Dissertation: Das Verhiltnis des Asthetischen zum Mystischen dargestellt
an Heinrich Seuse, Erlangen 1936, 152-172, das Wesentliche der negativen Gottes-
lehre Seuses. Vgl. aber J.-A. BizeT, Henri Suso et le déclin de la scolastique, Paris
1946, 326 ff. Vor allem ist zu Seuses Apophatik beizuziehen M. NAMBARA, Die
Idee des absoluten Nichts in der deutschen Mystik und seine Entsprechungen im
Buddhismus, in: Archiv fiir Begriffsgeschichte 6 (1960) 202: «Ob die These ‘Gott
ist das Nichts’, die von Seuse oft ausgesprochen wurde, auch von Meister Eckhart
stammt, 146t sich nicht eindeutig nachweisen. Wenn aber solche kithnen Ausdriicke
gerade an einigen Stellen vorkommen, die zeitlich am engsten mit Meister Eckhart
verbunden sind, so ist es kaum zu bezweifeln, dall Meister Eckhart jedenfalls
Seuse durch seine negative Gotteslehre entscheidend beeinflusst hat oder dal3
wenigstens Seuse selbst in Meister Eckhart den Reprédsentanten der negativen



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 95

schopfs die einzig wirkende, d. h. haltende Kraft. Ohne Gottes Seins-
unterlage wire das Geschopiliche, dessen exemplarischer Fall der Mensch
ist, dem Nichts verfallen. Der Gedanke ist von Eckhart und Tauler her
vertraut. Auch die Konsequenz des Gedankens ist nicht neu, dal sich
derjenige, der sieht, dal} alle Dinge und das eigene Ich ein Nichts sind,
anstrengt, den Aspekt der eigenen Nichtigkeit nicht durch Beharren
auf dem «zufdlligen» Ich zu verabsolutieren, sondern ihn im Aspekt des
gottlichen Seins aufgehen zu lassen. Bedingung dazu ist die im Imperativ,
sich zu lassen, geforderte Bewegung von sich weg auf Gott zu.

Damit diese Forderung, sich als Nichts zu erkennen, nicht als Ver-
nichtung der dem Ich eigenen Substantialitit miBverstanden werde,
fordert der zweite inblik: Noch im Blick auf die hochste Aktion des
sich-Lassens, im gelezse, in der schirfsten Form der Selbstexpropriation
in Gott hinein, ist festzuhalten, daBl das eigene Sclbst des Menschen
in seinem eigenen, «werkzeuglich» wirkenden Sein bestehen und sich
identisch bleibt, sobald es aus dem wusschlag, aus der visiondren Ver-
sunkenheit in Gott, zuriick in die Welt kehrt. Das Ich wird daher in der
Versenkung nicht ze male vernihtet, sondern — das wissen wir aus iiber-
reichen Zeugnissen Eckharts und Taulers — es ist nur das aktuelle Selbst-
bewuBtsein, das in der mystischen Unio zeitweilig aufgehoben wird; das
geschopfliche Ich bleibt, was es ist, trotz des gnadenhaften Transi-
toriums, dessen es gewiirdigt wird 3°.

Gotteslehre erblickt hat.» « Was ist aber der Gehalt des géttlichen Nichts, von dem
Seuse oft spricht? Gottes Wesen wird zwar als Nichts bezeichnet, aber das gilt
nur fiir den menschlichen Verstand. Das Nichts bedeutet an sich die Fiille des Seins
... Die scheinbare Gleichheit des gottlichen Wesens mit dem Nichts zeigt sich nur
in Richtung auf den menschlichen Verstand, der zu schwach ist, das g6ttliche Sein
als das Sein aufzufassen. Selbst in der Unio, im Abgrund des Nichts, empfindet
der Geist, dal er gehalten wird von einem Andersartigen. Darum ist das, was ihn
da halt, mehr ein Etwas als ein Nichts. Dal3 dies jedoch dem Geist als ein Nichts
erscheint, ist auf die Schwiche und die Unzuldnglichkeit des menschlichen Geistes
zuriickzufithren, der kaum begreifen kann, was Gott ist. — Das Nichts des gottlichen
Wesens ist somit vielmehr das Nichts des ‘Ich selbst’, das von dem wahrhaft
Seienden ausgeschlossen ist ... Da das Negative des géttlichen Wesens das Negative
des ‘Ich selbst’ ist, gelangt der Mensch zum géttlichen Nichts nur durch das Nichts,
die Vernichtung des ‘Ich selbst’. Solange der Mensch sich selbst fiir etwas hilt,
kommt er nicht zum gdéttlichen Nichts, das die einzige wirkende Kraft ist. Der
Weg dahin ist daher die radikale Negation von allem, vor allem von seinem eigenen
Selbst» (202 {.). Dal aber gerade auch in der Entriickung das ‘Ich selbst’ als
Personkern nicht physisch vernichtet wird, entzieht diese Nichts-Lehre wieder
dem Vergleich mit dem Buddhismus. Seuse macht immer wieder diesen Vorbehalt
(den NaMBARA, 205 ff., zum Teil iibersieht).
35 Vgl. K. WILD, in: GROBER, a. a. 0., 226.



96 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

Der dritte inblik ins eigene Ich schlieBlich impliziert die freiwillig
auf sich genommene Selbstexpropriation, den Verlust des eigenen Selbst
in Gott hinein (mit Einschlufl der durch den zweiten nblzk dem Ich ge-
setzten Schranken). Die unwiderrufliche SelbstentduBerung ist die Be-
dingung der Moglichkeit des Einswerdens mit Christus. Die Transloka-
tion des Ichs in Christus hinein ist im Sinn des paulinischen Lebensaus-
tausches zu verstehen (Gal 2,20): «Nicht mehr ich, sondern Christus
lebt in mir» 36. Praktisch heilit das, nach einem injehenne Christi, unter
dem Ein-sprechen Christi aus Ihm heraus zu leben. Seuse nennt ein
derart gelassenes Ich ein kristfoermig ich 3.

Es spricht fiir Seuses realistische Einschidtzung alles Menschlichen,
wenn er bald nach diesen Ausfiihrungen mit Bernhard von Clairvaux
bezweifelt, ob es einen Menschen gebe, der diese absolute Form der
Selbstverachtung und der Selbstaufgabe — was das Lassen (336, 1.4)
beinhaltet — vollkommen erreicht hat (336, 25-337, 6; vgl. Bernhard,
De diligendo Deo 15, n.39 und Ep. 11, n. 8): Wan nach minem ver-
stenne ze sprechemnne, so dunket es mich nit muglich (337,5 £.).

Noch aber haben wir Seuses Begriindung der Moglichkeit einer Unio
des Menschen mit Gott nicht wiedergegeben. Es mul3 hier nochmals
von Eckharts Skopus der Selbsterkenntnis die Rede sein, da Seuse —
wie es in einer Apologie eckhartscher Spekulation nur natiirlich ist —
sich ausfiihrlich zu Beginn des vierten Kapitels des Bdw. darauf bezieht.
Der Jiinger mochte etwas tiber den durchbruch horen, durch den der
Mensch durch Cristum wider in komen (zu Gott zuriick) 3% und sin selikeit
erlangen (333,6 {.) werde.

Schon im Ansatz seiner Antwort setzt Seuse, sich scheinbar an
Eckhart haltend, die Akzente neu: Es st ze wissenne, daz Cristus, gottes
sun, etwas gemein hatte mit allen menschen, und hatte etwas sunders vor
andren menschen. Daz, daz im gemein ist mit allen menschen, daz 1ist
menschlichi nature, daz er ovch ein ware mensch waz. Ev nam an sich
menschlich nature und nit persone; und daz ist in der wise ze memenne,

36 Vgl. dazu ALBERT SCHWEITZER, Die Mystik des Apostels Paulus, Tiibingen
1954.

37 Vgl. JosEpH BUHLMANN, Christuslehre und Christusmystik des Heinrich
Seuse, Luzern 1942, 86 ff., 121 fi., vor allem 89 ff., wo von dem Begriff der «Gleich-
formigkeit» mit Christus die Rede ist. Der Ausdruck praformiert schon deutlich
jenen der «Gleichzeitigkeit» mit Christus, den Kierkegaard zu einem Prinzip der
Nachfolge Christi erhoben hat.

38 Per Christum hominem ad Christum Deum — dieses augustinische Axiom
scheint hier durch (zitiert nach BUHLMANN, a. a. O., 121).



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 97

daz Cristus menschlich natur an sich nam in einer unteillichi der malterien,
daz der lerer Damascenus heisset in athomo, und also der angenomennen
gemeinen menschlichen nature entwirte daz rein bluotli in der gesegneten
Marien lib, da er liplich gezoew von nam. — Und dar umbe so hat mensch-
lichii nature an vr selben genomen kein solich recht, — wan si Cristus hatte
an genomen und nit persone, — daz reder mensche dar uwmbe sul und mig in
der selben wise got und mensch sin. Ev ist der allein, dem dit unervoelgklich
wirdikeit zuo gehoert, daz er die nature an sich nam in der luterkeit, daz im
nut hat gevolget weder von der erbsinde, noch von keiner anderre sunde;
und dar umb waz er der alleine, der daz verschulte menschlich kinne er-
loesen mohte (333, 8-25).

Der Text ist von hoher Wichtigkeit fiir die Interpretation eckhart-
schen Gedankenguts im Spiegel eines seiner kompetentesten Nach-
kommen, eine Interpretation, die auf der Hohe der eckhartschen Selbst-
verteidigung die in der pidpstlichen Verurteilungsbulle visierten «Irr-
tiimer» durch eine Hermeneutik bona fide zu entschirfen versucht.
Christus hat nicht nur mit allen Menschen etwas Gemeinsames, sondern
ebenso wahr ist, dal3 er auch vor allen Menschen eine spezifische Sonder-
heit hatte. Die menschliche Natur, die er annahm, hatte er mit allen
Menschen gemein; aber er nahm sie in einer unteillichi der materien an,
in athomo nach Johannes’ von Damaskus «De fide orthodoxa» (III, 11) -
eine Schrift, die Seuse aus den einschligigen Partien des Thomas von
Aquin kannte *; Christus nahm also eine individuelle Menschennatur
an. Das Individuationsprinzip, bei Eckhart durch seine Unio-Vor-
stellung beinahe grundsitzlich in Frage gestellt, wird bei Seuse — wie
bei Thomas — zum entscheidenden Element der Individualitdt Christi.
Seuses individualisierender Realismus stellt sich dem generischen Eck-
harts prononciert gegeniiber. Das liplich gezoew, das Christus aus Mariens
SchoBB empfing, bringt die materielle Bestimmung im Sinn der Indivi-
dualitdt ins Spiel, davon Eckhart nach allen Kriften sich emanzipieren
mochte, um generisch eins zu werden mit der ohnehin gemeinsamen
menschlichen Natur und darin auch mit der géttlichen Person Christi #0.

Das Folgende (333,18 ff.) ist eindeutig wenn nicht gegen, so doch
iiber Eckhart hinaus gesprochen *1. Die menschliche Natur — an ir selben

39 S. th. I1I, q. 4, a. 2, obj. 1. Vgl. dazu Haas, a. a. O., 215, Anm. 103.

40 Vgl. dazu die Ausfithrungen iiber Meister Eckhart bei Haas, a.a.O.,
wiederholt.

#1 H. PiescH hélt sich in dem Anm. 31 verzeichneten Aufsatz konsequent an
die Seuse mit Eckhart vereinenden Punkte und geht kaum ein auf die recht offen

(



98 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

genomen — hat daher fundamental nicht das Recht, in derselben Art und
Weise wie Christus zugleich Gott und Mensch zu sein. Denn Christus
nahm nur die menschliche Natur an und nicht menschliche Person. Ein
wichtiger Punkt kommt noch hinzu, von dem Eckhart kaum spricht:
Christus nahm als einziger die menschliche Natur in der luterkeit an,
d. h. weder die Erbsiinde noch irgendeine andere Siinde haftete ihm an.
So vermochte er allein auch das in Schuld geratene Menschengeschlecht
zu erldsen.

Die Fleischwerdung Christi iiberragt daher grundsitzlich und
uniiberholbar jede Vereinigung zwischen Gott und Mensch; sie ist der
exemplarische und einzigartige Fall, da Gott und Mensch eins werden:
du einunge der infleischunge Crists, sit daz sv 1st in einem persoenlichen
wesenne, so uberget st und 1st hoeher, denne du einunge des gemuetes der
seligen zuo gotte (334, 3-5). Die selbstandunge, die personale Substanz
des Menschensohnes, ist apriori die Gottessohnschaft: eine gottliche
Person nimmt die menschliche Natur an, eine Unio, die aposteriori in
der Vergottlichung des Geschopfs nie eingeholt werden kann; diese ist da-
her immer nur Gnade und nie ein gleichsam in der Tiefe des Personkerns
ruhendes gottliches Potential, das in der Introspektion nur aktiviert
werden miilte. Alle Menschen hant i naturlich understandunge (Person-
lichkeit) in ivem natirlichen wesenne, und wie genzklich si in selber iemer
entgant ald wie luterlich su sich iemer gelazsent in der warheit, so geschihet
daz nit, daz si in der goetlichen persone understandunge iemer tibersetzet
werden und die iren verlieren (334, 8-13). Eine Transposition oder Uber-
gangigkeit der menschlichen in die g6ttliche Person gibt es, unter der Vor-
aussetzung eines Verlusts der menschlichen Personlichkeit, nicht und nie.

Seuse macht neben den Aspekten der Annahme der menschlichen
Natur in athomo und 7% der luterkeit noch einen dritten, ekklesiologischen
namhaft: der Mensch Christus hat allen Menschen voraus, dal3 er das
hoebt der kristenheit ist (334,15), dem alle vorherbestimmten Menschen
matfoermig (Rém. 8, 29) werden sollen (334,18). Der Mensch, der einen
rehten wideringang (334,19 f.) in Gott haben will, muB daher von im selb
ze 1m (Christus) (334, 21) sich wenden.

Die Unterschiede der seuseschen Konzeption gegeniiber der eckhart-
schen kénnen im Rahmen dieser Abhandlung nur thesenartig behandelt
werden; die Belege im Einzelnen finden sich in der Eckhartstudie #2,

zutageliegenden Unterschiede nicht nur im Stil der Spiritualitidt der beiden Domini-
kaner, sondern auch in ausdriicklichen Lehrpunkten.
42 Sieche Anm. 32.



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 99

in der Eckharts Art der Introspektion in extenso vorgestellt wird.
Folgende Punkte lassen sich bisher namhaft machen:

1. Der zuoval-Charakter des Personlichkeits-Ich wird bei Seuse auf die
spezifisch christliche Kategorie der Siinde hin spezifiziert, wihrend
Eckhart darunter gerne ontologisch die gesamte individuelle Struktur
der menschlichen Person verstehen mdochte.

2. Seuse akzeptiert mit Eckhart die das Geschopf betreffende Apophasie,
wonach es ein Nichts ist 43, und auch die Forderung, diese Nichtigkeit
zugunsten des gottlichen Seins preiszugeben #*. Erkenntnis des eige-
nen Nichts und Selbstaufgabe in Gott hinein werden bei Seuse rela-
tiviert durch einen weiteren, den beiden andern gleichwertigen Aspekt
der Introversion: durch den #nblik in die ontologisch unaufhebbare,
unvernichtbare, habituelle Ich-Struktur der menschlichen Person. Mit
dieser Schirfe ist diese in Identitdt nicht transzendierbare Relation
zwischen Mensch und Gott in der Unio bei Eckhart nie ausgesprochen,
im Gegenteil wird bei ihm der glicheits-Aspekt radikal betont.

3. Die Unio zwischen Mensch und Gott sieht Seuse christologischer als
Eckhart 5, dem die hypostatische Unio zum ontologisch (oder mit
den Vitern ekklesiologisch?) gedeuteten Prinzip der einunge des in
die Vielheit abgesunkenen Ichs mit der Einen Gottheit wird. Die
neuplatonische Einheitsmystik Eckharts im christlichen Kleid wird
bei Seuse (und Tauler) zur christozentrischen Einheitsmystik mit
EinschluB3 neuplatonischer Denkstrukturen. Wie schon bei Tauler ist
auch bei Seuse die historische Gestalt Christi nicht transzendierbar *°

43 Vgl. M. NAMBARA, a. a. O., 201-208. Die Apophatik, die sich bei Seuse auf
das Geschopf bezieht, ist eng an jene gebunden, in der Gott beharrlich als das
niht bezeichnet wird. Vgl. Anm. 34.

# Der Vorgang ist vielschichtig und paradox. Das Geschopf ist konstitutiv
ein Nichts, weil es vom Sein Gottes getragen wird. Die Unio mit Gott — vor lauter
Seinsfiille auch als « Nichts» bezeichnet, weil eben keine geschdpiliche Bestimmung
seines Wesens auch nur im entferntesten zutrifft — wird gewdhrt nur, wenn das
Geschopf seiner akzidentellen Bestimmungen entkleidet, d. h. «vernichtet» wird.
Die Tatsache, daBl es nicht Gott ist, wird zur Forderung, dieses Nichts ethisch-
aszetisch, ja metaphysisch einzuholen. Dann erst ist die Vereinigung des mensch-
lichen Nichts mit dem Nichts Gottes, des des Seins ermangelnden und des das
Sein in Uberfiille besitzenden Wesens, maglich.

4 Selbst Seuses Sophiologie trigt immer auch und immer entschiedener
christologische Ziige; das Bdew. ist der eigentliche Triger von Seuses Passions-
mystik. Vgl. BUHLMANN, a. a. O., 63 ff.

4 Vgl. D. PLaNzER, Heinrich Seuses Lehre iiber das geistliche Leben, Freiburg
i. Br 1960, 30 ff.: «Die Nachfolge Christi ist fiir Seuse der kénigliche Weg zur
ewigen Seligkeit (Minnebiichlein 1). Wenn man zur Kenntnis der Gottheit gelangen



100 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

(etwa auf eine Geist- oder apophatische Gotterfahrung hin, wofiir
es in der christlichen Tradition reiche Belege gibt) #.

4. Christus nahm in der Inkarnation — nach Seuse - nicht bloB eine
allgemeine menschliche Natur an, sondern eine Natur in athomo,
eine materiell umrissene, also individuelle. Eckhart ist in dieser Frage
schwankend und eher geneigt, den generischen Realismus der Viter
mit ontologischen Vorzeichen zu iibernehmen .

will, bleibt nichts anderes iibrig, als durch die angenommene Menschheit und das
Leiden der Menschheit Christi wie auf einem koéniglichen Weg Stufe um Stufe zu
Hoherem aufsteigen zu lernen (Hor. I. 2). Das Vorbild des Lebens Christi ist der
sicherste Weg des geistlichen Menschen (Vita 46). Indem der Mensch sich selbst
entwird und freiwillig sich seiner selbst in allem aufgibt... und ohne sich beirren
zu lassen, sich selbst entgeht und sich selbst unwiderruflich entwird, wird er mit
Christus in Einigkeit eins werden (Bdew. 4, das ganze Kapitel!)». Christus ist der
eigentliche Angelpunkt fiir Seuses Konzeption der mystischen Riickkehr zu Gott:
«Seuse hat in einer berithmten, von ihm mit Spriichen versehenen Zeichnung (vgl.
Bihlmeyer 52 ff. und die Abbildung 195) den mystischen Weg des gottliebenden
Menschen dargestellt. Von der heiligsten Dreifaltigkeit geht der Mensch aus, dessen
Geschaffenheit (= geschaffenes Wesen) gebildet ist nach der Gottheit. Er steht in
Gefahr, der Welt zu erliegen, aber er nimmt eine Hinwendung zu Gott. Er muf
sterben, das heil3t, sich selbst absterben, und mit Christus gekreuzigt werden. Er
iibt die Gelassenheit. Da werden seine Sinne entwirkt und die hohen Krifte seiner
Seele iiberwirkt. Sein Geist wird eingeschwungen und wird in der Dreiheit der
Personen wiedergefunden. Er ist in Gott vergangen, wo ihn niemand mehr erlangen
kann. In diesem Einschlag (= Eingehen) zu Gott vergil3t er alle Dinge, denn alles
ist grundlos und ungemessen» (a. a. O., 40). Es ist fur die floievende vernunfiikeit
(Vita, Kap. 47; 158 ff.) kennzeichnend, daB sie sich sogar untersteht, Cristi geliten
menschheit zu verachten!

47 (Es ist wahr, der mittelalterlichen und zum Teil schon der patristischen
Schriftkontemplation scheint Gefahr zu drohen aus dem méchtigen, im Mittelalter
stets noch anschwellenden EinfluB des Areopagiten und seiner Betonung der
negativen Theologie. Diese scheint zundchst das, was hier pneumatische Gestalt
heiBt: die Transposition der Oikonomia Gottes mit der Welt in den Modus der
Auferstehung und des Heiligen Geistes innerlichst zu bedrohen: denn auch diese
letzte Gestalthaftigkeit miiBte @iberstiegen werden, wenn der betrachtende Geist
zu Gott selbst, dem génzlich gestalt- und weiselosen, gelangen solly (H. U. vox
BartrAsAR, Herrlichkeit, Eine theologische Asthetik I: Schau der Gestalt, Ein-
siedeln 1961, 529). Aber: «Die theologische Mystik Dionysius’ ist deshalb christlich
und kirchlich, weil sie nicht, wie Evagrius Pontikus, der Grenze des Buddhistischen
zustrebt, an welcher Endlichkeit und Form nur noch negative, aufzuhebende
Begriffe zu sein drohen, sondern das Mysterium des goéttlichen Abgrunds als des
fruchtbaren goéttlichen Eros aufzeigt, der aus freiester Giite alle Schépfung und
Erlésungsordnungen aus sich entldB3t, um sie ekstatisch und erotisch tiiber sich
selbst hinaus zu Gott hin selig werden zu lassen. Es mag soviel neuplatonisches
Pathos wie immer in diesem Weltgefitlhl mitschwingen, die christliche Grund-
gestalt braucht es deswegen nicht zu zerstéren» (a. a. O., 529 {.).

8. Vol. Haks, a. a. 0., 215:4£., 240 .



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 101

5. Christus ist Mensch ohne einen Makel der Erbsiinde oder individueller
Siinde geworden, ein Vorrang vor der iibrigen Menschheit, der nicht
einzuholen ist, nicht einmal von der Gottesmutter, die gnadenhaft
und nicht von Natur her gleichsam exemplarisch von der Erbsiinde
«dispensiert» wurde. Eckhart ventiliert diese Tatsache wenig; fiir ihn
ist Siinde Signatur der Vielheit, die zur Einheit zuriickzufinden hat #°.

6. Nach Seuse ist Christus gottliche Person, ein Vorrang, den keine
menschliche Person egalisieren kann. Die radikale Einheitsmystik
Eckharts {iberspielt diesen Aspekt (ohne allerdings je heterodox
abzusinken, da die einunge immer gnadenhaft, nie naturhaft erfolgt).

7. Christus ist fiir Seuse Haupt der Christenheit, zwar auch fiir Eckhart,
aber in relativierter Art, da bei ithm die Trinitit Uiberschritten wird
auf die gottliche Einheit hin und damit der Mittler, Christus, zu einem
dialektischen Prinzip zu werden droht, das den Rhythmus eines von
Gott abgefallenen Ichs zuriick zur Gottheit einleitet.

In der Metaphernsprache der Unio hingegen steht Seuse nicht an,
sich der bernhardinisch-eckhartschen Termini *° zu bedienen. Der gute
und getreue Knecht, der in die Freude seines Herrn eingefithrt wird
(Matth 25, 23), dem geschieht als einem trunken menschen, der sin selb
vergisset, daz er sin selbes wit ist, daz er im selb zemal entworden ist und
sich zemal in got vergangen hat und ein geist mit 1m worden 1ist in aller
wise, als ewn kleines wassers troephlin in vil wines gegozsen (336, 10-14).
Aber auch hier bringt Seuse wiederum eine leichte, aber bezeichnende
Unterscheidung an, die Eckhart nicht unbedingt selbstverstidndlich ist:
Die Gelassenheit der Menschen in der zit ist nicht identisch mit der
Gelassenheit der Seligen °!. Mit andern Worten: die mystische Unio in

4 A.a. 0. 2041.

50 Bernhard, De diligendo Deo, c. 10 und 15. Vgl. dazu JoSEPH BERNHART,
Bernhardische und eckhartische Mystik in ihren Beziehungen und Gegensitzen,
Eine dogmengeschichtliche Untersuchung, Diss. Wiirzburg, Kempten 1912, 53.

51 Es ist heute ein allgemein anerkannter Grundsatz der christlichen Mystik,
daB die mystische Unio, in statu viae gewdhrt, nicht identisch ist mit der vollen
Gliickseligkeit im Jenseits, mit der vollen Schau Gottes. Grund dafiir ist die
Tatsache, daB3 der Mensch hienieden die Haltung des Glaubens nicht in unmittel-
bare Schau zu transzendieren vermag. Auch das Offenbarungsgut verheif3t solches
nicht. Man wird daher J.-H. NicorLas zustimmen, der schreibt: «L’expérience
mystique, loin d’étre incompatible avec la foi, ne se congoit pas sans elle, étant elle-
méme un acte de foi. Tout ce qu’elle comporte de connaissance de 1'Intelligible
divin lui est livré dans les formules de la foi, et par conséquent n’est atteint par
elle que dans I'obscurité, dans I'inévidence. A la pure connaissance que la foi sans
elle était d€ja, elle ajoute la saisie réelle, par l'intelligence méme, de 1’objet connu,



102 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

statu viae ist nur eine zeitlich befristete Teilnahme an der Seligkeit der
Seelen im Jenseits: ein rehtii gelazsenheit eins solichen edelen menschen
wn der zit di 1st nach gebildet und gestellet nach der gelazsenheit der seligen,
von den dii schrift seit, minr und me nach dem, als denne dii menschen
many und me geeiniget ald eins sint worden. Und merk sunderlich, daz er
sprichet, daz si da entsetzet werdent dez iresheit und vbersetzet in ein ander
forme und in ein ander guenlichy (Herrlichkeit, Giitlichkeit) und in einen
andern gewalt. Waz 1st nu di ander froemde forme, denn dii goetlich
nature und daz goetliche wesen, in daz s, und daz su 1n sich verfloezent,
daz selbe ze sinne? Was ist denne ein ander glorie denn verkleret und ver-
guenlichet werden in dem istigen liehte, daz nit zuoganges hat? Waz 1st
denne ewn anders vermugen, denn daz von der selbsheit und der selben
einikeit dem menschen wirt gegeben ein goetlichii kraft und goetliches ver-
maigen in tuenne und in lazsenne alles, daz ir selikeit zuo gehoeret? Und
also wirt der mensch entmenschet, als geseit ist (337, 8-22).

Nach dem aller volkomnesten grade (337, 25 £.), die jede vergleichbare
Kraft transzendiert, ist die Seligkeit n der 2:¢ nicht moglich. Die Leib-
verfaltheit des Menschen steht dem entgegen (27 f.). Nach teilhafter
gemeinsamkeit (29) hingegen ist es — trotz mancher Zweifel der Menschen —
moglich, zur Seligkeit schon in dieser Erdenzeit zu gelangen. Jenseits
von Sinnes- und Vernunfterkenntnis vollzieht sich dann das Wunder
der einunge, die Seuse folgendermalen beschreibt: Menschen mit einem
Tugendleben nach goetlicher glicheit (338, 4) kommen, entbildet und iber-
bildet in des ersten exemplars einikeit, ... neiswi in ein volles vergessen zer-
ganklichs und zitliches lebennes, und sint verwandelt in goetliches bilde
und sint eins mit 1m (338, 5-7).

Form, Herrlichkeit, Herrschaftsbereich werden fiir den mystisch
Begnadeten gottlich, er wird verkldrt und verherrlicht im istigen liehte,
nachdem er sich seiner Seinsheit und seines Geistes in der enfsunkenheit
entduBert hat, d. h. alles Zufillige abgelegt hat.

Die seusesche Konzeption dieses ganzen Vorganges der Vergottli-
chung hat eine erkenntnistheoretische Voraussetzung, die erstmals

de ce méme objet, le mystére de Dieu révélé et cru» (Dieu connu comme inconnu,
Paris 1966, 394). Die mystische Einigung ist immer nur eine «unvollkommene
Andeutung der seligen Gottesschau der Ewigkeity (K. RAENER/H. VORGRIMLER,
Kleines theologisches Worterbuch, Freiburg i. Br. 1961, 252). Wenn der Glaube,
in und durch das Moment der Zustimmung, das er involviert, «eine Assimilation
an die Erkenntnis ist, die Gott von sich selber hat» (Thomas von Aquin), dann
ist die mystische Erfahrung ohne weiteres darin eingeschlossen (vgl. M.-D. CHENU,
La parole de Dieu I: La foi dans l'intelligence, Paris 1964, 25).



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 103

J. A. B1zeT signalisiert hat. Es «wird eine schwierige Frage aufgeworfen,
wenn Suso behauptet, Gott sei die erste Wahrheit, ohne die unser Ver-
stand keine Wahrheit erfassen kénne; anders gesagt, die Erkenntnis von
Gottes Existenz sei in unserem Erkenntnisvermogen einbegriffen. Somit
taucht das Problem des Primum cognitum, des Ersterkannten, auf. In
dieser Grundfrage der scholastischen Ontologie bleibt Suso bei der Auf-
fassung, die Augustinus und Bonaventura vertreten haben. Die Gott
suchende Seele trachtet, wie er lakonisch schreibt, ‘thn [Gott] mit ihm
zu erkennen’; ohne Gott konne die Seele ‘weder sehen noch kennen’» 52,
Die Idee des allgemeinen Seins — allein wesen an 1m selb (Vita 51; 176,
11) — und die Tatsache, dall der nam wesen der erst nam si gotes (9) 33,
bringen Seuse zur Konzeption des Primum cognitum in der erkennenden
Vernunft: vermischet wesen oder nitwesen (kan man) nit wol bekennen,
denn mit einem gemerke dez allichen (allgemeinen) wesens; und in der
Miinchner Handschrift wird bedeutsam hinzugefiigt: won so man ain
ding wil verstan, so begegent der vernunft des ersten wesen, und daz ist ain
aller dingen wurkendes wesen (BIHLMEYER, 177, zu Zeile 1). Damit ist
das Sein, das allen Dingen zur Existenz verhilft, gleichsam im Grunde der
erkennenden Vernunft impliziert. Seuse zeigt so, «in bewuBtem Anschlull
an die augustinische Tradition ..., wie die Seele aus der Idee des Seins
einen Begriff des gottlichen Wesens zieht» 4. Erstaunlich aber bleibt
Seuse, und er erachtet es fir ein wunderlichii blintheit menschlicher ver-
nunft, daz si nit mag brueven daz, ane daz si niht mag erkennen noh sehen
(177, 6 1L.) 35. Daz namlos goetlich wesen, das in sich selb ein allichs wesen
18t, daz el zerteiltii wesen (alles getrennte Sein) ufenthaltend ist mat siner
gegenwurtikeit (177, 4 ff.), 148t sich, gerade weil es an sich das Erstzuer-
kennende ist, nicht leicht fassen. Wie das Auge, das die Mannigfaltig-

52 J. A. Bizer, Die These des Primum Cognitum bei Suso, in: FS J. QuUinT,
Bonn 1964, 36.

33 Vgl. dazu die Stellenverweise, bei BIHLMEYER, 176, Anm. zu Zeile 8 {.
Es werden genannt Thomas, Bonaventura, Eckhart.

3% J. A. BizeT, Die geistesgeschichtliche Bedeutung der deutschen Mystik,
DVjS 40 (1966) 305-315, Zitat 312. Das Verfahren Seuses steht nach BizeT im
Gegensatz zum thomistischen: «Nach dem Standpunkt des Thomismus konstruiert
die Seele allméhlich die Idee Gottes, indem sie den Begriff des Seins aus den Gegeben-
heiten ihrer Wahrnehmung des Sinnlichen gewinnt» (a. a. O.).

55 BIHLMEYER, 177, Anm. zu Zeile 620, verweist darauf, dafl Seuse hier fast
wortlich Bonaventuras «Itinerarium» (5, 4) folgt. Unsere Stelle: Mira igitur est
caecitas intellectus, qui non considerat illud quod prius videt et sine quo nihil
potest cognoscere (Sancti Bonaventurae Tria Opuscula, Ad Claras Aquas 1938,
334).



104 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

keit der I'arben sieht, das Licht, das diese Schau ermoglicht, auler
Acht 14Bt, so 1aBt der erkennende Geist, der dis und daz wesen wahr-
nimmt, das #ber al luter einvaltig wesen, dur des kraft es dii endrii in nimet
(177,12 ff.), vollig auBer Acht. Erst in einer Eréffnung der inren ogen
(21) kann daz wesen in siner evnvaltigen luterkeit (21 {.), Gott, wahrgenom-
men werden. Die Introspektion bringt also das aller Erkenntnis voraus-
liegende Ersterkannte, leider nicht stindig der Vernunft Gegenwirtige
ans Licht.

Das Konzept des Primum cognitum ist fiir Seuse eigentlich nur
eine Widerspiegelung des gewaltigen Kreislaufs der ganzen Schépfung
von und zu Gott auf der Ebene der verniinftigen Erkenntnis. Denn es
gilt an sich: an dem usflusse der creatur uss dem ersten ursprung ist ein
cirkelliches widerboegen des endes uf den begin (179, 8 f.). Dieses Aufge-
hobensein von Anfang und Ende des Geschopfs hat einzig im dreieinigen
Gott statt: er ist der ortlose Ort, da Progrel und Regre3 des Geschopfli-
chen im einen Punkt zusammenfallen. Wer daher gnadenhaft ins Sein
Gottes schon in statu viae zuriickkehren darf — wenn auch nur fiir
kurze Zeit — der kann gleichsam in die Idee seiner selbst, wie sie in Gott
gedacht wurde, zuriickkehren und in des ersten exemplars einikeit (338, 5)
«iiberbildet» und transponiert werden.

Das ist denn auch fiir Seuse — wie fiir Eckhart und zum Teil auch
fiir Tauler — die letzte Sinngebung und Legitimation aller Introspektion,
diese Uberfiihrung des erkennenden Geschépfs in sein exemplar, in sein
in der unendlichen Vollkommenheit Gottes griindendes Urbild 3. Diesen

56 Die christliche Urbild-Abbild-Lehre, eine Umsetzung der platonischen
Ideenlehre ins Christliche, ist vor allem seit Augustinus fiir die Theologiegeschichte
relevant: «Entscheidend fiir die weitere Entwicklung [in der Lehre von den gétt-
lichen Ideen] war die Umbildung der Ideenlehre durch Augustinus, der die Idee
in das go6ttliche Denken selbst verlegte und die Schopfung als einen Abbildungs-
vorgang verstand, den die im Logos ewig und ungeschaffen (in den Dingen als
Formprinzipien und rationes seminales) existierenden Ideen bestimmen. Stdrker
unter neuplatonischem EinfluB stehend, erkliarten Ps.-Dionysius und Maximos
Confessor die Ideen unter Hinzunahme des sie verwirklichenden Willensmomentes
als gottliche Priadefinitionen. Ahnlich verstand Johannes Skotus Eriugena die der
zweiten (geschaffenen und schaffenden) Natur zugewiesenen Ideen als die primor-
diales causae, die der Vater im Sohn grundlegt und der Geist in die Einzelobjekte
entfaltet. Auf augustinischer Grundlage kam die Scholastik zu einer vollstindigeren
Erfassung des Verhdiltnisses zwischen den Ideen und der gottlichen Wesenheit.
Nach Thomas ist die Idee das als nachahmbar erkannte Wesen Gottes, das die
einzelnen Geschépfe verschieden widerspiegeln. Der fiir das MA charakteristische
Exemplarismus erhielt bei Bonaventura die starkste trinitarische Priagung ...»
(L. ScueFrczyk, Gottliche Ideen, LIThK 5, 603 f.). Zu Meister Eckharts Exem-



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 105

Exemplarismus Seuses °7 gilt es noch — im Sinn einer alle aszetisch-
mystische Anstrengung begriindenden Lehre — herauszustellen.

Im Grunde ist das Unternehmen einer mystischen Reintegration
des Geist-Ichs in seine causa exemplaris in Gott nichts anderes als der
Versuch, jenen Identitdtspunkt in Gott aufzusptiren, in dem EgreB und
Regrel des Geschopfs zusammenfallen mit Gottes Schopferabsicht, mit
der gottlichen Idee, die Gott vom betreffenden Menschen hat. 1 Kor 13,12
gibt das entscheidende Stichwort dazu: «Jetzt schauen wir durch einen
Spiegel, unklar, dann aber von Angesicht zu Angesicht. Noch ist mein
Erkennen Stiickwerk. Dann aber werde ich so erkennen, wie ich selbst
erkannt bin» 8. « Erkennen, wie man erkannt ist» — das ist der Versuch,
Gottes beste Absichten mit dem eigenen Ich herauszufinden, gleichsam
die Idealitdt des Ichs im Hinblick auf seine Vergéttlichung, d. h. seine
endgiiltige Seligkeit zu erspiiren.

Grundsitzlich geht es darum, sich und elli ding ze nemene in ive
ursprunge (Vita 32; 94,13 1.). Wer das zu tun vermag, dem ist der
durpruch (94,10) — aufgrund der Loslésung vom eigenen Selbst und von
allem Geschaffenen — gelungen. Dieser « Durchbruch» hat etwas Zauber-
maichtiges in sich: Auf héchster Ebene wird dem, der dessen gewiirdigt
wird, alles Geschaffene dienstbar. Was dem Marchenhelden konstitutiv
zukommt, die dienstbare Zuhandenheit der Schépfung °, kommt nun

plarismus (der wegen der Identifikation der Ideen mit dem gottlichen Wesen
thomistisch ist) vgl. L. ScueEFrczyk, Schopfung und Vorsehung, in: Handbuch
der Dogmengeschichte II/2a, Freiburg i. Br. 1963, 102 f. Zu Geschichte und Wesen
des Exemplarismus vgl. noch: L.vaNn DER KEgRKEN, Exemplarursichlichkeit,
LiThK 3, 1294 f.; A. AMPE, Exemplarisme, DSp 4, 1870-1878; R. ArNou, Plato-
nisme des peres, DTC 12/2, 2258-2392. Literaturangaben bei AMPE, a. a. O.

37 Zu Seuses Exemplarismus vgl. A. WINKLHOFER, in HS, 227 ff.; BUHLMANN,
a.a. 0., 20 {f.; BizeT, a. a. O., 374 ff.

58 A. SCHWEITZER, a. a. O., 297: «Diese Vorstellung [da@} ich erkennen werde,
wie ich erkannt bin] hat nichts mit hellenistischer Mystik des Einswerdens mit Gott
durch Erkenntnis zu tun, mag diese auch Sitze aufzuweisen haben, die sich duller-
lich mit denen des Paulus berithren. Sie flieBt ganz aus dem eschatologischen
Gedanken der Vorherbestimmung. In der Liebe, die zwischen ihnen hin- und
hergeht, erkennt Gott den Erwidhlten als ihm zugehdrig an und erhidlt dieser von
solcher Zugehorigkeit Kenntnis. Weil die héchste Manifestation des Geistes die
Liebe ist, werden sich die Erwidhlten durch den Geist bewul3t, dal3 sie Kinder Gottes
sind.» Der Zusammenhang, in dem Seuse 1 Kor. 13, 12 zitiert, 1a6t von dieser
urspriinglich eschatologischen Bestimmung und Deutung einiges durchblicken. Zum
Spezifischsten der Mystik gehdrt die vom Evangelium geforderte Verwirklichung
der Eschatologie. Insofern ist die fruitive Erfahrung Gottes absolute Letzthaltung
in statu viae. Vgl. P.-R. REGAMEY, Portrait spirituel du chrétien, Paris 1963, 495 ff.

39 Auffillig ist die Ubereinstimmung zwischen der Mystikervita und dem
Mérchen in manchen Punkten. Das entscheidende Wesensmerkmal des Mérchens,



106 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

aus letzter (gottlicher) Notwendigkeit dem mystischen « Abenteurer» zu:
Und also in diser wise gewvinnent su wunsches gewalt in in selb, wan in
dienent himel und erde und in sind gehorsam alle creaturen in dem, daz ein
1ekliches tuot, oder lat, daz es lat (94,16 ff.). Allerdings wird den Dingen
nicht wie im Mirchen Gewalt angetan, sondern eine Ubereinkunft ereignet
sich, die sonst so selbstverstdndlich nicht ist: Das wesensméBige Tun und
Lassen des Geschopfs, d. h. wohl das von Gottes Schépferabsicht gemeinte
Verhalten der Geschopfe erschlieft sich dem, der zu dieser Einsicht
durchgebrochen ist, als zauberhaft sinnvolles Zusammengehen von gott-
lichem Willen und geschépflichem Gehorsam. Dem «gerechten» Menschen
sind er und ellit ding nah ire ewigen ungewordenheit in der viberweslichen
gotes vernunftkeit daz selb (Vita 46; 157, 21 {.) 0. Medium des Einstiegs
in die gottliche Vernunft ist fiir Seuse ein gotfoermigi loblichii vernunft,
wan sie widerlithtet in ir selb mat togenlicher warheit, als der himel tuot 1n
sinem liehtrichen gestirne (156, 26 ff.). Eine solche Metaphorik fiir die
Reflexivitdt der gottlich tiberformten Vernunft ist gerade in ihrer leisen
Gestik unerhort: es braucht viel an spontaner Sehfahigkeit, um das in sich
selbst spiegelnde Licht der Sterne iiberhaupt wahrzunehmen .. Ist der
auf- und abebbende, gleichsam inwérts gleitende Glanz der Sterne aber
einmal erkannt, dann stellt sich Seuse der Vergleich mit der nach Innen

die Isolierung von Figur, Handlungslinie und Episode, findet sich ganz dhnlich in
Seuses Vita wieder. Die kontradiktorisch, aber tief dialektisch durch die Isolation
erkaufte «potentielle Allverbundenheit» des Marchenhelden ist auch Seuse eigen.
Vgl. Max LttHI, Das europidische Volksmidrchen, Bern 21960, 37 ff.

60 Aber gleich folgt die Warnung: Aber ein ieklicher mensch bevindet, daz er
dise ald der mensch ist ussvent dem selben grunde, wan ev ist hie toedemlich und doert
nit,; und da ist ev iez in siner gebvesthaftigen geschafenheit, da er wol bedarf elli sched-
lichw mitel ze miden. Woelti ich nu in miner vernunftekeit ze nihtu werden und umb
mich selb in diser wise niht wiussen, und woelti ane allen underscheid min und gotes
ellv. liplichw werk wurken, als ob es daz ungeschafen wesen wurkti, daz weri gebrest
ob allen gebresten (157, 26 ff.). Hier wird die Faktizitdt des real geschaffenen Menschen
in ihrer haecceitas auBerhalb des géttlichen Grundes als Argument gegen eine vor-
schnelle, allzu geistige Integration des Ichs in den gottlichen Grund gebraucht.
Mangelhaftigkeit, Sterblichkeit verlangen Vorsicht. Hitte ich die AnmaBung, in
meiner Vernunft zu Nichts werden und von mir, d. h. von meiner Leiblichkeit,
nichts wissen zu wollen, und md&chte ich dann ohne Unterscheidung zwischen Gott
und mir selbst alle kérperlich-leibhaften Werke Gottes wirken ganz so, als ob das
ungeschaffene Sein sie wirken wiirde, dann beginge ich Fehler iiber Fehler. Nicht
nur ein gewisses MalB an Bonsens verleitet Seuse, so zu sprechen, sondern das genaue
BewulBtsein, daB eine falsche Transzendenz alles Korperlich-Leibhaften der Anfang
aller Stinde ist. Denn das wire fiir ihn nichts anderes als Hochmut.

61 Der vollig unverstellte Augenaufschlag Seuses zu allem Geschaffenen, und
seine spontan und prazis vorgehende Naturbeobachtung ist Neueroberung bisher
verschlossener Bezirke.



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 107

sich intensivierenden Selbstreflexion als gliickliches Resultat unmittel-
baren Wahrnehmens ein. Seuses Beitrag zur mystischen Selbstreflexion
ist damit nicht zuletzt der eines grundsdtzlich neuen poetischen Voka-
bulars, in dem das die Natur benennende Sprachspiel mit den Konno-
tationen der Innerlichkeit bereichert wird.

Das Sein der ganzen Schopfung in Gott und die Riickkehr des Ichs
in seine in Gott ruhende Idee ist Seuse gleichzeitig ein innerstes Anliegen
seiner Konzeption des mystischen Wegs, aber auch ein Problem.

Im 52. Kapitel seiner Vita kommt Seuse auf dieses Sein in Gott
ausfithrlich zu sprechen. Der Geist vergeht in der Unio nit genzlich
(188,1), er gewinnt wohl etliche eigenschaft der gotheit (1 1.). Aber: er wirt
doch naturlich got nit (2). Er bleibt in Ewigkeit ein aus dem Nichts ge-
schaffenes ¢4t (3 f.). Die Tatsache aber bleibt — trotz dieser prinzipiellen
Vorbehalte — bestehen: Die Seele wird entsezzet ... des irsheit in dez sins-
heit na 1r eigen unwussentheit (61.). Die Unvernichtbarkeit der Seele
und ihr Aufgehen 1m gottlichen Sein, das den Verlust des aktuellen Selbst-
bewuBtseins impliziert, versucht Seuse als zwei, das Phinomen des my-
stischen Geschehens entscheidend modifizierende Seiten herauszustellen.

Der menschliche Geist wird in der Unio durch die Kraft des licht-
reichen gottlichen Seins geruket iiber sine natirlich vermugentheit in diss
nihtes blossheit, wan si ist aller wisen bloss von crveaturen, mer in 1r selben
hat st 1 wise eigentlich na ire weslichkeit (aber in sich selbst hat das gott-
liche Nichts seine eigentiimliche Art entsprechend seiner Seinsheit)
(188, 8 ff.). Nicht-Wahrnehmen seiner selbst, Vergessen aller Dinge, Ein-
kehr in die blossen ungewordenheit der nihtekeit (19), in die unverhiillte
Ungewordenheit des gottlichen Nichts, die Synidsthesie all dieser Er-
eignisse mull Seuse als eine fundamentale «Entfremdung» erfahren: In
disem wilden gebivge des vibergoetlichen wa (Wo) st ein enpfintlichi vor-
spilendii allen reinen geisten abgrintlichkeit, und da kunt si in die to-
genlichen ungenantheit und in daz wild enpfroemdekeit. Und daz ist daz
grundlos tiefes abgrund allen creaturen und 1m selber grunmtlich (nur sich
selber ergriindbar); daz ist och verborgen allem dem, daz er selber nit ist,
denn allein dien, den er sich wil gemeinden. Und die selben muesen in
gelassenlich suochen und in etlicher wise mit im selben bekennen, als du
schrift seit: «wir siulen da bekemmen, als wir erkant sien» (188, 20 ff.). Es
ist dann noch vom sterben dez geistes (189,10 ff.)%? die Rede, die in der
vergangenheit der dem Geiste eigentlichen weslichkeit (12 f.) besteht.

62 Gemeint ist die mors mystica. Vgl. Pf. 602,15 {.: eins tddes sterben in minne
und in bekanntniisse, der tot ist edeley und werder denne alliu guoten werc. Im Kommen-



108 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

Bei wihrendem Weiterbestand des thm eigenen Wesens gelangt der
Geist unter Verlust der aktuellen Selbsterfassung in dieses gottliche
Spiel ¢ vor den Augen aller reinen Geister im gottlichen Nichts-Ab-
grund. Eine unheimliche «Entfremdung» erfalt den Geist, der nun im
mystischen Tod in den nur in sich selber versteh- und deutbaren, gott-
lichen Grund hineinsterben mul}. Gelassenheit ist auch hier wieder als
entscheidende Voraussetzung genannt: Fiir den Geist bedeutet das, dal3
er, sich lassend, dem Abgrund Gottes und der diesem eignenden Wirk-
samkeit iiberantwortet wird. Den Abgrund erkennt der Geist nur mit
dem Abgrund ¢*. Diese Selbstexpropriation aber gibt gerade im Moment
der Hingabe, die sie impliziert, ein Geheimnis preis, das dem «entfrem-
deten» Geist als entscheidender Gewinn zufillt: Er darf erkennen, wie
er erkannt ist . Einen tieferen Wesensgrund hat das Ich ja nicht als
im gottlichen Urgrund, wo es erstmals und endgiiltig, d. h. schépferisch
artikuliert wird.

Die Selbsterkenntnis des Geistes in Gott mit den entliehenen Augen
Gottes ist aber auch — das erhellt schon aus den zitierten Stellen — Unter-
pfand der Vergottlichung des Ichs, dem Gott alles und alles Gott wird:
Und alsus in der entnomenheit verget sich der geist ovdenlich, und im st
erst hie reht beschehen, wan im 1st got ellit ding worden, und elli ding sind
1m hie neiswi got worden; wan 1m entwirtend (werden zunichte) ellit ding
in der wise, als sut sind in gote, und blibet doch ein 1eklich ding, daz es st
in siner naturlicher wesentheit ... (Vita 48; 163, 1 ff.). Im Uberstieg des
Ich-Geschopfs in die bildlose Einheit mit dem gottlichen Ursprung er-
eignet sich die mystische Identifizierung des empirischen Ichs mit dem
Gedanken und dem Urbild (exemplar), das Gott von ihm ewig in sich
tragt %, Und dieses Urbild ist wiederum mit dem gottlichen Sein iden-

tar zum «Granum sinapis» ist von der stulta mors die Rede (M. BINDSCHEDLER,
Der lateinische Kommentar zum Granum sinapis [Basler Studien zur dt. Spr. und
Lit. 9] Basel 1949, 158, 20). Zum Begriff «mors mystica» vgl. M. SANDAEUS, Theo-
logia Mystica, K6ln 1640, Neudruck: Louvain 1963, 281.

63 Uber die Vorstellung des spielenden Gottes vgl. H. RAHNER, Der spielende
Mensch, Einsiedeln 1952, 15 ff.

64 Abyssus abyssum invocat (Ps. 41, 8). Das Wort ist oft von Tauler zitiert.

65 Der Vorgang ist identisch mit dem Vorgang der « Entgeistung» des Menschen
(182, 14 ff.). Es ist eine endgiiltige Parteinahme des Menschen fiir den wberweslichen
geist (20), mit dem er seinen eigenen Geist vereinen will. Das ist nur méglich unter
Preisgabe des eigenen Geistes, der voéllig in Gott absorbiert wird in der hédchsten
Beschauung. Vgl. Gal 2, 20 und Matth 5, 3 (Armut im Geist), Stellen die Seuse
31 £., anfiihrt.

66 Seuse stellt seinen Exemplarismus im Genaueren dann auch in Beziehung
zur Trinitit. «Er 146t die geschaffenen Dinge ursichlich in der ewigen Geburt des



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 109

tisch. Denn wenn sich das Ich in Gott derart besitzt, dann besitzt es
sich als Gott in Gott, allerdings — Seuse wird nicht miide, das anzu-
merken — niit na verwandlung sin selbes geschafenheit (162, 28) mit der
Folge, daz daz selb, daz er ist, got sie (29), sondern eben unter Wahrung
der eigenen wesentheit (30). Das ist aber noch nicht alles. Es kommt die
Tatsache hinzu, daBl dem Ich alle Dinge in Gott als Gott begegnen,
wiederum im Sinne der rationes seminales %7, die Gott als Urbilder der
empirischen Schopfung in sich trdgt; diese wird durch ihre Idealitdt in
Gott allerdings ihrerseits auch nicht in ihrem Wesen «vernichtet», son-
dern der naturlichen wesentheit der Dinge verbleibt der sie charakteri-
sierende Eigenstand.

Die Konzeption des seuseschen Exemplarismus hat noch eine
Implikation, die auBer acht zu lassen das Ganze verfilschen hiele. Es
ist nicht so, daf3 das geschopfliche Ich gleichsam unmittelbar von Gott
und in Gott iiberbildet werden kdnnte im Sinn einer Reintegration in
die gottliche Ideenwelt. Die Mittlerschaft Christi ist fiir Seuse auch hier
in keiner Weise transzendierbar. Sie ist die eigentliche Initiation in die
gottliche Ideenwelt. Den Weg des Ichs zusammenfassend kann Seuse
daher sagen: Ewn gelassener mensch muoss entbildet werden von der creatur,
gebildet werden mit Cristo, und viberbildet in der gotheit. Swer sich selben in
Cristo nemend 1st, der lat allen dingen ir ovdnung (Vita 49; 168, 9 ff.). Der
Weg des Ichs iiber die Stufen der Entbildung von aller Kreatur, der
Bildung in Christus und der schlieBlichen Uberbildung in der Gottheit
stellt sich schlieBlich dar als ein Weg wachsender Interiorisation, immer
intensiverer Verinnerlichung. Symbol dafiir ist die @nburgheit, die
Seelenburg (169, 28)%, in der die Seelenkrifte gezihmt (170, 7) und ge-
ordnet auf ein Zentrum hin konvergieren, so daBl in jeder Selbstschau
daz al (170, 8), die gottliche Alleinheit, sich zeigt. Daher gilt es ganz
allgemein fiir Seuse: Gang wider in, ker aber and och wider in in din
ainmuot, und gebruche gotes (170,17 {.). Oder in der schonen Metaphorik,
die der sehr persénlichen Aussage des «Dieners» eignet: Eins tages waz
um, wie daz veterlich herz in geischlicher wise neiswi unsaglich ane alles
matel an sin herz zartlich geneiget were, und daz sin herz eben gen dem
veterlichen herzen begirlich wfgetan were, und duht in, wie daz veterlich

Sohnes begriindet und mit dem Sohn als causa formalis ihres ewigen Seins nach
dem Bild seines Wesens geboren sein» (WINKLHOFER, a. a. O., 228 {.). Vgl. Bdw. 5;
349, 6 ft.

67 Vgl. Haas, a. a. O., 221 {., vor allem Anm. 131,

68 Vgl. das gleichnamige Werk der Teresa de Avila: «El castillo interior.»



110 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

herz, die ewigen wisheit, minneklich und formlosklich in sin herz spreche
(174, 1 ff.). Die Aufhebung der Scheidewand zwischen Herz des «Dieners»
und Vaterherz ist die unendlich zarte, aber auch kithne Metaphorik, in
der sich Seuses «Seelenburg» auf Gott hin erdffnet.

Im 5. Kapitel des Bdw. kommt Seuse ausfiihrlich auf den Exempla-
rismus zu sprechen. Er versucht eine im Ansatz philosophische Begriin-
dung . Die Weise, in der der Mensch zu seiner personlichen Seligkeit
gelangt, ist ein geberlich wis (340, 19), eine schépferisch-gebdrende Weise.
Und: Waz nu daz ander in solicher wise gebirt, daz bildet es nach im und
wn sich und git ime glichheit sins wesens und wirkunge. Und dar umbe, in
einem gelazsenen menschen, da got allein vatter ist, in dem sich naiit zitliches
gebirt nach eigenschaft (Eigenwillen), dem werdent sini ovgen uf getan, daz
er sich da verstat, und nimet da sin selig wesen und leben und 1st eins mait im
wan elliw dinge sint hie eins in etme (340, 23 ff.). Nach Joh. 1,12 ist allen
Menschen Macht und Kraft gegeben, Kinder Gottes zu werden; der
gemidfe Vorgang fiir diesen Prozel ist der der Geburt. Das Geborene
ist wesentlich zuriickgebunden an das Gebdrende, hat also gleiches
Wesens-Sein und Wirken mit ihm. Die IFolgerung fiir den gelassenen
Menschen aus diesem Axiom ist damit deutlich: Da er alle eigenschaft,
jegliches Proprium also, auf- und preisgegeben hat, kann in ihm dieses
urspriinglich gebdarende Sein und Wirken Gottvaters (als des Erschaffers)
wieder in aller Urspriinglichkeit hervortreten; der Gelassene erfahrt es
als ein groBes Aufgeschlossen-Werden der inneren Augen, zuerst einmal
dem eigenen Ich gegeniiber — daz er sich da verstat! — dann auch gegen-
iiber allen Dingen, die — idealiter — als Gott in Gott mit ihm eins sind.
Die Seligkeit ist so in erster Linie als ein ProzeB3 der Selbsterkenntnis
beschrieben, als ein unmittelbares Gewahrwerden der idealen, nicht em-
pirischen Identitdt des Ichs mit dem gottlichen Seinsgrund. Seligkeit
ist fiir Seuse — wie fiir Eckhart — die Riickgewinnung der in Gott in
ewiger Priexistenz ruhenden Idee des Ichs 7%, ein seliger Gewinn, den

6 Der Exemplarismus ist schon fiir Bonaventura das Herzstiick aller Meta-
physik: ut considerat illud esse in ratione omnia exemplantis, cum nulle communicat
et verus est metaphysicus (In Hexaem. I, 13). Zitat bei E. GiLsonN, La philosophie
de Saint Bonaventure, Paris 31953, 120, vgl. auch 133. Vgl. auch B. ROSENMOLLER,
Religiése Erkenntnis nach Bonaventura, (BPhMA 25, Heft 3/4) Miinster 1925;
J. M. BissenN, L’exemplarisme divin selon saint Bonaventure, Paris 1929; zuletzt:
M. WieGEeLs, Die Logik der Spontaneitdt, Zum Gedanken der Schépfung bei Bon-
aventura, (Symposion 28) Freiburg-Miinchen 1969, 82 fi.

70 Es handelt sich dabei aber keineswegs um eine reine Identitit von Pra-
existenz und darin aufgehobenem Ich. Seuse trennt das geschaffene Ich grundsitz-
lich und streng von dessen praexistierender Idee in Gott. Vgl. Bdw. 5; 344, 29—



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 111

das Geschopf natiirlich nicht aus eigener Kraft — als ob es sich selbst
vergottlichen konnte — erlangt, sondern aus Gnade.

Die Einheit und Identitdt aller Dinge und Geschopfe in Gott machen
dem Jiinger Schwierigkeiten. Er beruft sich auf die empirische Geschie-
denheit des Realen: «Ich sehe doch, daBl da Berg und Tal sind, Wasser,
Luft und mancherlei Geschépfe. Wie sagst du da, dafl nur eines sei? »
(340, 30 ff.; Ubersetzung nach HOFMANN, 345). Daz luter wort stellt da-
gegen ein philosophisches Axiom: Ich sagen dir noch me: es si denn, daz
der mensch zwei contraria, daz ist zwer widerwertigii ding verstande in eime
mit einander, — fiirwar ane allen zwifel, so ist nit guot lihte mat ime ze
redenne von soelichen dingen; wan so er dis verstat, so ist er aller erst ge-
tretten dez halb uf den weg des lebennes, daz ich mein (341,1 ff.). Voraus-
setzung dafiir, die in Gott herrschende Einheit alles Geschaffenen wahr-
zunehmen, ist schlechterdings die FFdhigkeit, zwei Contraria, zwei ein-
ander widerspriichliche Dinge, in eins zu setzen, sie bewuBtseinsma0ig
zu identifizieren. Wer diesen Mechanismus der Coincidentia oppositorum
versteht, der hat den halben Weg des Lebens zur Seligkeit schon hinter
sich. Im Grunde geht es um eine Erkenntnis wber aller menschen gemerke
(341,15), um eine goéttliche Erkenntnisweise, die das WORT dem Jiinger
ganz einfach abfordert: du muost sinnelos werden, wilt du hin zuo komen,
wan mit unbekennen wirt dit warheit bekant (341,15 {.) . Eine Erkenntnis
aus Nicht-Erkenntnis — in der der Widerspruch aller Widerspriiche: ein
ewiges niht (Gott) und sin (des Menschen) zitlichii gewordenheit (341, 8 1.)
versohnt wird — ist das paradoxe Geheimnis der mystischen Unio fiir
Seuse 72. Die verstandenheit, die Verstandeskraft, des gelassenen Men-
schen wird ausgeschaltet, wenn der Mensch #n 2:¢ (342, 5), in dieser

345, 2. Die « Wahrheit» versichert, daB die in Gott eingegangenen Menschen auf-
grund ihrer Einheit mit Gott sich und ellu ding als ie und ewklich (27) ansehen.
Der Jiunger fragt, ob es hierbei keinen Unterschied mehr gebe. Die Antwort: Ja,
der eht es veht hat (der es recht versteht), der weis daz und evkennet sich hreature,
nit gebrvestlich, mev verveintlich (sondern als mit Gott vereint); und do er nut waz, do
waz er daz selbe unvereinet (29 ff.). Die Unio wird auch im Jenseits zum Kriterium
des konkret geschaffenen Menschen. In der Priexistenz in Gott war er dasselbe,
also Gott in Gott, unvereinet, weil eben nie als Geschopf realiter von Gott geschieden.
In der Unio ist eben die Vereinigung zweier an sich selbstindiger Wesen und
Personen das Ereignis. Hierin denkt Seuse auBerordentlich modern und personal.

71 Vgl. Nicolaus von Kues’ «Deum incomprehensibiliter cognoscere» (M. DE
GanbpILLAC, Docte Ignorance, DSp 3, 1497-1501).

72 Damit das Widerspriichliche in dieser Identifizierung untergeht, ist die
«Entgeistung», die Transzendierung des aktuellen SelbstbewuBtseins vonnd&ten.
Vgl. H. DeLacroix, Etudes d’histoire et de psychologie du mysticisme, Les grands
mystiques chrétiens, Paris 1900, 235.



112 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

Erdenzeit, gnadenhaft dahin gelangt, daz er sich verstat eins in dem, daz
da niht 1st aller der dingen, die man besinnen alder gewoerten mag; und
daz niht nemmet man nach verhengter wise (nach allgemeiner Uberein-
kunft) got, und ist an 1m selber ein aller weslichostes 1ht. Und hie erkennet
sich der mensch eins mait disem nihte, und dis niht erkennet sich selb ane
werk der erkaninisse (342, 5 ff.). Der Mensch, der mit dem gottlichen
Nichts eins geworden ist, erlangt einen Seinsstand, der mit dem gott-
lichen identisch ist. Die Erkenntnis im diskursiven Sinn ist darin un-
wirksam, wirksam ist dagegen das blofe Schauen; Gott erkennt sich
ohne Vermittlung der diskursiven Erkenntnis, da er sich in ewiger
Gegenwirtigkeit selbst schaut. Daran nimmt der Begnadete teil, wenn
er sich als eins mit Gott erfahren darf.

Die sich an diese Ausfithrungen der «Wahrheit» anschlieBenden
Uberlegungen iiber daz verborgen inbaz (342,19) des gottlichen Nichts
verdienen unter dem Aspekt der Selbsterkenntnis Beachtung. In Wirk-
lichkeit — so fithrt die « Wahrheit» (342, 23 ff.) aus — gibt es weder ein
inbas noch ein usbas (22), weder ein « Mehr innen hinein» noch ein « Weiter
hinaus» in Gott. Fiir den Menschen hingegen, der unter einunge (23)
noch etwas versteht, daz man mit rede kan bewisen (24) 73, gibt es diesen
Weg «hinein» bis zu jenem Punkt, da die rationale Reflexion - ver-
stentnisse mat formen und bilden (343,1) — sich aufgibt zugunsten der
bildlosen Schau Gottes 7*: und da wirket der mensch wit als mensch

73 Obwohl die einunge unter dem Aspekt der «Erkenntnis» gefal3t werden
kann, so hat sie doch einen wesentlichen Aspekt, der sie der diskursiven Erkenntnis
und deren Konzeptualismus entzieht. Wenn Seuse und mit ihm alle Mystiker auf
diesem Aspekt als einem wesentlichen der Theologie {iberhaupt beharren, dann im
BewuBtsein, daBl die konzeptualistische, diskursive Theologie nicht nur als Ziel
ihre Aufhebung in der kontemplativen kennt, sondern — von einem aprioristischen
Konsens her — ihren innersten Impuls sogar von einer kontemplativen Haltung
her empfingt. «Nous ne nierons pas que la théologie discursive, aprés bien des
paroles et beaucoup de science, ait a se recueillir et a se transformer en contempla-
tion, mais elle n’y réussira que si elle a d’abord consenti & y puiser et a s’en nourrir»
(L. MALEVEZ, Pour une théologie de la foi, [Museum Lessianum, Section Théologique,
Neo 63], Paris-Bruges 1969, 238). Vgl. auch H. U. voN BaLTHASAR, Die Einheit
der theologischen Wissenschaften, Hochland 60 (1968) 693-703.

7+ In der Schau weill der Geist von wissenne nut, noch von minne (346, 12);
er schaut Gott in Lauterkeit und erhilt Sein und Leben und alles aus dieser Schau:
Si gestillet ganz und alleine in dem nihte und weis nit denne wesen, daz got odev daz
nit ist (13 1.). Verhdngnisvoll wirkt dann der Einbruch der Selbstreflexion des Geistes.
Der zerstorerische Aspekt des BewuBtseins in seiner tddlichen Auswirkung auf
die der Reflexion enthobene Schau wird offenkundig: So si aber weis und bekennet,
daz si daz niht weis, schowet und bekennet, daz ist ein usschlag und ein widerschiag
us disem evsten uf sich nach naturlicher ovdenunge (14 ff.). Zu wissen und zu erkennen,



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 113

(344,14), besitzt aber alle Geschépfe in Einheit in sich 7° und — wie Seuse
in aller Kiithnheit beizufiigen sich getraut — auch alle wolluste ... die man
hat in liplichen werken, ane liplichii und geistlichit werk (15 f1.).

Seuse iibernimmt, um die diskursive Erkenntnis von der schauhaft-
intuitiven (in der Visio) zu scheiden, den klassischen Topos von der
Morgen- und Abenderkenntnis: swenne man bekennet die kreature in sich
selber, daz heisset und 1st ein abentbekentnisse, wan so siht man die kreature
in bilden etlicher underscheide; so man aber bekennet die kreature in gotte,
daz heisset und 1st ein moergenbekentnisse, und so schovwet man die kreature
ane allerley underscheit, aller bilden entbildet und entglichet aller glicheit in
dem einen, daz got selber in sich selber 1st (346, 21 f.) 7. Sowohl die Abend-
wie die Morgenerkenntnis lassen sich exemplaristisch verstehen. Seuse
deutet zum Beispiel im Bdew. das begrenzte Geschdpf in seinem Abbild-
charakter gegeniiber dem Schépfergott in einem ausgesprochen statischen
Exemplarismus 77 aus, indem er die Abenderkenntnis unter den Aspekt
des Ahnlichkeitsverhiltnisses zwischen Gott und Mensch stellt: Ewnt-
schlis din inven sinne, tuo uf dinii geistlichen ogen und luog, nim eben war,
waz du bist, wa du bist und war du hoerest (wohin du gehorst) ... Du bist
nach dinem naturlichen wesen ein spiegel der gotheit, du bist ein bilde der
drivaltkeit und bist ein exemplar der ewikeit (10. Kap.; 237, 3 ff.). Dem
natiirlichen Wesen und Sein nach ist der Mensch ein Abbild Gottes 8.

daBl man das Nichts Gottes weil3, schaut und erkennt, bedeutet eine Riickkehr in
die natiirliche Ordnung der Dinge, eine Reflexion von diesem ersten (allem Vor-
rangigen und Primum Cognitum) her auf sich selbst. Es kehrt zu sich und seiner
Reflexion zuriick, wer die Schau zu hinterfragen und -denken versucht.

75 Die fruitive Einigung mit Gott bedeutet einen Selbstgewinn: Der Mystiker
verliert sich, um sich und nicht nur sich, sondern die ganze Schépfung zu gewinnen.

76 Vgl. Augustinus, De Gen. ad lit. IV, 22, n. 29; Comp. theol. verit. VII,
26 (angefithrt bei BizeT, a.a. O., 345; hier weitere Stellenangaben). Vgl. auch
Meister Eckhart, Pf. 263, 22 ff. Und dazu vgl. Haas, a. a. O., 221 {.

77 Die Unterscheidung eines statischen von einem dynamischen Exempla-
rismus ist ausgefithrt bei Ampg, DSp. 4, 1872.

78 1.. Hopr, Zur Entwicklung der frithscholastischen Lehre von der Gotteben-
bildlichkeit des Menschen, in: L.'homme et son destin d’aprés les penseurs du moyen
age, Paris 1960, 350, weist darauf hin, daBl schon im 13. Jahrhundert Richard
Fishacre (1 1248), der zweite Dominikanertheologe an der Universitit Oxford,
die Gottebenbildlichkeit auch im menschlichen Leib, also in der Totalitdt seiner
Erscheinung sah: «Gleichwie die Seele gemeinhin vor allen Dingen hier im Pilger-
stand Gottebenbild heit, dort im Vaterland aber, wo sie Gott schauen wird,
Gleichbild heiBt, also ist auch der menschliche Leib, wenn man so sagen darf,
unter allen und vor allen Leibwesen Gottebenbild; und er wird im Vaterland durch
Anschauung des Leibes Christi Gleichbild sein, dhnlich wie die Seele durch die
Anschauung der Gottheit (Gleichbild wird)» (In Sent. II d. 16, Cod. lat. 57, Oxford,

8



114 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

Das ist eine statische Umschreibung der Tatsache, da Gott sich im
Menschen als in einem geschaffenen Abbild auf eine genau beschrinkte
Weise ausdriickt: die guten Eigenschaften des Menschen miiliten so auf
ihre Vollendung in Gott verweisen, an dem sie partizipieren. Es liegt
nun im Charakter dieses Verweisens, dal3 das Gefille zwischen Urbild
und Abbild im Menschen fruchtbar werden kann und ihn zu einer Art
«Itinerarium mentis in Deum» anspornt. Was statisch festgestellt wurde,
schafft eine dynamische Spannung: der faktische Mensch gewahrt die
Ferne, die ihn von seinem exemplar trennt; der Mensch — das Bild
Gottes — spannt sich aus auf sein ihm unerreichbares, transzendentes
Urbild. Eine progressive Assimilation zwischen Urbild und Abbild bahnt
sich an; das vormals statische Beziehungsverhiltnis zwischen Mensch und
Gott finalisiert sich dynamisch auf eine Identifikation zwischen beiden
Partnern zu. Hienieden — darin treffen sich alle Aussagen der christli-
chen Tradition — ist eine Identifikation nur mystisch-gnadenhaft mog-
lich, derart, daB3 der Mensch werden darf aus Gnade, was Gott von Natur
ist. Die vergtttlichende Schau hat zudem blo8 transitorischen Charakter.
Aber immerhin, der dynamisch umgesetzte Exemplarismus hat schon
zu Lebzeiten des Menschen ein Ziel, das eindriicklich und proleptisch
gewidhrt, wessen der gottlich tiberformte Mensch im Jenseits sich ewig
erfreuen darf: der uneingeschrinkten Schau Gottes, des ungehemmten
Eingangs des Abbilds in sein exemplar, in sein géttliches Urbild. Es 1st
klar und versteht sich von selbst, dafl Seuse — alle seine Intentionen
weisen darauf — auch den statischen Exemplarismus sofort und immer
wieder in einen dynamischen iibergehen 146t 7. Er fiigt daher gleich an
die vorangegangene Aufforderung, den eigenen Standort in Zeit und
Ewigkeit wahrzunehmen, folgende Feststellung der ewigen Weisheit hin-
zu: Und als ich in miner ewigen ungewordenheit bin daz guot, daz da st
endlos, also bist du nach diner begirde grundelos; und als wenig ein kleines
troephli erschiisset in der hohen tiefi des meres, als wenig erschusse an der
erfiillunge diner begirde alles, daz dit welt geleisten mag (237, 9 ff.). Damit
ist das unermeBliche Verlangen, das in der Welt keinen Grund erloten
kann, am Geschopf statuiert. Die Begierde des Menschen kann hienieden
nicht gestillt werden; d# welte mit ihrem unsiglichen Wechselspiel von
Lieb und Leid, von Lachen und Weinen, von Lug und Trug, dis zites

Balliol College, f.114rb). Vgl. dazu O. LoreTz, Die Gottebenbildlichkeit des
Menschen, Miinchen 1967, 33 {. (der diese Stelle anfiihrt).
79 Vgl. Anm. 77.



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 115

spil (237,18) 8, in letzter Analyse charakterisiert durch Kurzfristigkeit,
Unbestdndigkeit und Wandel, ist vergdnglich; daran gemessen ist das
menschliche Verlangen nach Gliick immer unendlich gréBer als alle
Erfiillung, die je als ein «Schauspiel (transitorischer) Zeit» gewahrt wer-
den konnte. Alle Argumente notigen dem Menschen also die Suche nach
dem Urbild im Exemplar alles Geschaffenen auf: Hier wird er dereinst
Ruhe fiir sein Verlangen finden, ja — wenn Gott es konzediert — darf er
allenfalls schon im Diesseits — in gnadenhafter Prolepsis — an der freud-
vollen Schau Gottes im Jenseits teilnehmen.

Fiir Seuse hat die die Unio im Jenseits vorwegnehmende Ent-
riickung einen konkreten Ort im Menschen, da sie sich erfahrungshaft
ereignet. Auf die Frage des Jiingers im 5. Kapitel des Bdw., ob di ver-
einunge der sele (mit Gott) mit dem wesen der sele ald wmit 1r kreften
(347,13 f.) erfolgt, antwortet die « Wahrheity: Daz wesen der sele wirt
vereinet mit wesenne des nihtes (Gottes), und die krefte der sele mit werken
des mihtes, die werk daz niht hat in 1m selben (15 ff.). Scheinbar driickt sich
hier Seuse um eine klare Stellungnahme in der Frage, ob das Wesen der
Seele oder deren Krifte Ort der mystischen Unio sei, herum: Der Par-
allelismus, wonach sich das Wesen der Seele mit dem goéttlichen Wesen
und die Seelenkrdifte mit dem goéttlichen Wirken vereinen, verdeutlicht —
gerade in der Art, wie sich Seuse der Schulendiskussion 3 entschligt —

80 Im Bdw., Kap.7, nimmt Seuse zum Verhiltnis des Menschen zur Zeit
Stellung: Ein gelassener Mensch stat in einem gegenwertigen nu ane behangnen
fursaz, und nimt sin nehstes in dem minsten als in dem meisten (357,19 £.). Ohne
selbstsiichtigen Vorsatz «steht» der Gelassene im gegenwirtigen Augenblick und
halt sich an das Nichste, indem er sowohl vom Erhabensten wie vom Gewd&hn-
lichsten dieses gegenwirtigen nus profitiert. Es ist ein existentialistisch-experi-
mentelles Verhdltnis zur Zeit, das Seuse dem Gelassenen zuschreibt. Und es ist ein
Kennzeichen aller christlichen Mystik, da3 die chronometrische Zeit an und in sich
durchsichtig wird auf die Ewigkeit. Die Zeit muf3 nicht erst transzendierend ver-
nichtet oder in eine Uber-Zeit iiberschritten werden: Sie ist an sich in ihrem
gewOhnlichen oder erhabenen Aspekt gleich-giiltig, d. h. immer gleich intensiv zu
nutzen und in ihrer immanenten Transzendenz in die Ewigkeit zu erfahren. Vgl.
H. U. voxN BALTHASAR, Das Ganze im Fragment, Aspekte der Geschichtstheologie,
Einsiedeln 1963. Gerade der Charakter «inchoativer Eschatologie», welcher der
christlich verstandenen Zeit anhaftet (vgl. H.-I. MaArRrRoOU, Théologie de I'histoire,
Paris 1968, 88 ff., aber auch 122 ff.), verlangt diese in den innersten nu der Zeit
integrierte Prisenz des Christen.

81 Vgl. P. KUNzLE, Das Verhiltnis der Seele zu ihren Potenzen, Problem-
geschichtliche Untersuchungen von Augustin bis und mit Thomas von Aquin,
Freiburg i. Ue. 1956. — Schon Eckhart hat sich in der Frage des Verhidltnisses
der Seele zu ihren Potenzen und Kriften unentschieden, aber eher zur skotistisch-
franziskanischen Losung (Ablehnung des realen Unterschiedes zwischen Wesen



116 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

die Absicht, die einfordernde Gewalt der Unio als eine totale hinzustellen.
Im 52. Kapitel der Vita hat Seuse diese Totalitdt der blossen goetlichen
sunheit und deren «Wo» folgendermalen beschrieben: Daz ist in dem
bildrichen lieht der goetlichen aimikeit, und daz ist na sinem namlosen
namen ein nihtekeit, nah dem inschlag ein weslichii stilheit, nah dem inne-
blibendem wusschlag ein natur der driheit, nah eigenschaft ein lieht sin
selbsheit, nah ungeschafenr sachlichkeit (Ursdchlichkeit) ein aller dingen
gebendu istekeit. Und in der vinstren wiselosekeit verget ellit menigvaltekeit,
und der geist verhiret sin selbsheit, er vergat na sin selbs wurklichkeit. Und
dis ist daz hoehste zil und daz endlos wa, in dem da endet aller geisten
geistekeit, hier inne alle 21t sich verlorn han st ewigi selikeit (184, 20 ff.).
Der zitierte Text, der in enger Korrespondenz mit der Glosse ‘Vom
Uberschall’ steht 82, verlegt nach dem Vorbild des Dionysius Areopagita
und dessen Terminologie das «Wo» der goéttlichen Sohnschaft ganz in
Gott. Inschlag (Entriickung) und wusschlag (Situation nach der Ent-
riickung, der wieder zu sich gekommene Geist des Menschen) markieren
zwar verschiedene Standpunkte der Selbst-Betrachtung: im inschlag ist
der Geist, seiner selbst enthoben und expropriiert, Gott in Gott in abso-
luter Stille (unter Wahrung seines geschopflichen Status); im wsschlag
hingegen erkennt der Geist — nun diskursiv — dal3 er am Leben der drei-
einigen Natur Gottes teilnehmen durfte. Beide Male aber ist das Ge-
schehen in den Lichtglanz der gottlichen selbsheit getaucht: das inner-
gottliche Leben iiberformt und iiberglinzt das geschopfliche vollkommen.
Im Aspekt des Exemplarismus heit das: Das Geschopf kehrt im in-
schlag in die Exemplarursache seiner selbst zuriick, in die vollig ursprung-
und quellhaft Sein verleihende, gottliche ¢sfekeif. Hier sind alle spezi-

und Kraften) neigend verhalten. «Wenn Eckhart behauptet, die Sohnesgeburt
erfolge in der Substanz der Seele und in den Seelenkriften, so zeigt das, wie er
mitten im thomistisch-skotistischen Schulstreit steht. Aus dieser Zwischenstellung
aber erwichst gerade seine Mystik, indem er die ontologische Differenz, die bei
Thomas zwischen géttlicher Gnade und natiirlicher Eigenschaft der Seele gewahrt
bleibt, aufhebt. Weil die Gnade bei Eckhart als ‘esse divinum’ in der Seelensubstanz
nicht partizipierend, sondern substantialiter ist, und die Seele dadurch als ‘gotvar’
gottlich wirkt, was nur durch die Kréafte erfolgen kann, daher besteht kein realer
Unterschied zwischen Substanz und Kraft, die Vermdégen scheiden sich von der
Substanz nur formaliter» (B. ScamoLDpT, Die deutsche Begriffssprache Meister
Eckharts, Studien zur philosophischen Terminologie des Mhd., Heidelberg 1954,
95 vgl. auch 66). Eine dhnliche Position nimmt mutatis mutandis Seuse ein. Vgl.
dazu BizET, a. a. O., 267 ff.

82 Vgl. K. RuH, Seuse, Vita c. 52 und das Gedicht und die Glosse ‘Vom Uber-
schall’, in: HS, 191-212. Den Text der Glosse siehe bei Pf., 516-520.



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 117

fischen Modi des Seins, alle «Mannigfaltigkeit» aufgehoben; selbst die
geschopfliche selbsheit, das aktuelle SelbstbewuBtsein (na sin selbs
wurklichkeit!), geht dem Menschengeist verloren. Das «finstere», «weise-
lose», endlos wa Gottes, in dem aller geisten geistekeit endet, hat den
Menschen nach eigenen, absoluten Gesetzen eingefordert. Die Frage,
wo im Einzelnen dieses Ereignis in der Seelenstruktur seinen Platz hat,
verliert vor der Totalitdt dieser das Geschopf grundsitzlich iiberfordern-
den, aber selig einnehmenden Ortslosigkeit Gottes, an Gewicht. Das
«Wo» Gottes ist eben da, wo es sich seinsspendend ereignet, d. h. iiberall,
aber vor allem gnadenhaft «einschlagend» #, wenn der Mensch in diese
ewigii selikeit gnadenhaft transponiert wird.

Im dritten Kapitel des Bdw. macht Seuse zu seinem Exemplarismus,
dessen prinzipielle Geltung fiir die Struktur und den Gang der Selbst-
erkenntnis geschildert wurde, eine bedeutsame Anmerkung, die er-
wahnt zu werden verdient, da sie in scheinbarem Gegensatz zur groB-
artig exemplaristischen Gesamtorganisation der Schépfung steht. Die
« Wahrheit» erliutert dem Jiinger das Sein aller Geschopfe in ivem ewigen
exemplar (331,18 {f.): alle kreaturen ewklich in gotte sint got (22). Siui sint
daz selb leben, wesen und vermugen, als verre su in gotte sind (332,11.).
Nach dem usschlage jedoch haben alle ir eigen wesen, ein sunder wesen,
da die Materie durch die forme, die ja das bestimmende, aktuierende
Prinzip ist, aktuelles Sein gewonnen hat 8¢. Das empirische, faktische
Sein des Geschopfs ist daher keineswegs identisch mit seinem exemplar
in Gott. Es hat seinen subsistierenden Bezug zu sich selber in geschopfli-
chem Eigenstand. Seltsam ist nun die Frage des Jiingers, ob «das Wesen
der Geschopfe wertvoller» sei, «so wie es in Gott oder wie es in sich selbst
ist» (13 ff.). Die « Wahrheit» antwortet: Daz wesen der kreature in gotte
15t nit kreature, aber die kveaturlicheit einer 1eklicher kreature ist ir edeler
und gebruchlicher, denne daz wesen, daz sie in golte hat. Wan waz hat der
stein dest me oder der mensche oder kein (irgendeine) kreature in ire krveatur-

8 Die Vereinigung der Seele mit Gott ist ein Effekt der Gnade. Das Geschopf
darf werden aus Gnade, was Gott von Natur ist. Zu diesem in der Geschichte der
christlichen Mystik allgegenwirtigen Topos vgl. fiir Seuse Bizer, a. a. O., 271.

8 Im 13. Jahrhundert weigerte sich Wilhelm von Auvergne, die allgemein
von der Scholastik aufrechtgehaltene Meinung, wonach die Individuation durch die
«Materie» gegeben ist, anzunehmen. Er warf ihr vor, sie versto3e gegen die person-
liche Unsterblichkeit der Seele (P. ViGNAUX, La pensée au moyen age, Paris 1938,
76; zitiert bei BizeT, a. a. O., 344). «Si Suso ne retient que la distinction par la
forme, c’est qu’il hésite a faire place dans son systéme a la materia prima des
scolastiques aristotéliciens, cette matiére qui demeure quand la forme se perd»
(B1zET, a. a. O.).



118 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

lichem wesenne, daz si ewklich in gotte got sint gewesen? Got hat du ding
wol und recht geordent, wan ein teklichs ding hat ein widerkaphen zuo sime
ersten ursprunge in underwirflicher wise (16 ff.). Edler und niitzlicher
als das ideale Sein des Geschopfs in Gott ist die kreaturlicheit einer
teklicher kreature. B1ZzET hat auf den EinfluB des Nominalismus hin-
gewiesen 8, um die Eindeutigkeit, mit der hier auf der haecceitas der
Kreatur insistiert wird, zu erkldren. Dem ist nicht zu widersprechen.
Der Argumentation Seuses liegt aber neben der Schulmeinung noch eine
tiefe Einsicht zugrunde: Das Geschopf — sei es ein Stein oder ein Mensch —
hat buchstidblich nichts davon, wenn es — als Gott — idealiter im gottli-
chen Ideenscholl aufgehoben ist. Das eigentlich «Geschopfliche» beruht
eben auf der Tatsache, dall da ein Wesen erschaffen wurde, das vorher
nicht war, also durch Gott aus dem Nichts geschaffen wurde. Nun, da
es erschaffen ist, hat es seine Individualitit oder personale Existenz, die
es aus dem ungeschieden in Gott ruhenden esse ideale herausheben. Und
erst als konkretes Individuum hat der Mensch Anspruch auf eine per-
sonliche Gliickseligkeit, erst als Geschopf kann der Mensch die Ordnung
Gottes erkennen und n underwirflicher wise ein widerkaphen zuo sime
ersten ursprunge haben. Das heilt, das Aposteriori der geschopflichen
Existenz ist, damit die Riickkehr ins Apriori des gottlichen esse ideale
im Sinne einer individuell-iiberschwenglichen Gliickseligkeit fiir das
Geschopf Tatsache werden kann, in hohem MaBe gebruchiich, ja not-
wendig. In dieser Voraussetzung Seuses verbiirgt sich philosophisch eine
groBe Wertschdtzung nicht nur individuell-persénlichen Gliicks, sondern
grundlegender noch des Ichs, das als Individuelles des Gliicks in der
iiberstaltenden Unio mit Gott gewiirdigt werden soll. Das faktische
Ich, das hier deduktiv der Zufilligkeit seiner Existenz enthoben wird,
bewahrt seinen individuellen Charakter. Diese Tatsache erhidrtet sich
gerade auf eigenartige Weise in Seuses Vita: Die Distanz zum eigenen
Ich wichst sich darin fiir Seuse nie zu einer eigentlichen Selbstent-
fremdung aus; im Gegenteil, das autobiographische Detail des geist-
lichen Wegs Seuses wird hier zum entscheidenden Punkt, an dem sich
die Prisenz Gottes erweist.

85 A.a. O., 341: Seuse «tombe en désaccord flagrant avec Eckhart, quand il
affirme que la créature jouit d'une existence plus noble et plus profitable dans
son étre actuel et sa condition créée, que dans I'étre qu’elle a en Dieu. Une telle
proposition est de celles que tout ‘moderne’ elit souscrites: elle ne se congoit que
dans la ligne d’'un mouvement d’idées qui tendait a restituer le donné créé dans son
existence concréte, indépendamment de ses interférences avec l'intelligibles.



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 119

Seuses Vita

Philospohische Reflexion iiber das Ich ist nicht dasselbe wie die
autobiographische Aussage eines Ichs ®. Anderseits ist die Autobio-
graphie aussagemidBig nicht gleich einzuschidtzen wie eine x-beliebige
Erzdhlung. Im ersten Fall steht der Autobiographie eine theoretische
Wirklichkeitsaussage iiber das Ich gegeniiber: Das Ich wird in seiner
allen Menschen gemeinsamen Dimension anthropologisch und meta-
physisch, vielleicht auch religios gedeutet. Im zweiten Iall steht die
fiktionale FFunktion der Erzdhlung der nichtfiktionalen, als unmittel-
bare Wirklichkeitsaussage gemeinten Form der Autobiographie ent-
gegen &7,

Seuses Vita, das Buch, daz da haisset der Siise ®® (7,1), bietet nun
von Erzidhltechnik, Stil und Aussage her — einmal ganz abgesehen von der
sogenannten Authentizitit des autobiographischen Berichtes, auf die
wir hier gar nicht eingehen wollen 8 — einige Schwierigkeiten fiir eine
typologische Einordnung.

8 R. PascaL, Die Autobiographie, Gehalt und Gestalt, Stuttgart 1965, 20.

87 K. HAMBURGER, Die Logik der Dichtung, Stuttgart 21968, 113. Zwischen
dem Erzdhlten und dem Erzdhlen besteht — in der autobiographischen Wirklich-
keitsaussage — ein Relations-, d. h. Aussageverhiltnis, das vor allem durch die
erzihlerische Ich-Form konstituiert wird (vgl. a. a. O., 261). Das Ich will Wirk-
lichkeit vermitteln in der denkbar direktesten Ich-Aussage. Die «echte» Autobio-
graphie verlangt daher geradezu «dokumentarische Untersuchungen», durch die
tiber «das Verhiltnis von Dichtung und Wahrheit» entschieden werden kann (d. h.
nachgepriift werden kann, inwiefern Ich-Erzdhlung und Wirklichkeitsgehalt sich
gegenseitig stiitzen). — In der Erzdhlung — vor allem in der Er-Erzdhlung — besteht
«zwischen dem Erzdhlten und dem Erzédhlen ... kein Relations- und das heil3t
Aussageverhiltnis, sondern ein Funktionszusammenhang. Dies ist die logische
Struktur der epischen Fiktion, die sie kategorial von der logischen Struktur der
Wirklichkeitsaussage unterscheidet» (a.a. O., 113). Ich glaube allerdings nicht,
daB die Grenze zwischen Dichtung und Wirklichkeit, zwischen erzdhlender Dichtung
und Aussage, so haarscharf genau verliuft, daB es «keine Ubergangspunkte von
der einen zur anderen Kategorie gibt» (a. a. O.). Gerade Seuses Vita ist ein schones
Beispiel der Kontamination von Erzihlung und Aussage.

88 Durch diesen Titel wird nach MiscH der biographische Charakter der Vita
«pragnant bezeichnet». G. MiscH, Geschichte der Autobiographie 1V/1, Frank-
furt a. M. 1967, 124.

8 Der Konsens ist in der Forschung ohnehin schon ziemlich eindeutig zu-
gunsten der Authentizitit. Vgl. K. Run, Altdeutsche Mystik, Ein Forschungs-
bericht, WW 7 (1956/57) 221 f. RuH entwirft gar — trotz grundsétzlichen Zweifeln
an der alleinigen Verfasserschaft Seuses — die Moglichkeit, dal3 die Authentizitit
gerade durch den Prolog garantiert ist und damit Elsbet Stagels Beitrag weithin



120 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

Zunichst ist es die Tatsache, dall die Vita in den Kapiteln 46-53
einen beachtlichen spekulativ-theoretischen Abschlufl besitzt, dessen
erratischen Charakter man nicht entschirft, indem man ihn — wie wir
das getan haben — im Rahmen von Seuses spekulativen Werken analy-
siert %°. Das verbietet nur schon die Art der erzdhltechnischen An-
kniipfung dieser Schlulpartie an die vorhergehenden Kapitel. Der Diener
hat in einem mehr oder weniger artikulierten Zwiegesprich mit seiner
geistlichen Tochter sein Leben geschildert, nicht blo8 um deren Neugierde
zu befriedigen, sondern vornehmlich in mystagogischer ! Absicht. Durch
den rein erzdhlerischen Teil der Vita ist die Tochter fiir die «feste Speise»
der spekulativen Erliuterungen erst priformiert: sie war nah der guoten
ler ires geischlichen vaters uf elli stuk bildvicher heilikeit wol ... nah dem
ussern menschen geberret (geknetet) als ein lindes wehsly bi dem fiire, daz
der forme des insigels enpfenklich ist worden, und och dur daz spiegelich
leben Cristi, der der sicherst weg ist, ... ordemlich lang zit gezogen (155,
15 ff.) und ist damit nun bereit, von ihrem geistlichen Vater in den
innersten Grund der mystischen Erfahrung eingeweiht zu werden. Dieser
Bereich liegt jenseits der bildrichen heilikeit; gerade deshalb aber stellt
er Seuse eine neue Problematik der Vermittlung: wie kan man bildlos
gebilden unde wiselos bewisen, daz wber alle sinne und ber menschlich
vernunft ist? Wan waz man glichnust dem git, so ist es noh tusentvalt
ungelicher, denn es glich sie. Und es folgt ein EntschluB, trotz all diesen
Schwierigkeiten und dem Unvermégen der «Bilder» das Wesentliche zu

als Fiktion zu fassen ist. An neueren Beitrigen zur Echtheitsproblematik wvgl.
denjenigen von J. ANCELET-HuSTACHE, Le probléme de l'authenticité de la vie de
Suso, in: La mystique rhénane, Paris 1963, 193-205, der schon von BI1zET (a. a. O.,
205) angegriffen worden ist und dessen Argumentation Run (Altdeutsche und alt-
niederldandische Mystik, hrg. von K. Run, Darmstadt 1964, 309, Anm. *) als
«methodisch und sachlich nur noch von gestern» anmutend taxiert hat. SCHWIETE-
RINGS Aufsatz: Zur Autorschaft von Seuses Vita (abgedruckt a.a.O., 309-323)
hat hier endgiiltig den Bann gebrochen, nachdem schon R. SEnN (Die Echtheit
der Vita Heinrich Seuses, [Sprache und Dichtung 45] Bern 1930) und D. PLANZER
(Das Horologium Sapientiae und die Echtheit der Vita des s. H. Seuse, AFP 1
[1931] 181-221) sich fiir die Echtheit einsetzten. Zur Geschichte der wissenschaft-
lichen Diskussion um die Echtheit vgl. G. BALDUS, a. a. O., 3 ff.

% Im folgenden wird deutlich werden, daBl der duBere Konnex zwischen
erzdhlenden und nachfolgenden spekulativen Kapiteln zurecht besteht, d. h.
innerlich legitimiert ist.

9t Der eigentliche Mystagoge ist fiir den «anfangenden» Mystiker natiirlich
Gott; der menschliche Mystagoge hilft jedoch die Hindernisse ideologischer und
charakterlicher Art zur Unio wegrdumen. Zu den Begriffen «(Mystographie», «Mysta-
gogie» und «Mystologie» vgl. I. BEEN, Spanische Mystik, Darstellung und Deutung,
Diisseldorf 1957, O f£.



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 121

sagen. Vergleich, Metapher und Bildrede ganz allgemein bekommen hier
die hohe Dignitdt eines Verweisens iiber sich hinaus, ja schiarfer noch einer
eigentlichen Selbstaufgabe ins Bildlose hinein: Aber doch, daz man bild
mat bilden us tribe, so wil dir hie biltlich zoegen mit gleichnusgebender
rede ... (191, 9 ff.). Die bilde mat bilde ustriben, «also durch eine Fiille des
Bildhaften die Sinne gewissermafen lihmen, um im IneinanderflieBen
der Bilder ein Erkennen aufzuwecken, das ihrer nicht mehr bedarf», das
ist Seuses Absicht. «Durch die Hiufung des Bildhaften will er also
keineswegs Anschauung erzielen (wie immer wieder behauptet wird),
er will mit den Mitteln der Poesie diese Anschauung nur vorspiegeln,
damit wir uns von ihr so lange fiihren lassen, bis der Schein von unsern
Augen fdllt und wir unversehens einem anderen, ganz Unvergleichlichen
gegeniiberstehen. Damit wird das Bild bildlos, das scheinbar Anschauliche
in einem bisher unbekannten Sinn geistig» °2. Eine scharfsinnigere Be-
griindung bildloser Spekulation gibt es nicht. Gerade im MaBe als Seuses
Spekulation die Bildrede und deren absichtliche Steigerung als Bedin-
gung der eigenen Moglichkeit impliziert, wird auch die figurata locutio
mit Tendenz zur Wirklichkeitsaussage, wie sie in den erzdhlenden
Partien der Vita angewendet wird, gerechtfertigt. Das heil3t, der spezi-
fisch autobiographische Teil der Vita, die ersten 45 Kapitel, sind gerade
in ihrem detail-freudigen, bildsiichtigen und scheinbar auf Anschaulich-
keit bezogenen Aspekt wesentliche Bedingung des in den Kapiteln
46-53 abgehaltenen (Brief-)dialogs. Dariiber hinaus wird der innere Zu-
sammenhang zwischen erzdhlenden und spekulativen Partien verstiarkt
dadurch, daBl Seuse, der geistliche «Vater», in diesem Dialog aus seiner
Reserve als «Diener» heraustritt und in der direkten Du-Ansprache
auch sein eigenes Ich nicht mehr kaschiert. Was den erzdhlenden
Partien der Vita so an Lebendigkeit und Direktheit an sich — etwa
durch den romanhaften Charakter - zukommt, wird in den spekulativen
Teilen durch den aktivierten Dialog zwischen Ich des «Dieners» und Du
der « Tochter» einzuholen versucht.

Was bedeutet diese Tatsache, daBl spekulativer und erzédhlender
Teil der Vita in engstem Konnex zueinander stehen, nun im Hinblick
auf die vorgingig erheblich gemachten, theoretischen Aussagen Seuses
iiber die Selbsterkenntnis? Wohl nichts anderes, als dal3 diese die tiefere
und letzte Sinngebung fiir das in den romanhaft erzihlenden Partien
«bildhaft» dargestellte Ich abzugeben haben.

92 B. BoEscH, Seuses religiose Sprache, FG fiir F. MAURER, Diisseldor{ 1968, 239.



122 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

Bevor dieser eigenartige Zusammenhang zwischen theoretischem
und praktischem Ich ausgefithrt werden kann, ist nun allerdings zu
fragen, ob und inwieweit in den erzdhlenden Partien der Vita ein Ich
iiberhaupt erscheint. Denn tatsidchlich macht es Seuse dem Leser nicht
leicht, so etwas wie ein autobiographisch deutlich faBbares Ich zu greifen.
Zunichst ist festzuhalten, daBl «man der Lebensbeschreibung [Seuses]
ihren autobiographischen Charakter nicht von auflen ansehen kann.
Auch in den Pastoralbriefen (wie in den tibrigen Werken), wo die natiir-
liche Ichrede nicht immer zu vermeiden war, sofern er da von Person zu
Person spricht, verwendet er doch, wenn er von sich, also in Objektstel-
lung spricht, durchweg die dritte Person, wobei er sich mit der charakte-
ristischen Wendung einfiihrt, in der sich die Herkunft dieser scheinbar
objektiven, aber durchaus nicht antikisch distanzierenden Redeweise
verrdat: ‘Ich weill einen Menschen, der ...” — es ist die paulinische Wen-
dung (2 Kor 12), die in den Heiligenlegenden mit ihren demutvollen
Selbstzeugnissen gebrduchlich wurde und von da aus auch in der
Autobiographie Nachahmung fand» °3. Der Effekt davon ist der einer
Fiktion objektiv-erzdhlender Aussage, hinter der im Sinne KATE
HAMBURGERS keine reale Ich-Origo, sondern bloB die fiktive Ich-Origo
des «Dieners» namens Seuse steht ®*. Das epische Priteritum, in dem
die Erzdhlung von Seuses Vita gehalten ist, verstdarkt diesen Eindruck
romanhaften Geschehens jetzt und hier ?. Dieser romanhafte Charakter
von Seuses Vita ist oft bemerkt worden, am eindringlichsten von JuLius
SCHWIETERING, der die offensichtliche Struktur-Analogie zwischen Vita
und hofischem Roman deutlich nachgewiesen hat %6, Tatsdchlich liegt
diese Analogie — gerade etwa von Seuses Selbststilisierung als geistlicher
«Ritter» °7 und aventiirer (149,11) her — offen vor. Gleichzeitig hat aber
SCHWIETERING auch darauf hingewiesen, «wie weit es sich bei solch
rollenhafter Lebensfithrung und rollenhaftem Zurschaustellen der eige-
nen Person (als Legenden- oder Romanhelden) um eine in dieser Steige-
rung spezifisch mittelalterliche Haltung handelt, die im Grunde aus der

93 MiscH, a.a. 0., 121; vgl. auch K. BiHLMEYER, Die Selbstbiographie in
der deutschen Mystik des Mittelalters, Theol. Quartalschrift 114 (1933) 534.

9% HAMBURGER, a. a. O., 66.

9% A.a. Q. 59 ff.

% Vgl. die Anm. 89 genannte Arbeit. Dazu noch: M. WEHRLI, Legende und
Roman im deutschen Hochmittelalter, in: Worte und Werte, FS B. MARKWARDT,
Berlin 1961, vor allem 442 f.

97 Vgl. HOLENSTEIN, a. a. O., 88 * ff.



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 123

imitatio Christi lebt» % und die auch aus der mittelalterlichen bildenden
Kunst und aus dem frithsten Minnesang reichlich bekannt ist. Damit
ist allerdings noch nicht mehr gesichert als die Tatsache, dal3 die Vita
einer realen Ich-Origo nicht unbedingt zu entbehren braucht, mehr nicht.
Besonders Seuses Selbstbezeichnung als eines «Dieners der ewigen
Weisheit» oder schlechterdings als «des Dieners» scheint die Annahme
einer «echten» Ich-Origo fiir die Vita zu verbieten. GEORG MiscH hat
darauf hingewiesen, dall die Bezeichnung «Diener Gottes» «im Mittel-
alter nicht mehr wie im Alten Testament ein charakteristisches Beiwort
fiir bevorzugte, von Gott mit besonderem Auftrag gewiirdigte Fromme
war, ... sondern es war ein Allgemeinbegriff fiir die Geistlichen oder die
Ménche, denen von Standeswegen der Dienst Gottes oblag» ?°. Der Hin-
weis auf Bonaventuras Selbstbezeichnung als «Diener des Gekreuzigten»
und auf die Sophiologie der alttestamentlichen Weisheitsbiicher ver-
starkt den Verdacht auf eine durch Seuse seinem Stand und innersten
Bestreben nach sinnvolle Annahme der Dienerrolle, besonders wenn man
bedenkt, wie nahe Seuse Bonaventura geistig steht (und den er ofter
ausschreibt). Entscheidend fiir Seuse und seine Selbstidentifikation in
der Dienerrolle mag aber letztlich die Nachfolge Christi gewesen sein,
die bis zu Ignatius von Loyola und weit dariiber hinaus alle christliche
Dienstmystik 1% legitimiert, insbesondere auch alle gehorsame Nach-
folge in Christi Leiden hinein. Daher bekannte sich Seuse «im Sinne der
Passionsmystik ... mit diesem Namen, den er statt des Eigennamens
gebrauchte, zu der Nachfolge Christi, wobei aber dem bloBen Person-
typus gegeniiber der bestimmte Artikel — der Diener — wie ein Demon-
strativum zur Individuation diente. — So erhob er sein individuelles
Dasein zu allgemeiner Bedeutung nach Art der symbolischen Figuren,
die in der geistlichen wie in der weltlichen Dichtung des hohen und
spdten Mittelalters im Unterschied zu der traditionellen, aus der antiken
Literatur tibernommenen Form der Allegorie zur Geltung kamen» 0%,
Davon aber abgesehen, daf3 die weitgehende Aufgabe und Kaschie-
rung der real-individuellen Ich-Origo im Rollentypus des Dieners oder
des auf Gottsuche ausgehenden, geistlichen Ritters eine im Mittelalter
gemale, wenn nicht notwendige allegorische Verkleidung war, gibt es

98 SCHWIETERING a. a. O., 317.

99 MiscH, a. a. O., 121 {.

100 Vgl. H. RAHNER, Ignatius von Loyola als Mensch und Theologe, Freiburg
i. Br. 1964, 165, 301, 371.

101 MiscH, a. a. O., 122 1.



124 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

einen gewichtigen inneren Grund, der gerade in der Identifikation des
faktischen Ichs mit seiner Rolle die « Echtheit», d. h. die Realitat dieses
historischen Ichs verbiirgt. BRuUNO BoEscH %2 hat auf LECLERcQs 10
Kriterium des «wirklichen Mystikers», auf die grundsitzliche und ab-
strichlose Losgel6stheit vom eigenen Ich hingewiesen, die in der Deut-
schen Mystik ohnehin schon — als «Gelassenheity — das A und O des
mystischen Weges darstellt. Wie sollte und wie koénnte, was an sich
absolutes Prinzip und absolute Bedingung der mystischen Unio immer
ist und sein muB, nun plotzlich in der literarischen Formgebung absent
sein? Das genaue Gegenteil ist nicht nur zuféllige Tatsache, sondern
innerste Bedingung mystischer Aussage. Losgelostheit und Gelassenheit
miissen, soll der mystische (Lebens-)Bericht glaubwiirdig sein, innerste
Stil- und Darstellungsprinzipien sein. Seuses Abstandnehmen von sich
selbst in der objektivierenden Rolle eines Dieners wird so zu einem
malgebenden Kriterium innerer Gelassenheit von sich selbst. Diese
Gelassenheit «kennzeichnet den entscheidenden Abstand zu einem lite-
rarischen Bemiihen, das aus rein personlichem oder nur kiinstlerischem
Antrieb kommt. Gelassenheit bedeutet den Status, in welchem der
Mensch die Welt hinter sich gelassen hat, und dazu gehéren alle Anliegen
der Person selbst. Kann dies fiir Seuse gelten, dessen Vita als Autobio-
graphie bezeichnet und deshalb in oft peinlicher Weise auf seine Person
ausgedeutet worden ist, in einer Wirklichkeitsbezogenheit ndmlich, mit
der positivistische Wissenschaft und populdrtheologisches Schrifttum den
Menschen Seuse wie den Diener der ewigen Weisheit gleicherweise ver-
fehlen? Es geht jedoch Seuse in der Vita nicht um sein persénliches
Sein in und mit dieser Welt, sondern um Wandlung und Wahrung seiner
religiésen Existenz, um seinen mystischen Weg, mit dem Ziel der Ge-
lassenheit und damit der Offenheit fiir die mystische Begegnungy 1%,
Man wird BoescHs Zweifel an der gemidfen Bezeichnung der Vita als
Autobiographie nicht unterschreiben miissen, aber doch die vollkommene
Richtigkeit seiner Charakterisierung der Vita anerkennen. Selbst das,
was zartfithlende Gelehrte als unertriagliche Indiskretion Seuses glaubten
stigmatisieren zu miissen, weil sie vom Kriterium des literarischen Sym-
bolbegriffs her 1% die Genauigkeit der Selbstdarstellung des Mystikers

102 BoEescH, a. a. O., 230 {.

103 T, LEcLERCQ, Wissenschaft und Gottverlangen, Zur Ménchstheologie des
Mittelalters, Diisseldorf 1963, 290 f.

104 BokescH, a. a. O., 231.

104a FEines goethezeitlich-romantischen Symbolbegriffs, wire zu prizisieren!



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 125

und die Prizision des lebensgeschichtlich-mystischen zeichenhaften De-
tails miBverstanden, entpuppt sich als wesentliches Moment von Seuses
innerer Freiheit sich selbst gegeniiber. Einmal ganz abgesehen von den von
Kassian und den Vitae patrum im Sinne traditioneller geistlicher Motivik
grundgelegten, exakten Schilderungen der Selbstkasteiung ist die Ehrlich-
keit Seuses, mit der er seinen personlichen BuB3- und Leidensweg schildert,
zwar nicht unbedingt ein Erfordernis historischer Gerechtigkeit gegen das
eigene Ich und seinen Weg, aber doch zentral eine die Authentizitit von
Seuses mors mystica und seinem Martyrium in gehorsamer Nachfolge
in Christi Leisdensmystik hinein belegende Bedingung 1%.

Ahnliches lieBe sich von den « Visionen» Seuses sagen. Sie sind nichts
anderes als entscheidende Momente der gottlichen Mystagogie. Thre
Authentizitit ruht daher nicht in unmittelbarer Vergegenwirtigung
historisch-realer Wirklichkeit im Sinne eines realistisch das Geschehen
nachzeichnenden Berichts, sondern im wahrhaftigen Bezug auf die
mystische Ubermichtigung des Geschépfs durch Gott. «Divina pati» —
das i1st das Kennwort fiir das Geschehen der Vision, die wesentlich nicht
eine eigenmichtige Schau des Dieners ist, sondern eben eine bildhafte Ein-
sprache vonseiten Gottes. Im Prolog zum «Horologium Sapientiae» 10
beschreibt Seuse das folgendermalBen: Non enim predictus discipulus,
nomine et persona in hoc opere ignotus, videbatur ibidem habere modum
agentis vel dictantis, sed modum quendam divina pacientis. Nam cum
omnino nesciret quid scribere deberet, per revelaciones spirituales habuit,
et quando scribere debuit, et pene singulas materias quas scripsit

105 H. U. voN BaLTHASAR, Theologie der drei Tage, Einsiedeln 1969, 56, der
auf die zehnjihrige Gottverlassenheit (Vita Kap. 23) Seuses verweist, stellt die
Passionserfahrung Seuses in den weiten historischen Rahmen, in dem sie sich als
Nachterfahrung ereignet, und schlieBt: « Weder die Echtheit noch die Besonderheit
noch die spezielle theologische Tragweite all dieser Erfahrungen kann hier unter-
sucht werden. Sehr oft aber sind sie Antwort auf das groBmiitige Angebot von Seelen,
an Stelle anderer verdammt zu werden. Dies macht die neutestamentlichen Erfah-
rungen zu einem Spiegelbild der alttestamentlichen: nur wer Gott im Bunde
wahrhaft ‘besessen’ hat, weill, was es heil3t, wahrhaft von ihm wverlassen zu sein.
Aber alle Nachterfahrungen Alten und Neuen Bundes sind bestenfalls Anndhe-
rungen, ferne Hinweise auf das unzugidngliche Mysterium des Kreuzes, denn so
einzigartig der Sohn Gottes ist, so einzig ist auch seine Verlassenheit vom Vater.»
In diesem groBen Rahmen ist auch — vor allem mit dem Verweis aufs Kreuz —
Seuses Passionserfahrung anzusiedeln. Vgl. auch E. Benz, Die Vision, Erfahrungs-
formen und Bilderwelt, Stuttgart 1969, 632.

106 Tch zitiere, da mir die Ausgabe von J. STRANGE (Kd&ln 1861) nicht ver-
fugbar ist, jene anonym erschienene: Colloquia Dominicana cum Divino Animae
Sponso a Beato Henrico Susone, Mianchen 1923.



126 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

(16 £.) 197, Trotz dieser Ubermichtigung aber unterliBt Seuse es nicht,
inicium und occasio (15), den bestimmten Anlal3 zur Niederschrift seines
Werkes anzugeben. Die visiones hingegen vermag er selber schon sehr
genau in ihrem relativen Wirklichkeitsbezug, dem der Wahrheitsbezug
und Zeichencharakter vorgeht, darzustellen. So versichert er sehr
deutlich: Visiones quoque in sequentibus contente, non sunt omnes
accipiende secundum litteram, licet multe ad litteram contigerint, sed
est figurata locucio (11). Im Folgenden spricht er ihnen wenigstens die
Giiltigkeit biblischer Parabeln zu und iiberldt es dem Leser, das darin
eingeschlossene Geheimnis zu merken: Porro huius figurate locucionis
occulta misteria diligens lector faciliter poterit advertere, si tamen
sollertem curam studuerit adhibere (12). Neben der schon recht realisti-
schen Einschitzung der Privatoffenbarung bezeugt sich in solchen und
dhnlichen Vorbehalten gegen das eigene Ich und dessen religitses «Er-
lebnis» wiederum die hohe Losgeltstheit Seuses in einem grundlegenden
Punkt mystischer Selbstverwirklichung. Alle noch so romanhafte Selbst-
mystifikation des in hoc opere ignotus wird so zum Argument fiir die
das Ganze real verantwortende Person des Autors, fiir eine wirkliche
Ich-Origo.

Den inneren Griinden und Belegen fiir ein sich in der Vita vor Gott
selbst identifizierendes Ich ist der gewichtige Prolog zum Exemplar zu-
zugesellen. Seuse versichert zunidchst, die Vita berichte mit glichnus-
gebender wise von mengerley hailigen werken, dii in der warheit also ge-
schahen (3,91.). 4,29 ff. 146t er sich iiber die Entstehungs- und Ver-
offentlichungsgeschichte der Vita nidherhin aus. Keine Rede also davon,
daBl ihm an der Verbiirgung seines Werks durch die eigene Person
nichts lige.

Nun ist es ja nicht so, daB ein literarisches Werk nur durch seinen
Verfasser strukturiert ist. Mit KATE HAMBURGER ist nicht nur die «Ich-
Origo ... des Aussagenden sondern auch des Empfangenden der Aus-
sage» 198 fiir das Werk relevant. Die Rolle, die Elsbet Stagel fiir das
seusesche Werk und vor allem fiir das Exemplar gespielt hat oder ge-
spielt haben soll, ist in der Forschung immer wieder fiir oder gegen
Seuses authentische Verfasserschaft der Vita ins Feld gefiithrt worden 1.
Im Prolog ist sie (4,18 ff.) als Sammlerin der Briefe Seuses erwihnt, im

107 Vgl. dazu BIHLMEYER 197, 22 f. und 293, 21 ff.

108 HAMBURGER, a. a. O., 63.

109 Umgekehrt 148t sich — wie Run gezeigt hat (s. WW 7 [1956/57] 222) -
auch argumentieren: Der Anteil Elsbets wird dann zur Fiktion.



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 127

ersten Kapitel der Vita (7, 4 ff.) wird sie als eigentliche Anregerin der
Vita ausfiithrlich bezeugt. Wie immer man nun ihre Rolle fiir die Ver-
fasserschaft oder Herausgeberschaft des Exemplars veranschlagen will,
sicher ist, dal Seuse und seine geistliche Tochter am Werk Seuses
engagiert waren, als historische Personen, die sich als solche in einem
literarischen Unternehmen einen Spiegel vorhielten. Sicher ist auch, daf3
Seuse in diesem Verhiltnis der gebende Teil war; der nehmende und
empfangende, vielleicht auch noch in etwa stilisierende Teil war Elsbet.
Da sie aber im Geiste Seuses am Exemplar beteiligt war, bedeutet das
keinen Abstrich an der Authentizitit des Werks.

Tatsdchlich ist nun ein Gefille oder besser eine Dialektik zwischen
faktischem Ich und Rollen-Ich in der Vita Seuses festzustellen. BOESCH
hat das Phédnomen im Sinn eines Wechsels der Stilebenen gedeutet:
«Die Spannung zwischen dem bekennenden Ich und dem in eine Rolle
gestellten Diener, die Spannung zwischen dem Menschlich-Allzumensch-
lichen und dem Sakralen macht das innere Stilproblem bei Seuse aus.
DaB die Seele voll einschwingt in den Gottesgesang und damit nur eine
einzige Stilhohe gehalten wird wie bei Mechthilt: dieses so rein und er-
haben sich ausprigende Ich gibt es bei Seuse nicht, bei dem dauernden
Wechsel, in welchem das ‘Er’ des Erzdhlers bald die Rolle des Dieners,
bald das Ich des Dichters vertritt. Seuses Aussagestil ... hat sich auch
die Gattungsstile von Legende und Hymnik, von Gebet und Predigt an-
verwandelt. Personliche Innerlichkeit geht unvermittelt in dick aufgetra-
gene Hyperbolik der Heiligenvita iiber. Wenn dieser dauernde Wechsel
der Ebenen kaum als Stilbruch empfunden wird, so dank der iiberall
sich durchsetzenden rhythmischen Kurve und der klanglichen Ein-
farbung einer ‘Vokalharmonie’ von virtuoser Instrumentierung» 11°. Ne-
ben diesem stilistischen Moment, das als Musikalitdat, Bildlichkeit und
Innerlichkeit ! des sprachlichen Ausdrucks eine Versohnung der ver-
schiedenen Ich-Ebenen der seuseschen Selbst-Aussage stiftet, ist es nun
aber — auf der Ebene des Gehalts — deutlich eine sowohl von Eckhart
wie von Tauler her noch nicht bekannte, daher neue und erstaunliche,
durch alle Masken der Selbstcamouflage hindurch spiirbare, letztlich
im Charakter der Offenheit doch einheitliche Konzeption des eigenen

110 BogscH, a. a. O., 234.

11 A a.O., 236 ff. Das Element der Musikalitit ist schon immer in der Dich-
tung, auch in der mittelalterlichen — etwa im Tristan (vgl. L. GNADINGER, Musik und
Minne im ‘Tristan’ Gotfrids von Strassburg, [Beihefte zum WW 19] Diisseldorf
1967) — ein tragendes Stilelement gewesen. Vgl. auch BENz, a. a. O., 431-436.



128 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

Selbst, die Seuse in seinen Ich-Aussagen leitet. Louis COGNET hat darauf
hingewiesen, dal} Seuse die mystische Introversion weniger radikal und
exklusiv vortrdagt als Eckhart und Tauler 112, Daran hindert ihn eine
vollig urspriingliche Aufgeschlossenheit und Offenheit fiir alles Seiende,
eine Art kosmischen und quellhaft poetischen Organs fiir das geschaffene
Universum in seiner Totalitdt 113, das — nach CoGNET — schon teilhardsche
Zige tragt 1%, Im 9. Kapitel der Vita gibt Seuse eine Erklirung des
«Sursum corda» der Messe, die fiir diesen Aspekt seines Charakters
exemplarisch ist. Drei Gedanken sind es vor allem, die ihm in den Sinn
kommen, wenn er mit diesen Worten die Prifation anhebt. Alle drei
bewirken, dal} ich (Seuse) ward ufgeswenket 1n got und dur wmaich alle
creaturen (27, 30 1.):

‘D erst inluhtend meinunge was also: ich nam fir mini inrit ogen
maich selber nah allem dem, daz ich bin, mit l1b und sele und allen minen
kreften, und stalte umb mich alle creaturen, die got 1e geschuof 1n himelrich
und in ertrich und in den vier elementen, ein 1ekliches sunderlich mit namen,
es wert vogel des luftes, tier des waldes, visch des wassers, lob und graz dez
ertrichs und daz unzallich grien in dem mere, und dar zuo alles daz klein ge-
stuplach (feiner Staub), daz in der sunnen glanz schinet, und elli di wassers
troepflii, dii von tow ald von schne ald von regen 1e gevielen ald iemer e
gevallent, und wunschte, daz dero ein iekliches heti ein suesses uftringendes
seitenspil, wol gereiset uss mines herzen innigostem saffe, und also uf klanktin
(aufklinge) ein nitwes hochgemuotes lob dem geminten zarten gote von ewen
ze ewen. Und denne in einer higlichen (freudig, froh) wise zertaten und
zerspreiten sich die minnerichen arme der sele gen der unsaglichen zal aller
der creaturen, und waz sin meinunge, su alle fruotig (froh) dar inne ze
machen, recht als so ein frier wolgemuoter vorsenger die singenden gesellen
reizet, froelich ze singene und ire herzen ze got uf ze bietene.: Sursum cordal’
(28, 1-18). CoGNET bemerkt mit Recht zu diesem Text, indem er Seuse
von Eckhart abhebt: «A la vérité, Eckhart n’avait pas entiérement
ignoré cet engagement de I'univers entier dans la remontée vers Dieu, et
il admettait que toutes les créatures doivent se retrouver en 1'unité. Mais

112 COGNET, a. a. O., 190,

113 Seuses Vermogen der dsthetischen Schau reicht bis in die Passion. Christus
wird das Psalmwort 21, 7: Ego sum vermis et non homo, in den Mund gelegt (im
Gr. Bfb., 12. Brief; 441, 25 f.). Und Seuse spricht Christus folgendermaflen an:
Owe, du schoener wurm, versmehet von aller diser welte, dev da nu lihtet ob der sunnen
glantz, dev dich dicke vor im hat, wie mag dev iht Rlagen? (26 {1.).

114 COGNET, a. a. O.



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 129

la vision du Suso est beaucoup moins schématique et mathématique
que celle de son devancier. La nature qu’il découvre autour de lui est une
nature vivante, vibrante, bruissante, irradiée. Sa sensibilité de poéte lui
permet de ressentir profondément la beauté de la création, qui oriente
vers la beauté incréée» 115, Allerdings wird man sich hiiten miissen, Seuses
Allbeschwdérung - obwohl erstaunlich spontan — allzurasch im Sinn eines
lyrischen Einswerdens von Subjekt und Objekt zu deuten 116. Keine
Spur davon. Fein sduberlich stellt Seuse sein eigenes Selbst mit Leib und
Seele und allen Kriften sich vor die inneren Augen, - eine Selbstobjek-
tivation von geradezu hygienischem Anstrich —, dann folgen alle andern
Geschopfe, die Gott je im Himmel und auf Erden schuf. Es ist eine
adamische Situation fiir Seuse, da er jeden Vogel in der Luft, jeden Fisch
im Wasser und jedes Tier im Wald sunderlich mit namen (jedes nament-
lich ausgesondert) vor seinem geistigen Auge erblickt. Die mythische,
an der Bibel orientierte Sprache evoziert gleichsam den Glanz der para-
diesischen Schopfung in einem wohl dosierten und organisierten, wohl
doch etwas schematisch geordneten Vokabular, aus dessen Ordnung
einzig die Hinweise auf den unzihligen Sand am Meer, auf den im Son-
nenlicht erglinzenden Staub und auf die von Tau, Schnee oder Regen
herrithrenden Wassertropflein herauszufallen scheinen; aber nur schein-
bar, denn sie korrespondieren sinnvoll als geschopflicher Kleinkram der
Makro-Organisation des Alls. Es folgt aber etwas ganz Erstaunliches:
Seuse wiinschte sich, daB iekliches ein suesses uftringendes seitenspil be-
silBe, das — wol gereiset uss mines hervzen innigostem saffe: angeschlagen
aus dem innersten Saft meines Herzens — dem zarfen Gott ein hochge-
mutes Lob erklingen lieBe. Zunichst ist beachtlich, dal3 Seuse in seinem
innersten Herzensgrund, ja in seinem im Herzgrund pulsierenden Lebens-
saft den Ort sieht, da der Lob-Aufklang der Schopfung erstmals ange-
schlagen wird. In seinem Herzgrund ist daher die ganze Schépfung ver-
sammelt, aber nicht als gestaltloses Durcheinander priexistenter, gott-
licher Schopfungsideen, sondern als reinlich gegliederter Kosmos an-
schaubarer Geschopflichkeit. Mit dieser die Schépfung sich reinlich ein-
gliedernden Interiorisation ist ein eigentlicher Neugewinn verbunden:
Indem Seuse sein eigenes Ich als ein vor-gestelltes objektiviert, wird

ui A a. 0.

116 E. STAIGER (Grundbegriffe der Poetik, Ziurich 1951, 13 ff.) faBt das
Lyrische unter dieser Bestimmung, von Voraussetzungen her, die in der deutschen
Romantik zu suchen sind und daher fiir ein mittelalterliches Kunstwerk nur sehr
bedingt etwas zur Erklarung beitragen.

9



130 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

er fihig, auch das Nicht-Ich der ganzen Schépfung in sich zu objekti-
vieren. Die Selbsterkenntnis wird zur Bedingung der Moglichkeit einer
Erkenntnis des je anderen. Das Ich in seiner Einmaligkeit und Ge-
schichtlichkeit bekommt einen Doppelaspekt: Es erfaBt und faft sich
in seiner je seinigen Welt, bricht aber gerade in dieser Leistung der
Selbsterfassung durch zur Moéglichkeit der Fremderfassung, ja aktuali-
siert so iiberhaupt erst in der Ich-Erkenntnis die konkrete Anschaubar-
keit duBerer Umwelt. Der noch bei Eckhart rein in die mystische Unio
verlegte Zusammenfall von Ich- und Umwelterkenntnis ereignet sich
gleichsam als unmittelbar wahrgenommener Exemplarismus im Hier
und Jetzt einer menschlichen, den Bedingungen seiner Geschopflichkeit
und seines aktuellen Selbstbesitzes nicht enthobenen Ichs. Man kénnte
diese Erscheinung als ersten Schritt zur Sdkularisierung der mystischen
Erfahrung in Richtung einer Naturmystik deuten, wenn die Signatur,
welche das Ereignis tragt, nicht eindeutig das Gotteslob wire. Unsere
schon eingangs gestellte I'rage nach dem Verhiltnis von faktischem und
theoretischem Ich in Seuses Vita la3t sich von daher in einem neuen Sinn
beantworten. Das Ich-Exemplar in Gott mit seiner Implikation aller
Schopfungsideen als letzte Kategorie der theoretischen Mystik artikuliert
sich im Bereich des faktisch-historischen Ichsleicht als aktiv in die konkre-
te Umwelt ausgreifende, adamisch sich die fremde Schépfung erobernde
Kraft. Entdeckung des Ichs und der Umwelt fallen so zusammen 7.

Nicht nur die unverniinftige Schopfung wird so aktiviert und er-
obert, sondern — Seuse signalisiert es in seiner zweiten meinunge beim
Sursum corda — auch die Herzen der Mitmenschen: ick nam her fitr in
manen gedenken wan herz und aller menschen herzen (28,19 1.). Deren
Lust und Schmerz sucht er sich zu vergegenwirtigen und ruft schlieBlich
alle auf, sich selbst zu befreien: wol uf, ir gevangnit herzen, uss den engen
banden zergangklicher minne! (25 1.).

In seiner dritten meinunge hingegen erlifit Seuse einen freundlichen
Aufruf an alle gutwilligen ungelassenen Menschen: Den ruoft ich und mir
selb uf ein getiirstiges (kithnes) wagen unser selbs mit etnem ganzen abker
von uns und von allen creaturen (29, 2 ff.). Diese Drangabe des neuge-
wonnenen Selbst und der kreatiirlichen Umwelt schwenkt nun wieder auf
die Linie der Gelassenheit und Losgeltstheit ein, die Seuse natiirlich

17 Vgl. Haas, a. a. O., 221 f. Man wird zugestehen miissen, da8 dieser Inein-
anderfall von Ich- und Welterkenntnis bei Seuse wesentlich spontaneren und
asthetischeren Charakter hat als bei Meister Eckhart.



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 131

nur gleichsam erkenntnismidBig und in iibertragenem Sinn verlassen
hatte, da ja schon die geistige Re-prdsentation von Ich und Nicht-Ich,
von Geistperson und Umwelt, diese Selbstaufgabe zur Voraussetzung
hatte. Das hat Seuse explizit auch gepredigt: Wer gewerden wil, der
muoz van not entwerden. — Dit 1z der grunt und daz fundament unse selikeit,
eyn verwerden und eyn verniden sines selves. Wer wil gewerden, des he niet
tnis (was er nicht ist), der verwerde des, daz he ist; daz muoz ouch van not
sin (Predigt IV; 533, 25 ff.). Die Argumentation, dal entwerden muf,
was durch Neues ersetzt werden soll, findet sich schon bei Tauler 118, Bei
Seuse ist der durch diesen Verlust eingehandelte Neugewinn gleichzeitig
mit der Unio-Erfahrung, die er sich ausdriicklich im Gegensatz zu Tauler
konzediert, ein umfassend erkenntnismiBiger: indem er sich dem eigenen
Ich entfremdet, gewinnt er — gerade im Medium, da daz wild enpfroemde-
keit (189,1) waltet — Einblick in die gottliche Erkenntnis; er erkennt,
wie er erkannt ist. Es ist, wie wenn dieser nachhaltige Einblick in Gottes
ungenantheit (189,1) zum groBartigen Nenner alles Geschaffenen wiirde.
Das peremptorisch behandelte Ich lebt nun ganz aus der goéttlichen
Seinsvorgabe heraus und bekommt ein dem gé6ttlichen analoges Ver-
héltnis zu dem Geschaffenen.

Die spontan-gliickhafte Objektivation seiner selbst und der ge-
samten Schopfung steht am Anfang von Seuses geistlichem Weg, der
hinfort insgesamt als ein Weg wachsender Selbsterkenntnis bis zum Ein-
gang des Ichs ins gottliche Exemplar dargestellt werden miiSte. Ein paar
Stationen dieses Wegs seien wenigstens genannt und kurz charakterisiert.

Noch vor den drei «Meinungen» zum Sursum corda berichtet die
Vita ein gesiht (19,2), in dem Seuse auf Geheil3 eines Engels einen froeli-
chen inblik in sich selber tun und sehen darf, wie der minneklich got mat
seiner minnenden sele tribet sin minnespil (20,14 ff.). Geswind sah er dar
und sah, daz der lip (er selbst, sein eigener Leib) 0b sinem herzen ward
als luter als ein kristalle, und sah enmaiten in dem herzen ruweklich sizen
die ewigen wisheit in minneklicher gestalt, und bi dem sass des dieners sele
in himelscher senung (voll himmlischen Verlangens); du waz minneklich
uf sin siten geneiget und mat sinen armen umbvangen und an sin goetlich
herze gedruket, und lag also verzogen (gedriickt) und versofet («ersoffeny,
ertrinkt) von minnen under dez geminten gotes armen (16 ff.). Erstaunlich
ist in erster Linie die innere Raumlichkeit, die hier sich erdffnet. In
seinem Inneren erblickt Seuse den eigenen Leib, lichthaft und durch-

18 Vgl. Haas, FZPhTh 16 (1969) 361 {.



132 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

sichtig die eigene Struktur offenbarend wie ein Kristall. Dieses leibhaft-
korperliche, aber lichthaft durchgeistigte Ich erdffnet sich nun zusdtzlich
auf die nochmals tiefere Dimension des Herzens hin. Eine zweite Selbst-
objektivation ergibt sich aus dieser Schau: Im eigenen Innern sich
selbst leibhaft erblickend nimmt Seuse im kristallinen Leib den Herzraum
wahr, der die beiden Gestalten der ewigen Weisheit und seiner selbst
enthdlt. Das scheinbare Genrebild hat gerade in dieser doppelten Er-
6ffnung der inneren Perspektive auf das eigene vergegenwirtigte Selbst
etwas Gespensterhaft-Manieristisches. ARNOLD HAUSERs Bestimmung
des Manierismus durch den hegelschen Begriff der «Entfremdung» 1°
trifft hier die Sache vollkommen. Der aszetische Selbstentfremdungs-
und Expropriationsprozel3 auf Gott hin ist hier bildhaft auf die Dimension
sduberlich vollzogener, doppelt gestufter Interiorisation reduziert. Die
nur noch miniaturhaft wahrnehmbaren Figuren der ewigen Weisheit
und des Dieners die sich im Herzen von Seuses Kristalleib vereinigen,
posieren das groBe Ereignis im Kleinformat, ohne daBl doch der Situation
etwas an Wiirde verloren ginge.

Eine eigene Untersuchung wiirde die Akkuratesse und die I'reude
am Detail verlangen, mit denen Seuse die aszetischen Disziplinen be-
schreibt, die er fiir sein siindiges Ich fiir angemessen und erforderlich
hilt. Die Schilderungen etwa des Nagelkreuzes — Resultat eines be-
girlichen invals (41,1) — das er sich auf den Riicken heftet, oder der Art
und Behutsamkeit, mit der er sich ein moglichst spirliches und quélendes
Schlaflager herrichtet, sind mit vielen andern zusammen Zeugnisse einer
BewuBtheit und Selbstkontrolle, die ihresgleichen suchen. Literarisch
handelt es sich dabei um Neuentdeckungen von Bereichen der Wirk-
lichkeits-Aussage, deren Eroberung Seuses eigentliches Verdienst ist.

Nachdem Seuse eine Lebensbeichte abgelegt hatte, schlof er sich
in seine Zelle und geilelte sich derart, dafl die Geifel in drei Stiicke
zersprang. So wird die Aktion plotzlich unterbrochen und der Gemar-
terte kann sich auf sich selber besinnen: Do er also bluotende da stuond
und sich selber an sach, daz waz der jemerlichest anblik, daz er in dik ge-
lichte (dal er ihn gemahnte) in etlicher wise der geschoewde (an den An-

119 A, HausgER, Der Manierismus, Die Krise der Renaissance und der Ur-
sprung der modernen Kunst, Miinchen 1964, 93 ff. HAUSER hat seinen Manierismus-
Begriff in der italienischen, spanischen, franzosischen und englischen Literatur
erprobt — mit Erfolg — leider aber nicht in der deutschen, die dhnlichen Anla3
béte wie die andern europdischen Literaturen (spathoéfische Dichtung, 16. Jahr-
hundert [Fischart]).



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 133

blick), als do man den geminten Cristus freischlich geislete. Ev ward von
erbermde uber sich selb als veht herzklich weinende, und kniwet nider also
nakende und bluotige in dem frost und bat got, daz er sin sund vor sinen
malten ogen dilgetr (43,22 ff.). Man wird diese Szene gerade nicht als
Beispiel fiir Seuses anscheinend unerbittliche Tendenz zur physischen
Selbstvernichtung nehmen diirfen, sondern als Beleg dafiir, dall ihm
noch in der hirtesten Abtdtung ein Moment der Milde gegen sich selber
erhalten blieb, gewissermafen eine von Christi Leiden her legitimierte
Selbstkontrolle, die den in den nidren schuolen (53,11 {.) allzulang ver-
weilenden Anfianger schlieBlich zur hoehsten kunst (15) der Gelassenheit
fithrt, wo er die vollige Selbstpreisgabe lernt, eine Selbstpreisgabe, die
Seuse nicht mehr gleichsam als Protagonist eines in eigener Regie ge-
tiatigten asketischen Unternehmens vollfithrt. Das Leid schafft er sich
hinfort nicht mehr selbst, sondern es ist Geschick. Alle vorangegangene
Selbstaskese wird durch die neue Situation, in die Seuse durch die Herab-
kunft eines himmlischen Boten eingewiesen wird, griindlich in Frage
gestellt. Deutlich sagt es der Bote: «disu kunst wil haben ein ledig muesse-
keit: so man 1e miny hie tuot, so man in der warheit ie me hat getan; und
meinde ein soelich tuon, in dem der mensch sich selb vermitelt und nit luter
gotes lob meinet (54,12 ff.). Zwischen sein eigenes Selbst und das lautere
Lob Gottes hat der Mensch in der Gelassenheit sich selber nicht als ein
«Mittel» zu setzen. Seuse kommt nach diesen Worten des himmlischen
Boten rasch zu sich selbst und beginnt, in sich und mit sich selbst zu
sprechen: «luog inwert genote (eifrig), so vindest du dich selb noch eigenlich
und merkst, daz du noh mit allen dinen ussren uebungen, die du dir selb
usser dinem eigen grund (aus deinem eigenen Grund) an tet, bist ungelassen ze
enpfahene froemd widerwertikeit ...» (54,191f.). «In dieser Erkenntnis und
Selbsterkenntnis wird der entscheidende, freilich zeitlich nicht genau fest-
zulegende Wendepunkt in Seuses innerer Entwicklung klar; von dem selbst
erdachten, sein ganzes Ich widerspiegelnden Verfahren der Kasteiung
zu ganzem Sicheinfiigen in Gottes Willen in guten und bosen Tagen» 120,

Das 21. Kapitel der Vita bedeutet aber erst eigentlich den Wende-
punkt in Seuses Leben von selbstbezogener Askese zum geduldigen Er-
tragen geschickten Leids. Die Gestalt des Dulders Job wird mitsamt der
militia Christi (Job 7,1) 2! beschworen. Seuse wird in einer Vision zum

120 G. HorMANN, Heinrich Seuse, Deutsche mystische Schriften, Disseldorf
1966, 64, Anm. 72.

121 A. HOLENSTEIN, a.a.O., 101* ff., hat den Militia-Christi-Begriff mit
seiner ganzen Tradition fiir Seuse beigezogen.



134 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

Ritter berufen. Bisher ein suger und verwenter zertling (57,17 f.), wird
sich Seuse nun fiir unendliches Leid wappnen miissen.

Die kommende Ungeschiitztheit wird Seuse in einer bestiirzenden
Schau angezeigt. « Tuo uf der celle venster, und luog und lern!» (58,5), wird
ihm eines Tages nach der Konventsmesse dhnlich wie dem Augustinus
der Konfessionen bedeutet. Die Szene hat Ahnlichkeit mit jener, da
Augustinus befohlen wird: Tolle, lege! !?* Seuse 6ffnet das Fenster und
sieht einen Hund mit einem verschlissenen FuBtuch spielen, es in die
Hohe werfen und Locher hineinzerren. Eine Stimme sagt zu ithm: «reht
also wist du in diner brueder munde» (58,10 £.). Und Seuse gedaht in 1m
selb: «sid es anders nit mag gesin, so gib dich dar in, und luog eben, wie
stch daz fuosstuoch swigende bel lat handlen; daz tuo och du!» Ev gie hin
ab, und behielt daz fuostuoch vil jaren als sin liebes kleined, und so er wolie
us brechen mit ungedult, so nam er es her fuir, daz er sich selb dar inne er-
kandi und gen menlich stille swigeti (58,11 ff.). ANNE-MARIE HOLENSTEIN
hat in ihrer schénen Deutung der Szene auf die einschligigen Psalm-
stellen verwiesen und die Wende signalisiert, die ganz von dieser bild-
haften Schau her fiir Seuse hinfort bestimmend wird: «Bisher hat er sich
selbst zu formen versucht, fortan wird er von auflen her geformt wer-
den ...» 123, Das ist der innere Sinn der Szene. Das Geschehnis aber hat
dariiber hinaus einen Gehalt, der fiir lange Zeit paradigmatischen
Charakter bekommt. Ein Mensch wird angesichts eines Bildgeschehens
blitzhaft zur SelbstbewuBtheit gestoBen 124, Die Selbstidentifikation

122 Vgl. P. CourciELLE, Recherches sur les Confessions de saint Augustin,
Paris 1950, 188 ff. (Le ‘tolle, lege’; fiction littéraire et réalité).

122 A g O., 127 %,

12¢ Max WEHRLI hat diesen «autobiographischen Moment» in der «Ecbasis
Captivi» herausgearbeitet: «Einzigartig die ‘autobiographische’ Einkleidung: Ein
junger Monch in einem Kloster zu Toul, das ihm wie ein Gefingnis vorkommt,
verfaBt zur Selbstkasteiung, Besinnung und Bulle eine dichterische Arbeit. Er
bedenkt sein unbefriedigendes Leben, seine Versuchung, zu vagieren oder in die
Freiheit zu fliehen, die vertane Zeit, die Moglichkeit einer Umkehr. Und so erzidhlt
er, nachdem er verschiedene andere Kunstformen verworfen hat, die Geschichte
eines Kalbes, das mutwillig in die Freiheit floh, in die Klauen des Wolfs geriet und
beinahe gefressen worden wire, hitten es nicht die treuen Mitbewohner seines
Stalls noch rechtzeitig befreit und zur Mutter zuriickgebracht. Der persénliche,
selbstironische Ton kann zum leichten Genre der Dichtung gehéren und speziell
zur Tierdichtung, ebenso die Anspielungen auf die Umwelt des Hérers, auf Ereignisse
des Klosterlebens und der Zeitpolitik. Es sind ja diese oOrtlichen und zeitlichen
Ankniipfungen, welche die Tierfabel zur sog. Tiersage machen. So mag die Selbst-
introduktion des Dichters und ein Teil ihrer Motive zur mlat. Topik gehéren —
dennoch steckt mehr hinter dem Vorhang rhetorischer Formen und mithsam ver-



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 135

Seuses mit dem hin und her geschleiften FuBtuch eroffnet ihm die
letzte Tiefe seiner inneren Berufung, enthiillt ihm den inneren Menschen.
Das duBere Bild wird zu einem Schibboleth eines ganzen Schicksals;
radikal ausgedeutet erfalt es das Ich in seiner mystischen Bestimmung.
Grundsidtzlich dhnliche Situationen werden nach Seuse immer wieder
berichtet. Man denke an Jakob Boehmes «jdhlichen Anblick eines
zinnenen GefdBes», durch den der 25-jdhrige «zu dem innersten Grunde
und Centro der geheimen Natur eingefiihrt» wird 1?°. Zu erinnern ist an
Jean Pauls Bericht in seiner «Selberlebensbeschreibung», da er von der
Geburt seines SelbstbewuBtseins erzdhlt: «Nie vergeB’ ich die noch
keinem Menschen erzdhlte Erscheinung in mir, wo ich bei der Geburt
meines SelbstbewuBtseins stand, von der ich Ort und Zeit anzugeben
weill. An einem Vormittag stand ich als ein sehr junges Kind unter der
Haustiire und sah links nach der Holzlege, als auf einmal das innere
Gesicht ‘ich bin ein Ich’ wie ein Blitzstrahl vom Himmel vor mich fuhr
und seitdem leuchtend stehen blieb: da hatte mein Ich zum ersten Male
sich selber gesehen und auf ewig» 126, Gewil3, das duBere Bild 148t sich
hier nicht mehr weder als Vergleich noch als Metapher ausdeuten. Die
Situation ist aber dieselbe, auch wenn die dulBere Wirklichkeit einen blof3
noch akzidentellen Bezug zum Ich und dessen Selbsterfassung hat.
Hochst bezeichnend ist nun fiir die folgenden Kapitel der Vita,
daB, wenn der mystische durpruch, den ein mensch vor an hin muoss
nemen mit einem entsinkene im selben und allen dingen (94,10 {.), gnaden-
haft gelingt, die Prédzision der Umwelt- und Selbsterfassung aufgegeben
wird. Interessant in einem grundsitzlichen Sinn ist hinfort fiir Seuse nur
noch die lebensgeschichtliche Ausdeutung des in der FuBtuch-Szene

wobener antiker Zitate. Die Suche nach der Ausdrucksform, in der eine persdnliche
Not, ein Wille zu Selbsterkenntnis und Selbstheilung wirksam ist, iiberzeugt; der
Blitz dieses BewufBltwerdens, der ‘autobiographische Moment’, ist unvergefBlich ins
Bild gefa3t: das Hinausschauen des ‘Gefangenen’ durchs Fenster ins Freie, wo die
Klosterbriider in Kornfeld und Weinberg gemeinsam, niitzlich und freudig tatig
sind, und darin das Gewahrwerden seiner selbst als ‘truncus sterilis’, als ‘miser
vitulus’. Im Blick in die Welt erkennt der Erzdhler sich selbst. Einen Augenblick
lang ist der autobiographische Antrieb der weltlichen GroBerzdhlung, die vor ihrer
Entwicklung zu neuen Formen steht, sichtbar.» (Vom Sinn des mittelalterlichen
Tierepos, in: Mittellateinische Dichtung, hrsg. von K. LaNGcoscH, Darmstadt 1969
[= Wege der Forschung 149], 471 {.)

125 W.-E. PEUCKERT, Das Leben Jakob Bdhmes, Jena 1924, 25 (den Bericht
Franckenbergs wiedergebend).

126 Jean Paul, Werke VI, Miinchen 1963, 1061. Fiar den Hinweis danke ich
meinem Ziircher Kollegen Dr. Peter von Matt.



136 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

geschauten Bildes. Entscheidend ist nun ein lebliches ervolgen (98, 7) 1?7,
ein erfahrungshaftes Nachvollziehen des Geschauten. Das erzihl-
technische Element fiir dieses biographische Experiment in der Nach-
folge Christi ist die «aventure als Erfahrung der Ohnmacht» 128, als
Schritt hinaus aus dem Kloster in die Erduldung des Ungeschiitztseins
durch duBere Gefahren, durch Schwachheit und Tod. Im monotonen
Wechsel des visiondren Selbstverlusts und -gewinns begleitet ihn un-
iibersehbar die gottliche Gnade auf dem Weg wachsender Selbstent-
eignung in Gott hinein. Die lebensgeschichtlich entscheidenden Ich-
Erfahrungen stehen am Anfang der Vita; die fiir das Jenseits relevante
Einiibung in das des eigenen Selbst expropriierte Exemplar-Ich wird
beinahe ausschlieBlich und bezeichnend nur noch als «Lehre» vermittelt,
entzieht sich mithin sinnvoll dem autobiographischen Zugriff. Denn je
hoher der Mystiker in die iiberformende Gnade Gottes einsteigt, um so
tiefer 1aBt er sein biographisches Ich zuriick. Bedingung der Moglichkeit
der mystischen Vereinigung mit Gott ist und bleibt jedoch fiir den
Mystiker die fundamentale Entdeckung des eigenen Ich. Anders kénnte
er es ja nicht «assen». Tatsache aber ist, daB die Autobiographie fiir
Seuse letztlich nur eine Etappe des Wegs ist, die ins Ubergeschichtliche,
Weiselose und in die Dunkelheit Gottes miindet. Dall er hier sein Ich
als Gott in Gott wiederfinden darf, wissen wir aus den Versicherungen
der theoretischen Schriften. Die Spannung, in der Seuse als aventiirer
und Held seines eigenen Lebenswegs steht, die Spannung zwischen
gnadenhaft gewdhrter Vision und menschlicher Schwiche, die eine
Spannung zwischen Gnade und Natur ist, kann einzig in der die ewige
Seligkeit vorzeichnenden Unio iiberbriickt werden.

Eingangs wurde die Spannung zwischen empirisch-faktischem Ich
und literarischem Rollen-Ich in Seuses Vita als grundlegend genannt.
Dieses Verhiltnis 148t sich nun vertiefen und komplizierter darstellen.
Schon der faktische Mensch ist fiir seine Umwelt nie empirisch derselbe.
Er spielt «Rollen» und legt sich beliebig solche zu, auch im tatsidchlichen
Leben 12°. Dal3 er immer derselbe ist und als solcher phdnotypisch er-
scheint, ist eine Frage der mehr oder weniger intensiven Selbststilisierung

127 ¢La note la plus manifeste de la mystique susonienne est d’étre une théo-
logie vécue. L’expérience intérieure lui semble indispensable a l'intelligence de la
doctrine révélée» (BizET, a. a. O., 176).

128 HOLENSTEIN, a. a. O., 129 * ff.

129 ¢ A person is an assembly» (M. Nicorr, Living Time and the Integration
of the Live, London 21953, 105).



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 137

vor dem Hintergrund allerdings einer sich selbst identischen Person. Bis
zu einem gewissen Grade gibt sich der Mensch also auch in seinen
realen Lebensbeziigen vergleichsweise «literarisch», d. h. in einem Rollen-
spiel. Der Bezug Ich — faktisches Ich ist also schon hineinzuverlegen in
die real existierende Person. Die literarische Ausformung dieses Ver-
hiltnisses unterscheidet sich davon nur, aber doch wohl grundlegend,
durch einen weit erh6hten Spielraum zwischen wirklichem und Rollen-
Ich. Literatur ist so ein eigentliches Bezugsspiel zwischen der Rolle, die
das Ich darin annimmt, und der faktischen, letztlich auch schon ge-
brochenen Realperson.

Fiir Seuse ist die hochste Ich-Idee, die er sich vorzustellen erlaubt,
nun auch schlechterdings die héchste, d. h. das Ich als Idee in Gott und
mit Gott identisch 139, Ein Ich also, das all seiner akzidentellen Bestim-
mungen enthoben ist, ein Ideal-Ich, wie es als Schépfungsgedanke in
Gott ruht. Wir wissen, was das fiir einen EinfluBl auf die Autobiographie
haben kann. Gerade das kennzeichnend Autobiographische, die Zeich-
nung des lebensgeschichtlichen Umrisses des zwischen faktischem Ich
und Rollen-Ich nicht geteilten, aber fluktuierenden Individuums, wird
iiberschritten auf die das Ich in den géttlichen Grund transzendierende

130 PauL pE MaN, Ludwig Binswanger et le probléme du moi poétique, in:
Les chemins actuels de la critique, hrsg. von G. PouLET, Paris 1967, 77-92, versucht,
die innere Entwicklung des dichterischen Initial-Ichs zum im Werk niedergelegten
Ich im Sinn einer Reduktion des faktisch-empirischen Ichs auf die intendierte
dichterische Form-Totalitdt zu deuten. Diese Selbstreduktion des Dichters mit dem
Blick auf dieses fragilste und delikateste Gliick der Ich-Erfiilllung im Werk korre-
spondiert deutlich mit der aszetischen Selbstreduktion des Mystikers in Hinsicht auf
die beseligende mystische Schau. Die Ich-Idee, die der Mystiker in Gott erschaut und
mit der er sich identifiziert, steht ebenfalls in Analogie zur poetischen Ich-Idee,
die in der dsthetischen Erhebung der unmittelbarsten, vo6llig monadisch selbst-
immanenten Ich-Erfahrung besteht. Es kann sich dabei allerdings immer nur um
Analogien handeln. Die Unterschiede zwischen dsthetischer und mystischer Ich-
Erfahrung sind bedeutend und grundlegend. Liegt die einzige Moglichkeit fiir das
asthetische Subjekt, sich voll und exklusiv in seiner Subjektnatur zu bestitigen,
in der Konzentration auf die Ausarbeitung einer fiktiven Seinsheit, die autonom
ist, so besteht dieselbe Mdglichkeit fiir das mystische Subjekt gerade umgekehrt
nicht in der selbstgeschaffenen, fiktiven Seinsheit, im Kunstwerk, sondern in seiner
heterogenen Abhdngigkeit von der go6ttlichen Seinsheit, die es koextensiv der
Einsicht in die eigene Nichtigkeit erfahren darf. Auch das mystische Ich reduziert
sich, im Grunde radikaler und absoluter als das dsthetische, aber nicht auf die
eigene Immanenz hin — damit eine fiktive, homogene Totalitit im Kunstwerk
entstehe — sondern auf die Transzendenz des eigenen Ichs hin — damit das Ich
ichlos in Gott vergottlicht sich wiederfinde. Zum Unterschied zwischen Dichtung
und Mystik vgl. R. MariTaiN, Magie, poésie et mystique, in: Situation de la
poésie, Paris 21964, 45 ff.; H. BREmoND, Mystik und Poesie, Freiburg i Br. 1929.



138 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

Unio-Erfahrung. Das ist aber noch nicht alles. Auch die nachzeichnende
Charakterisierung des historisch-faktischen Ichs wird von dieser Ziel-
form der ganzen Bemiihung beeinflut. Alles Faktische, Charakteri-
stische, das zuerst literarisch erobert werden muB, ist gleichsam schon im
Ansatz eschatologisch auf den mystischen Tod des Ichs hin bezogen. So
kann die stirkste Selbsterfahrung — in der FuBtuch-Szene — gleichzeitig
und in der innersten Bildaussage Vision der Entbildung des Ichs sein.
Hier wird das Bild mit einem Bild buchstédblich ausgetrieben. Oder auf
die Ich-Problematik bezogen heift das: das passiv im Leid zu ent-
bildende Ich entmachtet das in Bildern und Rollen sich gefallende Ich.
Das in seiner Zeitlichkeit existierende Ich wird so durch die gewaltlose
Strategie des zeitlosen, in Gott priexistent ruhenden iibermichtigt. Der
dialektische Bezug zwischen beiden 16st sich schlieBlich in der Dynamik
des.Expropriationsprozesses zu einem Selbstgewinn in Gott als Gott.



	Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

