
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 17 (1970)

Heft: 1-2

Artikel: Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

Autor: Haas, Alois M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761569

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761569
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alois M. Haas

Thema und Funktion der Selbsterkenntnis

im Werk Heinrich Seuses

Vor dem Hintergrund der wirkmächtigen Entwürfe einer spekulativen

Mystik durch Meister Eckhart und Johannes Tauler hebt sich das

Werk Heinrich Seuses (ca. 1295-1366) nicht durch einen selbständigen
Beitrag zu einer didaktisch konzipierten Theorie der Mystik heraus.
«Heinrich Seuse fügt der mächtigen Orgel Taulers wenig neue Register
hinzu »1. Soweit diese Aussage den eigentlichen Lehrgehalt der seuse-

schen Mystik meint, ist sie richtig. Tatsächlich ist Seuses theoretische

Ausformung einer mystischen Lehre auf weite Strecken eine

Weiterführung und - oft - eine Korrektur eckhartscher Ansichten. Sehr deutlich
läßt sich das aufzeigen am Motivbereich der Selbsterkenntnis, der bei
Seuse ungleich weniger häufig thematisch wird als bei Meister Eckhart
und vor allem bei Tauler. Damit ist aber weder über Seuses mystisches
Werk im allgemeinen noch auch über die Selbsterkenntnis im seuseschen

Verstand das letzte Wort gesagt. Im Gegenteil: Der individuelle
Beitrag Seuses zu einer Geschichte der Mystik hegt nicht in einer
spezifischen Ausarbeitung eines theoretischen Konzepts der Mystik, sondern
in der völlig unerhörten, fruchtbaren Transparenz seines empirischen
Ichs auf das literarische Rollen-Ich, das von einem wahrhaft mystischen
Wege Zeugnis gibt. Schon Karl Bihlmeyer hat das erkannt: «In einer
Hinsicht ist Seuse durch und durch originell: in der Art, wie er die

mystische Lehre vor allem auf sich selber angewandt und sich zu einem

durchgeübten Geistesmann herangebildet hat. Er wirkt mehr durch das,

1 H. U. von Balthasar, Herrlichkeit, Eine theologische Ästhetik, III/l : Im
Rahmen der Metaphysik, Einsiedeln 1965, 416.



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 85

was er selber war, als durch das, was er tat und lehrte. Seuse ist auch der

einzige deutsche Mystiker, von dessen Persönlichkeit wir uns ein ganz
klares, scharfumrissenes Bild machen können» 2. Gewiß, diese
allgemeinen Typisierungen haben etwa Mißliches und vor allem
Mißverständliches. Das Interpretationsproblem, das sich in ihnen verbirgt,
gehört aber mit hinein in die grundsätzliche Problematik, die mit dem

literarischen Vermächtnis Seuses gegeben ist. Denn schon Bihlmeyers
Feststellung, Seuse wirke «mehr durch das, was er selbst war, als durch
das, was er tat und lehrte», läßt außer acht, daß Seuses «Existenz» schon

zu Lebzeiten zum Teil, vollends aber für die Nachwelt eine literarische
ist. Zwischen empirischem Ich und literarischem Rollen-Ich aber herrscht
eine Dialektik, die gerade für Seuses Vita grundlegend mitbedacht sein

will.
Vor allem zwei Schriften Seuses sind für eine Analyse seiner Konzeption

der Selbsterkenntnis von Belang: das «Büchlein der Wahrheit» 3 und
seine Autobiographie, deren wesentliche Ich-Aussagen gegebenenfalls
durch die des «Briefbüchleins»4 und des «Großen Briefbuches»5 zu
stützen sind. Die beiden Schriften ergänzen sich und kontrastieren in
doppelter Hinsicht. Sie markieren einmal Anfang und Ende von Seuses

literarischer Tätigkeit. Das «Büchlein der Wahrheit» ist eine der ersten
Schriften Seuses, sicher die erste von einiger Wichtigkeit und die früheste,
die wir von ihm tatsächlich besitzen 6. Mit Sicherheit nach dem Tode
Meister Eckharts7 und mit einiger Wahrscheinlichkeit nach dessen

päpstlicher Verurteilung vom März 1329 8, also wohl etwa um 1330 herum

geschrieben, steht dieses Werkchen noch ganz unter der Faszination

2 Heinrich Seuse, Deutsche Schriften. Im Auftrag der Württembergischen
Kommission für Landesgeschichte hrsg. von Karl Bihlmeyer, Stuttgart 1907,
Nachdruck: Frankfurt a. M. 1961, 148*.

3 Abgekürzt: Bdw.
4 Abgekürzt : Kl. Bfb.
5 Abgekürzt: Gr. Bfb.
6 Vgl. Bihlmeyer, 90*, und L. Cognet, Introduction aux mystiques rhéno-

flamands, Paris 1968, 179.
7 Bdw. 6; 354,5 f. (Zitate jeweils nach Bihlmeyer mit Angabe der Seiten-

und Zeilenzahl; davor das Werk mit Kapitelangabe).
8 Ich akzeptiere damit die inneren Gründe, die nach J. Koch (Meister Eckharts

Weiterwirken im deutsch-niederländischen Raum im 14. und 15. Jahrhundert, in:
La mystique rhénane, Paris 1963, 142) sich aus Kap. 6 des Bdw. aufdrängen. Vgl.
auch Cognet, a. a. O., 173, der es als eine in der Geschichte völlig unerhörte
Überschätzung einer päpstlichen Bulle empfände, wenn - wie die Gegner dieser
Datierung meinen - nur schon deren Tatsache Seuse von seiner Apologie Eckharts
hätte abhalten sollen.



86 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

Meister Eckharts, ja bietet eine eigentliche Apologie und Umdeutung der

durch die päpstliche Verurteilungsbulle fixierten «Irrtümer» Eckharts.
Die Vita hingegen stammt aus Seuses letzten Lebensjahren, zumindest
in der Fassung, die er ihr in der «Gesamtausgabe» seiner Werke, im
«Exemplar» gegeben hat9. Von Elsbet Stagel (1359/60) ist als von einer
Verstorbenen die Rede. 10 Es ist daher sicher, daß Seuse, obwohl Elsbet
als Initiatorin und eventuell Mitverfasserin der Vita schon zu Lebzeiten
natürlich Einblick in den Großteil des Werks gehabt hatte, seine

Lebensgeschichte noch eigenhändig redigiert hat. Darin überzeugt uns die

unter Seuses eigenem Namen gegebene Entstehungsgeschichte in der
Vorrede zum ersten Teil der Vita 11. - Zum andern stehen «Büchlein der

Wahrheit» und Vita zueinander weitgehend im Verhältnis von Theorie
und Praxis, eine Gegebenheit, die, weil beide Werke mit je verschiedenen

Absichten und auch als gegensätzliche literarische Gattungen konzipiert
wurden, nicht überschätzt werden darf 12. Sie ist aber trotz allem eine

Tatsache, die für unsere Thematik der Lehre von der Selbsterkenntnis

von einigem Belang ist. Selbsterkenntnis stellt sich anders dar, wenn sie

gleichsam am Lebendigen, am Exempel eines Menschenlebens, gezeigt
wird, als wenn sie theoretisch einem Lesepublikum abgefordert wird,
das in seiner Zusammensetzung nur schwer rekonstruierbar ist. Diese

verschiedenen Strukturen literarischer Art, in denen Seuse die Selbsterkenntnis

entweder als allgemeines Postulat des mystischen Wegs oder
als individuelles Charisma eines historischen Ichs darstellt13, sind daher

9 Zur Redaktion des Musterbuchs vgl. Bihlmeyer, 132* ff. Seuse hat dem
Provinzial der Provinz Teutonia Bartholomäus von Bolsenheim, der 1362 starb,
noch den spekulativen Teil der Vita (Kap. 46-53) vorlegen können. Redaktion
und Veröffentlichung der Vita sind daher etwa um 1362/63 anzusetzen. Cognet,
a. a. O., 151, aber verweist auf die Tatsache, daß alle Manuskripte der Vita aus der
Zeit nach 1366, dem Todesjahr Seuses, stammen. Es ist daher durchaus möglich,
daß die letzte Redaktion des Musterbuches nicht von der alleinigen Hand Seuses

stammt, sondern - beispielsweise - von den Dominikanerinnen zu Töss. Cognet
spricht sogar, a. a. O., von einer eigentlichen Textamplifikation. Wie weit die

gegangen ist, und ob überhaupt eine solche vorgenommen wurde, ist Hypothese.
10 Vgl. M.-C. Däniker-Gysin, Geschichte des Dominikanerinnenklosters Töss

1233-1525, (289. Neujahrsblatt der Stadtbibl. Winterthur) Winterthur 1958, 98.
11 Vita I, 7 f.
12 Vor allem ist dabei zu denken an die spekulativen Kapitel 46-53 der Vita,

deren Beitrag zu einer Lehre von der Selbsterkenntnis im Rahmen der Ausführungen
über das Bdw. angemerkt werden.

13 Die Gliederung unserer Arbeit ergibt sich von dieser Tatsache her von
selbst: Nach einer Deutung von Seuses spekulativer Konzeption der Selbsterkenntnis

wird die seiner Vita immanente Selbst-Auffassung zur Sprache kommen
müssen.



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 87

entscheidende Voraussetzungen für die Wertung der Ich-Aussage. Sie

gilt es immer vor Augen zu haben.

Von geringerem Belang im Rahmen unseres Themas sind die Belege

aus dem «Büchlein der ewigen Weisheit» und aus dessen erweiterter
lateinischer Fassung, dem «Horologium Sapientiae» 14. Sie werden nach
Bedarf beigezogen.

Seuses spekulative Deutung der Selbsterkenntnis

Der inker, der dem «Menschen» 15 widerfährt, von dem im Prolog
des Bdw. die Rede ist, ist nichts anderes als eine Einkehr, eine

Versenkung ins eigene Selbst : er wart getriben zuo im selben (326,12) 16. Die

14 Eine Neu-Edition dieses Werkes ist im Universitätsverlag Freiburg/Schw.
im Rahmen der Reihe «Spicilegium Friburgense» (Textus Historiam Vitae Chris-
tianae Illustrantes, hrsg. von G. G. Meersseman und A. Hänggi) angezeigt. Als
voraussichtliche Herausgeber zeichnen D. Planzer und P. Künzle.

Die Abhängigkeitsverhältnisse zwischen deutschem und lateinischem Text
sind kontrovers. Man ist davon abgekommen das Horologium Sapientiae als eine
mittelmäßige lateinische Adaption des deutschen Bdew. zu betrachten. Man hat
auch - allen voran D. Planzer, der über die Handschriftenverhältnisse des Horo-
logiums am besten Bescheid weiß (vgl. Das Horologium Sapientiae des Seligen
Heinrich Seuse O. P., Studien zu einer kritischen Ausgabe auf Grund der
Handschriften, Sonderabdruck aus Divus Thomas, Freiburg i. Ue., Bd. XII—XIII, 1934-
35, Freiburg i. Ue. 1937) — die alte Ansicht, es hätte einst ein aus dem Bdew.
übersetztes Ur-Horologium gegeben, fallen gelassen. Die Ansicht geht heute dahin,
daß Seuse bei der Abfassung des Bdew. eine lateinische Vorlage gehabt hat in
Form von persönlichen Notizen oder literarisch schon besser konzipierten Fragmentstücken.

Vgl. dazu J.-A. Bizet, Henri Suso et le déclin de la scolastique, Paris
1946, 66, und Cognet, a. a. O., 174 f. Das heute vorliegende Horologium Sapientiae
wäre dann die ausgeformte Gestalt der ursprünglichen Notizen.

15 Daß Seuse von sich in der dritten Person als von dem «Menschen» redet,
gehört zu seiner Fiktion objektiver Erzählung, die das Ich nur selten explizit
werden läßt. Vgl. die Vita

16 Wie dieser inker sich für Seuse praktisch darstellt, lese man in der später
zu zitierenden Stelle im 9. Kap. der Vita nach (28,1 ff.).

Siehe unten. Sich mit sich selber befassen müssen kann Seuse aber auch —

etwa im Sinne der taulerschen «Hölle der Selbsterkenntnis» — hart ankommen:
Owe, wie ist mir in diser witen weit so enge! Owe got, wan were ich in einem wilden
walde, da mich nieman sehi noch horti, unz daz ich mich wol erschrüwe nah alles
mins herzen begirde, daz joch dem armen herzen so vil dest lichter wurde, wan anders
trostes han ich nit. Owe sûnd, war zuo hastu mich bracht! We, we, valschû welt, dem
der dir dienet! Wie hast du mir gelonet, daz ich mir selben und aller der weit ein burdi
bin und iemer muoz sin! (Bdew. 5; 212, 16 ff.). Die Erkenntnis Jobs (Job 7, 20),
sich und andern eine Bürde zu sein, wird bei Seuse öfter zum Grundton einer
preziösen Verzweiflung an sich selber. Schon ist hier der Ansatz einer beinahe sich
selbst genügsamen Schwermut greifbar; dann etwa, wenn Seuses swaermuetig herz



88 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

Eröffnung im Innern hat den Charakter einer Stimme, die sagt: du solt

wissen, daz inrlichü gelazenheit bringet den menschen zuo der nehsten

warheit (13 f.). Inrlichü gelazenheit muß zur Askese nach dem ussern
menschen (7) hinzutreten, damit die höchste Wahrheit erreicht werde 17.

Wie sehr der Begriff der «Gelassenheit» für Seuse schon belastet sein muß,
beweist seine Versicherung, daß der Betreffende daran gemahnt worden

sei, daß in dieser Redeweise ein valscher grünt ungeordenter friheit (327,1 f.)

verborgen läge und groze schade der heiligen kristenheit von da her drohe

(2 f.) ls. Und hier abe erschrak er und gewan etlich zit einen widerstoz des

inren ruofes in im selben (3 f.). Ein kreftiger inschlag in sich selb (5), eine

tiefe Entrückung, verschafft ihm die nötige Klarheit und nach der wise,

einer usgeleiten bischaft (328,1), unter der Form einer ausgedeuteten
Belehrung, eines Dialogs zwischen warheit und junger, soll ihm das Vermögen
gegeben werden, durch das er zwischen falscher und rechter gelazenheit

zu unterscheiden vermag 19.

(212, 27) den Himmel als Pergament, des Meeres Tiefe als Tinte, Laub und Gras
als Feder benützen möchte, um in einem gewaltigen literarischen Egreß in die
Schöpfung sein doch immerhin privates - herzleid und ungemach zu volschriben

(212, 29-213, 3). Diese Metaphorik gibt ein stimmungsvolles Ambiente für Seuses

elegische Einsicht: ich sol nu iemer me also lebend sterben, also bluejend torren, also

junge alten und also gesunder siechen (212, 2 ff. ; vgl. auch 238, 22 ff.) — eine Einsicht,
die Juan de la Cruz in seinen «Copias del alma que pena por ver a Dios» großartig
zum Gegenstand eines seiner Gedichte gemacht hat (Vida y Obras de San Juan de
la Cruz, [BAC 15] Madrid 41960, 1099 f.). Man muß diese ohnehin bei Seuse
gegenwärtige Konzentration auf das eigene Ich in Anschlag bringen, um zu ermessen,
was es für ihn heißt, zu sich selber getrieben zu sein.

17 Die Typologie des innern und äußern Menschen steht hinter solchen und
ähnlichen Vorstellungen.

18 Die Tätigkeit der Brüder und Schwestern des freien Geistes hat bei Seuse

- mehr noch als bei Tauler - einen die eigene Spiritualität nicht entscheidend, aber
doch nachhaltig beeinflussenden Charakter. Das geht aus unserer Stelle deutlich
hervor, wo offenbar wird, daß der kirchliche Vorbehalt gegen die Brüder und
Schwestern vom freien Geiste zum Vorbehalt gegen die Mystik und deren Implikation

der «Gelassenheit» zu werden droht. Vgl. Georg Hofmann, Die Brüder und
Schwestern des freien Geistes zur Zeit Heinrich Seuses, in: Heinrich Seuse, Studien
zum 600. Todestag, 1366-1966, Gesammelt und hrsg. von E. M. Filthaut, Köln
1966 (hinfort zitiert als: HS), 9-32.

19 Diese Problematik eines falschen oder rechten mystischen Bewußtseins
wird verschärft durch die zur Zeit der Niederschrift des Bdw. wohl schon
stattgehabte Verurteilung der eckhartschen Konzeption der Gelassenheit. Diese Tatsache
ist für Seuse wichtiger als seine begrifflich ohnehin nicht leicht zu führende Fehde

gegen die Brüder des freien Geistes. Daß diese dennoch für die Entstehung des

Bdw. genannt werden, zeigt aber, daß Eckharts Gedankengut - obwohl aus orthodoxer

Intention entstanden - schon stark mit dem heterodoxen Synkretismus der
Brüder vom freien Geiste amalgamiert wurde, natürlich schwer zu Unrecht Eckharts



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 89

Man darf aus dem Prolog zum Bdw. also folgendes festhalten: Trotz
mannigfacher Fehlinterpretation eckhartscher Gedanken durch «Begar-
den » 20 und Brüder des freien Geistes ist Seuse nicht gewillt, die spezifisch
eckhartsche Introversionsmystik mit ihrer Forderung der gelazenheit

preiszugeben. Das falsche Bewußtsein der Häretiker vermag den, der,

gewiset zuo dem kernen der heiligen schrift (328,2 f.), nach wirklicher Einfalt

strebt, nicht mehr zu irritieren.
Interessant ist nun allerdings die Tatsache, daß sich Seuse nicht

mehr - wie beispielsweise Eckhart - unmittelbar auf eine innere Evidenz
und Gewißheit des kompromißlosen Strebens nach innerer Gelassenheit
des Personkerns berufen kann. Er fühlt sich gedrängt, die Gelassenheit

in doppelter Weise als entscheidende mentale Grundhaltung des geistlichen

Lebens zu legitimieren: Einerseits durch einen ihm widerfahrenden
inker und einen die erste Entrückung bestätigenden inschlag in das

eigene Selbst. Initiierende und bestätigende Entrückung sind zwei

Seiten des einen Widerfahrnisses, das letztlich ein außer- und übersubjektives

Moment ins Spiel bringt, das Moment einer das Ich (gnadenhaft)

und sicher auch nicht zum Besten seines literarischen Nachlasses. Seuse unternimmt,
indem er Eckharts «rechte» Meinung herauszustellen gewillt ist, nichts Geringeres
als eine Emanzipation der eckhartschen Lehre aus dem Bereich des Ketzerischen.
Die orthodoxe Rettung der eckhartschen gelazenheit durch Seuse verbürgt so —

zusammen mit Taulers Leistung - ein echtes Nachleben von Eckharts mystischen
Spekulationen bis in die Barockzeit hinein.

20 Hofmann (a. a. O., 32) akzeptiert die pauschale Bezeichnung der Brüder
und Schwestern des freien Geistes als Begarden mit Recht nicht : « Die Brüder und
Schwestern des freien Geistes, fälschlich oft als Begarden und Beginen bezeichnet,
sind eine in der religiösen Bewegung des 12. Jahrhunderts wurzelnde, in ihrem
Ursprung unklare, ja unbekannte Unterströmung religiösen Lebens. Sie bilden
keine Sekte, tauchen in losen Gruppen, auch als Freundeskreise oder Einzelgänger,
bald hie bald da auf. Ihr wesentliches Kennzeichen ist die restlose Ablehnung
göttlicher oder kirchlicher Gebote, sowie der wichtigsten christlichen Glaubenslehren...

Es darf angenommen werden, daß besonders durch Wanderprediger ihre
Lehren weiter verbreitet wurden. Beginenhäuser und -höfe scheinen dabei zuweilen
einen günstigen Nährboden abgegeben zu haben. » In der Sprache der Zeit ist aber
immerhin in einer päpstlichen Bulle Clemens' V. von der « abscheulichen Sekte der
Begarden und Beginen» die Rede (Clement, lib. V, III c. 3, ed. Friedberg 2, 1183 f.;
zitiert bei H. Grundmann, Ketzergeschichte des Mittelalters, in: Die Kirche in
ihrer Geschichte, Ein Handbuch, Bd. 2, Lieferung G [1. Teil], Göttingen 1963,
G 53; über Seuses Verteidigung seiner selbst und Eckharts gegen den Anwurf
«falscher Freiheit», a. a. O., G 55). Auch Grundmann übt Kritik an der pauschalen
Indizierung aller Beginen und Begarden als Ketzer: «Nur weil fälschlich alle
Beginen und Begarden im 14. Jahrhundert dieser besonders anstößigen Ketzerei
verdächtigt wurden, konnte das Wort 'Beghardia' seitdem oft gleichbedeutend mit
Ketzerei überhaupt gebraucht werden» (a. a. O., G 58).



90 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

überwältigenden göttlichen Kraft. Anderseits schließt sich an diese

Legitimation des gelassenen Selbst eine weitere, die dem religiösen Subjekt

gleichsam innerweltlich erscheint: Die Heilige Schrift und die

Tradition der Kirche in den Schriften der Gelehrten und der im geistlichen

Leben erfahrenen Väter, ja dû heilig kristenheit insgesamt. Auch
das wieder eine kräftige Fremdlegitimation des im innersten Ich der
Person sich manifestierenden Phänomens der Gelassenheit. Legitimation

durch Entrückung und wägendes Machtwort der Kirche siedeln
Seuses Introversionsmystik so von allem Anfang an im Raum doppelt
objektivierter Evidenz 21 an. Dagegen ist Eckharts mystische Evidenz
ein innerstes Wissen um die undiskutierbare Begnadung (wobei er auch
eine im Sinn der Kirchenväter geradezu «physische», «natürliche»
Begründung dafür nicht scheut!), während Seuse, weil innerlich wohl
unsicherer und gefährdeter als Eckhart, die mystische Begnadung schon

in der Form der «Privatoffenbarung», die sich vor der Kirche zu
verantworten hat 22, empfängt. Seuses Ich ist daher nicht mehr das in

21 Die visionären Privatoffenbarungen Seuses sind daher nicht nur entscheidende

Momente seines religiös-literarischen Stils, sondern — wohl noch nachhaltiger —

Phänomene, die das Ich und dessen autobiographisch enthüllte, religiös-mystische
Problematik in einer objektiven Instanz, in Gott, verankert. Sie haben daher
weithin weniger den Charakter einer Wirklichkeitsschilderung als vielmehr eine
sinnbildliche Valenz. Stilistisch wird dieser objektivierende Charakter der seuse-
schen Visionen gestützt durch die Fiktion der Er-Erzählung, wo immer ein Ich
gemeint wird. Im «er» wird das «ich» ein objektiv zuhandenes.

22 Das heißt für Seuse nicht, daß er sein Werk einem möglichst anonymen
Konsortium von Beurteilern vorzulegen gewillt ist, sondern er hat deutlich die
Absicht, die Authentizität des eigenen Werkes zu wahren. Darin berührt er schon
eigenartig modern. Gerade die Begründung dafür, daß er seine Vita seinem Obern
vorlegt, hat nichts von einer unterwürfigen Bewerbung um ein kirchliches
Imprimatur. Sondern im Gegenteil hält er es ganz objektiv nah dem gegenwärtigen lofe
der abnemenden menscheit besserr und sicherr, daz buechli seinem Obern, Meister
Bartholomäus, noch zu seinen Lebzeiten vorzulegen, damit er (Seuse) sich wol uf
ellü stuh diser warheit versprechen (verteidigen) koende, und zwar besser denn na
sinem tode (4, 3 ff.). Vermutlich durch die Erfahrung Eckharts gewitzigt, fürchtet
er, daß etlichû unverstandnü menschen (5, 1) dereinst ein valsch urteil (5, 3) darüber
abgeben würden; aus grobheit (5,4), aus Bildungsmangel, würden sie so falsch
urteilen.

Das ist aber nicht der einzige Grund, weshalb Seuse schon zu Lebzeiten sein
Werk unter die Leute bringen will. Er fürchtet darüber hinaus geradezu, daß es

entweder den Laien in die Hände fiele, die es unnuzberlich (5, 8), ohne irgendwelchen
Nutzen für die Menschen, in der Verborgenheit gelassen hätten, oder daß es den
Erkenntnisblinden oder von Herzen Bösartigen überantwortet würde, die es

unterdrückt hätten.
Schließlich aber übergibt er die Vita dennoch demueteklich (5, 19) dem Magister

Bartholomäus, der sie mit herzlichem Wohlgefallen gelesen haben soll, allerdings



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 91

gewissem Sinne unproblematische überindividuelle Ich Eckharts oder
der im Tiefsten sich auf Gott hin gleichsam automatisch eröffnende Ich-
Abgrund Taulers, sondern vielmehr ein Ich, das versatil sich auf
verschiedene Begründungen hin artikuliert, das sich auch in verschiedenen

Richtungen erprobt, ergründet und experimentiert. Der augustinische
Vorwurf eines Experiments mit dem eigenen Ich vor den Augen Gottes 23

kommt bei ihm wieder zur Geltung. Es ist daher nicht ohne Grund,
wenn Seuse - um sicheren Halt zu haben - seine von Eckhart übernommene

Ich-Lehre im Geist der Orthodoxie sichert, die Gefährdung des

Ichs aber - in der Vita - gleichsam nebenbei, aber doch unüberhörbar,
ja mit eigentlicher Pedanterie in den peinlich genau notierten Anfeindungen

einer bösartig gesinnten und gottlosen Außenwelt signalisiert 24. Die

Register, die er in seiner Vita zu ziehen weiß, färben den Klang der

Erzählung - so verschieden die rapportierten Sujets immer sein mögen -
zum einen Klang der im Innersten gefährdeten, aber erlösten Vox
humana; deren Tonumfang ist zwar beträchtlich, identisch aber bleibt

offenbar nur einen Teil davon (vgl. C. Gröber, Der Mystiker Heinrich Seuse, Die
Geschichte seines Lebens, Die Entstehung und Echtheit seiner Werke, Freiburg i. Br.
1941, 185, zu Vita 5, 22 ff.), wohl vor allem die erzählenden Partien. Der Rest der
Vita wird Seuse in einer Vision, da er den verstorbenen Provinzial sprechen darf,
kirchlich legitimiert. Wo die offizielle kirchliche Legitimation von Seuses literarischem

Schaffen ausfällt, springt automatisch die Vision mit ihrer Beglaubigungsmacht

in die Bresche. Beide Möglichkeiten der Approbation sind Seuse gleich
gültig.

23 Proloquar in conspectu Dei mei annum ilium undetricesimum aetatis meae
(Conf. V, 3, 3, 1; ed. Labriolle, 94). Gott hört den, der in seiner Gegenwart redet:
Et quid propius auribus tuis, si cor confitens et uita ex fide est? (Conf. II, 3, 5, 13;
ed. Labriolle, 33).

Zu Augustins Confessiones vgl. für unseren Zusammenhang P. Courcelle,
Recherches sur les Confessions de S. Augustin, Paris 1950, vor allem 13 ff. Courcelle

führt Seuse in seinem umfangreichen und auch umfassenden Werk: «Les
confessions de S. Augustin dans la tradition littéraire, Antécédents et postérité»
(Paris 1963) leider nicht an, obwohl in der Vita wenn nicht explizite Zitate, so
doch sinngemäße Anklänge an die Confessiones häufig vorkommen.

Zu Augustins Confessiones als Autobiographie vgl. Georg Misch, Geschichte
der Autobiographie, 1/2, Frankfurt a. M. 31950.

24 Gerade die beiden Erzählungen, welche diese Anfeindung Seuses von außen
am besten illustrieren: jene vom Mörder (26. Kap.) und jene vom bösen Weib
(38. Kap.), sind als «Klosternovellen» - «das ist Literatur und nicht mehr die
Wiedergabe eines objektiven Erlebnisses» (N. Heller, Des Mystikers H. Seuse
deutsche Schriften, München-Regensburg 1926, XXIX) - von zweifelhafter Historizität

aus dem Gesamtzusammenhang der Vita ausgeschieden worden. Zu Unrecht,
wie Conrad Gröber (Der Mystiker Heinrich Seuse, Die Geschichte seines Lebens,
Die Entstehung und Echtheit seiner Werke, Freiburg i. Br. 1941, 133 ff.)
nachgewiesen hat.



92 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

die Färbung 25. So ist es auf den ersten Blick erstaunlich, wie versatil
Seuses autobiographisches Ich in verschiedensten Kategorien des Lebens

zuhause ist. Man denke an seinen Versuch, im Geiste des altägyptischen
Mönchtums zu leben 26, an die monotone Automatik der ihn lebenslang

begleitenden Vision, an die Fachsprache und Gestik des Ritterlichen 27,

an seine Diener-Attitüde vor der Ewigen Weisheit28 usw. - alles Bereiche

und Haltungen, die an sich nicht leicht zu versöhnen sind, bei Seuse aber

immer das durch alle Gefährdungen hindurch identische Ich auf seinem

Weg zu Gott meinen. Das orthodox geklärte eckhartsche Gedankengut
ist - gerade was die Ich-Problematik betrifft - schließlich doch für Seuses

literarische Konzeption seines eigenen Lebenslaufs wegleitend.
Im vierten Kapitel des Bdw. analysiert Seuse den Begriff: sich

laszen29 (334, 24 ff.). Die beiden Wörter sind genau zu prüfen: Und
kanst du dû zwei wort eben wegen und ze gründe pruefen uf ir jüngstes ort

(auf ihren letzten Sinn) und mit rehtem underscheide an sehen, so macht du

snelleklich der warhrit bewiset werden (24 ff.). Wichtig ist nun die Analyse
des sich, das für Seuse verschiedene Sinndimensionen hat: Nu nim des

ersten herfür daz erste wort, daz da heisset: sich aid mich, und luog, waz daz

si. Und da ist ze wissene, daz ein ieklicher mensch hat fûnfley sich. Daz eine

sich ist im gemein mit dem steine, und daz ist wesen; ein anders mit dem

krute, und daz ist wahsen; daz dritte mit den tieren, und daz ist enphinden ;
daz vierde mit allen menschen, daz ist, daz er ein gemeine menschlich nature

25 Es ist wenig förderlich, für diese Tatsache Seuses Gefühlsleben verantwortlich

zu machen. Vgl. die ungenügende Arbeit von Johan Herman Bavinck, Der
Einfluß des Gefühls auf das Assoziationsleben bei Heinrich von Suso Diss.
Erlangen 1919. Sie gibt nichts her, weil auf die Gefühlskomponente von Seuses Stil
nicht eingegangen wird, sondern ganz unreflex das Ausgesagte als völlig direkte
Äußerung mißverstanden wird.

26 Den monastischen Hintergrund von Seuses Vita hat endlich Anne-Marie
Holenstein (Studien zur Vita Heinrich Seuses, Diss. Zürich 1968; auch in: Zs.
f. Schweiz. Kirchengeschichte 62 [1968] 186-332) mit allem Nachdruck herausgestellt

(nach der Diss.-Ausgabe: 21* ff.).
27 Vgl. M. Bindschedler, Seuses Begriff der Ritterschaft, in: HS, 233-239;

H. Kunisch, Die mittelalterliche Mystik und die deutsche Sprache, in: Lit. wiss.

Jb. 6 (1965) 37-90.
28 Gisela Baldus, Die Gestalt des 'dieners' im Werke Heinrich Seuses,

Diss. Köln 1966.
29 Zum Begriff der «Gelassenheit» siehe Anna Nicklas, Die Terminologie

des Mystikers Heinrich Seuse unter besonderer Berücksichtigung der psychologischen,

logischen, metaphysischen und mystischen Ausdrücke, Diss. Königsberg
1914, 74 f.; dazu: A. Winklhofer, Die Logosmystik des Heinrich Seuse, in:
HS, 230-232.



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 93

an im hat, in dem dû andern ellû eins sint; das fünfte, daz im eigenlich zuo

gehoert, daz ist sin persoenlicher mensch, beidü nach deme adel und och

nach dem zuoval (334, 28-335, 3). Das fünffach gestufte Ich, das jedem
Menschen zukommt: Sein, Wachsen, Empfinden, die allen Menschen

gemeinsame Natur und schließlich die Persönlichkeit, entspricht der

Seinsstufung des Anorganischen, Organischen, Vegetativen, Sensitiven
und des Geistseelischen, das spezifiziert wird durch die Dimension des

Personalen, die ihrerseits gekennzeichnet ist durch adel und zuoval. Ob
adel im Sinn eines personalen Geistprinzips und zuoval strikt im Sinn
des «akzidentellen» Leibs zu interpretieren sind (wie Bihlmeyer 30 es

versucht), ist bei Seuse, der ja gerade die schärfsten Aussagen Eckharts
abzuschwächen gewillt ist, eher unwahrscheinlich. Sicher aber ist der
adel - Herma Piesch hat darauf hingewiesen - im Sinn Eckharts zu
nehmen, der «mit diesem Ausdruck die Gottebenbildlichkeit der
Menschenseele» kennzeichnet, «die vermöge ihrer Geistigkeit mit ihren
obersten Kräften, Verstand und Willen, schon von Natur aus 'gott-
förmig', 'gottverwandt', also 'adelig', umsomehr aber durch die
übernatürliche Erhöhung der Gnade 'eine Natur von göttlichem Adel' ist» 31.

Das Zufällige, das durch das Wesen nicht Gegebene, ist nach Seuse

wohl nicht wie bei Eckhart einlinig mit dem Körperlichen identisch,
sondern umschreibt im scholastisch-allgemeinen Sinn das schlechterdings
Unwesentliche, zum Wesen nicht unbedingt Gehörige, das «Zufällige».

Seuse fragt sich nun: Waz ist nu daz, daz den menschen irret und in
selikeit berovbet? Die Antwort: Daz ist allein daz jüngste (letztgenannte)
sich, da der mensch den usker nimet von gotte uf sich selb, da er wider in
solte keren, und im selb nach dem zuoval ein eigen sich stiftet, daz ist, daz er

von blintheit im selber eigent, daz gottes ist, und zilet da und verßüsset mit
der zit in gebresten (335,4 ff.). Was dem Menschen die Seligkeit zu nehmen

droht, ist allein das Ich des zuovals32 : Anstatt sich zu Gott
zurückzuwenden, von dem er ja abkünftig ist, wendet sich der Mensch auf und
in sein eigenes, persönliches Selbst, indem er sich selber zuschreibt, was
Gott eigentlich gehörte. Das Verb stiften «anrichten, hinstellen»
markiert das Fragwürdige des Unternehmens. Das Ich, das sich der Mensch

30 Bihlmeyer, 335, Anm. zu Zeile 3.
31 Seuses 'Büchlein der Wahrheit' und Meister Eckhart, in: HS, 105 f.
32 Wie später zu sehen sein wird, ist Seuse allerdings nicht gewillt, den

Menschen schlechterdings als einen zuoval der nâture, als ein Akzidens der menschlichen

Natur zu bezeichnen, wie Eckhart das tut. Vgl. A. M. Haas, Zur Frage der
Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart, FZPhTh 15 (1968) 215, Anm. 103.



94 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

in dieser Weise fabriziert, ist nichtig, haltlos, muß den gebresten, der
Sünde anheimfallen. Dieses Ich gilt es zu lassen und preiszugeben.

Die Wahrheit empfiehlt nun dem Jünger, drie inblike zu tuon (335,

11 ff.) : den ersten also, daz er mit eime entsinkenden inblike kerti auf die

nihtekeit sins eigenen siches schovwende, daz daz sich und aller dingen
sich ein niht ist, us gelazsen und us geschlozsen von dem ichte, daz dü einig
würkende kraft ist. Der ander inblik ist, daz da nit übersehen werde, daz

in dem selben nehsten gelezse iedoch sin selbs sich alwegent blibet uf siner

eigen gezoewlicher istikeit nach dem usschlage, und da nüt ze male ver-

nihtet wirt. Der dritte inblik geschiht mit einem entwerdenne und friem
ufgebenne sin selbs in allem dem, da er sich ie gefuorte in eigener ange-
sehner kreatürlichkeit, in unlediger manigvaltikeit wider die goetlichen

warheit, in liebe aid in leide, in tuenne oder in lazenne, also daz er mit
richem vermügenne sich wiseloseklich vergange, und im selb unwidernemk-

lich entwerde und mit Cristo in einikeit eins werde, daz er us disem nach

einem injehenne allü zit würke, ellü ding enphahe, und in dissr einvalti-
keit ellü ding an sehe. Und dis gelassen sich wirt ein kristfoermig ich, von
dem dû schrift seit von Paulo, der da sprichet: «ich leb, nit me ich, Cristus
lebt in mir.» Und daz heiß ich ein wolgewegen sich (335,10-28).

In den drei inbliken rafft Seuse die entscheidenden Punkte der
eckhartschen Selbsterkenntnislehre zusammen 33 : Gefordert ist die

Versenkung ins eigene Ich (mit eime entsinkenden inblike), wobei das Ich-
Objekt schon entscheidend bestimmt ist im Sinn einer ontologischen
Aussage: man hat auf die Nichtigkeit des eigenen Ichs zu blicken, das

eben angesichts der Tatsache, daß es aus dem eigentlichen ichte

entlassen, ja ausgeschlossen ist, in sich ein niht ist. Denn das icht, für
einmal Gott in kataphatischer Umschreibung 34, ist dem Nichts des Ge-

33 Vgl. dazu auch H. Piesch, a.a.O. (Anm. 31), 106 f.
34 Seuse spricht von Gott sonst beinahe durchwegs im Bdw. als von dem

niht. Vgl. Nicklas, a. a. O., 95. Trotz richtiger Ansätze verfehlt Ludwig Heieck
in seiner Dissertation: Das Verhältnis des Ästhetischen zum Mystischen dargestellt
an Heinrich Seuse, Erlangen 1936, 152—172, das Wesentliche der negativen Gotteslehre

Seuses. Vgl. aber J.-A. Bizet, Henri Suso et le déclin de la scolastique, Paris
1946, 326 ff. Vor allem ist zu Seuses Apophatik beizuziehen M. Nambara, Die
Idee des absoluten Nichts in der deutschen Mystik und seine Entsprechungen im
Buddhismus, in: Archiv für Begriffsgeschichte 6 (1960) 202: «Ob die These 'Gott
ist das Nichts', die von Seuse oft ausgesprochen wurde, auch von Meister Eckhart
stammt, läßt sich nicht eindeutig nachweisen. Wenn aber solche kühnen Ausdrücke
gerade an einigen Stellen vorkommen, die zeitlich am engsten mit Meister Eckhart
verbunden sind, so ist es kaum zu bezweifeln, daß Meister Eckhart jedenfalls
Seuse durch seine negative Gotteslehre entscheidend beeinflusst hat oder daß
wenigstens Seuse selbst in Meister Eckhart den Repräsentanten der negativen



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 95

Schopfs die einzig wirkende, d. h. haltende Kraft. Ohne Gottes
Seinsunterlage wäre das Geschöpfliche, dessen exemplarischer Fall der Mensch

ist, dem Nichts verfallen. Der Gedanke ist von Eckhart und Tauler her
vertraut. Auch die Konsequenz des Gedankens ist nicht neu, daß sich

derjenige, der sieht, daß alle Dinge und das eigene Ich ein Nichts sind,

anstrengt, den Aspekt der eigenen Nichtigkeit nicht durch Beharren
auf dem «zufälligen» Ich zu verabsolutieren, sondern ihn im Aspekt des

göttlichen Seins aufgehen zu lassen. Bedingung dazu ist die im Imperativ,
sich zu lassen, geforderte Bewegung von sich weg auf Gott zu.

Damit diese Forderung, sich als Nichts zu erkennen, nicht als

Vernichtung der dem Ich eigenen Substantialität mißverstanden werde,
fordert der zweite inblik: Noch im Blick auf die höchste Aktion des

sich-Lassens, im gelezse, in der schärfsten Form der Selbstexpropriation
in Gott hinein, ist festzuhalten, daß das eigene Selbst des Menschen

in seinem eigenen, «werkzeuglich» wirkenden Sein bestehen und sich
identisch bleibt, sobald es aus dem usschlag, aus der visionären Ver-
sunkenheit in Gott, zurück in die Welt kehrt. Das Ich wird daher in der

Versenkung nicht ze male vernihtet, sondern - das wissen wir aus
überreichen Zeugnissen Eckharts und Taulers - es ist nur das aktuelle
Selbstbewußtsein, das in der mystischen Unio zeitweilig aufgehoben wird; das

geschöpfliche Ich bleibt, was es ist, trotz des gnadenhaften Transi-
toriums, dessen es gewürdigt wird 35.

Gotteslehre erblickt hat.» «Was ist aber der Gehalt des göttlichen Nichts, von dem
Seuse oft spricht? Gottes Wesen wird zwar als Nichts bezeichnet, aber das gilt
nur für den menschlichen Verstand. Das Nichts bedeutet an sich die Fülle des Seins

Die scheinbare Gleichheit des göttlichen Wesens mit dem Nichts zeigt sich nur
in Richtung auf den menschlichen Verstand, der zu schwach ist, das göttliche Sein
als das Sein aufzufassen. Selbst in der Unio, im Abgrund des Nichts, empfindet
der Geist, daß er gehalten wird von einem Andersartigen. Darum ist das, was ihn
da hält, mehr ein Etwas als ein Nichts. Daß dies jedoch dem Geist als ein Nichts
erscheint, ist auf die Schwäche und die Unzulänglichkeit des menschlichen Geistes
zurückzuführen, der kaum begreifen kann, was Gott ist. - Das Nichts des göttlichen
Wesens ist somit vielmehr das Nichts des 'Ich selbst', das von dem wahrhaft
Seienden ausgeschlossen ist... Da das Negative des göttlichen Wesens das Negative
des 'Ich selbst' ist, gelangt der Mensch zum göttlichen Nichts nur durch das Nichts,
die Vernichtung des 'Ich selbst'. Solange der Mensch sich selbst für etwas hält,
kommt er nicht zum göttlichen Nichts, das die einzige wirkende Kraft ist. Der
Weg dahin ist daher die radikale Negation von allem, vor allem von seinem eigenen
Selbst» (202 f.). Daß aber gerade auch in der Entrückung das 'Ich selbst' als
Personkern nicht physisch vernichtet wird, entzieht diese Nichts-Lehre wieder
dem Vergleich mit dem Buddhismus. Seuse macht immer wieder diesen Vorbehalt
(den Nambara, 205 ff., zum Teil übersieht).

35 Vgl. K. Wild, in: Gröber, a. a. O., 226.



96 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

Der dritte inblik ins eigene Ich schließlich impliziert die freiwillig
auf sich genommene Selbstexpropriation, den Verlust des eigenen Selbst

in Gott hinein (mit Einschluß der durch den zweiten inblik dem Ich
gesetzten Schranken). Die unwiderrufliche Selbstentäußerung ist die

Bedingung der Möglichkeit des Einswerdens mit Christus. Die Translokation

des Ichs in Christus hinein ist im Sinn des paulinischen Lebensaustausches

zu verstehen (Gal2,20): «Nicht mehr ich, sondern Christus
lebt in mir» 36. Praktisch heißt das, nach einem injehenne Christi, unter
dem Ein-sprechen Christi aus Ihm heraus zu leben. Seuse nennt ein

derart gelassenes Ich ein kristfoermig ich 37.

Es spricht für Seuses realistische Einschätzung alles Menschlichen,

wenn er bald nach diesen Ausführungen mit Bernhard von Clairvaux
bezweifelt, ob es einen Menschen gebe, der diese absolute Form der

Selbstverachtung und der Selbstaufgabe - was das Lassen (336, 1.4)

beinhaltet - vollkommen erreicht hat (336, 25-337, 6 ; vgl. Bernhard,
De diligendo Deo 15, n. 39 und Ep. 11, n. 8) : Wan nach minem ver-
stenne ze sprechenne, so dunket es mich nüt muglich (337,5 f.).

Noch aber haben wir Seuses Begründung der Möglichkeit einer Unio
des Menschen mit Gott nicht wiedergegeben. Es muß hier nochmals

von Eckharts Skopus der Selbsterkenntnis die Rede sein, da Seuse -
wie es in einer Apologie eckhartscher Spekulation nur natürlich ist -
sich ausführlich zu Beginn des vierten Kapitels des Bdw. darauf bezieht.
Der Jünger möchte etwas über den durchbrach hören, durch den der
Mensch durch Cristum wider in komen (zu Gott zurück) 38 und sin selikeit

erlangen (333,6 f.) werde.
Schon im Ansatz seiner Antwort setzt Seuse, sich scheinbar an

Eckhart haltend, die Akzente neu : Es ist ze wissenne, daz Cristas, gottes

sun, etwas gemein hatte mit allen menschen, und hatte etwas sunders vor
andren menschen. Daz, daz im gemein ist mit allen menschen, daz ist
menschlichü nature, daz er ovch ein ware mensch waz. Er nam an sich

menschlich nature und nit persone; und daz ist in der wise ze nemenne,

36 Vgl. dazu Albert Schweitzer, Die Mystik des Apostels Paulus, Tübingen
1954.

37 Vgl. Joseph Bühlmann, Christuslehre und Christusmystik des Heinrich
Seuse, Luzern 1942, 86 ff., 121 fi., vor allem 89 ff., wo von dem Begriff der
«Gleichförmigkeit» mit Christus die Rede ist. Der Ausdruck präformiert schon deutlich
jenen der «Gleichzeitigkeit» mit Christus, den Kierkegaard zu einem Prinzip der
Nachfolge Christi erhoben hat.

38 Per Christum hominem ad Christum Deum - dieses augustinische Axiom
scheint hier durch (zitiert nach Bühlmann, a. a. O., 121).



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 97

daz Cristus menschlich natur an sich nam in einer unteillichi der materien,
daz der lerer Damascenus heisset in athomo, und also der angenomennen
gemeinen menschlichen nature entwûrte daz rein bluotli in der gesegneten

Marien lib, da er liplich gezoew von nam. - Und dar umbe so hat menschliche,

nature an ir selben genomen kein solich recht, - wan si Cristus hatte

an genomen und nit persone, - daz ieder mensche dar umbe sül und müg in
der selben wise got und mensch sin. Er ist der allein, dem du, unervoelgklich
wirdikeit zuo gehoert, daz er die nature an sich nam in der luterkeit, daz im
nüt hat gevolget weder von der erbsünde, noch von keiner anderre sünde;
und dar umb waz er der alleine, der daz verschütte menschlich kûnne er-
loesen mohte (333, 8-25).

Der Text ist von hoher Wichtigkeit für die Interpretation eckhart-
schen Gedankenguts im Spiegel eines seiner kompetentesten
Nachkommen, eine Interpretation, die auf der Höhe der eckhartschen
Selbstverteidigung die in der päpstlichen Verurteilungsbulle visierten
«Irrtümer» durch eine Hermeneutik bona fide zu entschärfen versucht.
Christus hat nicht nur mit allen Menschen etwas Gemeinsames, sondern
ebenso wahr ist, daß er auch vor allen Menschen eine spezifische Sonderheit

hatte. Die menschliche Natur, die er annahm, hatte er mit allen
Menschen gemein; aber er nahm sie in einer unteillichi der materien an,
in athomo nach Johannes' von Damaskus «De Me orthodoxa» (III, 11) -
eine Schrift, die Seuse aus den einschlägigen Partien des Thomas von
Aquin kannte 39; Christus nahm also eine individuelle Menschennatur

an. Das Individuationsprinzip, bei Eckhart durch seine Unio-Vor-
stellung beinahe grundsätzlich in Frage gestellt, wird bei Seuse - wie
bei Thomas - zum entscheidenden Element der Individualität Christi.
Seuses individualisierender Realismus stellt sich dem generischen Eck-
harts prononciert gegenüber. Das liplich gezoew, das Christus aus Mariens
Schoß empfing, bringt die materielle Bestimmung im Sinn der
Individualität ins Spiel, davon Eckhart nach allen Kräften sich emanzipieren
möchte, um generisch eins zu werden mit der ohnehin gemeinsamen
menschlichen Natur und darin auch mit der göttlichen Person Christi40.

Das Folgende (333,18 ff.) ist eindeutig wenn nicht gegen, so doch

über Eckhart hinaus gesprochen 41. Die menschliche Natur - an ir selben

39 S. th. III, q. 4, a. 2, obj. 1. Vgl. dazu Haas, a. a. O., 215, Anm. 103.
40 Vgl. dazu die Ausführungen über Meister Eckhart bei Haas, a. a. O.,

wiederholt.
41 H. Piesch hält sich in dem Anm. 31 verzeichneten Aufsatz konsequent an

die Seuse mit Eckhart vereinenden Punkte und geht kaum ein auf die recht offen



98 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

genomen - hat daher fundamental nicht das Recht, in derselben Art und
Weise wie Christus zugleich Gott und Mensch zu sein. Denn Christus
nahm nur die menschliche Natur an und nicht menschliche Person. Ein
wichtiger Punkt kommt noch hinzu, von dem Eckhart kaum spricht:
Christus nahm als einziger die menschliche Natur in der luterkeit an,
d. h. weder die Erbsünde noch irgendeine andere Sünde haftete ihm an.
So vermochte er allein auch das in Schuld geratene Menschengeschlecht

zu erlösen.

Die Fleischwerdung Christi überragt daher grundsätzlich und
unüberholbar jede Vereinigung zwischen Gott und Mensch; sie ist der

exemplarische und einzigartige Fall, da Gott und Mensch eins werden:
du einunge der inßeischunge Cristi, sit daz si ist in einem persoenlichen

wesenne, so überget si und ist hoeher, denne dû einunge des gemuetes der

seligen zuo gotte (334, 3-5). Die selbstandunge, die personale Substanz
des Menschensohnes, ist apriori die Gottessohnschaft: eine göttliche
Person nimmt die menschliche Natur an, eine Unio, die aposteriori in
der Vergöttlichung des Geschöpfs nie eingeholt werden kann; diese ist
daher immer nur Gnade und nie ein gleichsam in der Tiefe des Personkerns
ruhendes göttliches Potential, das in der Introspektion nur aktiviert
werden müßte. Alle Menschen hant ir naturlich understandunge (Persönlichkeit)

in irem natürlichen wesenne, und wie genzklich su in selber iemer

entgant aid wie luterlich sü sich iemer gelazsent in der warheit, so geschihet

daz nit, daz su in der goetlichen persone understandunge iemer übersetzet

werden und die iren verlieren (334, 8-13). Eine Transposition oder Über-

gängigkeit der menschlichen in die göttliche Person gibt es, unter der

Voraussetzung eines Verlusts der menschlichen Persönlichkeit, nicht und nie.

Seuse macht neben den Aspekten der Annahme der menschlichen

Natur in athomo und in der luterkeit noch einen dritten, ekklesiologischen
namhaft: der Mensch Christus hat allen Menschen voraus, daß er das

hoebt der kristenheit ist (334,15), dem alle vorherbestimmten Menschen

mitfoermig (Rom. 8,29) werden sollen (334,18). Der Mensch, der einen

rehten wideringang (334,19 f.) in Gott haben will, muß daher von im selb

ze im (Christus) (334, 21) sich wenden.

Die Unterschiede der seuseschen Konzeption gegenüber der eckhart-
schen können im Rahmen dieser Abhandlung nur thesenartig behandelt
werden ; die Belege im Einzelnen finden sich in der Eckhartstudie 42,

zutageliegenden Unterschiede nicht nur im Stil der Spiritualität der beiden Dominikaner,

sondern auch in ausdrücklichen Lehrpunkten.
42 Siehe Anm. 32.



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 99

in der Eckharts Art der Introspektion in extenso vorgestellt wird.
Folgende Punkte lassen sich bisher namhaft machen:

1. Der zuoval-Chaxakter des Persönlichkeits-Ich wird bei Seuse auf die

spezifisch christliche Kategorie der Sünde hin spezifiziert, während
Eckhart darunter gerne ontologisch die gesamte individuelle Struktur
der menschlichen Person verstehen möchte.

2. Seuse akzeptiert mit Eckhart die das Geschöpf betreffende Apophasie,
wonach es ein Nichts ist43, und auch die Forderung, diese Nichtigkeit
zugunsten des göttlichen Seins preiszugeben 44. Erkenntnis des eigenen

Nichts und Selbstaufgabe in Gott hinein werden bei Seuse

relativiert durch einen weiteren, den beiden andern gleichwertigen Aspekt
der Introversion: durch den inblik in die ontologisch unaufhebbare,
unvermeidbare, habituelle Ich-Struktur der menschlichen Person. Mit
dieser Schärfe ist diese in Identität nicht transzendierbare Relation
zwischen Mensch und Gott in der Unio bei Eckhart nie ausgesprochen,
im Gegenteil wird bei ihm der glicheits-Aspekt radikal betont.

3. Die Unio zwischen Mensch und Gott sieht Seuse christologischer als

Eckhart 45, dem die hypostatische Unio zum ontologisch (oder mit
den Vätern ekklesiologisch?) gedeuteten Prinzip der einunge des in
die Vielheit abgesunkenen Ichs mit der Einen Gottheit wird. Die

neuplatonische Einheitsmystik Eckharts im christlichen Kleid wird
bei Seuse (und Tauler) zur christozentrischen Einheitsmystik mit
Einschluß neuplatonischer Denkstrukturen. Wie schon bei Tauler ist
auch bei Seuse die historische Gestalt Christi nicht transzendierbar46

43 Vgl. M. Nambara, a. a. O., 201-208. Die Apophatik, die sich bei Seuse auf
das Geschöpf bezieht, ist eng an jene gebunden, in der Gott beharrlich als das
niht bezeichnet wird. Vgl. Anm. 34.

44 Der Vorgang ist vielschichtig und paradox. Das Geschöpf ist konstitutiv
ein Nichts, weil es vom Sein Gottes getragen wird. Die Unio mit Gott - vor lauter
Seinsfülle auch als «Nichts» bezeichnet, weil eben keine geschöpfliche Bestimmung
seines Wesens auch nur im entferntesten zutrifft — wird gewährt nur, wenn das

Geschöpf seiner akzidentellen Bestimmungen entkleidet, d. h. «vernichtet» wird.
Die Tatsache, daß es nicht Gott ist, wird zur Forderung, dieses Nichts ethisch-
aszetisch, ja metaphysisch einzuholen. Dann erst ist die Vereinigung des menschlichen

Nichts mit dem Nichts Gottes, des des Seins ermangelnden und des das
Sein in Überfülle besitzenden Wesens, möglich.

45 Selbst Seuses Sophiologie trägt immer auch und immer entschiedener
christologische Züge; das Bdew. ist der eigentliche Träger von Seuses Passionsmystik.

Vgl. Bühlmann, a. a. O., 63 ff.
46 Vgl. D. Planzer, Heinrich Seuses Lehre über das geistliche Leben, Freiburg

i. Br 1960, 30 ff.: «Die Nachfolge Christi ist für Seuse der königliche Weg zur
ewigen Seligkeit (Minnebüchlein 1). Wenn man zur Kenntnis der Gottheit gelangen



100 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

(etwa auf eine Geist- oder apophatische Gotterfahrung hin, wofür
es in der christlichen Tradition reiche Belege gibt) 47.

4. Christus nahm in der Inkarnation - nach Seuse - nicht bloß eine

allgemeine menschliche Natur an, sondern eine Natur in athomo,
eine materiell umrissene, also individuelle. Eckhart ist in dieser Frage
schwankend und eher geneigt, den generischen Realismus der Väter
mit ontologischen Vorzeichen zu übernehmen 48.

will, bleibt nichts anderes übrig, als durch die angenommene Menschheit und das
Leiden der Menschheit Christi wie auf einem königlichen Weg Stufe um Stufe zu
Höherem aufsteigen zu lernen (Hör. I. 2). Das Vorbild des Lebens Christi ist der
sicherste Weg des geistlichen Menschen (Vita 46). Indem der Mensch sich selbst
entwird und freiwillig sich seiner selbst in allem aufgibt... und ohne sich beirren
zu lassen, sich selbst entgeht und sich selbst unwiderruflich entwird, wird er mit
Christus in Einigkeit eins werden (Bdew. 4, das ganze Kapitel!)». Christus ist der
eigentliche Angelpunkt für Seuses Konzeption der mystischen Rückkehr zu Gott:
«Seuse hat in einer berühmten, von ihm mit Sprüchen verseïenen Zeichnung (vgl.
Bihlmeyer 52 ff. und die Abbildung 195) den mystischen Weg des gottliebenden
Menschen dargestellt. Von der heiligsten Dreifaltigkeit geht der Mensch aus, dessen
Geschaffenheit geschaffenes Wesen) gebildet ist nach der Gottheit. Er steht in
Gefahr, der Welt zu erliegen, aber er nimmt eine Hinwendung zu Gott. Er muß
sterben, das heißt, sich selbst absterben, und mit Christus gekreuzigt werden. Er
übt die Gelassenheit. Da werden seine Sinne entwirkt und die hohen Kräfte seiner
Seele überwirkt. Sein Geist wird eingeschwungen und wird in der Dreiheit der
Personen wiedergefunden. Er ist in Gott vergangen, wo ihn niemand mehr erlangen
kann. In diesem Einschlag Eingehen) zu Gott vergißt er alle Dinge, denn alles
ist grundlos und ungemessen» (a. a. O., 40). Es ist für die floierende vernûnftikeit
(Vita, Kap. 47 ; 158 ff.) kennzeichnend, daß sie sich sogar untersteht, Cristi geUten
menschheit zu verachten!

47 «Es ist wahr, der mittelalterlichen und zum Teil schon der patristischen
Schriftkontemplation scheint Gefahr zu drohen aus dem mächtigen, im Mittelalter
stets noch anschwellenden Einfluß des Areopagiten und seiner Betonung der
negativen Theologie. Diese scheint zunächst das, was hier pneumatische Gestalt
heißt: die Transposition der Oikonomia Gottes mit der Welt in den Modus der
Auferstehung und des Heiligen Geistes innerlichst zu bedrohen: denn auch diese
letzte Gestalthaftigkeit müßte überstiegen werden, wenn der betrachtende Geist
zu Gott selbst, dem gänzlich gestalt- und weiselosen, gelangen soll» (H. U. von
Balthasar, Herrlichkeit, Eine theologische Ästhetik I: Schau der Gestalt,
Einsiedeln 1961, 529). Aber: «Die theologische Mystik Dionysius' ist deshalb christlich
und kirchlich, weil sie nicht, wie Evagrius Pontikus, der Grenze des Buddhistischen
zustrebt, an welcher Endlichkeit und Form nur noch negative, aufzuhebende
Begriffe zu sein drohen, sondern das Mysterium des göttlichen Abgrunds als des
fruchtbaren göttlichen Eros aufzeigt, der aus freiester Güte alle Schöpfung und
Erlösungsordnungen aus sich entläßt, um sie ekstatisch und erotisch über sich
selbst hinaus zu Gott hin selig werden zu lassen. Es mag soviel neuplatonisches
Pathos wie immer in diesem Weltgefühl mitschwingen, die christliche Grundgestalt

braucht es deswegen nicht zu zerstören» (a. a. O., 529 f.).
48 Vgl. Haas, a. a. O., 215 f., 240 ff.



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 101

5. Christus ist Mensch ohne einen Makel der Erbsünde oder individueller
Sünde geworden, ein Vorrang vor der übrigen Menschheit, der nicht
einzuholen ist, nicht einmal von der Gottesmutter, die gnadenhaft
und nicht von Natur her gleichsam exemplarisch von der Erbsünde
«dispensiert» wurde. Eckhart ventiliert diese Tatsache wenig; für ihn
ist Sünde Signatur der Vielheit, die zur Einheit zurückzufinden hat 49.

6. Nach Seuse ist Christus göttliche Person, ein Vorrang, den keine
menschliche Person egalisieren kann. Die radikale Einheitsmystik
Eckharts überspielt diesen Aspekt (ohne allerdings je heterodox
abzusinken, da die einunge immer gnadenhaft, nie naturhaft erfolgt).

7. Christus ist für Seuse Haupt der Christenheit, zwar auch für Eckhart,
aber in relativierter Art, da bei ihm die Trinität überschritten wird
auf die göttliche Einheit hin und damit der Mittler, Christus, zu einem
dialektischen Prinzip zu werden droht, das den Rhythmus eines von
Gott abgefallenen Ichs zurück zur Gottheit einleitet.

In der Metaphernsprache der Unio hingegen steht Seuse nicht an,
sich der bernhardinisch-eckhartschen Termini50 zu bedienen. Der gute
und getreue Knecht, der in die Freude seines Herrn eingeführt wird
(Matth 25, 23), dem geschieht als einem trunken menschen, der sin seih

vergisset, daz er sin selbes nit ist, daz er im selb zemal entworden ist und
sich zemal in got vergangen hat und ein geist mit im worden ist in aller
wise, als ein kleines wassers troephlin in vil wines gegozsen (336, 10-14).
Aber auch hier bringt Seuse wiederum eine leichte, aber bezeichnende

Unterscheidung an, die Eckhart nicht unbedingt selbstverständlich ist:
Die Gelassenheit der Menschen in der zit ist nicht identisch mit der
Gelassenheit der Seligen 51. Mit andern Worten : die mystische Unio in

49 A. a. O. 204 f.
50 Bernhard, De diligendo Deo, c. 10 und 15. Vgl. dazu Joseph Bernhaet,

Bernhardische und eckhartische Mystik in ihren Beziehungen und Gegensätzen,
Eine dogmengeschichtliche Untersuchung, Diss. Würzburg, Kempten 1912, 53.

51 Es ist heute ein allgemein anerkannter Grundsatz der christlichen Mystik,
daß die mystische Unio, in statu viae gewährt, nicht identisch ist mit der vollen
Glückseligkeit im Jenseits, mit der vollen Schau Gottes. Grund dafür ist die
Tatsache, daß der Mensch hienieden die Haltung des Glaubens nicht in unmittelbare

Schau zu transzendieren vermag. Auch das Offenbarungsgut verheißt solches
nicht. Man wird daher J.-H. Nicolas zustimmen, der schreibt: «L'expérience
mystique, loin d'être incompatible avec la foi, ne se conçoit pas sans elle, étant elle-
même un acte de foi. Tout ce qu'elle comporte de connaissance de l'Intelligible
divin lui est livré dans les formules de la foi, et par conséquent n'est atteint par
elle que dans l'obscurité, dans l'inévidence. A la pure connaissance que la foi sans
elle était déjà, elle ajoute la saisie réelle, par l'intelligence même, de l'objet connu,



102 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

statu viae ist nur eine zeitlich befristete Teilnahme an der Seligkeit der
Seelen im Jenseits: ein rehtû gelazsenheit eins solichen edelen menschen

in der zit dû ist nach gebildet und gestellet nach der gelazsenheit der seligen,

von den dû schrift seit, minr und me nach dem, als denne dû menschen

minr und me geeiniget aid eins sint worden. Und merk sunderlich, daz er

sprichet, daz sû da entsetzet werdent dez iresheit und übersetzet in ein ander

forme und in ein ander guenlichi (Herrlichkeit, Gütlichkeit) und in einen

andern gewalt. Waz ist nu dû ander froemde forme, denn dû goetlich
nature und daz goetliche wesen, in daz sû, und daz sû in sich verfloezent,
daz selbe ze sinne? Was ist denne ein ander glorie denn verkleret und ver-

guenlichet werden in dem istigen liehte, daz nit zuoganges hat? Waz ist
denne ein anders vermügen, denn daz von der selbsheit und der selben

einikeit dem menschen wirt gegeben ein goetlichü kraft und goetliches

vermügen in tuenne und in lazsenne alles, daz ir selikeit zuo gehoeret? Und
also wirt der mensch entmenschet, als geseit ist (337, 8-22).

Nach dem aller volkomnesten grade (337, 25 f.), die jede vergleichbare
Kraft transzendiert, ist die Seligkeit in der zit nicht möglich. Die Leib-
verfaßtheit des Menschen steht dem entgegen (27 f.). Nach teilhafter
gemeinsamkeit (29) hingegen ist es - trotz mancher Zweifel der Menschen -
möglich, zur Seligkeit schon in dieser Erdenzeit zu gelangen. Jenseits

von Sinnes- und Vernunfterkenntnis vollzieht sich dann das Wunder
der einunge, die Seuse folgendermaßen beschreibt : Menschen mit einem

Tugendleben nach goetlicher glicheit (338, 4) kommen, entbildet und
überbildet in des ersten exemplars einikeit, neiswi in ein volles vergessen zer-

ganklichs und zitliches lebennes, und sint verwandelt in goetliches bilde

und sint eins mit im (338, 5-7).
Form, Herrlichkeit, Herrschaftsbereich werden für den mystisch

Begnadeten göttlich, er wird verklärt und verherrlicht im istigen liehte,

nachdem er sich seiner Seinsheit und seines Geistes in der entsunkenheit

entäußert hat, d. h. alles Zufällige abgelegt hat.
Die seusesche Konzeption dieses ganzen Vorganges der Vergöttlichung

hat eine erkenntnistheoretische Voraussetzung, die erstmals

de ce même objet, le mystère de Dieu révélé et cru» (Dieu connu comme inconnu,
Paris 1966, 394). Die mystische Einigung ist immer nur eine «unvollkommene
Andeutung der seligen Gottesschau der Ewigkeit» (K. Rahner/H. Vorgrimler,
Kleines theologisches Wörterbuch, Freiburg i. Br. 1961, 252). Wenn der Glaube,
in und durch das Moment der Zustimmung, das er involviert, «eine Assimilation
an die Erkenntnis ist, die Gott von sich selber hat» (Thomas von Aquin), dann
ist die mystische Erfahrung ohne weiteres darin eingeschlossen (vgl. M.-D. Chenu,
La parole de Dieu I: La foi dans l'intelligence, Paris 1964, 25).



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 103

J. A. Bizet signalisiert hat. Es «wird eine schwierige Frage aufgeworfen,
wenn Suso behauptet, Gott sei die erste Wahrheit, ohne die unser
Verstand keine Wahrheit erfassen könne; anders gesagt, die Erkenntnis von
Gottes Existenz sei in unserem Erkenntnisvermögen einbegriffen. Somit
taucht das Problem des Primum cognitum, des Ersterkannten, auf. In
dieser Grundfrage der scholastischen Ontologie bleibt Suso bei der

Auffassung, die Augustinus und Bonaventura vertreten haben. Die Gott
suchende Seele trachtet, wie er lakonisch schreibt, 'ihn [Gott] mit ihm
zu erkennen' ; ohne Gott könne die Seele 'weder sehen noch kennen' » 52.

Die Idee des allgemeinen Seins - allein wesen an im selb (Vita 51; 176,

11) - und die Tatsache, daß der nam wesen der erst nam si gotes (9) 53,

bringen Seuse zur Konzeption des Primum cognitum in der erkennenden
Vernunft; vermischet wesen oder nütwesen (kan man) nit wol bekennen,
denn mit einem gemerke dez allichen (allgemeinen) wesens; und in der
Münchner Handschrift wird bedeutsam hinzugefügt: won so man ain
ding wil verstan, so begegent der Vernunft des ersten wesen, und daz ist ain
aller dingen wûrkendes wesen (Bihlmeyer, 177, zu Zeile 1). Damit ist
das Sein, das allen Dingen zur Existenz verhilft, gleichsam im Grunde der
erkennenden Vernunft impliziert. Seuse zeigt so, «in bewußtem Anschluß
an die augustinische Tradition wie die Seele aus der Idee des Seins

einen Begriff des göttlichen Wesens zieht» 54. Erstaunlich aber bleibt
Seuse, und er erachtet es für ein wunderlichü blintheit menschlicher

Vernunft, daz si nit mag brueven daz, ane daz si niht mag erkennen noh sehen

(177, 6 ff.) 55. Daz namlos goetlich wesen, das in sich selb ein allichs wesen

ist, daz ellû zerteiltû wesen (alles getrennte Sein) ufenthaltend ist mit siner

gegenwûrtikeit (177, 4 ff.), läßt sich, gerade weil es an sich das
Erstzuerkennende ist, nicht leicht fassen. Wie das Auge, das die Mannigfaltig-

52 J. A. Bizet, Die These des Primum Cognitum bei Suso, in: FS J. Quint,
Bonn 1964, 36.

53 Vgl. dazu die Stellenverweise, bei Bihlmeyer, 176, Anm. zu Zeile 8 f.
Es werden genannt Thomas, Bonaventura, Eckhart.

54 J. A. Bizet, Die geistesgeschichtliche Bedeutung der deutschen Mystik,
DVjS 40 (1966) 305-315, Zitat 312. Das Verfahren Seuses steht nach Bizet im
Gegensatz zum thomistischen : «Nach dem Standpunkt des Thomismus konstruiert
die Seele allmählich die Idee Gottes, indem sie den Begriff des Seins aus den Gegebenheiten

ihrer Wahrnehmung des Sinnlichen gewinnt» (a. a. O.).
55 Bihlmeyer, 177, Anm. zu Zeile 6-20, verweist darauf, daß Seuse hier fast

wörtlich Bonaventuras «Itinerarium» (5,4) folgt. Unsere Stelle: Mira igitur est
caecitas intellectus, qui non considérât illud quod prius videt et sine quo nihil
potest cognoscere (Sancti Bonaventurae Tria Opuscula, Ad Claras Aquas 1938,
334).



104 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

keit der Farben sieht, das Licht, das diese Schau ermöglicht, außer

Acht läßt, so läßt der erkennende Geist, der dis und daz wesen
wahrnimmt, das über al luter einvaltig wesen, dur des kraft es du endrü in nimet

(177, 12 ff.), völlig außer Acht. Erst in einer Eröffnung der inren ogen

(21) kann daz wesen in siner einvaltigen luterkeit (21 f.), Gott, wahrgenommen

werden. Die Introspektion bringt also das aller Erkenntnis
vorausliegende Ersterkannte, leider nicht ständig der Vernunft Gegenwärtige
ans Licht.

Das Konzept des Primum cognitum ist für Seuse eigentlich nur
eine Widerspiegelung des gewaltigen Kreislaufs der ganzen Schöpfung
von und zu Gott auf der Ebene der vernünftigen Erkenntnis. Denn es

gilt an sich: an dem usflusse der creatur uss dem ersten Ursprung ist ein
cirkelliches widerboegen des endes uf den begin (179, 8 f.). Dieses
Aufgehobensein von Anfang und Ende des Geschöpfs hat einzig im dreieinigen
Gott statt : er ist der ortlose Ort, da Progreß und Regreß des Geschöpflichen

im einen Punkt zusammenfallen. Wer daher gnadenhaft ins Sein

Gottes schon in statu viae zurückkehren darf - wenn auch nur für
kurze Zeit - der kann gleichsam in die Idee seiner selbst, wie sie in Gott
gedacht wurde, zurückkehren und in des ersten exemplars einikeit (338, 5)

«überbildet» und transponiert werden.

Das ist denn auch für Seuse - wie für Eckhart und zum Teil auch

für Tauler - die letzte Sinngebung und Legitimation aller Introspektion,
diese Überführung des erkennenden Geschöpfs in sein exemplar, in sein

in der unendlichen Vollkommenheit Gottes gründendes Urbild s6. Diesen

56 Die christliche Urbild-Abbild-Lehre, eine Umsetzung der platonischen
Ideenlehre ins Christliche, ist vor allem seit Augustinus für die Theologiegeschichte
relevant: «Entscheidend für die weitere Entwicklung [in der Lehre von den
göttlichen Ideen] war die Umbildung der Ideenlehre durch Augustinus, der die Idee
in das göttliche Denken selbst verlegte und die Schöpfung als einen Abbildungsvorgang

verstand, den die im Logos ewig und ungeschaffen (in den Dingen als

Formprinzipien und rationes seminales) existierenden Ideen bestimmen. Stärker
unter neuplatonischem Einfluß stehend, erklärten Ps.-Dionysius und Maximos
Confessor die Ideen unter Hinzunahme des sie verwirklichenden Willensmomentes
als göttliche Prädefinitionen. Ähnlich verstand Johannes Skotus Eriugena die der
zweiten (geschaffenen und schaffenden) Natur zugewiesenen Ideen als die primordiales

causae, die der Vater im Sohn grundlegt und der Geist in die Einzelobjekte
entfaltet. Auf augustinischer Grundlage kam die Scholastik zu einer vollständigeren
Erfassung des Verhältnisses zwischen den Ideen und der göttlichen Wesenheit.
Nach Thomas ist die Idee das als nachahmbar erkannte Wesen Gottes, das die
einzelnen Geschöpfe verschieden widerspiegeln. Der für das MA charakteristische
Exemplarismus erhielt bei Bonaventura die stärkste trinitarische Prägung...»
(L. Scheffczyk, Göttliche Ideen, LfThK 5, 603 f.). Zu Meister Eckharts Exem-



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 105

Exemplarismus Seuses 57 gilt es noch - im Sinn einer alle aszetisch-

mystische Anstrengung begründenden Lehre - herauszustellen.

Im Grunde ist das Unternehmen einer mystischen Reintegration
des Geist-Ichs in seine causa exemplaris in Gott nichts anderes als der

Versuch, jenen Identitätspunkt in Gott aufzuspüren, in dem Egreß und
Regreß des Geschöpfs zusammenfallen mit Gottes Schöpferabsicht, mit
der göttlichen Idee, die Gott vom betreffenden Menschen hat. 1 Kor 13,12

gibt das entscheidende Stichwort dazu: «Jetzt schauen wir durch einen

Spiegel, unklar, dann aber von Angesicht zu Angesicht. Noch ist mein
Erkennen Stückwerk. Dann aber werde ich so erkennen, wie ich selbst

erkannt bin» 58. «Erkennen, wie man erkannt ist» - das ist der Versuch,
Gottes beste Absichten mit dem eigenen Ich herauszufinden, gleichsam
die Idealität des Ichs im Hinblick auf seine Vergöttlichung, d. h. seine

endgültige Seligkeit zu erspüren.
Grundsätzlich geht es darum, sich und ellû ding ze nemene in ire

Ursprünge (Vita 32; 94,13 f.). Wer das zu tun vermag, dem ist der

durpruch (94,10) - aufgrund der Loslösung vom eigenen Selbst und von
allem Geschaffenen - gelungen. Dieser «Durchbruch» hat etwas
Zaubermächtiges in sich : Auf höchster Ebene wird dem, der dessen gewürdigt
wird, alles Geschaffene dienstbar. Was dem Märchenhelden konstitutiv
zukommt, die dienstbare Zuhandenheit der Schöpfung 59, kommt nun

plarismus (der wegen der Identifikation der Ideen mit dem göttlichen Wesen
thomistisch ist) vgl. L. Scheffczyk, Schöpfung und Vorsehung, in: Handbuch
der Dogmengeschichte II/2a, Freiburg i. Br. 1963, 102 f. Zu Geschichte und Wesen
des Exemplarismus vgl. noch : L. van der Kerken, Exemplarursächlichkeit,
LfThK 3, 1294 f.; A. Ampe, Exemplarisme, DSp 4, 1870-1878; R. Arnou, Platonisme

des pères, DTC 12/2, 2258-2392. Literaturangaben bei Ampe, a. a. O.
57 Zu Seuses Exemplarismus vgl. A. Winklhofer, in HS, 227 ff. ; Bühlmann,

a. a. O., 20 f.; Bizet, a. a. O., 374 ff.
58 A. Schweitzer, a. a. O., 297: «Diese Vorstellung [daß ich erkennen werde,

wie ich erkannt bin] hat nichts mit hellenistischer Mystik des Einswerdens mit Gott
durch Erkenntnis zu tun, mag diese auch Sätze aufzuweisen haben, die sich äußerlich

mit denen des Paulus berühren. Sie fließt ganz aus dem eschatologischen
Gedanken der Vorherbestimmung. In der Liebe, die zwischen ihnen hin- und
hergeht, erkennt Gott den Erwählten als ihm zugehörig an und erhält dieser von
solcher Zugehörigkeit Kenntnis. Weil die höchste Manifestation des Geistes die
Liebe ist, werden sich die Erwählten durch den Geist bewußt, daß sie Kinder Gottes
sind.» Der Zusammenhang, in dem Seuse 1 Kor. 13, 12 zitiert, läßt von dieser
ursprünglich eschatologischen Bestimmung und Deutung einiges durchblicken. Zum
Spezifischsten der Mystik gehört die vom Evangelium geforderte Verwirklichung
der Eschatologie. Insofern ist die fruitive Erfahrung Gottes absolute Letzthaltung
in statu viae. Vgl. P.-R. Régamey, Portrait spirituel du chrétien, Paris 1963, 495 ff.

59 Auffällig ist die Übereinstimmung zwischen der Mystikervita und dem
Märchen in manchen Punkten. Das entscheidende Wesensmerkmal des Märchens,



106 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

aus letzter (göttlicher) Notwendigkeit dem mystischen «Abenteurer» zu:
Und also in diser wise gewûnnent sü Wunsches gewalt in in selb, wan in
dienent himel und erde und in sind gehorsam alle creaturen in dem, daz ein
iekliches tuot, oder lat, daz es lat (94,16 ff.). Allerdings wird den Dingen
nicht wie im Märchen Gewalt angetan, sondern eine Übereinkunft ereignet
sich, die sonst so selbstverständlich nicht ist: Das wesensmäßige Tun und
Lassen des Geschöpfs, d. h. wohl das von Gottes Schöpferabsicht gemeinte
Verhalten der Geschöpfe erschließt sich dem, der zu dieser Einsicht
durchgebrochen ist, als zauberhaft sinnvolles Zusammengehen von
göttlichem Willen und geschöpflichem Gehorsam. Dem «gerechten» Menschen

sind er und ellû ding nah ire ewigen ungewordenheit in der ûberweslichen

gotes vernûnftkeit daz selb (Vita 46; 157, 21 f.)60. Medium des Einstiegs
in die göttliche Vernunft ist für Seuse ein gotfoermigû loblichü Vernunft,

wan sie widerlühtet in ir selb mit togenlicher warheit, als der himel tuot in
sinem liehtrichen gestirne (156, 26 ff.). Eine solche Metaphorik für die

Reflexivität der göttlich überformten Vernunft ist gerade in ihrer leisen

Gestik unerhört : es braucht viel an spontaner Sehfähigkeit, um das in sich
selbst spiegelnde Licht der Sterne überhaupt wahrzunehmen 61. Ist der
auf- und abebbende, gleichsam inwärts gleitende Glanz der Sterne aber

einmal erkannt, dann stellt sich Seuse der Vergleich mit der nach Innen

die Isolierung von Figur, Handlungslinie und Episode, findet sich ganz ähnlich in
Seuses Vita wieder. Die kontradiktorisch, aber tief dialektisch durch die Isolation
erkaufte «potentielle Allverbundenheit» des Märchenhelden ist auch Seuse eigen.
Vgl. Max Lüthi, Das europäische Volksmärchen, Bern 21960, 37 ff.

60 Aber gleich folgt die Warnung: Aber ein ieklicher mensch bevindet, daz er
dise aid der mensch ist ussrent dem selben gründe, wan er ist hie toedemlich und doert
nit ; und da ist er iez in siner gebresthaftigen geschafenheit, da er wol bedarf ellû sched-

lichû mitel ze miden. Woelti ich nu in miner vernünftekeit ze nihtü werden und umb
mich selb in diser wise niht wüssen, und woelti ane allen underscheid min und gotes
ellû liplichû werk würben, als ob es daz ungeschafen wesen wurkti, daz weri gebrest
ob allen gebresten (157, 26 ff.). Hier wird die Faktizität des real geschaffenen Menschen
in ihrer haecceitas außerhalb des göttlichen Grundes als Argument gegen eine
vorschnelle, allzu geistige Integration des Ichs in den göttlichen Grund gebraucht.
Mangelhaftigkeit, Sterblichkeit verlangen Vorsicht. Hätte ich die Anmaßung, in
meiner Vernunft zu Nichts werden und von mir, d. h. von meiner Leiblichkeit,
nichts wissen zu wollen, und möchte ich dann ohne Unterscheidung zwischen Gott
und mir selbst alle körperlich-leibhaften Werke Gottes wirken ganz so, als ob das

ungeschaffene Sein sie wirken würde, dann beginge ich Fehler über Fehler. Nicht
nur ein gewisses Maß an Bonsens verleitet Seuse, so zu sprechen, sondern das genaue
Bewußtsein, daß eine falsche Transzendenz alles Körperlich-Leibhaften der Anfang
aller Sünde ist. Denn das wäre für ihn nichts anderes als Hochmut.

61 Der völlig unverstellte Augenaufschlag Seuses zu allem Geschaffenen, und
seine spontan und präzis vorgehende Naturbeobachtung ist Neueroberung bisher
verschlossener Bezirke.



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 107

sich intensivierenden Selbstreflexion als glückliches Resultat unmittelbaren

Wahrnehmens ein. Seuses Beitrag zur mystischen Selbstreflexion
ist damit nicht zuletzt der eines grundsätzlich neuen poetischen
Vokabulars, in dem das die Natur benennende Sprachspiel mit den
Konnotationen der Innerlichkeit bereichert wird.

Das Sein der ganzen Schöpfung in Gott und die Rückkehr des Ichs
in seine in Gott ruhende Idee ist Seuse gleichzeitig ein innerstes Anliegen
seiner Konzeption des mystischen Wegs, aber auch ein Problem,.

Im 52. Kapitel seiner Vita kommt Seuse auf dieses Sein in Gott
ausführlich zu sprechen. Der Geist vergeht in der Unio nit genzlich

(188,1), er gewinnt wohl etliche eigenschaft der gotheit (1 f.). Aber: er wirt
doch naturlich got nit (2). Er bleibt in Ewigkeit ein aus dem Nichts
geschaffenes iht (3 f.). Die Tatsache aber bleibt - trotz dieser prinzipiellen
Vorbehalte - bestehen: Die Seele wird entsezzet... des irsheit in dez sins-
heit na ir eigen unwüssentheit (6 f.). Die Unvernichtbarkeit der Seele

und ihr Aufgehen im göttlichen Sein, das den Verlust des aktuellen
Selbstbewußtseins impliziert, versucht Seuse als zwei, das Phänomen des
mystischen Geschehens entscheidend modifizierende Seiten herauszustellen.

Der menschliche Geist wird in der Unio durch die Kraft des licht-
reichen göttlichen Seins geruket über sine natürlich vermugentheit in diss

nihtes blossheit, wan si ist aller wisen bloss von creaturen, mer in ir selben

hat si ir wise eigentlich na ire weslichkeit (aber in sich selbst hat das göttliche

Nichts seine eigentümliche Art entsprechend seiner Seinsheit)
(188, 8 ff.). Nicht-Wahrnehmen seiner selbst, Vergessen aller Dinge,
Einkehr in die blossen ungewordenheit der nihtekeit (19), in die unverhüllte
Ungewordenheit des göttlichen Nichts, die Synästhesie all dieser

Ereignisse muß Seuse als eine fundamentale «Entfremdung» erfahren: In
disem wilden gebirge des übergoetlichen wa (Wo) ist ein enpfintlichü vor-

spilendû allen reinen geisten abgrüntlichkeit, und da kunt si in die to-

genlichen ungenantheit und in daz wild enpfroemdekeit. Und daz ist daz

grundlos tiefes abgründ allen creaturen und im selber grüntlich (nur sich
selber ergründbar) ; daz ist och verborgen allem dem, daz er selber nit ist,
denn allein dien, den er sich wil gemeinden. Und die selben muesen in
gelassenlich suochen und in etlicher wise mit im selben bekennen, als dü

schrift seit: «wir sülen da bekennen, als wir erkant sien» (188, 20 ff.). Es

ist dann noch vom sterben dez geistes (189,10 ff.)62 die Rede, die in der

Vergangenheit der dem Geiste eigentlichen weslichkeit (12 f.) besteht.

62 Gemeint ist die mors mystica. Vgl. Pf. 602,15 f.: eins tôdes sterben in minne
und in bekanntnüsse, der tôt ist edeler und werder denne alliu guoten were. Im Kommen-



108 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

Bei währendem Weiterbestand des ihm eigenen Wesens gelangt der

Geist unter Verlust der aktuellen Selbsterfassung in dieses göttliche
Spiel63 vor den Augen aller reinen Geister im göttlichen Nichts-Abgrund.

Eine unheimliche «Entfremdung» erfaßt den Geist, der nun im
mystischen Tod in den nur in sich selber versteh- und deutbaren,
göttlichen Grund hineinsterben muß. Gelassenheit ist auch hier wieder als

entscheidende Voraussetzung genannt: Für den Geist bedeutet das, daß

er, sich lassend, dem Abgrund Gottes und der diesem eignenden
Wirksamkeit überantwortet wird. Den Abgrund erkennt der Geist nur mit
dem Abgrund 64. Diese Selbstexpropriation aber gibt gerade im Moment
der Hingabe, die sie impliziert, ein Geheimnis preis, das dem «entfremdeten»

Geist als entscheidender Gewinn zufällt: Er darf erkennen, wie

er erkannt ist65. Einen tieferen Wesensgrund hat das Ich ja nicht als

im göttlichen Urgrund, wo es erstmals und endgültig, d. h. schöpferisch
artikuliert wird.

Die Selbsterkenntnis des Geistes in Gott mit den entliehenen Augen
Gottes ist aber auch - das erhellt schon aus den zitierten Stellen - Unterpfand

der Vergöttlichung des Ichs, dem Gott alles und alles Gott wird:
Und alsus in der entnomenheit verget sich der geist ordenlich, und im ist
erst hie reht heschehen, wan im ist got ellü ding worden, und ellü ding sind
im hie neiswi got worden; wan im entwertend (werden zunichte) ellü ding
in der wise, als sü sind in gote, und blibet doch ein ieklich ding, daz es ist
in siner naturlicher wesentheit... (Vita 48; 163, 1 ff.). Im Überstieg des

Ich-Geschöpfs in die bildlose Einheit mit dem göttlichen Ursprung
ereignet sich die mystische Identifizierung des empirischen Ichs mit dem

Gedanken und dem Urbild (exemplar), das Gott von ihm ewig in sich

trägt66. Und dieses Urbild ist wiederum mit dem göttlichen Sein iden-

tar zum «Granum sinapis» ist von der stulta mors die Rede (M. Bindschedler,
Der lateinische Kommentar zum Granum sinapis [Basler Studien zur dt. Spr. und
Lit. 9] Basel 1949, 158, 20). Zum Begriff «mors mystica» vgl. M. Sandaeus, Theo-
logia Mystica, Köln 1640, Neudruck: Louvain 1963, 281.

63 Über die Vorstellung des spielenden Gottes vgl. H. Rahner, Der spielende
Mensch, Einsiedeln 1952, 15 ff.

64 Abyssus abyssum invocat (Ps. 41, 8). Das Wort ist oft von Tauler zitiert.
65 Der Vorgang ist identisch mit dem Vorgang der « Entgeistung » des Menschen

(182, 14 ff.). Es ist eine endgültige Parteinahme des Menschen für den überweslichen
geist (20), mit dem er seinen eigenen Geist vereinen will. Das ist nur möglich unter
Preisgabe des eigenen Geistes, der völlig in Gott absorbiert wird in der höchsten
Beschauung. Vgl. Gal 2, 20 und Matth 5, 3 (Armut im Geist), Stellen die Seuse
31 f., anführt.

66 Seuse stellt seinen Exemplarismus im Genaueren dann auch in Beziehung
zur Trinität. «Er läßt die geschaffenen Dinge ursächlich in der ewigen Geburt des



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 109

tisch. Denn wenn sich das Ich in Gott derart besitzt, dann besitzt es

sich als Gott in Gott, allerdings - Seuse wird nicht müde, das
anzumerken - nüt na Verwandlung sin selbes geschafenheit (162, 28) mit der

Folge, daz daz selb, daz er ist, got sie (29), sondern eben unter Wahrung
der eigenen wesentheit (30). Das ist aber noch nicht alles. Es kommt die
Tatsache hinzu, daß dem Ich alle Dinge in Gott als Gott begegnen,
wiederum im Sinne der rationes seminales 67, die Gott als Urbilder der

empirischen Schöpfung in sich trägt; diese wird durch ihre Idealität in
Gott allerdings ihrerseits auch nicht in ihrem Wesen «vernichtet»,
sondern der naturlichen wesentheit der Dinge verbleibt der sie charakterisierende

Eigenstand.
Die Konzeption des seuseschen Exemplarismus hat noch eine

Implikation, die außer acht zu lassen das Ganze verfälschen hieße. Es

ist nicht so, daß das geschöpfliche Ich gleichsam unmittelbar von Gott
und in Gott überbildet werden könnte im Sinn einer Reintegration in
die göttliche Ideenwelt. Die Mittlerschaft Christi ist für Seuse auch hier
in keiner Weise transzendierbar. Sie ist die eigentliche Initiation in die

göttliche Ideenwelt. Den Weg des Ichs zusammenfassend kann Seuse

daher sagen : Ein gelassener mensch muoss entbildet werden von der creatur,

gebildet werden mit Cristo, und überbildet in der gotheit. Swer sich selben in
Cristo nemend ist, der lat allen dingen ir Ordnung (Vita 49; 168, 9 ff.). Der
Weg des Ichs über die Stufen der Entbildung von aller Kreatur, der

Bildung in Christus und der schließlichen Überbildung in der Gottheit
stellt sich schließlich dar als ein Weg wachsender Interiorisation, immer
intensiverer Verinnerlichung. Symbol dafür ist die inburgheit, die

Seelenburg (169, 28)68, in der die Seelenkräfte gezähmt (170, 7) und
geordnet auf ein Zentrum hin konvergieren, so daß in jeder Selbstschau
daz al (170, 8), die göttliche Alleinheit, sich zeigt. Daher gilt es ganz
allgemein für Seuse: Gang wider in, her aber and och wider in in din
ainmuot, und gebruche gotes (170,17 f.). Oder in der schönen Metaphorik,
die der sehr persönlichen Aussage des «Dieners» eignet: Eins tages waz

im, wie daz veterlich herz in geischlicher wise neiswi unsäglich ane alles

mitel an sin herz zärtlich geneiget were, und daz sin herz eben gen dem

veterlichen herzen begirlich ufgetan were, und duht in, wie daz veterlich

Sohnes begründet und mit dem Sohn als causa formalis ihres ewigen Seins nach
dem Bild seines Wesens geboren sein» (Winklhofer, a. a. O., 228 f.). Vgl. Bdw. 5;
349, 6 ff.

67 Vgl. Haas, a. a. O., 221 f., vor allem Anm. 131.
68 Vgl. das gleichnamige Werk der Teresa de Avila: «El Castillo interior.»



110 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

herz, die ewigen wisheit, minneklich und formlosklich in sin herz spreche

(174, 1 ff.). Die Aufhebung der Scheidewand zwischen Herz des «Dieners»

und Vaterherz ist die unendlich zarte, aber auch kühne Metaphorik, in
der sich Seuses «Seelenburg» auf Gott hin eröffnet.

Im 5. Kapitel des Bdw. kommt Seuse ausführlich auf den Exemplarismus

zu sprechen. Er versucht eine im Ansatz philosophische Begründung

69. Die Weise, in der der Mensch zu seiner persönlichen Seligkeit
gelangt, ist ein geherlich wis (340, 19), eine schöpferisch-gebärende Weise.

Und : Waz nu daz ander in solicher wise gebirt, daz bildet es nach im und

in sich und git ime glichheit sins wesens und wûrkunge. Und dar urnbe, in
einem gelazsenen menschen, da got allein vatter ist, in dem sich nût zitliches

gebirt nach eigenschaft (Eigenwillen), dem werdent sinü ovgen uf getan, daz

er sich da verstat, und nimet da sin selig wesen und leben und ist eins mit im
wan ellû dinge sint hie eins in eime (340,23 ff.). Nach Joh. 1,12 ist allen
Menschen Macht und Kraft gegeben, Kinder Gottes zu werden; der

gemäße Vorgang für diesen Prozeß ist der der Geburt. Das Geborene

ist wesentlich zurückgebunden an das Gebärende, hat also gleiches
Wesens-Sein und Wirken mit ihm. Die Folgerung für den gelassenen
Menschen aus diesem Axiom ist damit deutlich : Da er alle eigenschaft,

jegliches Proprium also, auf- und preisgegeben hat, kann in ihm dieses

ursprünglich gebärende Sein und Wirken Gottvaters (als des Erschaffers)
wieder in aller Ursprünglichkeit hervortreten; der Gelassene erfährt es

als ein großes Aufgeschlossen-Werden der inneren Augen, zuerst einmal
dem eigenen Ich gegenüber - daz er sich da verstat! - dann auch gegenüber

allen Dingen, die - idealiter - als Gott in Gott mit ihm eins sind.

Die Seligkeit ist so in erster Linie als ein Prozeß der Selbsterkenntnis

beschrieben, als ein unmittelbares Gewahrwerden der idealen, nicht
empirischen Identität des Ichs mit dem göttlichen Seinsgrund. Seligkeit
ist für Seuse - wie für Eckhart - die Rückgewinnung der in Gott in
ewiger Präexistenz ruhenden Idee des Ichs 70, ein seliger Gewinn, den

69 Der Exemplarismus ist schon für Bonaventura das Herzstück aller
Metaphysik : ut considérât illud esse in ratione omnia exemplantis, cum nulle communicat
et verus est metaphysicus (In Hexaem. I, 13). Zitat bei E. Gilson, La philosophie
de Saint Bonaventure, Paris 31953, 120, vgl. auch 133. Vgl. auch B. Rosenmöller,
Religiöse Erkenntnis nach Bonaventura, (BPhMA 25, Heft 3/4) Münster 1925;
J. M. Bissen, L'exemplarisme divin selon saint Bonaventure, Paris 1929; zuletzt:
M. Wiegels, Die Logik der Spontaneität, Zum Gedanken der Schöpfung bei
Bonaventura, (Symposion 28) Freiburg-München 1969, 82 ff.

70 Es handelt sich dabei aber keineswegs um eine reine Identität von
Präexistenz und darin aufgehobenem Ich. Seuse trennt das geschaffene Ich grundsätzlich

und streng von dessen präexistierender Idee in Gott. Vgl. Bdw. 5; 344, 29-



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 111

das Geschöpf natürlich nicht aus eigener Kraft - als ob es sich selbst

vergöttlichen könnte - erlangt, sondern aus Gnade.

Die Einheit und Identität aller Dinge und Geschöpfe in Gott machen
dem Jünger Schwierigkeiten. Er beruft sich auf die empirische Geschiedenheit

des Realen: «Ich sehe doch, daß da Berg und Tal sind, Wasser,
Luft und mancherlei Geschöpfe. Wie sagst du da, daß nur eines sei?»

(340, 30 ff. ; Übersetzung nach Hofmann, 345). Daz luter wort stellt
dagegen ein philosophisches Axiom: Ich sagen dir noch me: es si denn, daz

der mensch zwei contraria, daz ist zwei widerwertigû ding verstände in eims

mit einander, - fürwar ane allen zwifel, so ist nut guot lihte mit ime ze

redenne von soelichen dingen; wan so er dis verstat, so ist er aller erst ge-
tretten dez halb uf den weg des lebennes, daz ich mein (341,1 ff.). Voraussetzung

dafür, die in Gott herrschende Einheit alles Geschaffenen
wahrzunehmen, ist schlechterdings die Fähigkeit, zwei Contraria, zwei
einander widersprüchliche Dinge, in eins zu setzen, sie bewußtseinsmäßig
zu identifizieren. Wer diesen Mechanismus der Coincidentia oppositorum
versteht, der hat den halben Weg des Lebens zur Seligkeit schon hinter
sich. Im Grunde geht es um eine Erkenntnis über aller menschen gemerke

(341,15), um eine göttliche Erkenntnisweise, die das WORT dem Jünger

ganz einfach abfordert: du muost sinnelos werden, wilt du hin zuo komen,

wan mit unbekennen wirt dû warheit bekant (341,15 f.) 71. Eine Erkenntnis
aus Nicht-Erkenntnis - in der der Widerspruch aller Widersprüche : ein

ewiges niht (Gott) und sin (des Menschen) zitlichû gewordenheit (341, 8 f.)
versöhnt wird - ist das paradoxe Geheimnis der mystischen Unio für
Seuse 72. Die verstandenheit, die Verstandeskraft, des gelassenen
Menschen wird ausgeschaltet, wenn der Mensch in zit (342, 5), in dieser

345, 2. Die «Wahrheit» versichert, daß die in Gott eingegangenen Menschen
aufgrund ihrer Einheit mit Gott sich und ellü ding als ie und ewklich (27) ansehen.
Der Jünger fragt, ob es hierbei keinen Unterschied mehr gebe. Die Antwort: Ja,
der eht es reht hat (der es recht versteht), der weis daz und erkennet sich kreature,
nit gebrestlich, mer vereintlich (sondern als mit Gott vereint) ; und do er nüt waz, do

waz er daz selbe unvereinet (29 ff.). Die Unio wird auch im Jenseits zum Kriterium
des konkret geschaffenen Menschen. In der Präexistenz in Gott war er dasselbe,
also Gott in Gott, unvereinet, weil eben nie als Geschöpf realiter von Gott geschieden.
In der Unio ist eben die Vereinigung zweier an sich selbständiger Wesen und
Personen das Ereignis. Hierin denkt Seuse außerordentlich modern und personal.

71 Vgl. Nicolaus von Kues' «Deum incomprehensibiliter cognoscere» (M. de
Gandillac, Docte Ignorance, DSp 3, 1497-1501).

72 Damit das Widersprüchliche in dieser Identifizierung untergeht, ist die
«Entgeistung», die Transzendierung des aktuellen Selbstbewußtseins vonnöten.
Vgl. H. Delacroix, Études d'histoire et de psychologie du mysticisme, Les grands
mystiques chrétiens, Paris 1900, 235.



112 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

Erdenzeit, gnadenhaft dahin gelangt, daz er sich verstat eins in dem, daz

da niht ist aller der dingen, die man besinnen alder gewoerten mag; und
daz niht nemmet man nach verhengter wise (nach allgemeiner Übereinkunft)

got, und ist an im selber ein aller weslichostes iht. Und hie erkennet

sich der mensch eins mit disem nihte, und dis niht erkennet sich selb ane

werk der erkantnisse (342, 5 ff.). Der Mensch, der mit dem göttlichen
Nichts eins geworden ist, erlangt einen Seinsstand, der mit dem
göttlichen identisch ist. Die Erkenntnis im diskursiven Sinn ist darin
unwirksam, wirksam ist dagegen das bloße Schauen; Gott erkennt sich

ohne Vermittlung der diskursiven Erkenntnis, da er sich in ewiger
Gegenwärtigkeit selbst schaut. Daran nimmt der Begnadete teil, wenn
er sich als eins mit Gott erfahren darf.

Die sich an diese Ausführungen der «Wahrheit» anschließenden

Überlegungen über daz verborgen inbaz (342,19) des göttlichen Nichts
verdienen unter dem Aspekt der Selbsterkenntnis Beachtung. In
Wirklichkeit - so führt die «Wahrheit» (342, 23 ff.) aus - gibt es weder ein

inbas noch ein usbas (22), weder ein «Mehr innen hinein» noch ein «Weiter
hinaus» in Gott. Für den Menschen hingegen, der unter einunge (23)

noch etwas versteht, daz man mit rede kan bewisen (24) 73, gibt es diesen

Weg «hinein» bis zu jenem Punkt, da die rationale Reflexion - ver-
stentnisse mit formen und bilden (343,1) - sich aufgibt zugunsten der

bildlosen Schau Gottes 74 : und da wûrket der mensch mit als mensch

73 Obwohl die einunge unter dem Aspekt der «Erkenntnis» gefaßt werden
kann, so hat sie doch einen wesentlichen Aspekt, der sie der diskursiven Erkenntnis
und deren Konzeptualismus entzieht. Wenn Seuse und mit ihm alle Mystiker auf
diesem Aspekt als einem wesentlichen der Theologie überhaupt beharren, dann im
Bewußtsein, daß die konzeptualistische, diskursive Theologie nicht nur als Ziel
ihre Aufhebung in der kontemplativen kennt, sondern - von einem aprioristischen
Konsens her - ihren innersten Impuls sogar von einer kontemplativen Haltung
her empfängt. «Nous ne nierons pas que la théologie discursive, après bien des

paroles et beaucoup de science, ait à se recueillir et à se transformer en contemplation,

mais elle n'y réussira que si elle a d'abord consenti à y puiser et à s'en nourrir»
(L. Malevez, Pour une théologie de la foi, [Museum Lessianum, Section Théologique,
N° 63], Paris-Bruges 1969, 238). Vgl. auch H. U. von Balthasar, Die Einheit
der theologischen Wissenschaften, Hochland 60 (1968) 693—703.

74 In der Schau weiß der Geist von wissenne nût, noch von minne (346, 12) ;

er schaut Gott in Lauterkeit und erhält Sein und Leben und alles aus dieser Schau :

Si gestillet ganz und alleine in dem nihte und weis nit denne niesen, daz got oder daz

nit ist (13 f.). Verhängnisvoll wirkt dann der Einbruch der Selbstreflexion des Geistes.
Der zerstörerische Aspekt des Bewußtseins in seiner tödlichen Auswirkung auf
die der Reflexion enthobene Schau wird offenkundig : So si aber weis und bekennet,
daz si daz niht weis, schowet und bekennet, daz ist ein usschlag und ein widerschlag
us disem ersten uf sich nach naturlicher ordenunge (14 ff.). Zu wissen und zu erkennen,



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 113

(344,14), besitzt aber alle Geschöpfe in Einheit in sich 75 und - wie Seuse

in aller Kühnheit beizufügen sich getraut - auch alle wolluste die man
hat in liplichen werken, ane liplichû und geistlichü werk (15 ff.).

Seuse übernimmt, um die diskursive Erkenntnis von der schauhaft-
intuitiven (in der Visio) zu scheiden, den klassischen Topos von der

Morgen- und Abenderkenntnis : swenne man bekennet die kreature in sich

selber, daz heisset und ist ein abentbekentnisse, wan so siht man die kreature

in bilden etlicher underscheide ; so man aber bekennet die kreature in gotte,
daz heisset und ist ein moergenbekentnisse, und so schovwet man die kreature

ane allerley underscheit, aller bilden entbildet und entglichet aller glicheit in
dem einen, daz got selber in sich selber ist (346, 21 ff.) 76. Sowohl die Abend-
wie die Morgenerkenntnis lassen sich exemplaristisch verstehen. Seuse

deutet zum Beispiel im Bdew. das begrenzte Geschöpf in seinem
Abbildcharakter gegenüber dem Schöpfergott in einem ausgesprochen statischen

Exemplarismus 77 aus, indem er die Abenderkenntnis unter den Aspekt
des Ähnlichkeitsverhältnisses zwischen Gott und Mensch stellt: Ent-
schlüs din inren sinne, tuo uf dinû geistlichen ogen und luog, nim eben war,
waz du bist, wa du bist und war du hoerest (wohin du gehörst) Du bist

nach dinem naturlichen wesen ein Spiegel der gotheit, du bist ein bilde der

drivaltkeit und bist ein exemplar der ewikeit (10. Kap.; 237, 3 ff.). Dem
natürlichen Wesen und Sein nach ist der Mensch ein Abbild Gottes 78.

daß man das Nichts Gottes weiß, schaut und erkennt, bedeutet eine Rückkehr in
die natürliche Ordnung der Dinge, eine Reflexion von diesem ersten (allem
Vorrangigen und Primum Cognitum) her auf sich selbst. Es kehrt zu sich und seiner
Reflexion zurück, wer die Schau zu hinterfragen und -denken versucht.

75 Die fruitive Einigung mit Gott bedeutet einen Selbstgewinn : Der Mystiker
verliert sich, um sich und nicht nur sich, sondern die ganze Schöpfung zu gewinnen.

76 Vgl. Augustinus, De Gen. ad lit. IV, 22, n. 29; Comp, theol. verit. VII,
26 (angeführt bei Bizet, a.a.O., 345; hier weitere Stellenangaben). Vgl. auch
Meister Eckhart, Pf. 263, 22 ff. Und dazu vgl. Haas, a. a. O., 221 f.

77 Die Unterscheidung eines statischen von einem dynamischen Exemplarismus

ist ausgeführt bei Ampe, DSp. 4, 1872.
78 L. Hödl, Zur Entwicklung der frühscholastischen Lehre von der

Gottebenbildlichkeit des Menschen, in; L'homme et son destin d'après les penseurs du moyen
âge, Paris 1960, 350, weist darauf hin, daß schon im 13. Jahrhundert Richard
Fishacre (f 1248), der zweite Dominikanertheologe an der Universität Oxford,
die Gottebenbildlichkeit auch im menschlichen Leib, also in der Totalität seiner
Erscheinung sah: «Gleichwie die Seele gemeinhin vor allen Dingen hier im Pilgerstand

Gottebenbild heißt, dort im Vaterland aber, wo sie Gott schauen wird,
Gleichbild heißt, also ist auch der menschliche Leib, wenn man so sagen darf,
unter allen und vor allen Leibwesen Gottebenbild; und er wird im Vaterland durch
Anschauung des Leibes Christi Gleichbild sein, ähnlich wie die Seele durch die
Anschauung der Gottheit (Gleichbild wird) » (In Sent. II d. 16, Cod. lat. 57, Oxford,

8



114 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

Das ist eine statische Umschreibung der Tatsache, daß Gott sich im
Menschen als in einem geschaffenen Abbild auf eine genau beschränkte
Weise ausdrückt: die guten Eigenschaften des Menschen müßten so auf

ihre Vollendung in Gott verweisen, an dem sie partizipieren. Es liegt
nun im Charakter dieses Verweisens, daß das Gefälle zwischen Urbild
und Abbild im Menschen fruchtbar werden kann und ihn zu einer Art
«Itinerarium mentis in Deum» anspornt. Was statisch festgestellt wurde,
schafft eine dynamische Spannung: der faktische Mensch gewahrt die

Ferne, die ihn von seinem exemplar trennt; der Mensch - das Bild
Gottes - spannt sich aus auf sein ihm unerreichbares, transzendentes

Urbild. Eine progressive Assimilation zwischen Urbild und Abbild bahnt
sich an ; das vormals statische Beziehungsverhältnis zwischen Mensch und
Gott finalisiert sich dynamisch auf eine Identifikation zwischen beiden

Partnern zu. Hienieden - darin treffen sich alle Aussagen der christlichen

Tradition - ist eine Identifikation nur mystisch-gnadenhaft möglich,

derart, daß der Mensch werden darf aus Gnade, was Gott von Natur
ist. Die vergöttlichende Schau hat zudem bloß transitorischen Charakter.
Aber immerhin, der dynamisch umgesetzte Exemplarismus hat schon

zu Lebzeiten des Menschen ein Ziel, das eindrücklich und proleptisch
gewährt, wessen der göttlich überformte Mensch im Jenseits sich ewig
erfreuen darf: der uneingeschränkten Schau Gottes, des ungehemmten
Eingangs des Abbilds in sein exemplar, in sein göttliches Urbild. Es ist
klar und versteht sich von selbst, daß Seuse - alle seine Intentionen
weisen darauf - auch den statischen Exemplarismus sofort und immer
wieder in einen dynamischen übergehen läßt 79. Er fügt daher gleich an
die vorangegangene Aufforderung, den eigenen Standort in Zeit und

Ewigkeit wahrzunehmen, folgende Feststellung der ewigen Weisheit hinzu

: Und als ich in miner ewigen ungewordenheit hin daz guot, daz da ist
endlos, also bist du nach diner hegirde grundelos; und als wenig ein kleines

troephli erschüsset in der hohen tiefi des meres, als wenig erschusse an der

erfüllunge diner hegirde alles, daz dû welt geleisten mag (237, 9 ff.). Damit
ist das unermeßliche Verlangen, das in der Welt keinen Grund erloten

kann, am Geschöpf statuiert. Die Begierde des Menschen kann hienieden

nicht gestillt werden; dû weite mit ihrem unsäglichen Wechselspiel von
Lieb und Leid, von Lachen und Weinen, von Lug und Trug, dis zites

Balliol College, f. 114 rb). Vgl. dazu O. Loretz, Die Gottebenbildlichkeit des

Menschen, München 1967, 33 f. (der diese Stelle anführt).
79 Vgl. Anm. 77.



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 115

spil (237,18) 80, in letzter Analyse charakterisiert durch Kurzfristigkeit,
Unbeständigkeit und Wandel, ist vergänglich; daran gemessen ist das

menschliche Verlangen nach Glück immer unendlich größer als alle

Erfüllung, die je als ein «Schauspiel (transitorischer) Zeit» gewährt werden

könnte. Alle Argumente nötigen dem Menschen also die Suche nach
dem Urbild im Exemplar alles Geschaffenen auf: Hier wird er dereinst
Ruhe für sein Verlangen finden, ja - wenn Gott es konzediert - darf er
allenfalls schon im Diesseits - in gnadenhafter Prolepsis - an der
freudvollen Schau Gottes im Jenseits teilnehmen.

Für Seuse hat die die Unio im Jenseits vorwegnehmende
Entrückung einen konkreten Ort im Menschen, da sie sich erfahrungshaft
ereignet. Auf die Frage des Jüngers im 5. Kapitel des Bdw., ob dû ver-

einunge der sele (mit Gott) mit dem wesen der sele aid mit ir kreften
(347,13 f.) erfolgt, antwortet die «Wahrheit»: Daz wesen der sele wirt
vereinet mit wesenne des nihtes (Gottes), und die krefte der sele mit werken

des nihtes, die werk daz niht hat in im seihen (15 ff.). Scheinbar drückt sich
hier Seuse um eine klare Stellungnahme in der Frage, ob das Wesen der
Seele oder deren Kräfte Ort der mystischen Unio sei, herum: Der
Parallelismus, wonach sich das Wesen der Seele mit dem göttlichen Wesen

und die Seelenkräfte mit dem göttlichen Wirken vereinen, verdeutlicht -
gerade in der Art, wie sich Seuse der Schulendiskussion 81 entschlägt -

80 Im Bdw., Kap. 7, nimmt Seuse zum Verhältnis des Menschen zur Zeit
Stellung: Ein gelassener Mensch stat in einem gegenwertigen nu ane behangnen
fürsaz, und nimt sin nehstes in dem minsten als in dem meisten (357, 19 f.). Ohne
selbstsüchtigen Vorsatz «steht» der Gelassene im gegenwärtigen Augenblick und
hält sich an das Nächste, indem er sowohl vom Erhabensten wie vom Gewöhnlichsten

dieses gegenwärtigen nus profitiert. Es ist ein existentialistisch-experi-
mentelles Verhältnis zur Zeit, das Seuse dem Gelassenen zuschreibt. Und es ist ein
Kennzeichen aller christlichen Mystik, daß die chronometrische Zeit an und in sich
durchsichtig wird auf die Ewigkeit. Die Zeit muß nicht erst transzendierend
vernichtet oder in eine Über-Zeit überschritten werden: Sie ist an sich in ihrem
gewöhnlichen oder erhabenen Aspekt gleich-gültig, d. h. immer gleich intensiv zu
nutzen und in ihrer immanenten Transzendenz in die Ewigkeit zu erfahren. Vgl.
H. U. von Balthasar, Das Ganze im Fragment, Aspekte der Geschichtstheologie,
Einsiedeln 1963. Gerade der Charakter «inchoativer Eschatologie», welcher der
christlich verstandenen Zeit anhaftet (vgl. H.-I. Marrou, Théologie de l'histoire,
Paris 1968, 88 ff., aber auch 122 ff.), verlangt diese in den innersten nu der Zeit
integrierte Präsenz des Christen.

81 Vgl. P. Künzle, Das Verhältnis der Seele zu ihren Potenzen,
Problemgeschichtliche Untersuchungen von Augustin bis und mit Thomas von Aquin,
Freiburg i. Ue. 1956. - Schon Eckhart hat sich in der Frage des Verhältnisses
der Seele zu ihren Potenzen und Kräften unentschieden, aber eher zur skotistisch-
franziskanischen Lösung (Ablehnung des realen Unterschiedes zwischen Wesen



116 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

die Absicht, die einfordernde Gewalt der Unio als eine totale hinzustellen.
Im 52. Kapitel der Vita hat Seuse diese Totalität der blossen goetlichen
sunheit und deren «Wo» folgendermaßen beschrieben: Daz ist in dem

bildrichen lieht der goetlichen ainikeit, und daz ist na sinem namlosen

namen ein nihtekeit, nah dem inschlag ein weslichü stilheit, nah dem inne-
blibendem usschlag ein natur der driheit, nah eigenschaft ein lieht sin
selbsheit, nah ungeschafenr Sachlichkeit (Ursächlichkeit) ein aller dingen
gebendû istekeit. Und in der vinstren wiselosekeit verget ellü menigvaltekeit,
und der geist verlüret sin selbsheit, er vergat na sin selbs wurklichkeit. Und
dis ist daz hoehste zil und daz endlos wa, in dem da endet aller geisten

geistekeit, hier inne alle zit sich verlorn han ist ewigü selikeit (184, 20 ff.).
Der zitierte Text, der in enger Korrespondenz mit der Glosse 'Vom
Überschall' steht 82, verlegt nach dem Vorbild des Dionysius Areopagita
und dessen Terminologie das «Wo» der göttlichen Sohnschaft ganz in
Gott. Inschlag (Entrückung) und usschlag (Situation nach der

Entrückung, der wieder zu sich gekommene Geist des Menschen) markieren
zwar verschiedene Standpunkte der Selbst-Betrachtung: im inschlag ist
der Geist, seiner selbst enthoben und expropriiert, Gott in Gott in absoluter

Stille (unter Wahrung seines geschöpflichen Status) ; im usschlag

hingegen erkennt der Geist - nun diskursiv - daß er am Leben der
dreieinigen Natur Gottes teilnehmen durfte. Beide Male aber ist das
Geschehen in den Lichtglanz der göttlichen selbsheit getaucht: das

innergöttliche Leben überformt und überglänzt das geschöpfliehe vollkommen.
Im Aspekt des Exemplarismus heißt das: Das Geschöpf kehrt im
inschlag in die Exemplarursache seiner selbst zurück, in die völlig ursprung-
und quellhaft Sein verleihende, göttliche istekeit. Hier sind alle spezi-

und Kräften) neigend verhalten. «Wenn Eckhart behauptet, die Sohnesgeburt
erfolge in der Substanz der Seele und in den Seelenkräften, so zeigt das, wie er
mitten im thomistisch-skotistischen Schulstreit steht. Aus dieser Zwischenstellung
aber erwächst gerade seine Mystik, indem er die ontologische Differenz, die bei
Thomas zwischen göttlicher Gnade und natürlicher Eigenschaft der Seele gewahrt
bleibt, aufhebt. Weil die Gnade bei Eckhart als 'esse divinum' in der Seelensubstanz
nicht partizipierend, sondern substantialiter ist, und die Seele dadurch als 'gotvar'
göttlich wirkt, was nur durch die Kräfte erfolgen kann, daher besteht kein realer
Unterschied zwischen Substanz und Kraft, die Vermögen scheiden sich von der
Substanz nur formaliter» (B. Schmoldt, Die deutsche Begriffssprache Meister
Eckharts, Studien zur philosophischen Terminologie des Mhd., Heidelberg 1954,
95 vgl. auch 66). Eine ähnliche Position nimmt mutatis mutandis Seuse ein. Vgl.
dazu Bizet, a. a. O., 267 ff.

82 Vgl. K. Ruh, Seuse, Vita c. 52 und das Gedicht und die Glosse 'Vom
Überschall', in: HS, 191-212. Den Text der Glosse siehe bei Pf., 516-520.



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 117

fischen Modi des Seins, alle «Mannigfaltigkeit» aufgehoben; selbst die

geschöpfliche selbsheit, das aktuelle Selbstbewußtsein (na sin selbs

wurklichkeit\), geht dem Menschengeist verloren. Das «finstere», «weiselose»,

endlos wa Gottes, in dem aller geisten geistekeit endet, hat den

Menschen nach eigenen, absoluten Gesetzen eingefordert. Die Frage,
wo im Einzelnen dieses Ereignis in der Seelenstruktur seinen Platz hat,
verliert vor der Totalität dieser das Geschöpf grundsätzlich überfordernden,

aber selig einnehmenden Ortslosigkeit Gottes, an Gewicht. Das
«Wo» Gottes ist eben da, wo es sich seinsspendend ereignet, d. h. überall,
aber vor allem gnadenhaft «einschlagend» 83, wenn der Mensch in diese

ewigü selikeit gnadenhaft transponiert wird.
Im dritten Kapitel des Bdw. macht Seuse zu seinem Exemplarismus,

dessen prinzipielle Geltung für die Struktur und den Gang der
Selbsterkenntnis geschildert wurde, eine bedeutsame Anmerkung, die
erwähnt zu werden verdient, da sie in scheinbarem Gegensatz zur großartig

exemplaristischen Gesamtorganisation der Schöpfung steht. Die
«Wahrheit» erläutert dem Jünger das Sein aller Geschöpfe in irem ewigen

exemplar (331,18 ff.): alle kreaturen ewklich in gölte sint got (22). Su sint
daz selb leben, wesen und vermügen, als verre su in gotte sind (332,1 f.).
Nach dem usschlage jedoch haben alle ir eigen wesen, ein sunder wesen,
da die Materie durch die forme, die ja das bestimmende, aktuierende

Prinzip ist, aktuelles Sein gewonnen hat84. Das empirische, faktische
Sein des Geschöpfs ist daher keineswegs identisch mit seinem exemplar
in Gott. Es hat seinen subsistierenden Bezug zu sich selber in geschöpfli-
chem Eigenstand. Seltsam ist nun die Frage des Jüngers, ob «das Wesen
der Geschöpfe wertvoller» sei, «so wie es in Gott oder wie es in sich selbst
ist» (13 ff.). Die «Wahrheit» antwortet: Daz wesen der kreature in gotte

ist nit kreature, aber die kreaturlicheit einer ieklicher kreature ist ir edeler

und gebruchlicher, denne daz wesen, daz sie in gotte hat. Wan waz hat der

stein dest me oder der mensche oder kein (irgendeine) kreature in ire kreatur-

83 Die Vereinigung der Seele mit Gott ist ein Effekt der Gnade. Das Geschöpf
darf werden aus Gnade, was Gott von Natur ist. Zu diesem in der Geschichte der
christlichen Mystik allgegenwärtigen Topos vgl. für Seuse Bizet, a. a. O., 271.

84 Im 13. Jahrhundert weigerte sich Wilhelm von Auvergne, die allgemein
von der Scholastik aufrechtgehaltene Meinung, wonach die Individuation durch die
«Materie» gegeben ist, anzunehmen. Er warf ihr vor, sie verstoße gegen die persönliche

Unsterblichkeit der Seele (P. Vignaux, La pensée au moyen âge, Paris 1938,
76; zitiert bei Bizet, a. a. O., 344). «Si Suso ne retient que la distinction par la
forme, c'est qu'il hésite à faire place dans son système à la materia prima des
scolastiques aristotéliciens, cette matière qui demeure quand la forme se perd»
(Bizet, a. a. O.).



118 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

lichem wesenne, daz sû ewklich in gotte got sint gewesen? Got hat dû ding
wol und recht geordent, wan ein ieklichs ding hat ein widerkaphen zuo sime

ersten Ursprünge in underwûrflicker wise (16ff.). Edler und nützlicher
als das ideale Sein des Geschöpfs in Gott ist die kreaturlicheit einer

ieklicher kreature. Bizet hat auf den Einfluß des Nominalismus
hingewiesen 85, um die Eindeutigkeit, mit der hier auf der haecceitas der
Kreatur insistiert wird, zu erklären. Dem ist nicht zu widersprechen.
Der Argumentation Seuses liegt aber neben der Schulmeinung noch eine

tiefe Einsicht zugrunde : Das Geschöpf - sei es ein Stein oder ein Mensch -
hat buchstäblich nichts davon, wenn es - als Gott - idealiter im göttlichen

Ideenschoß aufgehoben ist. Das eigentlich «Geschöpfliehe» beruht
eben auf der Tatsache, daß da ein Wesen erschaffen wurde, das vorher
nicht war, also durch Gott aus dem Nichts geschaffen wurde. Nun, da

es erschaffen ist, hat es seine Individualität oder personale Existenz, die

es aus dem ungeschieden in Gott ruhenden esse ideale herausheben. Und
erst als konkretes Individuum hat der Mensch Anspruch auf eine
persönliche Glückseligkeit, erst als Geschöpf kann der Mensch die Ordnung
Gottes erkennen und in underwürflicher wise ein widerkaphen zuo sime

ersten Ursprünge haben. Das heißt, das Aposteriori der geschöpflichen
Existenz ist, damit die Rückkehr ins Apriori des göttlichen esse ideale

im Sinne einer individuell-überschwenglichen Glückseligkeit für das

Geschöpf Tatsache werden kann, in hohem Maße gehruchlich, ja
notwendig. In dieser Voraussetzung Seuses verbürgt sich philosophisch eine

große Wertschätzung nicht nur individuell-persönlichen Glücks, sondern

grundlegender noch des Ichs, das als Individuelles des Glücks in der
überstaltenden Unio mit Gott gewürdigt werden soll. Das faktische
Ich, das hier deduktiv der Zufälligkeit seiner Existenz enthoben wird,
bewahrt seinen individuellen Charakter. Diese Tatsache erhärtet sich

gerade auf eigenartige Weise in Seuses Vita: Die Distanz zum eigenen
Ich wächst sich darin für Seuse nie zu einer eigentlichen Selbstentfremdung

aus; im Gegenteil, das autobiographische Detail des
geistlichen Wegs Seuses wird hier zum entscheidenden Punkt, an dem sich
die Präsenz Gottes erweist.

85 A. a. O., 341: Seuse «tombe en désaccord flagrant avec Eckhart, quand il
affirme que la créature jouit d'une existence plus noble et plus profitable dans
son être actuel et sa condition créée, que dans l'être qu'elle a en Dieu. Une telle
proposition est de celles que tout 'moderne' eût souscrites: elle ne se conçoit que
dans la ligne d'un mouvement d'idées qui tendait à restituer le donné créé dans son
existence concrète, indépendamment de ses interférences avec l'intelligible».



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 119

Seuses Vita

Philospohische Reflexion über das Ich ist nicht dasselbe wie die

autobiographische Aussage eines Ichs86. Anderseits ist die Autobiographie

aussagemäßig nicht gleich einzuschätzen wie eine x-beliebige
Erzählung. Im ersten Fall steht der Autobiographie eine theoretische

Wirklichkeitsaussage über das Ich gegenüber: Das Ich wird in seiner

allen Menschen gemeinsamen Dimension anthropologisch und
metaphysisch, vielleicht auch religiös gedeutet. Im zweiten Fall steht die

fiktionale Funktion der Erzählung der nichtfiktionalen, als unmittelbare

Wirklichkeitsaussage gemeinten Form der Autobiographie
entgegen 87.

Seuses Vita, das Buch, daz da haisset der Süsess (7,1), bietet nun
von Erzähltechnik, Stil und Aussage her - einmal ganz abgesehen von der

sogenannten Authentizität des autobiographischen Berichtes, auf die

wir hier gar nicht eingehen wollen 89 - einige Schwierigkeiten für eine

typologische Einordnung.

86 R. Pascal, Die Autobiographie, Gehalt und Gestalt, Stuttgart 1965, 20.
87 K. Hamburger, Die Logik der Dichtung, Stuttgart 21968, 113. Zwischen

dem Erzählten und dem Erzählen besteht - in der autobiographischen
Wirklichkeitsaussage - ein Relations-, d. h. Aussageverhältnis, das vor allem durch die
erzählerische Ich-Form konstituiert wird (vgl. a. a. O., 261). Das Ich will
Wirklichkeit vermitteln in der denkbar direktesten Ich-Aussage. Die «echte» Autobiographie

verlangt daher geradezu «dokumentarische Untersuchungen», durch die
über «das Verhältnis von Dichtung und Wahrheit» entschieden werden kann (d. h.
nachgeprüft werden kann, inwiefern Ich-Erzählung und Wirklichkeitsgehalt sich
gegenseitig stützen). - In der Erzählung - vor allem in der Er-Erzählung - besteht
«zwischen dem Erzählten und dem Erzählen kein Relations- und das heißt
Aussageverhältnis, sondern ein Funktionszusammenhang. Dies ist die logische
Struktur der epischen Fiktion, die sie kategorial von der logischen Struktur der
Wirklichkeitsaussage unterscheidet» (a. a. O., 113). Ich glaube allerdings nicht,
daß die Grenze zwischen Dichtung und Wirklichkeit, zwischen erzählender Dichtung
und Aussage, so haarscharf genau verläuft, daß es «keine Übergangspunkte von
der einen zur anderen Kategorie gibt» (a. a. O.). Gerade Seuses Vita ist ein schönes
Beispiel der Kontamination von Erzählung und Aussage.

88 Durch diesen Titel wird nach Misch der biographische Charakter der Vita
«prägnant bezeichnet». G. Misch, Geschichte der Autobiographie IV/1, Frankfurt

a. M. 1967, 124.
89 Der Konsens ist in der Forschung ohnehin schon ziemlich eindeutig

zugunsten der Authentizität. Vgl. K. Ruh, Altdeutsche Mystik, Ein Forschungsbericht,

WW 7 (1956/57) 221 f. Ruh entwirft gar - trotz grundsätzlichen Zweifeln
an der alleinigen Verfasserschaft Seuses — die Möglichkeit, daß die Authentizität
gerade durch den Prolog garantiert ist und damit Elsbet Stagels Beitrag weithin



120 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

Zunächst ist es die Tatsache, daß die Vita in den Kapiteln 46-53
einen beachtlichen spekulativ-theoretischen Abschluß besitzt, dessen

erratischen Charakter man nicht entschärft, indem man ihn - wie wir
das getan haben - im Rahmen von Seuses spekulativen Werken analysiert

90. Das verbietet nur schon die Art der erzähltechnischen
Anknüpfung dieser Schlußpartie an die vorhergehenden Kapitel. Der Diener
hat in einem mehr oder weniger artikulierten Zwiegespräch mit seiner

geistlichen Tochter sein Leben geschildert, nicht bloß um deren Neugierde
zu befriedigen, sondern vornehmlich in mystagogischer 91 Absicht. Durch
den rein erzählerischen Teil der Vita ist die Tochter für die «feste Speise»
der spekulativen Erläuterungen erst präformiert : sie war nah der guoten
1er ires geischlichen vaters uf ellü stuk bildricher heiltkeit wol... nah dem

ussern menschen gebenet (geknetet) als ein lindes wehsli bi dem füre, daz

der forme des insigels enpfenklich ist worden, und och dur daz spiegelich
leben Cristi, der der sicherst weg ist, ordenlich lang zit gezogen (155,
15 ff.) und ist damit nun bereit, von ihrem geistlichen Vater in den

innersten Grund der mystischen Erfahrung eingeweiht zu werden. Dieser
Bereich liegt jenseits der bildrichen heilikeit; gerade deshalb aber stellt
er Seuse eine neue Problematik der Vermittlung: wie kan man bildlos

gebilden unde wiselos bewisen, daz über alle sinne und über menschlich

Vernunft ist? Wan waz man glichnust dem git, so ist es noh tusentvalt

ungelicher, denn es glich sie. Und es folgt ein Entschluß, trotz all diesen

Schwierigkeiten und dem Unvermögen der «Bilder» das Wesentliche zu

als Fiktion zu fassen ist. An neueren Beiträgen zur Echtheitsproblematik vgl.
denjenigen von J. Ancelet-Hustache, Le problème de l'authenticité de la vie de
Suso, in: La mystique rhénane, Paris 1963, 193-205, der schon von Bizet (a. a. O.,
205) angegriffen worden ist und dessen Argumentation Ruh (Altdeutsche und
altniederländische Mystik, hrg. von K. Ruh, Darmstadt 1964, 309, Anm. *) als
«methodisch und sachlich nur noch von gestern» anmutend taxiert hat. Schwiete-
rings Aufsatz: Zur Autorschaft von Seuses Vita (abgedruckt a. a. O., 309—323)
hat hier endgültig den Bann gebrochen, nachdem schon R. Senn (Die Echtheit
der Vita Heinrich Seuses, [Sprache und Dichtung 45] Bern 1930) und D. Planzer
(Das Horologium Sapientiae und die Echtheit der Vita des s. H. Seuse, AFP 1

[1931] 181-221) sich für die Echtheit einsetzten. Zur Geschichte der wissenschaftlichen

Diskussion um die Echtheit vgl. G. Baldus, a. a. O., 3 ff.
90 Im folgenden wird deutlich werden, daß der äußere Konnex zwischen

erzählenden und nachfolgenden spekulativen Kapiteln zurecht besteht, d. h.
innerlich legitimiert ist.

91 Der eigentliche Mystagoge ist für den «anfangenden» Mystiker natürlich
Gott; der menschliche Mystagoge hilft jedoch die Hindernisse ideologischer und
charakterlicher Art zur Unio wegräumen. Zu den Begriffen «Mystographie», «Mysta-
gogie» und «Mystologie» vgl. I. Behn, Spanische Mystik, Darstellung und Deutung,
Düsseldorf 1957, 9 f.



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 121

sagen. Vergleich, Metapher und Bildrede ganz allgemein bekommen hier
die hohe Dignität eines Verweisens über sich hinaus, ja schärfer noch einer

eigentlichen Selbstaufgabe ins Bildlose hinein: Aber doch, daz man bild
mit bilden us tribe, so wil dir hie biltlich zoegen mit gleichnusgebender
rede (191, 9 ff.). Die bilde mit bilde ustriben, «also durch eine Fülle des

Bildhaften die Sinne gewissermaßen lähmen, um im Ineinanderfließen
der Bilder ein Erkennen aufzuwecken, das ihrer nicht mehr bedarf», das

ist Seuses Absicht. «Durch die Häufung des Bildhaften will er also

keineswegs Anschauung erzielen (wie immer wieder behauptet wird),
er will mit den Mitteln der Poesie diese Anschauung nur vorspiegeln,
damit wir uns von ihr so lange führen lassen, bis der Schein von unsern
Augen fällt und wir unversehens einem anderen, ganz Unvergleichlichen
gegenüberstehen. Damit wird das Bild bildlos, das scheinbar Anschauliche
in einem bisher unbekannten Sinn geistig» 92. Eine scharfsinnigere
Begründung bildloser Spekulation gibt es nicht. Gerade im Maße als Seuses

Spekulation die Bildrede und deren absichtliche Steigerung als Bedingung

der eigenen Möglichkeit impliziert, wird auch die figurata locutio
mit Tendenz zur Wirklichkeitsaussage, wie sie in den erzählenden

Partien der Vita angewendet wird, gerechtfertigt. Das heißt, der spezifisch

autobiographische Teil der Vita, die ersten 45 Kapitel, sind gerade

in ihrem detail-freudigen, bildsüchtigen und scheinbar auf Anschaulichkeit

bezogenen Aspekt wesentliche Bedingung des in den Kapiteln
46-53 abgehaltenen (Brief-)dialogs. Darüber hinaus wird der innere

Zusammenhang zwischen erzählenden und spekulativen Partien verstärkt
dadurch, daß Seuse, der geistliche «Vater», in diesem Dialog aus seiner

Reserve als «Diener» heraustritt und in der direkten Du-Ansprache
auch sein eigenes Ich nicht mehr kaschiert. Was den erzählenden
Partien der Vita so an Lebendigkeit und Direktheit an sich - etwa
durch den romanhaften Charakter - zukommt, wird in den spekulativen
Teilen durch den aktivierten Dialog zwischen Ich des «Dieners» und Du
der «Tochter» einzuholen versucht.

Was bedeutet diese Tatsache, daß spekulativer und erzählender

Teil der Vita in engstem Konnex zueinander stehen, nun im Hinblick
auf die vorgängig erheblich gemachten, theoretischen Aussagen Seuses

über die Selbsterkenntnis Wohl nichts anderes, als daß diese die tiefere
und letzte Sinngebung für das in den romanhaft erzählenden Partien
«bildhaft» dargestellte Ich abzugeben haben.

92 B. Boesch, Seuses religiöse Sprache, FG für F. Maurer, Düsseldorf 1968,239.



122 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

Bevor dieser eigenartige Zusammenhang zwischen theoretischem
und praktischem Ich ausgeführt werden kann, ist nun allerdings zu

fragen, ob und inwieweit in den erzählenden Partien der Vita ein Ich
überhaupt erscheint. Denn tatsächlich macht es Seuse dem Leser nicht
leicht, so etwas wie ein autobiographisch deutlich faßbares Ich zu greifen.
Zunächst ist festzuhalten, daß «man der Lebensbeschreibung [Seuses]

ihren autobiographischen Charakter nicht von außen ansehen kann.
Auch in den Pastoralbriefen (wie in den übrigen Werken), wo die natürliche

Ichrede nicht immer zu vermeiden war, sofern er da von Person zu
Person spricht, verwendet er doch, wenn er von sich, also in Objektstellung

spricht, durchweg die dritte Person, wobei er sich mit der
charakteristischen Wendung einführt, in der sich die Herkunft dieser scheinbar

objektiven, aber durchaus nicht antikisch distanzierenden Redeweise

verrät: 'Ich weiß einen Menschen, der - es ist die paulinische Wendung

(2 Kor 12), die in den Heiligenlegenden mit ihren demutvollen

Selbstzeugnissen gebräuchlich wurde und von da aus auch in der

Autobiographie Nachahmung fand» 93. Der Effekt davon ist der einer

Fiktion objektiv-erzählender Aussage, hinter der im Sinne Käte
Hamburgers keine reale Ich-Origo, sondern bloß die fiktive Ich-Origo
des «Dieners» namens Seuse steht 94. Das epische Präteritum, in dem

die Erzählung von Seuses Vita gehalten ist, verstärkt diesen Eindruck
romanhaften Geschehens jetzt und hier 95. Dieser romanhafte Charakter

von Seuses Vita ist oft bemerkt worden, am eindringlichsten von Julius
Schwietering, der die offensichtliche Struktur-Analogie zwischen Vita
und höfischem Roman deutlich nachgewiesen hat 96. Tatsächlich liegt
diese Analogie - gerade etwa von Seuses Selbststilisierung als geistlicher
«Ritter» 97 und aventurer (149,11) her - offen vor. Gleichzeitig hat aber

Schwietering auch darauf hingewiesen, «wie weit es sich bei solch

rollenhafter Lebensführung und rollenhaftem Zurschaustellen der eigenen

Person (als Legenden- oder Romanhelden) um eine in dieser Steigerung

spezifisch mittelalterliche Haltung handelt, die im Grunde aus der

93 Misch, a.a.O., 121; vgl. auch K. Bihlmeyek, Die Selbstbiographie in
der deutschen Mystik des Mittelalters, Theol. Quartalschrift 114 (1933) 534.

94 Hamburger, a. a. O., 66.
95 A. a. O., 59 ff.
96 Vgl. die Anm. 89 genannte Arbeit. Dazu noch: M. Wehrli, Legende und

Roman im deutschen Hochmittelalter, in: Worte und Werte, FS B. Markwardt,
Berlin 1961, vor allem 442 f.

97 Vgl. Holenstein, a. a. O., 88 * ff.



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 123

imitatio Christi lebt » 98 und die auch aus der mittelalterlichen bildenden
Kunst und aus dem frühsten Minnesang reichlich bekannt ist. Damit
ist allerdings noch nicht mehr gesichert als die Tatsache, daß die Vita
einer realen Ich-Origo nicht unbedingt zu entbehren braucht, mehr nicht.

Besonders Seuses Selbstbezeichnung als eines «Dieners der ewigen
Weisheit» oder schlechterdings als «des Dieners» scheint die Annahme
einer «echten» Ich-Origo für die Vita zu verbieten. Georg Misch hat
darauf hingewiesen, daß die Bezeichnung «Diener Gottes» «im Mittelalter

nicht mehr wie im Alten Testament ein charakteristisches Beiwort
für bevorzugte, von Gott mit besonderem Auftrag gewürdigte Fromme

war, sondern es war ein Allgemeinbegriff für die Geistlichen oder die

Mönche, denen von Standeswegen der Dienst Gottes oblag» ". Der Hinweis

auf Bonaventuras Selbstbezeichnung als «Diener des Gekreuzigten»
und auf die Sophiologie der alttestamentlichen Weisheitsbücher
verstärkt den Verdacht auf eine durch Seuse seinem Stand und innersten
Bestreben nach sinnvolle Annahme der Dienerrolle, besonders wenn man
bedenkt, wie nahe Seuse Bonaventura geistig steht (und den er öfter
ausschreibt). Entscheidend für Seuse und seine Selbstidentifikation in
der Dienerrolle mag aber letztlich die Nachfolge Christi gewesen sein,
die bis zu Ignatius von Loyola und weit darüber hinaus alle christliche

Dienstmystik 100 legitimiert, insbesondere auch alle gehorsame Nachfolge

in Christi Leiden hinein. Daher bekannte sich Seuse «im Sinne der

Passionsmystik mit diesem Namen, den er statt des Eigennamens
gebrauchte, zu der Nachfolge Christi, wobei aber dem bloßen Persontypus

gegenüber der bestimmte Artikel - der Diener - wie ein Demon-
strativum zur Individuation diente. - So erhob er sein individuelles
Dasein zu allgemeiner Bedeutung nach Art der symbolischen Figuren,
die in der geistlichen wie in der weltlichen Dichtung des hohen und

späten Mittelalters im Unterschied zu der traditionellen, aus der antiken
Literatur übernommenen Form der Allegorie zur Geltung kamen» 101.

Davon aber abgesehen, daß die weitgehende Aufgabe und Kaschierung

der real-individuellen Ich-Origo im Rollentypus des Dieners oder
des auf Gottsuche ausgehenden, geistlichen Ritters eine im Mittelalter
gemäße, wenn nicht notwendige allegorische Verkleidung war, gibt es

98 Schwietering a. a. O., 317.
99 Misch, a. a. O., 121 f.

100 Vgl. H. Rahner, Ignatius von Loyola als Mensch und Theologe, Freiburg
i. Br. 1964, 165, 301, 371.

101 Misch, a. a. O., 122 f.



124 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

einen gewichtigen inneren Grund, der gerade in der Identifikation des

faktischen Ichs mit seiner Rolle die «Echtheit», d. h. die Realität dieses

historischen Ichs verbürgt. Bruno Boesch 102 hat auf Leclercqs 103

Kriterium des «wirklichen Mystikers», auf die grundsätzliche und
abstrichlose Losgelöstheit vom eigenen Ich hingewiesen, die in der Deutschen

Mystik ohnehin schon - als «Gelassenheit» - das A und O des

mystischen Weges darstellt. Wie sollte und wie könnte, was an sich

absolutes Prinzip und absolute Bedingung der mystischen Unio immer
ist und sein muß, nun plötzlich in der literarischen Formgebung absent
sein? Das genaue Gegenteil ist nicht nur zufällige Tatsache, sondern

innerste Bedingung mystischer Aussage. Losgelöstheit und Gelassenheit

müssen, soll der mystische (Lebens-)Bericht glaubwürdig sein, innerste
Stil- und Darstellungsprinzipien sein. Seuses Abstandnehmen von sich

selbst in der objektivierenden Rolle eines Dieners wird so zu einem

maßgebenden Kriterium innerer Gelassenheit von sich selbst. Diese

Gelassenheit «kennzeichnet den entscheidenden Abstand zu einem
literarischen Bemühen, das aus rein persönlichem oder nur künstlerischem
Antrieb kommt. Gelassenheit bedeutet den Status, in welchem der

Mensch die Welt hinter sich gelassen hat, und dazu gehören alle Anliegen
der Person selbst. Kann dies für Seuse gelten, dessen Vita als Autobiographie

bezeichnet und deshalb in oft peinlicher Weise auf seine Person

ausgedeutet worden ist, in einer Wirklichkeitsbezogenheit nämlich, mit
der positivistische Wissenschaft und populärtheologisches Schrifttum den

Menschen Seuse wie den Diener der ewigen Weisheit gleicherweise
verfehlen? Es geht jedoch Seuse in der Vita nicht um sein persönliches
Sein in und mit dieser Welt, sondern um Wandlung und Wahrung seiner

religiösen Existenz, um seinen mystischen Weg, mit dem Ziel der
Gelassenheit und damit der Offenheit für die mystische Begegnung» 104.

Man wird Boeschs Zweifel an der gemäßen Bezeichnung der Vita als

Autobiographie nicht unterschreiben müssen, aber doch die vollkommene

Richtigkeit seiner Charakterisierung der Vita anerkennen. Selbst das,

was zartfühlende Gelehrte als unerträgliche Indiskretion Seuses glaubten
stigmatisieren zu müssen, weil sie vom Kriterium des literarischen
Symbolbegriffs her 104 a die Genauigkeit der Selbstdarstellung des Mystikers

102 Boesch, a. a. O., 230 f.
103 J. Leclercq, Wissenschaft und Gottverlangen, Zur Mönchstheologie des

Mittelalters, Düsseldorf 1963, 290 f.
104 Boesch, a. a. O., 231.
104 a Eines goethezeitlich-romantischen Symbolbegriffs, wäre zu präzisieren



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 125

und die Präzision des lebensgeschichtlich-mystischen zeichenhaften
Details mißverstanden, entpuppt sich als wesentliches Moment von Seuses

innerer Freiheit sich selbst gegenüber. Einmal ganz abgesehen von den von
Kassian und den Vitae patrum im Sinne traditioneller geistlicher Motivik
grundgelegten, exakten Schilderungen der Selbstkasteiung ist die Ehrlichkeit

Seuses, mit der er seinen persönlichen Büß- und Leidensweg schildert,
zwar nicht unbedingt ein Erfordernis historischer Gerechtigkeit gegen das

eigene Ich und seinen Weg, aber doch zentral eine die Authentizität von
Seuses mors mystica und seinem Martyrium in gehorsamer Nachfolge
in Christi Leisdensmystik hinein belegende Bedingung 105.

Ähnliches ließe sich von den «Visionen» Seuses sagen. Sie sind nichts
anderes als entscheidende Momente der göttlichen Mystagogie. Ihre
Authentizität ruht daher nicht in unmittelbarer Vergegenwärtigung
historisch-realer Wirklichkeit im Sinne eines realistisch das Geschehen

nachzeichnenden Berichts, sondern im wahrhaftigen Bezug auf die

mystische Übermächtigung des Geschöpfs durch Gott. «Divina pati» -
das ist das Kennwort für das Geschehen der Vision, die wesentlich nicht
eine eigenmächtige Schau des Dieners ist, sondern eben eine bildhafte
Einsprache vonseiten Gottes. Im Prolog zum «Horologium Sapientiae» 106

beschreibt Seuse das folgendermaßen: Non enim predictus discipulus,
nomine et persona in hoc opere ignotus, videbatur ibidem habere modum

agentis vel dictantis, sed modum quendam divina pacientis. Nam cum
omnino nesciret quid scribere deberet, per revelaciones spirituales habuit,
et quando scribere debuit, et pene singulas materias quas scripsit

105 H. U. von Balthasar, Theologie der drei Tage, Einsiedeln 1969, 56, der
auf die zehnjährige Gottverlassenheit (Vita Kap. 23) Seuses verweist, stellt die
Passionserfahrung Seuses in den weiten historischen Rahmen, in dem sie sich als
Nachterfahrung ereignet, und schließt: «Weder die Echtheit noch die Besonderheit
noch die spezielle theologische Tragweite all dieser Erfahrungen kann hier untersucht

werden. Sehr oft aber sind sie Antwort auf das großmütige Angebot von Seelen,
an Stelle anderer verdammt zu werden. Dies macht die neutestamentlichen
Erfahrungen zu einem Spiegelbild der alttestamentlichen : nur wer Gott im Bunde
wahrhaft 'besessen' hat, weiß, was es heißt, wahrhaft von ihm verlassen zu sein.
Aber alle Nachterfahrungen Alten und Neuen Bundes sind bestenfalls Annäherungen,

ferne Hinweise auf das unzugängliche Mysterium des Kreuzes, denn so

einzigartig der Sohn Gottes ist, so einzig ist auch seine Verlassenheit vom Vater.»
In diesem großen Rahmen ist auch - vor allem mit dem Verweis aufs Kreuz -
Seuses Passionserfahrung anzusiedeln. Vgl. auch E. Benz, Die Vision, Erfahrungsformen

und Bilderwelt, Stuttgart 1969, 632.
106 Ich zitiere, da mir die Ausgabe von J. Strange (Köln 1861) nicht

verfügbar ist, jene anonym erschienene: Colloquia Dominicana cum Divino Animae
Sponso a Beato Henrico Susone, München 1923.



126 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

(16 f.)107. Trotz dieser Übermächtigung aber unterläßt Seuse es nicht,
inicium und occasio(15), den bestimmten Anlaß zur Niederschrift seines

Werkes anzugeben. Die visiones hingegen vermag er selber schon sehr

genau in ihrem relativen Wirklichkeitsbezug, dem der Wahrheitsbezug
und Zeichencharakter vorgeht, darzustellen. So versichert er sehr

deutlich: Visiones quoque in sequentibus contente, non sunt omnes

accipiende secundum litteram, licet multe ad litteram contigerint, sed

est figurata locucio (11). Im Folgenden spricht er ihnen wenigstens die

Gültigkeit biblischer Parabeln zu und überläßt es dem Leser, das darin
eingeschlossene Geheimnis zu merken: Porro huius figurate locucionis
occulta misteria diligens lector faciliter poterit advertere, si tarnen
sollertem curam studuerit adhibere (12). Neben der schon recht realistischen

Einschätzung der Privatoffenbarung bezeugt sich in solchen und
ähnlichen Vorbehalten gegen das eigene Ich und dessen religiöses
«Erlebnis» wiederum die hohe Losgelöstheit Seuses in einem grundlegenden
Punkt mystischer Selbstverwirklichung. Alle noch so romanhafte
Selbstmystifikation des in hoc opere ignotus wird so zum Argument für die

das Ganze real verantwortende Person des Autors, für eine wirkliche
Ich-Origo.

Den inneren Gründen und Belegen für ein sich in der Vita vor Gott
selbst identifizierendes Ich ist der gewichtige Prolog zum Exemplar
zuzugesellen. Seuse versichert zunächst, die Vita berichte mit glichnus-
gebender wise von mengerley hailigen werken, dû in der warheit also

geschahen (3, 9 f.). 4, 29 ff. läßt er sich über die Entstehungs- und
Veröffentlichungsgeschichte der Vita näherhin aus. Keine Rede also davon,
daß ihm an der Verbürgung seines Werks durch die eigene Person

nichts läge.
Nun ist es ja nicht so, daß ein literarisches Werk nur durch seinen

Verfasser strukturiert ist. Mit Käte Hamburger ist nicht nur die «Ich-

Origo des Aussagenden sondern auch des Empfangenden der

Aussage»108 für das Werk relevant. Die Rolle, die Elsbet Stagel für das

seusesche Werk und vor allem für das Exemplar gespielt hat oder

gespielt haben soll, ist in der Forschung immer wieder für oder gegen
Seuses authentische Verfasserschaft der Vita ins Feld geführt worden 109.

Im Prolog ist sie (4,18 ff.) als Sammlerin der Briefe Seuses erwähnt, im

107 Vgl. dazu Bihlmeyer 197, 22 f. und 293, 21 ff.
108 Hamburger, a. a. O., 63.
109 Umgekehrt läßt sich - wie Ruh gezeigt hat (s. WW 7 [1956/57] 222) -

auch argumentieren: Der Anteil Elsbets wird dann zur Fiktion.



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 127

ersten Kapitel der Vita (7, 4 ff.) wird sie als eigentliche Anregerin der

Vita ausführlich bezeugt. Wie immer man nun ihre Rolle für die
Verfasserschaft oder Herausgeberschaft des Exemplars veranschlagen will,
sicher ist, daß Seuse und seine geistliche Tochter am Werk Seuses
engagiert waren, als historische Personen, die sich als solche in einem

literarischen Unternehmen einen Spiegel vorhielten. Sicher ist auch, daß

Seuse in diesem Verhältnis der gebende Teil war; der nehmende und

empfangende, vielleicht auch noch in etwa stilisierende Teil war Elsbet.
Da sie aber im Geiste Seuses am Exemplar beteiligt war, bedeutet das

keinen Abstrich an der Authentizität des Werks.
Tatsächlich ist nun ein Gefälle oder besser eine Dialektik zwischen

faktischem Ich und Rollen-Ich in der Vita Seuses festzustellen. Boesch
hat das Phänomen im Sinn eines Wechsels der Stilebenen gedeutet:
«Die Spannung zwischen dem bekennenden Ich und dem in eine Rolle

gestellten Diener, die Spannung zwischen dem Menschlich-Allzumensch-
lichen und dem Sakralen macht das innere Stilproblem bei Seuse aus.
Daß die Seele voll einschwingt in den Gottesgesang und damit nur eine

einzige Stilhöhe gehalten wird wie bei Mechthilt: dieses so rein und
erhaben sich ausprägende Ich gibt es bei Seuse nicht, bei dem dauernden

Wechsel, in welchem das 'Er' des Erzählers bald die Rolle des Dieners,
bald das Ich des Dichters vertritt. Seuses Aussagestil... hat sich auch
die Gattungsstile von Legende und Hymnik, von Gebet und Predigt
anverwandelt. Persönliche Innerlichkeit geht unvermittelt in dick aufgetragene

Hyperbolik der Heiligenvita über. Wenn dieser dauernde Wechsel
der Ebenen kaum als Stilbruch empfunden wird, so dank der überall
sich durchsetzenden rhythmischen Kurve und der klanglichen Ein-
färbung einer 'Vokalharmonie' von virtuoser Instrumentierung» no.

Neben diesem stilistischen Moment, das als Musikalität, Bildlichkeit und
Innerlichkeit111 des sprachlichen Ausdrucks eine Versöhnung der
verschiedenen Ich-Ebenen der seuseschen Selbst-Aussage stiftet, ist es nun
aber - auf der Ebene des Gehalts - deutlich eine sowohl von Eckhart
wie von Tauler her noch nicht bekannte, daher neue und erstaunliche,
durch alle Masken der Selbstcamouflage hindurch spürbare, letztlich
im Charakter der Offenheit doch einheitliche Konzeption des eigenen

110 Boesch, a. a. O., 234.
111 A. a. O., 236 ff. Das Element der Musikalität ist schon immer in der Dichtung,

auch in der mittelalterlichen - etwa im Tristan (vgl. L. Gnädinger, Musik und
Minne im 'Tristan' Gotfrids von Strassburg, [Beihefte zum WW 19] Düsseldorf
1967) - ein tragendes Stilelement gewesen. Vgl. auch Benz, a. a. O., 431-436.



128 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

Selbst, die Seuse in seinen Ich-Aussagen leitet. Louis Cognet hat darauf
hingewiesen, daß Seuse die mystische Introversion weniger radikal und
exklusiv vorträgt als Eckhart und Tauler 112. Daran hindert ihn eine

völlig ursprüngliche Aufgeschlossenheit und Offenheit für alles Seiende,

eine Art kosmischen und quellhaft poetischen Organs für das geschaffene
Universum in seiner Totalität113, das - nach Cognet - schon teilhardsche

Züge trägt114. Im 9. Kapitel der Vita gibt Seuse eine Erklärung des

«Sursum corda» der Messe, die für diesen Aspekt seines Charakters

exemplarisch ist. Drei Gedanken sind es vor allem, die ihm in den Sinn

kommen, wenn er mit diesen Worten die Präfation anhebt. Alle drei

bewirken, daß ich (Seuse) ward ufgeswenket in got und dur mich alle

creaturen (27, 30 f.) :

'Dû erst inluhtend meinunge was also: ich nam für minû inrü ogen

mich selber nah allem dem, daz ich bin, mit lib und sele und allen minen

kreften, und stalte umb mich alle creaturen, die got ie geschuof in himelrich
und in ertrich und in den vier elementen, ein iekliches sunderlich mit namen,
es weri vogel des luftes, tier des waldes, visch des wassers, lob und graz dez

ertrichs und daz unzallich grien in dem mere, und dar zuo alles daz klein ge-

stuplach (feiner Staub), daz in der sunnen glänz schinet, und ellû dû wassers

troepflû, dû von tow aid von sehne aid von regen ie gevielen aid iemer me

gevallent, und wünschte, daz dero ein iekliches heti ein suesses uftringendes
seitenspil, wol gereiset uss mines herzen innigostem sajfe, und also ufklanktin
(aufklänge) ein nüwes hochgemuotes lob dem geminten zarten gote von ewen

ze ewen. Und denne in einer hûglichen (freudig, froh) wise zertaten und

zerspreiten sich die minnerichen arme der sele gen der unsäglichen zal aller
der creaturen, und waz sin meinunge, sü alle fruotig (froh) dar inne ze

machen, recht als so ein frier wolgemuoter vorsenger die singenden gesellen

reizet, froelich ze singene und ire herzen ze got uf ze bietene : Sursum corda '

(28, 1-18). Cognet bemerkt mit Recht zu diesem Text, indem er Seuse

von Eckhart abhebt: «A la vérité, Eckhart n'avait pas entièrement

ignoré cet engagement de l'univers entier dans la remontée vers Dieu, et

il admettait que toutes les créatures doivent se retrouver en l'unité. Mais

112 Cognet, a. a. O., 190.
113 Seuses Vermögen der ästhetischen Schau reicht bis in die Passion. Christus

wird das Psalmwort 21, 7 : Ego sum vermis et non homo, in den Mund gelegt (im
Gr. Bfb., 12. Brief; 441, 25 f.). Und Seuse spricht Christus folgendermaßen an:
Owe, du schoener wurm, versmehet von aller diser weite, der da nu lühtet ob der sunnen
glantz, der dich dicke vor im hat, wie mag der iht klagen? (26 f.).

114 Cognet, a. a. O.



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 129

la vision du Suso est beaucoup moins schématique et mathématique
que celle de son devancier. La nature qu'il découvre autour de lui est une
nature vivante, vibrante, bruissante, irradiée. Sa sensibilité de poète lui
permet de ressentir profondément la beauté de la création, qui oriente

vers la beauté incréée» U5. Allerdings wird man sich hüten müssen, Seuses

Allbeschwörung - obwohl erstaunlich spontan - allzurasch im Sinn eines

lyrischen Einswerdens von Subjekt und Objekt zu deuten 116. Keine

Spur davon. Fein säuberlich stellt Seuse sein eigenes Selbst mit Leib und
Seele und allen Kräften sich vor die inneren Augen, - eine Selbstobjek-
tivation von geradezu hygienischem Anstrich -, dann folgen alle andern

Geschöpfe, die Gott je im Himmel und auf Erden schuf. Es ist eine

adamische Situation für Seuse, da er jeden Vogel in der Luft, jeden Fisch
im Wasser und jedes Tier im Wald sunderlich mit namen (jedes namentlich

ausgesondert) vor seinem geistigen Auge erblickt. Die mythische,
an der Bibel orientierte Sprache evoziert gleichsam den Glanz der
paradiesischen Schöpfung in einem wohl dosierten und organisierten, wohl
doch etwas schematisch geordneten Vokabular, aus dessen Ordnung
einzig die Hinweise auf den unzähligen Sand am Meer, auf den im
Sonnenlicht erglänzenden Staub und auf die von Tau, Schnee oder Regen
herrührenden Wassertröpflein herauszufallen scheinen; aber nur scheinbar,

denn sie korrespondieren sinnvoll als geschöpflicher Kleinkram der

Makro-Organisation des Alls. Es folgt aber etwas ganz Erstaunliches:
Seuse wünschte sich, daß iekliches ein suesses uftringendes seitenspil
besäße, das - wol gereiset uss mines herzen innigostem saffe: angeschlagen

aus dem innersten Saft meines Herzens - dem zarten Gott ein hochgemutes

Lob erklingen ließe. Zunächst ist beachtlich, daß Seuse in seinem

innersten Herzensgrund, ja in seinem im Herzgrund pulsierenden Lebenssaft

den Ort sieht, da der Lob-Aufklang der Schöpfung erstmals
angeschlagen wird. In seinem Herzgrund ist daher die ganze Schöpfung
versammelt, aber nicht als gestaltloses Durcheinander präexistenter,
göttlicher Schöpfungsideen, sondern als reinlich gegliederter Kosmos
anschaubarer Geschöpflichkeit. Mit dieser die Schöpfung sich reinlich
eingliedernden Interiorisation ist ein eigentlicher Neugewinn verbunden:
Indem Seuse sein eigenes Ich als ein vor-gestelltes objektiviert, wird

115 A. a. O.
116 E. Staiger (Grundbegriffe der Poetik, Zürich 1951, 13 ff.) faßt das

Lyrische unter dieser Bestimmung, von Voraussetzungen her, die in der deutschen
Romantik zu suchen sind und daher für ein mittelalterliches Kunstwerk nur sehr
bedingt etwas zur Erklärung beitragen.

9



130 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

er fähig, auch das Nicht-Ich der ganzen Schöpfung in sich zu objektivieren.

Die Selbsterkenntnis wird zur Bedingung der Möglichkeit einer

Erkenntnis des je anderen. Das Ich in seiner Einmaligkeit und
Geschichtlichkeit bekommt einen Doppelaspekt: Es erfaßt und faßt sich

in seiner je seinigen Welt, bricht aber gerade in dieser Leistung der

Selbsterfassung durch zur Möglichkeit der Fremderfassung, ja aktualisiert

so überhaupt erst in der Ich-Erkenntnis die konkrete Anschaubar-
keit äußerer Umwelt. Der noch bei Eckhart rein in die mystische Unio
verlegte Zusammenfall von Ich- und Umwelterkenntnis ereignet sich

gleichsam als unmittelbar wahrgenommener Exemplarismus im Hier
und Jetzt einer menschlichen, den Bedingungen seiner Geschöpflichkeit
und seines aktuellen Selbstbesitzes nicht enthobenen Ichs. Man könnte
diese Erscheinung als ersten Schritt zur Säkularisierung der mystischen
Erfahrung in Richtung einer Naturmystik deuten, wenn die Signatur,
welche das Ereignis trägt, nicht eindeutig das Gotteslob wäre. Unsere
schon eingangs gestellte Frage nach dem Verhältnis von faktischem und
theoretischem Ich in Seuses Vita läßt sich von daher in einem neuen Sinn
beantworten. Das Ich-Exemplar in Gott mit seiner Implikation aller

Schöpfungsideen als letzte Kategorie der theoretischen Mystik artikuliert
sich im Bereich des faktisch-historischen Ichs leicht als aktiv in die konkrete

Umwelt ausgreifende, adamisch sich die fremde Schöpfung erobernde

Kraft. Entdeckung des Ichs und der Umwelt fallen so zusammen m.
Nicht nur die unvernünftige Schöpfung wird so aktiviert und

erobert, sondern - Seuse signalisiert es in seiner zweiten meinunge beim
Sursum corda - auch die Herzen der Mitmenschen: ich nam her für in
minen gedenken min herz und aller menschen herzen (28,19 f.). Deren
Lust und Schmerz sucht er sich zu vergegenwärtigen und ruft schließlich
alle auf, sich selbst zu befreien : wol uf, ir gevangnü herzen, uss den engen
banden zergangklicher minnel (25 f.).

In seiner dritten meinunge hingegen erläßt Seuse einen freundlichen
Aufruf an alle gutwilligen ungelassenen Menschen : Den ruoft ich und mir
selb uf ein geturstiges (kühnes) wagen unser selbs mit einem ganzen abker

von uns und von allen creaturen (29, 2 ff.). Diese Drangabe des

neugewonnenen Selbst und der kreatürlichen Umwelt schwenkt nun wieder auf
die Linie der Gelassenheit und Losgelöstheit ein, die Seuse natürlich

U7 Ygi Haas, a. a. O., 221 f. Man wird zugestehen müssen, daß dieser Inein-
anderfall von Ich- und Welterkenntnis bei Seuse wesentlich spontaneren und
ästhetischeren Charakter hat als bei Meister Eckhart.



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 131

nur gleichsam erkenntnismäßig und in übertragenem Sinn verlassen

hatte, da ja schon die geistige Re-präsentation von Ich und Nicht-Ich,
von Geistperson und Umwelt, diese Selbstaufgabe zur Voraussetzung
hatte. Das hat Seuse explizit auch gepredigt: Wer gewerden wil, der

muoz van not entwerden. - Dit iz der grünt und daz fundament unse selikeit,

eyn verwerden und eyn verniden sines selves. Wer wil gewerden, des he niet

inis (was er nicht ist), der verwerde des, daz he ist; daz muoz ouch van not

sin (Predigt IV; 533,25 h.). Die Argumentation, daß entwerden muß,
was durch Neues ersetzt werden soll, findet sich schon bei Tauler 118. Bei
Seuse ist der durch diesen Verlust eingehandelte Neugewinn gleichzeitig
mit der Unio-Erfahrung, die er sich ausdrücklich im Gegensatz zu Tauler
konzediert, ein umfassend erkenntnismäßiger : indem er sich dem eigenen
Ich entfremdet, gewinnt er - gerade im Medium, da daz wild enpfroemde-
keit (189,1) waltet - Einblick in die göttliche Erkenntnis; er erkennt,
wie er erkannt ist. Es ist, wie wenn dieser nachhaltige Einblick in Gottes

ungenantheit (189,1) zum großartigen Nenner alles Geschaffenen würde.
Das peremptorisch behandelte Ich lebt nun ganz aus der göttlichen
Seinsvorgabe heraus und bekommt ein dem göttlichen analoges
Verhältnis zu dem Geschaffenen.

Die spontan-glückhafte Objektivation seiner selbst und der
gesamten Schöpfung steht am Anfang von Seuses geistlichem Weg, der
hinfort insgesamt als ein Weg wachsender Selbsterkenntnis bis zum
Eingang des Ichs ins göttliche Exemplar dargestellt werden müßte. Ein paar
Stationen dieses Wegs seien wenigstens genannt und kurz charakterisiert.

Noch vor den drei «Meinungen» zum Sursum corda berichtet die

Vita ein gesiht (19,2), in dem Seuse auf Geheiß eines Engels einen froeli-
chen inblik in sich selber tun und sehen darf, wie der minneklich got mit
seiner minnenden sele tribet sin minnespil (20,14ff.). Geswind sah er dar
und sah, daz der lip (er selbst, sein eigener Leib) ob sinem herzen ward
als luter als ein kristalle, und sah enmiten in dem herzen ruweklich sizen

die ewigen wisheit in minneklicher gestalt, und bi dem sass des dieners sele

in himelscher senung (voll himmlischen Verlangens) ; dû waz minneklich

uf sin siten geneiget und mit sinen armen umbvangen und an sin goetlich
herze gedruket, und lag also verzogen (gedrückt) und versofet («ersoffen»,

ertränkt) von minnen under dez geminten gotes armen (16 ff.). Erstaunlich
ist in erster Linie die innere Räumlichkeit, die hier sich eröffnet. In
seinem Inneren erblickt Seuse den eigenen Leib, lichthaft und durch-

118 Vgl. Haas, FZPhTh 16 (1969) 361 f.



132 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

sichtig die eigene Struktur offenbarend wie ein Kristall. Dieses

leibhaftkörperliche, aber lichthaft durchgeistigte Ich eröffnet sich nun zusätzlich
auf die nochmals tiefere Dimension des Herzens hin. Eine zweite Selbst-

objektivation ergibt sich aus dieser Schau: Im eigenen Innern sich
selbst leibhaft erblickend nimmt Seuse im kristallinen Leib den Herzraum
wahr, der die beiden Gestalten der ewigen Weisheit und seiner selbst
enthält. Das scheinbare Genrebild hat gerade in dieser doppelten
Eröffnung der inneren Perspektive auf das eigene vergegenwärtigte Selbst

etwas Gespensterhaft-Manieristisches. Arnold Hausers Bestimmung
des Manierismus durch den hegelschen Begriff der «Entfremdung»119
trifft hier die Sache vollkommen. Der aszetische Selbstentfremdungs-
und Expropriationsprozeß auf Gott hin ist hier bildhaft auf die Dimension
säuberlich vollzogener, doppelt gestufter Interiorisation reduziert. Die

nur noch miniaturhaft wahrnehmbaren Figuren der ewigen Weisheit
und des Dieners die sich im Herzen von Seuses Kristalleib vereinigen,
posieren das große Ereignis im Kleinformat, ohne daß doch der Situation
etwas an Würde verloren ginge.

Eine eigene Untersuchung würde die Akkuratesse und die Freude

am Detail verlangen, mit denen Seuse die aszetischen Disziplinen
beschreibt, die er für sein sündiges Ich für angemessen und erforderlich
hält. Die Schilderungen etwa des Nagelkreuzes - Resultat eines be-

girlichen invals (41,1) - das er sich auf den Rücken heftet, oder der Art
und Behutsamkeit, mit der er sich ein möglichst spärliches und quälendes

Schlaflager herrichtet, sind mit vielen andern zusammen Zeugnisse einer
Bewußtheit und Selbstkontrolle, die ihresgleichen suchen. Literarisch
handelt es sich dabei um Neuentdeckungen von Bereichen der
Wirklichkeits-Aussage, deren Eroberung Seuses eigentliches Verdienst ist.

Nachdem Seuse eine Lebensbeichte abgelegt hatte, schloß er sich

in seine Zelle und geißelte sich derart, daß die Geißel in drei Stücke

zersprang. So wird die Aktion plötzlich unterbrochen und der Gemarterte

kann sich auf sich selber besinnen : Do er also bluotende da stuond

und sich selber an sach, daz waz der jemerlichest anblik, daz er in dik
gelichte (daß er ihn gemahnte) in etlicher wise der geschoewde (an den An-

119 A. Häuser, Der Manierismus, Die Krise der Renaissance und der
Ursprung der modernen Kunst, München 1964, 93 ff. Hauser hat seinen Manierismus-
Begriff in der italienischen, spanischen, französischen und englischen Literatur
erprobt - mit Erfolg - leider aber nicht in der deutschen, die ähnlichen Anlaß
böte wie die andern europäischen Literaturen (späthöfische Dichtung, 16.
Jahrhundert [Fischart]).



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 133

blick), als do man den geminten Cristus freischlich geislete. Er ward von
erhermde über sich selb als reht herzklich weinende, und knüwet nider also

nakende und bluotige in dem frost und bat got, daz er sin sünd vor sinen

milten ogen dilgeti (43, 22 ff.). Man wird diese Szene gerade nicht als

Beispiel für Seuses anscheinend unerbittliche Tendenz zur physischen
SelbstVernichtung nehmen dürfen, sondern als Beleg dafür, daß ihm
noch in der härtesten Abtötung ein Moment der Milde gegen sich selber

erhalten blieb, gewissermaßen eine von Christi Leiden her legitimierte
Selbstkontrolle, die den in den nidren schuolen (53,11 f.) allzulang
verweilenden Anfänger schließlich zur hoehsten kunst (15) der Gelassenheit

führt, wo er die völlige Selbstpreisgabe lernt, eine Selbstpreisgabe, die
Seuse nicht mehr gleichsam als Protagonist eines in eigener Regie
getätigten asketischen Unternehmens vollführt. Das Leid schafft er sich

hinfort nicht mehr selbst, sondern es ist Geschick. Alle vorangegangene
Selbstaskese wird durch die neue Situation, in die Seuse durch die Herabkunft

eines himmlischen Boten eingewiesen wird, gründlich in Frage
gestellt. Deutlich sagt es der Bote: adisû kunst wil haben ein ledig muesse-

keit: so man ie minr hie tuot, so man in der warheit ie me hat getan; und
meinde ein soelich tuon, in dem der mensch sich selb vermitelt und nit luter

gotes lob meinet (54,12 ff.). Zwischen sein eigenes Selbst und das lautere
Lob Gottes hat der Mensch in der Gelassenheit sich selber nicht als ein

«Mittel» zu setzen. Seuse kommt nach diesen Worten des himmlischen
Boten rasch zu sich selbst und beginnt, in sich und mit sich selbst zu

sprechen : «luog inwert genote (eifrig), so vindest du dich selb noch eigenlich
und merkst, daz du noh mit allen dinen ussren uebungen, die du dir selb

usser dinem eigen grund (aus deinem eigenen Grund) an tet, bist ungelassen ze

enpfahene froemd widerwertikeit...» (54,19fL). «In dieser Erkenntnis und
Selbsterkenntnis wird der entscheidende, freilich zeitlich nicht genau
festzulegende Wendepunkt in Seuses innerer Entwicklung klar ; von dem selbst

erdachten, sein ganzes Ich widerspiegelnden Verfahren der Kasteiung
zu ganzem Sicheinfügen in Gottes Willen in guten und bösen Tagen»120.

Das 21. Kapitel der Vita bedeutet aber erst eigentlich den Wendepunkt

in Seuses Leben von selbstbezogener Askese zum geduldigen
Ertragen geschickten Leids. Die Gestalt des Dulders Job wird mitsamt der

militia Christi (Job 7,1) 121 beschworen. Seuse wird in einer Vision zum

120 G. Hofmann, Heinrich Seuse, Deutsche mystische Schriften, Düsseldorf
1966, 64, Anm. 72.

121 A. Hohenstein, a. a. O., 101* ff., hat den Militia-Christi-Begriff mit
seiner ganzen Tradition für Seuse beigezogen.



134 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

Ritter berufen. Bisher ein suger und verwenter zertling (57,17 f.), wird
sich Seuse nun für unendliches Leid wappnen müssen.

Die kommende Ungeschütztheit wird Seuse in einer bestürzenden
Schau angezeigt. « Tuo uf der celle venster, und luog und lern » (58,5), wird
ihm eines Tages nach der Konventsmesse ähnlich wie dem Augustinus
der Konfessionen bedeutet. Die Szene hat Ähnlichkeit mit jener, da

Augustinus befohlen wird: Tolle, lege! 122 Seuse öffnet das Fenster und
sieht einen Hund mit einem verschlissenen Fußtuch spielen, es in die

Höhe werfen und Löcher hineinzerren. Eine Stimme sagt zu ihm: «reht

also wist du in diner brueder munde» (58,10 f.). Und Seuse gedaht in im
selb: «sid es anders nüt mag gesin, so gib dich dar in, und luog eben, wie

sich daz fuosstuoch swigende übel lat handien; daz tuo och du!» Er gie hin
ab, und behielt daz fuostuoch vil jaren als sin liebes kleined, und so er wolte

us brechen mit ungedult, so nam er es her für, daz er sich selb dar inne er-

kandi und gen menlich stille swigeti (58,11 ff.). Anne-Marie Holenstein
hat in ihrer schönen Deutung der Szene auf die einschlägigen Psalmstellen

verwiesen und die Wende signalisiert, die ganz von dieser
bildhaften Schau her für Seuse hinfort bestimmend wird: «Bisher hat er sich

selbst zu formen versucht, fortan wird er von außen her geformt werden

...»123. Das ist der innere Sinn der Szene. Das Geschehnis aber hat
darüber hinaus einen Gehalt, der für lange Zeit paradigmatischen
Charakter bekommt. Ein Mensch wird angesichts eines Bildgeschehens
blitzhaft zur Selbstbewußtheit gestoßen12+. Die Selbstidentifikation

122 vgl. P. Courcelle, Recherches sur les Confessions de saint Augustin,
Paris 1950, 188 fi. (Le 'tolle, lege'; fiction littéraire et réalité).

123 A. a. O., 127 *.
124 Max Wehrli hat diesen «autobiographischen Moment» in der «Ecbasis

Captivi» herausgearbeitet: «Einzigartig die 'autobiographische' Einkleidung: Ein
junger Mönch in einem Kloster zu Toul, das ihm wie ein Gefängnis vorkommt,
verfaßt zur Selbstkasteiung, Besinnung und Buße eine dichterische Arbeit. Er
bedenkt sein unbefriedigendes Leben, seine Versuchung, zu vagieren oder in die
Freiheit zu fliehen, die vertane Zeit, die Möglichkeit einer Umkehr. Und so erzählt
er, nachdem er verschiedene andere Kunstformen verworfen hat, die Geschichte
eines Kalbes, das mutwillig in die Freiheit floh, in die Klauen des Wolfs geriet und
beinahe gefressen worden wäre, hätten es nicht die treuen Mitbewohner seines
Stalls noch rechtzeitig befreit und zur Mutter zurückgebracht. Der persönliche,
selbstironische Ton kann zum leichten Genre der Dichtung gehören und speziell
zur Tierdichtung, ebenso die Anspielungen auf die Umwelt des Hörers, auf Ereignisse
des Klosterlebens und der Zeitpolitik. Es sind ja diese örtlichen und zeitlichen
Anknüpfungen, welche die Tierfabel zur sog. Tiersage machen. So mag die
Selbstintroduktion des Dichters und ein Teil ihrer Motive zur mlat. Topik gehören —

dennoch steckt mehr hinter dem Vorhang rhetorischer Formen und mühsam ver-



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 135

Seuses mit dem hin und her geschleiften Fußtuch eröffnet ihm die
letzte Tiefe seiner inneren Berufung, enthüllt ihm den inneren Menschen.
Das äußere Bild wird zu einem Schibboleth eines ganzen Schicksals;
radikal ausgedeutet erfaßt es das Ich in seiner mystischen Bestimmung.
Grundsätzlich ähnliche Situationen werden nach Seuse immer wieder
berichtet. Man denke an Jakob Boehmes «jählichen Anblick eines

zinnenen Gefäßes», durch den der 25-jährige «zu dem innersten Grunde
und Centro der geheimen Natur eingeführt» wird 125. Zu erinnern ist an

Jean Pauls Bericht in seiner «Selberlebensbeschreibung», da er von der
Geburt seines Selbstbewußtseins erzählt: «Nie vergeß' ich die noch
keinem Menschen erzählte Erscheinung in mir, wo ich bei der Geburt
meines Selbstbewußtseins stand, von der ich Ort und Zeit anzugeben
weiß. An einem Vormittag stand ich als ein sehr junges Kind unter der
Haustüre und sah links nach der Holzlege, als auf einmal das innere
Gesicht 'ich bin ein Ich' wie ein Blitzstrahl vom Himmel vor mich fuhr
und seitdem leuchtend stehen blieb : da hatte mein Ich zum ersten Male
sich selber gesehen und auf ewig» 126. Gewiß, das äußere Bild läßt sich
hier nicht mehr weder als Vergleich noch als Metapher ausdeuten. Die
Situation ist aber dieselbe, auch wenn die äußere Wirklichkeit einen bloß
noch akzidentellen Bezug zum Ich und dessen Selbsterfassung hat.

Höchst bezeichnend ist nun für die folgenden Kapitel der Vita,
daß, wenn der mystische durpruch, den ein mensch vor an hin muoss

nemen mit einem entsinkene im seihen und allen dingen (94,10 f.), gnaden-
haft gelingt, die Präzision der Umwelt- und Selbsterfassung aufgegeben
wird. Interessant in einem grundsätzlichen Sinn ist hinfort für Seuse nur
noch die lebensgeschichtliche Ausdeutung des in der Fußtuch-Szene

wobener antiker Zitate. Die Suche nach der Ausdrucksform, in der eine persönliche
Not, ein Wille zu Selbsterkenntnis und Selbstheilung wirksam ist, überzeugt; der
Blitz dieses Bewußtwerdens, der 'autobiographische Moment', ist unvergeßlich ins
Bild gefaßt: das Hinausschauen des 'Gefangenen' durchs Fenster ins Freie, wo die
Klosterbrüder in Kornfeld und Weinberg gemeinsam, nützlich und freudig tätig
sind, und darin das Gewahrwerden seiner selbst als 'truncus sterilis', als 'miser
vitulus'. Im Blick in die Welt erkennt der Erzähler sich selbst. Einen Augenblick
lang ist der autobiographische Antrieb der weltlichen Großerzählung, die vor ihrer
Entwicklung zu neuen Formen steht, sichtbar.» (Vom Sinn des mittelalterlichen
Tierepos, in: Mittellateinische Dichtung, hrsg. von K. Langosch, Darmstadt 1969

[= Wege der Forschung 149], 471 f.)
125 W.-E. Peuckert, Das Leben Jakob Böhmes, Jena 1924, 25 (den Bericht

Franckenbergs wiedergebend).
126 Jean Paul, Werke VI, München 1963, 1061. Für den Hinweis danke ich

meinem Zürcher Kollegen Dr. Peter von Matt.



136 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

geschauten Bildes. Entscheidend ist nun ein lebliches ervolgen (98, 7) 127,

ein erfahrungshaftes Nachvollziehen des Geschauten. Das
erzähltechnische Element für dieses biographische Experiment in der Nachfolge

Christi ist die «aventure als Erfahrung der Ohnmacht»128, als

Schritt hinaus aus dem Kloster in die Erduldung des Ungeschütztseins
durch äußere Gefahren, durch Schwachheit und Tod. Im monotonen
Wechsel des visionären Selbstverlusts und -gewinns begleitet ihn
unübersehbar die göttliche Gnade auf dem Weg wachsender Selbstenteignung

in Gott hinein. Die lebensgeschichtlich entscheidenden Ich-
Erfahrungen stehen am Anfang der Vita; die für das Jenseits relevante

Einübung in das des eigenen Selbst expropriierte Exemplar-Ich wird
beinahe ausschließlich und bezeichnend nur noch als «Lehre» vermittelt,
entzieht sich mithin sinnvoll dem autobiographischen Zugriff. Denn je
höher der Mystiker in die überformende Gnade Gottes einsteigt, um so

tiefer läßt er sein biographisches Ich zurück. Bedingung der Möglichkeit
der mystischen Vereinigung mit Gott ist und bleibt jedoch für den

Mystiker die fundamentale Entdeckung des eigenen Ich. Anders könnte

er es ja nicht «lassen». Tatsache aber ist, daß die Autobiographie für
Seuse letztlich nur eine Etappe des Wegs ist, die ins Übergeschichtliche,
Weiselose und in die Dunkelheit Gottes mündet. Daß er hier sein Ich
als Gott in Gott wiederfinden darf, wissen wir aus den Versicherungen
der theoretischen Schriften. Die Spannung, in der Seuse als aventurer
und Held seines eigenen Lebenswegs steht, die Spannung zwischen

gnadenhaft gewährter Vision und menschlicher Schwäche, die eine

Spannung zwischen Gnade und Natur ist, kann einzig in der die ewige

Seligkeit vorzeichnenden Unio überbrückt werden.

Eingangs wurde die Spannung zwischen empirisch-faktischem Ich
und literarischem Rollen-Ich in Seuses Vita als grundlegend genannt.
Dieses Verhältnis läßt sich nun vertiefen und komplizierter darstellen.
Schon der faktische Mensch ist für seine Umwelt nie empirisch derselbe.

Er spielt «Rollen» und legt sich beliebig solche zu, auch im tatsächlichen
Leben 129. Daß er immer derselbe ist und als solcher phänotypisch
erscheint, ist eine Frage der mehr oder weniger intensiven Selbststilisierung

127 «La note la plus manifeste de la mystique susonienne est d'être une théologie

vécue. L'expérience intérieure lui semble indispensable à l'intelligence de la
doctrine révélée» (Bizet, a. a. O., 176).

128 Holenstein, a. a. O., 129 * fi.
129 «A person is an assembly» (M. Nicoll, Living Time and the Integration

of the Live, London 21953, 105).



Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses 137

vor dem Hintergrund allerdings einer sich selbst identischen Person. Bis
zu einem gewissen Grade gibt sich der Mensch also auch in seinen

realen Lebensbezügen vergleichsweise «literarisch», d. h. in einem Rollen-
spiel. Der Bezug Ich - faktisches Ich ist also schon hineinzuverlegen in
die real existierende Person. Die literarische Ausformung dieses

Verhältnisses unterscheidet sich davon nur, aber doch wohl grundlegend,
durch einen weit erhöhten Spielraum zwischen wirklichem und Rollen-
Ich. Literatur ist so ein eigentliches Bezugsspiel zwischen der Rolle, die
das Ich darin annimmt, und der faktischen, letztlich auch schon
gebrochenen Realperson.

Für Seuse ist die höchste Ich-Idee, die er sich vorzustellen erlaubt,
nun auch schlechterdings die höchste, d. h. das Ich als Idee in Gott und
mit Gott identisch 130. Ein Ich also, das all seiner akzidentellen
Bestimmungen enthoben ist, ein Ideal-Ich, wie es als Schöpfungsgedanke in
Gott ruht. Wir wissen, was das für einen Einfluß auf die Autobiographie
haben kann. Gerade das kennzeichnend Autobiographische, die Zeichnung

des lebensgeschichtlichen Umrisses des zwischen faktischem Ich
und Rollen-Ich nicht geteilten, aber fluktuierenden Individuums, wird
überschritten auf die das Ich in den göttlichen Grund transzendierende

130 Paul de Man, Ludwig Binswanger et le problème du moi poétique, in:
Les chemins actuels de la critique, hrsg. von G. Poulet, Paris 1967, 77-92, versucht,
die innere Entwicklung des dichterischen Initial-Ichs zum im Werk niedergelegten
Ich im Sinn einer Reduktion des faktisch-empirischen Ichs auf die intendierte
dichterische Form-Totalität zu deuten. Diese Selbstreduktion des Dichters mit dem
Blick auf dieses fragilste und delikateste Glück der Ich-Erfüllung im Werk
korrespondiert deutlich mit der aszetischen Selbstreduktion des Mystikers in Hinsicht auf
die beseligende mystische Schau. Die Ich-Idee, die der Mystiker in Gott erschaut und
mit der er sich identifiziert, steht ebenfalls in Analogie zur poetischen Ich-Idee,
die in der ästhetischen Erhebung der unmittelbarsten, völlig monadisch
selbstimmanenten Ich-Erfahrung besteht. Es kann sich dabei allerdings immer nur um
Analogien handeln. Die Unterschiede zwischen ästhetischer und mystischer Ich-
Erfahrung sind bedeutend und grundlegend. Liegt die einzige Möglichkeit für das
ästhetische Subjekt, sich voll und exklusiv in seiner Subjektnatur zu bestätigen,
in der Konzentration auf die Ausarbeitung einer fiktiven Seinsheit, die autonom
ist, so besteht dieselbe Möglichkeit für das mystische Subjekt gerade umgekehrt
nicht in der selbstgeschaffenen, fiktiven Seinsheit, im Kunstwerk, sondern in seiner
heterogenen Abhängigkeit von der göttlichen Seinsheit, die es koextensiv der
Einsicht in die eigene Nichtigkeit erfahren darf. Auch das mystische Ich reduziert
sich, im Grunde radikaler und absoluter als das ästhetische, aber nicht auf die
eigene Immanenz hin — damit eine fiktive, homogene Totalität im Kunstwerk
entstehe - sondern auf die Transzendenz des eigenen Ichs hin - damit das Ich
ichlos in Gott vergöttlicht sich wiederfinde. Zum Unterschied zwischen Dichtung
und Mystik vgl. R. Maritain, Magie, poésie et mystique, in: Situation de la
poésie, Paris 21964, 45 ff. ; H. Bsemond, Mystik und Poesie, Freiburg i Br. 1929.



138 Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

Unio-Erfahrung. Das ist aber noch nicht alles. Auch die nachzeichnende

Charakterisierung des historisch-faktischen Ichs wird von dieser
Zielform der ganzen Bemühung beeinflußt. Alles Faktische, Charakteristische,

das zuerst üterarisch erobert werden muß, ist gleichsam schon im
Ansatz eschatologisch auf den mystischen Tod des Ichs hin bezogen. So

kann die stärkste Selbsterfahrung - in der Fußtuch-Szene - gleichzeitig
und in der innersten Bildaussage Vision der Entbildung des Ichs sein.

Hier wird das Bild mit einem Bild buchstäblich ausgetrieben. Oder auf
die Ich-Problematik bezogen heißt das: das passiv im Leid zu
entbildende Ich entmachtet das in Bildern und Rollen sich gefallende Ich.
Das in seiner Zeitlichkeit existierende Ich wird so durch die gewaltlose

Strategie des zeitlosen, in Gott präexistent ruhenden übermächtigt. Der
dialektische Bezug zwischen beiden löst sich schließlich in der Dynamik
des • Expropriationsprozesses zu einem Selbstgewinn in Gott als Gott.


	Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich Seuses

