
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 17 (1970)

Heft: 1-2

Artikel: Propter lamentabilem vocem hominis

Autor: Gasser, Raphaela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761568

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761568
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Raphaela Gasser

Propter lamentabilem vocem hominis

Zur Theorie der Volkssprache

in althochdeutscher Zeit

Einleitung *

Innerhalb der Literatur des Mittelalters beansprucht das Schrifttum
in deutscher Sprache einen sehr geringen Platz. Das gilt nicht nur bei
einer Betrachtung in europäischem Rahmen, sondern es muß ebenso

entschieden von der literarischen Produktion der Deutschen gesagt werden.

Daß das Latein als universale Sprache das Feld beherrscht, ist
durchaus bekannt h Man nimmt auch zur Kenntnis, daß in Deutschland
bis zum Ende des 17. Jh. mehr lateinische als deutsche Bücher gedruckt
worden sind2. Dennoch, so unzweifelhaft diese Feststellungen der

Historie sind, der heutige Betrachter muß einige Mühe aufwenden, sich
in die Mentalität einer Zeit zurückzuversetzen, in der seine nunmehr
gehobene Sprache ein Gegenstand der Verachtung war, wo sie selbst-

* Zu den in den Literaturangaben gebrauchten Abkürzungen s. das Sigel-
verzeichnis am Ende des Beitrags S. 83.

1 Man denke nur an das Werk von Ernst Robert Curtius, Europäische
Literatur und Lateinisches Mittelalter, Bern 61967, besonders 34 ff.; vgl. z.B. auch
Erich Auerbach, Literatursprache und Publikum in der lateinischen Spätantike
und im Mittelalter, Bern 1958, 88; Jean Leclercq, L'amour des lettres et le
désir de Dieu, Paris 1957, 47 f. 52; Karl Langosch, Die Europäische Literatur
des Mittelalters, Beiheft 16 zu WW, Düsseldorf 1966.

2 Max Wehrli, Deutsche und lateinische Dichtung im 16. u. 17. Jh., in:
Das Erbe der Antike, Zürich 1963, 135.



4 Propter lamentabilem vocem hominis

verständlich als barbara lingua3, lingua inculta, agrestis lingua 4

bezeichnet wird oder gar ein Ausdruck wie simiarum informes nati 5 für
die deutschen Wörter möglich ist6. Wie sehr der Frühzeit der Literatur
Deutschlands dieser Gedanke einverleibt war, mag seine Dauerhaftigkeit

erhellen. Die Anstrengungen von Männern der Sprache noch des

17. Jh. wie Opitz und Schottelius um ein maßgebendes, verbindliches
Deutsch, das erst aus der damals herrschenden Sprachwirrnis und
-Unsicherheit, ja aus dem Verzagen an der eigenen Sprache überhaupt
herauszuführen war, zeigen deutlich genug die enormen Schwierigkeiten
auf, mit denen die «grundrichtige» «Teutsche HaubtSprache»7 noch
800 Jahre nach ihren literarischen Anfängen zu rechnen hatte. Aber
noch im 18. Jh. zweifelt man an der Tauglichkeit der deutschen Sprache 8.

Es wäre nun verfehlt, die Frage so zu stellen, wie sie einem spontan
beifällt, nämlich: wie war eine solche Geringschätzung der deutschen

Sprache je möglich? Vielmehr muß gleich zu Beginn die Weiche unserer

gewohnten Denkbahn anders gestellt und gefragt werden : was hat sich

3 Etwa bei Erläuterungen in einem lateinischen Text, besonders zu nomina
propria, z.B. «(castellum...) quod barbara lingua nominat Eresburg» (Poeta Saxo,
MGH Poetae latini 4, 1, 8 V 42—44); ebenso in den ahd. Glossen bei längeren
Erklärungen, so zu Isidors «De officiorum nominibus»: Osanna (interpretatur) Heilo,
aut Wilicomo quasi barbarus dicat. (Heinrici Summarium II 19, Die ahd. Glossen,
Steinmeyer u. Sievers, Berlin 1895, III 65, 8.) Vgl. die «barbara et antiquissima
carmina» aus Einharts Vita Karoli Magni, cap. 29 (PL 97, 52) ; vgl. auch Otfrids
Ausfälle gegen die Barbarei der fränkischen Sprache in der Zuschrift an Liutbert:
«huius enim linguae barbaries», barbarismus et soloecismus; ähnlich Walahfrids
«secundum nostram barbariem, quae est theotisca» (MGH Legum Sectio II 2,

479-482) ; oder Eckehart iv., der eine nächtliche Teufelsvision Notkers I. erzählt:
«barbarice clamans (der Teufel) Au wê! Mir wê! vociferavit». (Casus Sti. Galli,
cap. 41, St. Gallische Geschichtsquellen neu hrsg. v. G. Meyer von Knonau, St. Gallen

1877, 147-149) ; oder Bischof Wilhelm von Modena will den Donat in die Sprache

der Preußen d. h. «illorum barbaram linguam» übersetzen, und dies noch 1228

(nach H. Grundmann, Litteratus-illitteratus, Archiv f. Kulturgeschichte 40 (1958) 5).
4 Otfrid, Zuschrift an Liutbert, 58.103 (ATB 49).
5 Walahfrid Strabo, s. Anm. 3.
6 Es muß aber sofort bemerkt werden, daß solche Äußerungen sich nicht

unbedingt mit der Überzeugung des betreffenden Autors decken.
7 J. G. Schottel. Vgl. das Nachwort von Max Wehrli in: Fruchtbringender

Lustgarte, hrsg. von M. Burkhard, München 1967, besonders viii ff. Man vergleiche
auch die deutschen Bücherausgaben dieser Zeit, als Beispiel eben Schottels
«Ausführliche Arbeit von der Teutschen HaubtSprache» 1663, wo Titel und
grammatikalische Erläuterungen je lateinisch und deutsch gedruckt,
Inhaltsverzeichnisse nur auf latein wiedergegeben sind. (Deutsche Neudrucke, Reihe
Barock 11 u. 12, hrsg. von Wolfgang Hecht, Tübingen 1967.)

8 Vgl. E. Blackall, The Emergence of German as a Literary Language
1700-1775, Cambridge 1959.



Propter lamentabilem vocem hominis 5

ereignet, daß das Deutsche als Literatursprache anerkannt werden

konnte
Um diese Perspektive offenzuhalten, ist eine Besinnung auf die

mittelalterliche Einschätzung von Latein und Volkssprache 9 vonnöten.
1. Deutsch ist nicht die Sprache der Gebildeten, ist überhaupt

nicht buchfähig. Die Schuldefinition des Mittelalters nennt die
Volkssprache die lingua vulgaris et illitterata; auch laica wird sie geheißen 10.

E. R. Curtius kennt die Geringschätzung der Laien und der Dichtung in
der Volkssprache aus der lateinischen Dichtung des Mittelalters : laicorum

pecus bestiale, animae brutae; clerus vulgaria temnit n. Noch im 13. Jh.
heißt Deutsch die barbara lingua 12, und oft genug lautet die Formel:
man schreibe ze diute / durch die ungelêrten liute 13.

Solche Aussprüche sind begreiflich, wenn man bedenkt, daß der

gesamte Schulunterricht bis zu Notker und natürlich neben ihm und über
ihn hinaus sich nur mit lateinischen Texten befaßte, an denen jedermann
zunächst einmal lesen lernte 14. Damit fiel Unkenntnis des Latein mit
Analphabetentum zusammen 15.

9 «Volkssprache» meint grundsätzlich jede europäische Nationalsprache,
bezieht sich aber im folgenden meistens aufs Deutsche, da der Rahmen meiner
Untersuchung nicht weiter gespannt werden kann.

10 «Quid est lingua vernacula? Est lingua vulgaris et illitterata quam imperiti
'maternam' vocant. » Zit. bei Dante Alighieri, Über das Dichten in der Muttersprache

(De vulgari eloquentia), Aus dem Lateinischen übersetzt und erläutert
von F. Dornseiff u. J. Balogh, Darmstadt 1966, 1. Buch I, 19 Anm. 8.

11 Europäische Literatur, 221 (Zitate von Giovanni del Virgilio und Walther
von Châtillon).

12 Im Vorwort des Bruders Heinrich v. Halle zum Buche Mechthilds v.
Magdeburg. Revelationes Gertrudianae ac Mechtildianae, hrsg. von den Benediktinern

von Solesmes, Paris 1877, Bd. II, 437.
13 So im Prolog mancher mhd. Reimpaargedichte, als Variante etwa: mit

dutischer zungenjze lere den tumben. Die Beispiele aus dem «Tnugdalus» des Alber,
Ende 12. Jh. (Visio Tnugdali, Lateinisch und Altdeutsch hrsg. von Albrecht
Wagner, Erlangen 1882, V 63 f.) und aus der «Rede von dem heiligen gelouben»
des Armen Hartmann, 12. Jh. (hrsg. von H. F. Massmann, in: Deutsche Gedichte
des 12. Jh., Quedlinburg und Leipzig 1837, 1-42, V 21 f.).

14 Diese Tatsache beweist am besten das fast grenzenlose Erstaunen Lamberts
von Ardre über einen Laien im Dienst des Grafen Balduin II., der um 1200 als
Nichtlateiner französische Übersetzungen lesen lernte. Ebenso unglaublich — diesmal
für uns Heutige - ist der Bildungshunger jenes Grafen, der eine ansehnliche Bibliothek

anlegte und sich viele lateinische Bücher übersetzen ließ, vieles auswendig
lernte, darüber diskutierte, aber sie nicht, auch französisch nicht, lesen konnte.
(Nach H. Grundmann, Litteratus, 10.)

15 Vgl. dazu Herbert Grundmann, Litteratus, 2-7: Was wir heute
Analphabet nennen, wurde, bis ins 18. Jh. hinein, mit idiota bezeichnet und meinte



6 Propter lamentabilem vocem hominis

Aber die Gründe liegen wohl noch tiefer. Die antike Kultur, und
d. h. hier vor allem die lateinische, vermittelt Bildung schlechthin. Das

Latein gehört zum selbstverständlichen Besitz des gebildeten
mittelalterlichen Menschen. Vor allem wird die Schönheit dichterischer
Gestaltungskraft dem Latein allein zuerkannt. Man höre die Kritiker an
Dantes «Göttlicher Komödie»: Die Dichtung gefalle, aber Schönheit
komme doch erst durch das Latein (Giovanni del Virgilio); das Latein
sei das Zeichen eines gebildeten Geistes (Boccaccio, ähnlich Poggio) 16.

Unter diesen Umständen versteht man die deutschen Gelehrten,
wenn sie ihre Schriften zuerst auf lateinisch konzipierten, bevor sie eine

deutsche Redaktion wagten. Aber es überrascht dennoch, wenn Eike
von Repgowe 17 dies noch in der ersten Hälfte des 13. Jh. tun zu müssen

glaubt, und wenn der Pfaffe Konrad um 1172 sogar eine bereits in
französischer Sprache vorliegende Dichtung zunächst in Latein «

bezwingt », um sie ins Deutsche « kehren » zu können 18. So tief liegt die

Auffassung verankert, Latein allein vermöge eine literarische Form zu

prägen, die - im besten Fall - dann als Vermittlerin für das von Haus

aus formlose Deutsch dienen könne!
Dennoch haben manche der litterati, und nicht die schlechtesten

Köpfe unter ihnen, sich ernstlich Gedanken gemacht über die Ver-

zugleich unius tantum linguae. Idiota hatte keinen verächtlichen Beigeschmack-
Petrus und Johannes werden auch so gennant (Apg 4, 13). Aber, nur die Mutter,
spräche kennen, heißt ohne Bildung sein. Das aus der Bibel geläufige Wortpaar
illitterati und idiotae wird von Augustinus und Beda übernommen und der Folgezeit
vermittelt.

Vgl. auch Leclercq, L'amour, 45.
16 Nach H. Glunz, Die Literarästhetik des europäischen Mittelalters, Bochum

1937, 542-548.
17 Eike von Repgowe, Sachsenspiegel (hrsg. von K. A. Eckhardt, Göttingen-

Berlin-Frankfurt 1955), Vorrede in Reimpaaren, V 273-277:
Des em was vele ungedacht,

do he't an latin hadde gebracht.
Ane helpe unde ane lere

do duchte en dat to swere,
Dat he't an dudisch gewande.

18 Der Pfaffe Konrad, Das Rolandslied (hrsg. von C. Wesle, Bonn 1928),
Epilog, V 9080-9083 :

also iz an dem bûche gescribin stat
in franczischer zungen,
so han ich iz in die latine bedwngin,
danne in di tutiske gekert.

Vgl. auch Fr. Wilhelm, Von der Ausbreitung der deutschen Sprache im
Schriftverkehr und ihren Gründen, in : Zur Geschichte des Schrifttums in Deutschland

bis zum Ausgang des 13. Jh., München 1920, 10 f.



Propter lamentabilem vocem hominis 7

achtung und angebliche Unfähigkeit ihrer Muttersprache. Gerade die
wahrhaft Gebildeten, die guten Lateiner, ja sogar die Dichter setzten
ihre ganze Kraft ein, ihre Nationalsprache aus der Barbarei herauszuführen,

um ihr eine Stimme zu geben im Chor der Kriachi und Romani 19.

Als Kenner und Liebhaber eines gepflegten Latein geraten sie dabei
aber fast in einen Konflikt: einesteils werden sie niemals die überkommenen

Werte und den Rang der antiken Rhetorik preisgeben, andererseits

bewegt sie die Sorge um das eigene Idiom. In dieser Weise müssen

wohl die scheinbar sich widersprechenden Äußerungen Otfrids 20, Walah-
frids 21, Dantes 22, Seuses 23 gelesen werden.

2. Deutsch ist keine heilige Sprache. Die «Idee der drei heiligen
Sprachen»24 stammt von den Kirchenvätern und wurde vom frühen
Mittelalter übernommen. Hilarius 25, Augustinus 26, Isidor 27, Hraban 28

19 Otfrid I, 1, 13.
20 Im Brief an Liutbert gegenüber I, 1.
21 Ausspielen der (lat.) augustorum liberi gegen die (dt.) simiarum informes

nati, vgl. Anm. 3. Hier ist die Wirkung seines Lehrers Hrabanus spürbar, der, als
Gelehrter und Dichter lateinischer — wenngleich nicht glanzvoller — Werke, sich
just für die volkssprachliche Überlieferung interessierte und einsetzte. Vgl. G. Bae-
secke, Hrabans Isidorglossierung, Walahfrid Strabo und das ahd. Schrifttum,
ZfdA 58 (1921) 241-279.

22 «Vita nuova» gegenüber «De vulgari eloquentia», s. unten Anm. 201.
23 Vgl. dazu M. Bindschedler, Seuses Auffassung von der deutschen Sprache,

in: Seuse-Studien, hrsg. von E. Filthaut, Köln 1966, 71—75, mit Bezug vor allem
auf den Prolog zum Büchlein der Ewigen Weisheit.

24 Titel der Studie Julius Schwerings, Festschrift A. Sauer, Stuttgart 1925,
3—11; die Untersuchung informiert aber sehr knapp und nicht wissenschaftlich.
Reich belegte Aufschlüsse bei Arno Borst, Der Turmbau von Babel, Geschichte
der Meinungen über Ursprung und Vielfalt der Sprachen und Völker, 4 Bde
(fortlaufend paginiert) Stuttgart 1957 ff.; passim, besonders 498-541.

25 Hilarius v. Poitiers, Prologus in librum Psalmorum, PL 9, 241 f. :

« Quia his maxime tribus linguis sacramentum voluntatis Dei, et beati regni expecta-
tio praedicatur: ex quo illud Pilati fuit, ut in his tribus linguis regem Iudaeorum
Dominum Iesum Christum esse praescriberet. Nam quamvis multae barbarae
gentes Dei cognitationem secundum apostolorum praedicationem et manentium
hodie illic ecclesiarum fidem adeptae sint: tarnen specialiter evangelica doctrina
in Romani Imperii, sub quo Hebraei et Graeci continentur, sede consistit. »

26 Augustinus, In Ioannis Evang. 117, PL 35, 1946: «Hae quippe très linguae
ibi prae caeteris eminebant: hebraea, propter Iudaeos in Dei Lege gloriantes;
graeca, propter Gentium sapientes ; latina, propter Romanos multis ac pene omnibus
iam tune gentibus imperantes.» Enarrationes in Psalmos 58, PL 36, 692: «quae
linguae toto orbe maxime excellunt. »

27 Isidor v. Sevilla, Etymologiarum liber IX, PL 82, 326: Vor der
babylonischen Sprachverwirrung «una omnium nationeum lingua fuit, quae Hebraea
vocatur qua patriarchae et prophetae usi sunt, non solum in sermonibus suis,
verum in litteris sacris. Très sunt autem linguae sacrae: Hebraea, Graeca,



8 Propter lamentabilem voeem hominis

führen vor allem die Inschrifttafel am Kreuze Christi an, durch welche

die drei Sprachen über alle Zungen erhoben und geheiligt worden seien 29.

Hilarius und Augustinus verbinden damit politische Gründe. Isidor,
den Hraban wörtlich kopiert, fügt dem hae très linguae das sacrae bei,

was den Nimbus verstärkt, und begründet des weiteren mit der
Verwendung in der Hl. Schrift30. Freilich, in Westeuropa erfährt das Latein
auch durch die liturgische Funktion seine Erhebung ins Sakrale und wird
allen kommenden Jahrhunderten katholischer Frömmigkeit als aus dem

Profanen ausgesondertes Sprachmedium mitgegeben werden.

Der Volkssprache aber ist somit von Anfang an nie Würde und

Kapazität zugesprochen worden, als Gefäß theologischer Inhalte zu
dienen. Die Praxis 31 zeigt vielmehr das Gegenteil. Das gilt zu einem

Latina: quae toto orbe maxime excellunt. His enim tribus linguis super crucem
Domini a Pilato causa eius fuit scripta. Unde et, propter obscuritatem sanctarum
Scripturarum, harum trium linguarum cognitio necessaria est, ut ad alteram
recurratur, si aliquam dubitationem nominis vel interpretationis sermo unius
linguae attulerit. Graeca autem lingua inter caeteras gentium clarior habetur.
Est enim et Latinis et omnibus linguis sonantior.

28 Hrabanus Maurus, De universo, PL 111, 435, wie Isidor.
29 Hieronymus, der vir trilinguis, allerdings betrachtet (im Isaiaskommentar)

die drei Sprachen am Kreuz nur in testimonium universarum gentium, stellvertretend
für alle Dialekte der Erde. (Nach Borst, Turmbau, 390.)

30 Die Tradition der drei heiligen Sprachen überdauert. Im 13. u. 14. Jh.
ist in Predigten öfters vom Adel der drei Sprachen die Rede. Als Beispiel die
Predigt «Von der Messe» Bertholds von Regensburg (hrsg. von Fr. Pfeiffer,
Wien 1862, Bd. 1, 496): die selben drie sprächen sint die aller edelsten under den
zwein unde sibenzic sprächen. Daz ist hebrêisch, kriechisch unde latin. Hebréisch
ist dä von diu edelste, daz sie diu erste ist under allen sprächen. So ist kriechisch da
von der edelsten einiu, sie selbe dritte, daz sie tief ist an dem sinne. So ist latin diu
edelste dä von, daz sie diu schoenste ist.» Noch Grimmelshausen begründet in
seinem «Teutschen Michel» die Heiligkeit mit der Kreuzesinschrift. (Ausgabe J. H.
Schölte, Grimmelshausens Simpliciana in Auswahl, Halle/Saale 1943, 155.)

31 Vgl. dazu Leclercq, L'amour, 44: «penser la doctrine chrétienne autrement
qu'en latin entraînait alors le danger d'y introduire des inexactitudes, voire des

erreurs». Und gar Smaragdus in seiner «Grammatik»: «Quia enim per notitiam
latinitatis maxime ad cognitionem electi veniunt Trinitatis, et ea duce regia gra-
dientes itinera festinant ad supernam tenduntque beatitudinis patriam, necesse
fuit ut tota latinitatis compleretur oratio.» (Leclercq, 48.) Kath. systematische
Theologie, d. h. Dogmatik und Moral, wurde bis in unsere Zeit hinein nur in Latein
gelehrt. Im Priesterseminar St. Luzi in Chur z. B. waren die Vorlesungen und
Examina in Dogmatik, Moral und Philosophie bis 1957 in Latein zu halten bzw.
abzulegen.

Was die Pastoration betrifft, scheint auch hier die Verwendung der
Volkssprache keine Selbstverständlichkeit gewesen zu sein. Dafür zeugen viele
Maßnahmen amtlicher Art oder persönlicher Initiative, was noch zu zeigen ist. Die
«private» Frömmigkeit vollends, deren literarischer Niederschlag seine Wurzeln



Propter lamentabilem vocem hominis 9

Teil selbst für die Heilige Schrift32.
Hilarius relativiert seine Aussage ein wenig: viele Barbarenvölker

seien immerhin auch des Glaubens würdig erachtet worden, sichert aber

rasch den eigentlichen Sitz der Lehre wieder in der Latina, Graeca,
Hebraea. Ganz entschieden gegen das Privileg einer exklusiven Heiligkeit

der drei Sprachen aber wenden sich die Pfingstsprachenlehre 33 und
die Bemühungen Karls des Goßen und seines Kreises, die vor allem in
der Frankfurter Synode von 794 und in vermutlich dadurch veranlaßten
Traktaten wie «De vocatione gentium» der Monseer Fragmente wirksam
werden.

Aber solch eminent wichtige Richtigstellungen bleiben nicht Karl
und seiner Zeit vorbehalten. Die gesamte Frühgeschichte der deutschen

Literatur kann als ein Ringen um die Anerkennung der eigenen Sprache
als würdiges Gefäß für alle menschlichen und göttlichen Gedanken,
besonders aber für das Wort Gottes in Schrift und Auslegung, betrachtet
werden.

3. Deutsch wird von den Schreibenden selbst als ein unzulängliches
Sprachvehikel empfunden. Die Vorurteile der Welt der Latinität und
der Theologie decken sich nur zu oft mit der Erfahrung dessen, der sich
selbst um den Wildling bemüht. Manche der unbarmherzigen Äußerungen

stammten ja von Pionieren einer Literatur in der Volkssprache. Aber
das eingestandene Unvermögen, in solches Sprachmaterial Form zu

im Monasterium hat, muß sich fast bis ins 13. Jh. gedulden, bis sie auch auf dem
Wege des Buches zu ihrer Nahrung kommt. Denn die vorgängigen herrlichen
Werke Otfrids und Willirams und wohl auch andere waren wegen ihrer hohen
Anforderungen einer breiteren Öffentlichkeit nicht zugänglich. (Otfrids
Evangelienbuch setzte wahrscheinlich Leser voraus, denen der lateinische Vulgatatext
bekannt war. Vgl. H. Frankel ZfdA 58, 47 f. und D. McKenzie, Otfrid v. Weißenburg,

Narrator or Commentator?, Stanford 1946, 13—19.66. Erst recht gilt die
Publikumsbeschränkung für die dreispaltige Anordnung der Hoheliedparaphrase
Willirams.)

32 Dies trotz der sehr frühen Einsicht der Notwendigkeit von Übersetzungen
und trotz der mehrfachen Verwirklichung seit ahd. Zeit. Man braucht nur an das

jahrhundertlange Einschreiten seitens der kath. Hierarchie gegen die Bibellesung
in der Landessprache zu denken (Provinzialkonzilien von Toulouse 1229 und
Tarragona 1234; nach der Reformation ist eine Bibelübersetzung abhängig von der
Erlaubnis des Bischofs oder des Inquisitors. Vgl. LThK 2, 366) oder als Beispiel
etwa die bittere Klage Lamberts von Lüttich um 1200 anzuhören, der um einer
Übersetzung willen (als Ketzer) verklagt wird, Scripturas sacras indignis aperuisse
(vgl. unten, S. 74 f.) - Vgl. auch Fr. Kluge, Von Luther bis Lessing, Leipzig 1918, 3,
welches Buch aber wegen seiner stark tendenziösen Diktion mit Vorsicht zu
gebrauchen ist.

33 S. unten S. 23 ff.



10 Propter lamentabilem vocem hominis

bringen, dauert über Jahrhunderte an und wird zugleich bestätigt von
jenen, die in diesem Leib den Geist der evangelica äoctrina bergen wollen.

Klagen über die Armut der deutschen Sprache 34 sind nichts Seltenes

34 Anegenge, zw. 1150 u. 1180 (hrsg. K. A. Hahn, Gedichte des 12. u. 13. Jh.,
Quedlinburg und Leipzig 1840, V 5, 76) :

ez hat ouch anderswa
michel bezaeichenunge
die man mit tiuscher zunge
nicht mag errechen.

(bezaeichenunge für Gott, für die Personen der Dreifaltigkeit).
Pilatusgedicht, um 1170-80 (hrsg. von K. Weinhold, ZfdPh 8 (1877) 272-

288) V 1-9:
Man sagit von dûtscher zungen,
siu si unbetwungen,
ze vôgene herte.

swer si dicke berte,
si wurde wol zêhe,
als dem stale ir geschêhe
der in mit sîme gezowe
ûf dem anehowe
berte, er wurde gebouge.

Moriz von Craûn, zw. 1220 u. 1230, V 1777 ff.:
Nû lâzen dise rede varn
tiuschiu zunge diu ist am :
swer darinne wil tihten,
sal die rime rihten;
so muoz er wort spalten
oder zwei zesamene valten.

So wenigstens nach der Interpolation von M. Haupt und den späteren Ausgaben
(E. Schröder und U. Pretzel). Diese Lesart weicht stark ab von der Hs. und der
Ausgabe Massmanns, ist aber vom Kontext her zweifellos die beste. (Vgl. Ausgabe
U. Pretzel, ATB 45, Tübingen 21962.)

Berthold von Regensburg, Predigt LIX (Vollständige Ausgabe seiner
deutschen Predigten, hrsg. von F. Pfeiffer und J. Strobl Deutsche Neudrucke,
Reihe Texte des Mittelalters) Berlin 1965, Bd. II, 221) :

Stipendia peccati mors est. Daz sprichet der guote sant Pauls an der heiligen
episteln. Der lön nach den Sünden daz ist der tôt, aber diu genâde gotes daz ist
daz ewige leben. Nu sin wir also arm an tiuscher spräche, daz wir niht wol
betiuten mügen waz tiutsche sprichet stipendia, wan mit vil umberede. Stipendia
sprichet eigenlichen, swenne ein ritter wol gestriten hät dem lônet man wol, der
aber übele gestriten hät dem lônet man übele.

Der Dichter des Spruchgedichtes Salomon und Markolf, Ende 14. Jh., (hrsg.
von W. Hartmann, Halle/Saale 1934) klagt, daß er bei der Übersetzung aus dem
Lateinischen vieles habe ganz umdrehen müssen durch des Putsches ungefug (V1899) ;

der Sinn selbst der lat. Vorlage sei gefährdet gewesen: daz iz behielde daz duden
sin (V 18).

Oberlins Beichtbuch: Bihte buoch aus dem 14. Jh., hrsg. von Prof. Oberlin,
Straßburg 1784, 36: Die sunde mag dir nieman als eigenliche betiuten, als si in
latine ir namen unn ir orden hant, wan tiutschiu zunge ist vil armer an dehein ding



Propter lamentabilem vocem hominis 11

und werden auch in den späteren Ausführungen immer wieder Gehör

verlangen.
All den Hindernissen zum Trotz wurde sie immer wieder gewagt,

diese noch 200 Jahre nach den ersten Dokumenten deutscher Sprache
res fiene inusitata 35, und man kann nur den Mut und die Hartnäckigkeit
der Schreibenden bewundern.

Die Aufgabe der vorliegenden Arbeit ist es, die Rechtfertigungsgründe

in den Selbstzeugnissen der Autoren darzustellen, und jene sind
fast durchwegs, wie man sehen wird, letztlich theologischer Art.

Die Einschränkung der Arbeit auf die karolingische Zeit ergibt sich

aus dem gesammelten Material. Was die späteren Jahrhunderte zur
Theorie der Volkssprache beitragen, fällt selten schwer ins Gewicht, ist
aber oft eine interessante Bestätigung dessen, was früher mit allem Nachdruck

dargelegt worden war. Solche jüngeren Autoren werden im Folgenden

gewöhnlich im jeweiligen thematischen Zusammenhang angemerkt.
Die Deutsche Mystik allerdings dürfte die Akzente der Theorie neu

setzen, wird aber kaum eigentlich Neues bringen. Sie kann nur den

Gedanken des Sermo humilis zu Ende denken und daraus die

Konsequenzen ziehen, vor allem für den Mystiker selbst, dessen (deutsche)

Zunge nichts anderes als Instrument des Sprechens Gottes wird.
Daß die Legitimationsversuche des Deutschen vor allem in dessen

früheste Zeit fallen, ergibt sich aus der Natur der Sache. Gleichzeitig
mit dem erstmaligen Auftreten schriftlicher Dokumente in deutscher

Sprache muß deren Begründung und Rechtfertigung einsetzen, um auf
diese Weise dem eben geborenen deutschen Schriftstück den Weg zu
bahnen. Theoretisch versucht man, der Volkssprache einen legitimen
Platz neben dem Lateinischen - vorläufig wenigstens am Rande
desselben - einzuräumen. Die Verteidigung des Werks deutscher Sprache

ze bescheidenne, denne latine; Doch wil ich dich die siunde ein teil bas leren
merken, so ich beste mag mit umberede; wan anders mag si nieman betiuten zu rehte.

In der Vita Jacob Böhmes von Abraham v. Frankenberg (Jacob Böhme,
Gesamtausgabe 1730, Neudruck Stuttgart 1955 ff., Bd. 10, 16) heißt es, Böhme
habe sich gar sehnlich gewünscht, Latein zu können. Sintemal er die viele derer
ihme vor den Augen schwebenden Wunder-Sachen in seiner Teutschen Mutter= Sprache
vollkömmlich auszusprechen nicht fügliche Worte genug finden könte, müste also der

Natur=Sprache nach, was er von andern hörete, wegen mehrerer Erklärung mit zu
hülfe nehmen. (Bezieht sich auf die Fremdwörter in seinen Schriften.) Wie ihme
denn das Griechische Wörtlein IDEA von mir (Frankenberg) sonderlich angenehme,
und wie ers nennte, gleichsam eine besondere schöne, himmlische reine Jungfrau und
geistlich leiblich erhöhete Göttin war.

35 Nämlich: deutsch zu schreiben. Notker, s. Anm. 85.



12 Propter lamentabilem vocem hominis

nimmt ab in dem Maße, als dessen Produktion zunimmt, doch fühlen
sich deutsche Autoren über 600 Jahre hinaus mehr oder weniger
verpflichtet, ihr Tun zu begründen, mindestens eigens zu erwähnen 36.

Selten aber wird so deutlich, so überzeugend Stellung bezogen wie in
Otfrids einleitendem Gesang des Evangelienbuches. Die Interpretation
dieses einmaligen Zeugnisses wird einen bedeutenden Teil der

vorliegenden Untersuchung füllen. Otfrids Werk gehört der Gattung der

Bibeldichtung an, die noch weitere Vertreter für unsere Theorie bereithält.
Doch gibt es vorerst einen weiteren Bereich theoretischer Versuche

zu erörtern, deren hellste Stimme die Homilie «De vocatione gentium»
der Monseer Fragmente ist. Gemeint sind die Maßnahmen offizieller
Art und die z. T. daraus fließenden Bemühungen der Theologie und der

Pastoration 37. Die Schule scheint seltsamerweise keinen Anteil daran

genommen zu haben. Sie mußte auf Notker warten, dessen pädagogische

Bemühungen aber offenbar wenig Nachahmung fanden, wenn auch seine

großartige Leistung der Entstehung einer deutschen Prosa zugute kam.

7. Theologie und Seelsorge

Am Anfang der überlieferten Dokumente einer Theorie der
Volkssprache im deutschen Raum stehen m. W. die gewichtigen und
vielzitierten Worte des 52. Artikels der Frankfurter Synode vom Juni 794:

«Ut nullus credat quod nonnisi in tribus linguis Deus orandus sit, quia
in omni lingua Deus adoratur et homo exauditur si iusta petierit» 38.

Der Satz reizt zur Analyse, denn er stellt einerseits einen
verbindlichen Erlaß eines fränkischen Königs, nämlich Karls d. Großen dar,
enthält also einen Imperativ, der aber seinerseits theologisch begründet
wird. Die Verordnung ist von der cura pastoralis diktiert und als ein

Anlauf seitens der Bischöfe zu einer behördlichen Einflußnahme zu
erklären. Denn «Sprachenparagraphen in den Kulterlassen » jener Zeit seien

nicht für die Ausbreitung und Festigung der Volkssprache in bestimmten
Gebieten heranzuziehen, sondern für die innere Mission 39. Obwohl also

36 Für bloße Erwähnung, ditz zu teütsch praht zu haben, di warheit in duzsen

zu sagen u. ä., gäbe es zahlreiche Belege.
37 Zur Chronologie: das Folgende umspannt die Zeit von 794—880, die

Bibeldichtungen deutscher Sprache setzen um 840 ein, beginnen aber im Angelsächsischen

schon im 7. Jh.
38 Capitularia Regum Francorum, MGEI Legum Sectio II, Tom. I. 78 (ed.

Alfredus Boretius, Hannover 1883).
39 Fr. Wilhelm, Von der Ausbreitung, 28.



Propter lamentabilem vocem hominis 13

das Instrument der staatlichen Macht bemüht worden ist, kann es sich

nicht um eine Politik der Sprachenfrage handeln.

Der Synodenbeschluß mit seiner theologischen Argumentation ist
ferner ein Angriff auf das Privilegium der drei heiligen Sprachen. Die

Forschung interpretiert aber nicht einhellig. Nach Borst40 erklären
Baesecke u. a. in omni lingua mit auf fränkisch, was jener ablehnt. Es

sei wirklich jede Sprache gemeint, und die Bestimmung habe keine

Gleichsetzung der fränkischen Volkssprache mit den drei heiligen Sprachen
bezweckt, schon gar nicht ihre ausdrückliche Erhebung zur messiani-
schen Sprache neben diesen heiligen Sprachen. Das Fränkische sei ohnehin

gar nicht erwähnt.
Borst geht sogar so weit, den Satz geradezu als Angriff auf die

Exklusivität des Altfränkischen zu lesen, und will in ihm Karls Kampf
gegen den Glauben an die magische Macht einer Sprache sehen. Dies

wird noch unterstrichen durch den Aufweis aus Einhards Schriften,
wonach das Latein sowohl Sprache des Himmels wie Satans sein kann,
dargelegt anhand zweier Teufelsaustreibungen. Einhards Ideal - und
das ganz im Geiste Karls - wäre demnach: «keine Sprachform hat einen

Vorrang, es gibt keine heilige Sprache...»41 Auch Alkuin habe der

Trinitas Hebräisch, Griechisch, Latein das sacra abgesprochen 42.

Es ist dies nicht die erste und einzige Erschütterung der Idee der
drei heiligen Sprachen. Beda schaltet das Hebräische als Muster für die

späteren verderbten Dialekte aus, indem er die babylonische
Sprachverwirrung auf ein Eingreifen Gottes zurückführt: anstelle der einen

hebräischen Sprache habe Gott selbst neue Sprachen geschaffen. Damit
beginnt die Heilsgeschichte der Sprache in Babel. Borst folgert daraus,
Beda spreche alle Sprachen heilig seit Babel43.

Außer der noch zu interpretierenden Homilie « De vocatione gentium »

verlangt der Brief des Papstes Johannes VIII. im Jahre 880 an den

Grafen Sventapulcus von Mähren Beachtung 44. Das Schriftstück
enthält nicht nur die erstaunliche 45 Erlaubnis, die gesamte Liturgie in

40 Borst, Turmbau, 498-524.
41 Ebd. 501.
42 Ebd. 488-491. 499.
« Ebd. 479.
44 MGH Epistolae 7, 223 f.
45 Zu bedenken: noch 1955 wird in der Kirche des römischen Ritus an das

geltende Gesetz erinnert, daß Proprium und Ordinarium Missae nicht in
volkssprachlicher Übersetzung im Hochamt gesungen werden dürfen. (LThK 3, 277 f.)
Und man erinnert sich, daß die Freigabe des Kanons der Messe in deutscher Sprache
neuesten Datums ist, nämlich vom 1. Adventssonntag 1967.



14 Propter lamentabilem vocem hominis

slawischer Sprache zu feiern, nebst dem ausdrücklichen Befehl, das

Evangelium in derselben Sprache zu verkünden, sondern auch eine

weiter ausholende Begründung für diese unerhörte Gunst. Nicht tribus

tantum, sed omnibus Unguis Dominum laudare audoriate sacra monemur.
Dafür werden Ps 116,1, Apg2,ll, Phil 2,11 und sogar 1 Kor 14,4
herangezogen. Die Landessprache für alle gottesdienstlichen
Handlungen wird sogar mit dem berühmten nihil obstat freigegeben, quoniam
qui fecit très linguas principales ipse creavit et alias omnes ad laudem

et gloriam suam. Das ist ein neuer Aspekt, der sich aber in ähnlicher Form
in «De vocatione gentium» ergeben wird. Doch erfährt auch diese schöne

Verteidigung eine Abschwächung: propter maiorem honorificentiam muß
das Evangelium jeweils zuerst lateinisch gelesen und erst nachher
slawisch auribus populi Latina verba non intelligentibus verkündet werden.

Der Beschluß der Frankfurter Synode wird nach kurzer Zeit,
nämlich 813 auf den Synoden von Mainz, Reims und Tours, erneuert,
jedoch nicht mehr grundsätzlicher Art, sondern den Forderungen der

Seelsorge entsprechend. Die Begründungen - man kann allenfalls von
solchen sprechen - leiten sich auch von dort her ab: es sind praktisch-
pastorale. Ut episcopi sermones et omelias sanctorum patrum, prout omnes

intellegere possent, secundum proprietatem linguae praedicare studeant

heißt es in Reims46, und in Tours wird Ubersetzung in rusticam
Romanam linguam aut Theotiscam gefordert, quo facilius cundi possint
intellegere quae dicuntur 47.

Das Argument des allgemeinen Verständnisses ist ein vielgebrauchtes
und selbstverständlich das nächstliegende. Viele Texte aus der späteren
Zeit (11.-14. Jh.) weisen es vor, etwa mit den Worten: ich hansgetütschet,
durch daz si verstan 48. Williram von Ebersberg erklärt im Prologus in
Cantica Canticorum, warum er den Vulgatatext mit lateinischen
Hexametern und teutonica planiora umrahme: ut ita facilius intelledui
occurrat quod investigatur 49.

Es muß hier vielleicht einmal angemerkt werden, daß Begründungen
solcher Art, so einleuchtend sie sich präsentieren, nicht den Nerv der

46 Nach Fr. Wilhelm, Von der Ausbreitung, 1.
47 Nach L. Weisgerber, Deutsch als Volksname, Stuttgart 1953, 39 Anm. 89.
48 Vgl. z.B. Johanns von Würzburg, Wilhelm von Österreich, DTMA 3,

Vers 19567 f.
49 Willirams deutsche Paraphrase des Hohen Liedes hrsg. von J. Seemüller,

Straßburg 1878, 2. Planus bedeutet in einfacher Sprache, dem Laienverständnis
entsprechend. Vgl. E. Auerbach, Sacrae scripturae sermo humilis, in Neue
Dantestudien, Istanbul 1944, 1 f. zu dieser Worterklärung.



Propter lamentabilem vocem hominis 15

Sache treffen, um die es geht. Der Prozeß - daß Deutsch das Latein als

einzige Schriftsprache ablöst - wickelt sich unter Voraussetzungen ab,

die tiefer reichen als dieser bloß praktische Vorwand, der freilich auch
seinen recht bedeutenden Anteil daran hat. Jener hängt nämlich vom
erstarkten Sprachbewußtsein der Nation ab, das seinerseits wieder die
bereits vorhandene deutsche Literatur voraussetzt. Ein circulus vi-
tiosus! Doch nehme man als Vergleich die andersläufige Entwicklung
der Schriftsprache der deutschen Schweiz. Auch hier konnte geltend
gemacht werden: durch daz si verstand. (Man denke an das erläuternde
Glossar Adam Petris im Basler-Druck der Lutherbibel, 1523, das die

lexikalischen Schwierigkeiten für Schweizer Leser überwinden helfen

mußte.) Tiefere Gründe aber ließen - nach langem Hin und Her bis zu
Bodmer - die Mundarten schließlich auf die gesprochene Sprache
beschränkt bleiben und das Reichsdeutsche als einziges Medium für den

Schriftverkehr gelten (und nicht z. B. die Zürcher Schriftsprache, die
auch gepflegt wurde und sich sowohl von der gesprochenen Sprache wie

von der nhd. Schriftsprache unterschied).
Ein weiterer Einwand gegen die Ansicht, der praktische Grund sei

der tragende und letztlich maßgebende, ergibt sich just aus der «Praxis».

Nach Herbert Grundmann wurden Kaufmannsbücher und Handelsakten,

städtische Urkunden und Ratsbücher in Deutschland bis gegen
Ende des 14. Jh. meistens lateinisch geschrieben. Auch die Stadtschulen
sind bis dahin Lateinschulen, d. h., der Weg zum Lesen- und Schreibenkönnen

geht auch für die Kaufleute immer noch über das Latein 50.

Hätte man im späteren Mittelalter diesen bald 600 Jahre alten Ruf nach
deutschem Sprachgebrauch für Schriftstücke, die auch den ungebildeten
Mann erreichen sollen, nicht längst verwirklicht haben müssen? Es

werden also Hemmungen bestanden haben, die eine rasche Entwicklung
dieser Verhältnisse, wie wir sie uns von heute her gerne vorstellen,
verhinderten. Nämlich: Deutsch mußte sich erst einen Namen als

Schriftsprache machen. Und das konnte nur über die geistliche Literatur und
die Dichtung geschehen.

Das könnte man nochmals erhärten durch eine Feststellung Friedrich
Wilhelms in seiner Studie «Von der Ausbreitung der deutschen Sprache
im Schriftverkehr und ihren Gründen». In der staufischen Periode sei

50 Grundmann, Litteratus-illitteratus, 60 f. mit dem Hinweis auf F. Merkel,
Das Aufkommen der deutschen Sprache in städtischen Kanzleien des ausgehenden
Mittelalters, 1930.



16 Propter lamentabilem vocem hominis

nicht aus Nutz-, sondern aus Luxuszwecken mehr deutsch gedichtet
worden als früher. Die Schriftstellerei sei nun Sache der Gesellschaft,
nicht mehr nur der Schule geworden 51.

Doch zurück zur Forderung nach allgemeinem Verstehen. Das
Verständnis eines Textes allerdings kann in sich selbst weitere Gründe

bergen, die nun nichts weniger als oberflächlich oder gar irrelevant sind.
Wenn nämlich an das innere Begreifen, an das Erfassen mit dem Herzen

appelliert wird, kann dazu sehr wohl auch das wörtliche Verstehen
verlangt werden, das somit eine bekannte Sprache voraussetzt. In den

überlieferten Zeugnissen unseres Zeitabschnittes wird letzteres aber kaum

explizit gesagt, man kann es allenfalls mithören, wenn den zeitgenössischen

Synoden und Admonitionen 52 Rechnung getragen wird, die ja
z. T. die Volkssprache befehlen. Immer aber wird das intellegere erwartet,
ut quisque sciat quid petat a Deo 53. Ob sich diese Ermahnung an die

Führer des christlichen Lebens wendet, an die Bischöfe, Äbte und Priester,

daß diese sie ihren Anbefohlenen weitergeben, oder an das fromme
Volk - chindo liupôstun angesprochen 54 - und die Ordensleute, immer
steht die gelebte Verwirklichung der frommen Worte als Grundforderung
dahinter, die sich nur vollziehen kann, wenn das Gehörte im Herzen
mit sich getragen wird, zum eigenen lebendigen Besitz geworden ist.
Die Art des Verdolmetschens ist hier nicht gefragt, sie setzt aber jedenfalls

das volle Verständnis seitens des Interpreten voraus 55.

51 11-13.
52 S. Anm. 38, 46, 47. Außerdem: Admonitio generalis vom März 789 (MGH

Legum Sectio II, Tom. I, 59); Synode von 802 zu Aachen (Capitulare missorum),
s. MSD II, 343, vgl. G. Ehrismann, Geschichte d. dt. Literatur bis zum Ausgang des

Mittelalters, I, München 31954, 257, J. v. Kelle, Geschichte d. dt. Literatur, Berlin
1892, 104 und H. de Boor, Die dt. Literatur von Karl d. Gr. bis zum Beginn der
höfischen Dichtung, München 61964, 30. Ferner Erneuerung der Synode von Tours
813 anno 847 zu Mainz durch Hraban, s. Baesecke, ZfdA 58, 278 f. Vgl. auch
A. Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands, Leipzig 1912, II, 253.

53 Admonitio generalis, c. 70. Vgl. ferner Hans v. Schubert (Geschichte der
christlichen Kirche im Früh-Mittelalter, Tübingen 1921, 636), der die Synode von
Cloveshoe aus dem Jahre 747 erwähnt, wonach (c. 10) von allen Priestern verlangt
wird, den ganzen Tauf- und Messeritus übersetzen und in ihrer Sprache erklären
zu können. Denn man müsse fordern, daß sie wissen, was sie tun.

54 Exhortatio ad plebem christianam, MSD I 200.
55 Vgl. die Admonitio generalis von 789, worin ermahnt wird, daß die Priester

alle Gebete für den Gottesdienst und die Sakramentenspendung «bene intellegant,
ipsi intellegant et omnibus praedicent intelligendam ut quisque sciat quid

petat a Deo — Vgl. auch E. Auerbach, Literatursprache und Publikum in der
lateinischen Spätantike und im Mittelalter, Bern 1958, 214 f., u.a. das Zitat:
«Hortamur vos paratos esse ad docendas plebes. Qui scripturas seit, praedicet



Propter lamentabilem vocem hominis 17

Ein schönes Beispiel ist die Exhortatio ad plebem christianam,
wahrscheinlich aus den ersten Jahrzehnten des 9. Jh., in der die Gläubigen

zum (Auswendig-) Lernen des Glaubensbekenntnisses und des Vaterunsers

ermahnt werden: Hloset rihtida dera calaupa, dê ir in herzin
cahuctlîho hapên sculut. Die drâto mihilu carûni seien ja eigens in wenigen
Worten zusammengefaßt, daz alle farstantan mahtînja in hucti cahapên 54.

Man kann freilich einwenden, das memoriter tenere habe noch nichts mit
Frömmigkeit zu tun, darf aber nicht die Wendung corde memoriter habere

debitis und die damals komplexe Bedeutung von memoria übersehen.

Und müßte der Text von Benedictbeurer Glaube und Beichte 56 nicht
seltsam anmuten, der, mit Bezug auf Jo 3,18, vom Auswendiglernen
und täglichen Beten der Glaubensformel das ewige Heil abhängig macht,
wenn hinter diesem im Gedächtnis behalten nicht weit mehr als eitles

Lippengebet oder gar Sprachmagie stünde? Keines dieser Schriftstücke
äußert sich zu einer bestimmten Sprache, doch spricht die Übersetzung
der lateinischen Abfassungen ins Deutsche für sich, ebenso Entstehungszeit

und -klima - man darf, wie gesagt, die Dokumente nicht von den

zahlreichen Synoden getrennt lesen 57.

scripturas; qui nescit, saltern hoc quod notissimum est plebibus dicat... Nullus
ergo se excusare poterit quod non habeat linguam unde possit aliquem aedificare. »

Solche Vorschriften verlangen eine Erneuerung im Studium der klassischen Sprachen
wodurch eigentlich das Latein zur Dienerin an der Volkssprache wird. (Dies ist
genau die Umkehrung der Meinung Dantes, der eine Stellung des Latein als Magd
der Volkssprache niemals akzeptieren würde, vgl. Dornseiff/Balogh, Dante, 9 f.)

56 Benedictbeurer Glaube und Beichte, MSD I 312.
57 Vgl. W. Stammler, Mittelalterliche Prosa in deutscher Sprache, in:

Deutsche Philologie im Aufriß, hrsg. v. W. Stammler, Berlin 1957—1962, II 759:
Die «Exhortatio» sei nur möglich gewesen, wenn die Confessio auch in deutscher
Sprache existierte.

Man vergleiche außerdem den Brief Bedas an Bischof Eckbert von York,
der aus der gleichen Hirtensorge heraus schon 735 Ubersetzung der Hauptgebete
in linguam Anglorum verlangt. Nach Grundmann, Litteratus, 6 f. Anm. 19 und
nach J. Leclercq/F. Vandenbroucke/L. Bouyer, La Spiritualité du Moyen Age
(Histoire de la Spiritualité Chrétienne II) Paris 1961, 73: «dans le langage qu'ils
entendent réciter chaque jour afin de faire naître en eux l'amour des
réalités dont parlent ces textes».

Vgl. ferner A. Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands, Leipzig 31912, II
255 f. : ein ALKUiNzitat (Ep. 136) : «Mirum est, quod legere licet et interpretari non
licet, ut ab omnibus intellegatur». (Brief an Karl, um die Verordnung gewisser
Bischöfe, nur ältere Homilien vorzulesen und nicht zu predigen, zu verhindern.)
Hraban vertritt in De cleric, institutione (III, 8) das gleiche wie Alkuin: «Ut ex
his (Hl. Schriften) unaquaeque gens et natio propriae linguae adminiculo intellectum
sibi salubrem attraheret, interpretando ac colloquendo sensum eundem canonicum
propriis verbis.» Ferner aus De eccles. disc. III: «Qui sensum locutionis sacrae et

2



18 Propter lamentabilem vocem hominis

Dieses tiefere Verständnis der Glaubenswahrheiten wird uns noch

oft und lang beschäftigen, und m. E. ist es nicht gleichzustellen einem
bloßen Über-Setzen unserer technisierten Welt etwa, die mit
Kopfhöreranschluß an die Arbeitszelle eines Dolmetschers versteht. Da es ums
Delikateste geht, ums Wurzelschlagen der Frohbotschaft im Menschenherzen,

ist das Medium der Volkssprache wohl vorausgesetzt, muß dieses

aber zur eigenen, zur persönlich geleisteten, zur Herzenssprache
gewandelt werden. Welche Erhöhung für die Volkssprache darin beschlossen

liegt, werden die folgenden Ausführungen zu erhellen versuchen.

In direkter Beziehung mit der Frankfurter Synode von 794 steht
wahrscheinlich 58 die Homilie «De vocatione gentium» aus den Monseer

Fragmenten59. Die Herkunft ist unbekannt; der Traktat darf nicht
verwechselt werden mit Isidors gleichnamigem Kapitel in der Abhandlung

«De fide catholica contra Iudaeos»60. Der Herausgeber Hench stellt
fest, Teil A enthalte einen inkohärenten Vortrag über die Sprachverwirrung

und könnte ein Stück aus einer Homilie «De divisione linguarum»
sein. Teil B spricht von der Einheit der Christen in Glaube und Liebe,

von der Verwerfung der Juden und der Berufung der Heiden 61. Der
Übergang von «Sprachverwirrung» zu «Berufung der HeidenVölker» sei

jedoch nicht unerklärlich, da er mit dem Charakter des Textes, nämlich

lectione non possunt percipere, attentius audiant interpretantem, ut recipiant
saltem in aedificationem.» (Zit. bei Hauck II 257 Anm. 1.)

Zu diesem Thema seien noch ein paar Verse aus einer altfranzösischen Heiligenvita,

ca. um 1300 entstanden, angemerkt:
L'orison (des betreffenden Einsiedlers) fu en latin dite :

For ce l'ai en romans escrite
Que lo lai le puissent aprendre,
Fermer en lor euer et entendre.
Ki le dira de bon corage,
Miex l'en ert a tot son aage.

(V 323-328 aus La Vie de saint Jean Bouche d'or, hrsg. von A. Weber, Romania VI
(1877) 328-40. Ich verdanke die Stelle dem freundlichen Hinweis von Frl. Louise
Gnädinger, Zürich.) Hier also wieder die Schwerpunkte: Laienverständnis,
(auswendig) lernen, im Herzen einschließen, hersagen im richtigen Geist (muot!),
Besserung für den Lebenswandel.

58 So Scherer in MSD II 350 f. ; ebenso Baesecke, Der deutsche Abrogans u.
die Herkunft des dt. Schrifttums, Halle 1930, 51 f.; Ehrismann, 273 f.: die Absicht
sei Heidenmission, deshalb auch die Übersetzung ins Deutsche; de Boor, 35.

59 G. A. Hench, The Monsee Fragments, Straßburg 1891.
60 Isidor v. Sevilla, PL 83, 499-538. Das Kapitel ist im «Ahd. Isidor» nicht

enthalten, die Übersetzung bricht vorher ab, vgl. Hench, Der ahd. Isidor, Straßburg

1893, und de Boor, 31.
61 Daher der Titel durch die ersten Herausgeber, Endlicher u. Hoffmann v.

Fallersleben, Wien 1834.



Propter lamentabilem vocem hominis 19

dem hölzernen Zusammensetzen von Schrift- und Vätertexten übereinstimme.

Scherer liest einen Aufruf zur «Gleichberechtigung der
Nationalitäten innerhalb der Kirche» aus dem Text und Baesecke pflichtet
ihm bei, weil die Schrift mit Isidors «De vocatione gentium», «das die

Rechte aller Sprachen vor Gott verficht» 62, übereinstimme 58. Borst,
dessen Werk einen andern Problemkreis bearbeitet, verflacht die Aussage

der Homilie 63.

Das sind ziemlich globale Urteile, und keines wird der m. E. äußerst
zielbewußten theologischen Argumentation gerecht, die tatsächlich, wie
Baesecke wenigstens sagt, eine Gleichberechtigung aller Sprachen vor
Gott postuliert. Man kann geradezu eine saubere Theorie der
Volkssprache herauslesen, was im folgenden versucht sei. Es handelt sich

ausschließlich um den Teil A (Hench), da B nur die Überschrift «De

vocatione gentium» rechtfertigt, aber nicht mehr auf das Sprachenproblem

eingeht. - Die Monseer Fragmente stammen (nach Scherer)

etwa aus den Jahren 803-814. Sie geben in der Übersetzung der lateinischen

Schriftstücke ein kostbares Zeugnis ahd. Sprache, das Lateinische
wie das Deutsche jedoch nur bruchstückhaft. Der Teil A unserer Homilie
läßt sich aber, abgesehen vom Schluß, im Zusammenhang lesen, dank
der glücklichen Überlieferung, die den Text durchwegs in wenigstens
einer der beiden Sprachen trägt 64.

Der Traktat beginnt, was trotz des fragmentarischen Anfangs noch
ersichtlich ist, mit der babylonischen Sprachverwirrung. Gottes Kraft
teilte die menschliche Sprache. Daher ist die Sprache der ganzen Menschheit,

nicht nur die der Heiden, eine barbarische Sprache in gateilteru
stimnu6S. De vocatione bekräftigt seine Aussage durch 1 Kor 14, 11 : Si

ergo nesciero virtutem vocis, ero ei cui loquor barbarus, et is qui loquitur
mihi barbarus. Dieses Zitat wende sich an die Menschen und Heiden,

62 Bei Isidor kaum, die Sprachen sind durchaus zweitrangig, einzig die
Stelle mit dem Isaias-Zitat (45,23) nimmt Bezug darauf (PL 83, 500). Isidor geht
es um die Gleichberechtigung von Heiden und Juden vor Gott.

63 Borst, Turmbau 496 f., s. unten Anm. 81.
64 Die Ubersetzung ins Deutsche kann rein zufällig, mit andern lateinischen

Traktaten, geschehen sein. Trotzdem ist man versucht, dahinter eine bezweckte
Betonung des Dargelegten mit der Hoffnung auf Verbreitung, eventuell seitens
des Verfassers selbst, zu sehen. Denn warum sollte ausgerechnet diese sonst
unbekannte Schrift neben dem Evangelium und den verehrten Vätern (Augustin,
Isidor) diese Gunst erfahren haben

65 Voce quem ad modum eum omnipotentis dei virtus divisit. Et ideo in
universo orbe inter gentes et homines est barbara locutio in partita voce, multiplex
et varia.



20 Propter lamentabilem vocem hominis

die anstelle ihrer barbarischen und aufgeteilten Sprache keine sie unter
sich verbindende menschliche Sprache kennen. (Der Mensch bedarf aber
eines Verständigungsmittels,) da er einen fremden Willen nur durch
Worte oder Zeichen zu erkennen vermag 6S. Soweit die situationserhel-
lende Einleitung.

Und nun setzt die Theorie der Volkssprache ein, scharfsinnig und

überzeugend, indem sie die Annahme menschlicher Sprache durch Gott
innerhalb der Heilsgeschichte erstehen läßt und zugleich diesen Prozeß

im trinitarischen Wirken aufzeigt.
Gott allein, der allmächtige, durch dessen Wort geschaffen ist, was

geschaffen ist, und ohne dieses nichts geschaffen ist, kennt die lauteren
und unlauteren Gedanken des Menschen, die im Herzen verborgene
Buntheit der Worte und Werke und die in barbarische Dialekte geteilten
Sprachen. So wie er alles schuf, so steht ihm auch alles offen 67.

Das heißt : Gott versteht alle Sprachen, weil er sie selbst, durch sein

eigenes Sprechen, geschaffen hat, also ihr Urheber ist68.

Mehrere Bibelzitate müssen diesen Gedanken des Sprachschöpfers
und Sprachkenners Gott bestätigen: Jo 1, 3; 3 Kön 8, 39; Spr 15, 3;
Hebr 4,12; Ps7,10. Besonders das bis zu Herz und Nieren
durchdringende Wort Gottes im Herzen des Menschen und die Antwort des

Menschen vom Herzen her ist ein immer wiederkehrender Gedanke in
den Zeugnissen, die unserer Untersuchung zugrunde liegen. Er
beschäftigte uns bereits bei den Überlegungen zum inneren Verständnis
eines Textes. Der Akzent lag dort aber mehr auf der menschlichen
Bereitschaft und Tat, während hier Gott als der Initiator wirkt, der

Allwissende, der ohnehin Herr der Herzen, des Verborgenen ist, dem
auszuweichen in eine bloße Lippensprache zum vorneherein sinnlos ist.
Jedenfalls wird dem Gedanken eines stets lebendigen Kontaktes zwischen
Gott und dem Menschenherzen hier, an dieser Stelle der Homilie, durch
die vielen Schriftworte starkes Gewicht verliehen. Zudem liest man

66 Hoc autem in eorum persona dictum est hominum et gentium, qui quamvis
in rebus cognitis pro barbarica tarnen partitaque voce et loquella alternantes
inter se humana verba non sciunt. Quia homo mentis aliéné nescit voluntatem,
nisi ei verbo aut aliquo ille sua indicet signo secreta.

67 Solus autem almahtic got der gascuof enti **** fona gotes uuorte katan daz
katanes ist enti ano inan nist eo uuiht katanes. (Fast wörtlich Jo 1, 3.) Er selbo uueiz
kauuisso manno gadancha hluttre so unhreine uuorto enti uuercho gima ** so huueo
feeh so iz in muote ist kalegan ioh dea gateiltun stimna in deru elidiutigun sprahhu
so aer iz at gauuisso gascuof so sama ist iz imo at slehto offan.

68 Vgl. Otfrid I 2, 33 : Gott ist der Herr aller Sprachen.



Propter lamentabilem vocem hominis 21

bereits eine leise Bestätigung der früher geäußerten Vermutung von der

Verbindung zwischen Volks- und Herzenssprache. Denn es überrascht,
wie eng der Verfasser die lauteren und die unreinen Gedanken, Worte und
Werke, so bunt durcheinander in muote, mit den geteilten Stimmen der
fremdlautenden (d. h. Volks-) Sprachen verbindet. Die elidiutigun
sprahhun hätten wohl ihren Sitz auch ganz tief im verborgenen Innern
des Menschen 69.

Einmal im Zitieren der Schrift begriffen, holt De vocatione ohne

nähere Verbindung weitere Stellen heran 70, die eine von ihm nicht
ausgeführte Schlußfolgerung voraussetzen, etwa des Inhalts: Da Gott alles

versteht, vernimmt er auch das ihm zugedachte Lob der Heidenwelt,
das diese ihm in ihren Sprachen darbringt. Dafür stehen die in der
Verteidigung der Heiden oft zitierten Psalmworte: 116,1; 46, 2; 65, 4.

Soweit Gott der Vater, der Schöpfer und Herr aller Sprachen.
Was folgt, ist etwas vom Kostbarsten, was eine Theorie oder

vielmehr Theologie der Volkssprache vorzubringen hat, es stellt theoretisch
dar, was vor und nach ihm die Schriftexegese, die Legende und die

Mystik71 übernahmen : das Herabsteigen des Wortes Gottes in die

Niedrigkeit, in die Knechtsgestalt der menschlichen Sprache.

69 Zu diesem Gedanken vergleiche man Dantes 'Beweise' für den Vorzug
der Volkssprache vor dem Latein, unter denen einer die Natürlichkeit des volgare
ist, die gegen die Künstlichkeit des Latein ausgespielt wird (Dornseiff/Balogh,
Dante 19 f.) und Augustins Bericht über die Art, wie er sprechen gelernt (Conf.
1, 8, PL 32, 666 f.) : Nicht wie später in der Schule die Buchstaben nach einer
bestimmten Methode und durch Vermittlung der Erwachsenen habe er die Worte
gelernt, sondern kraft der von Gott verliehenen Geistesgaben (ego ipse mente) mit
Seufzen und mancherlei Lauten und Gesten (cum gemitis et vocibus varius), mittels
denen er die Gefühle seines Herzens äußern wollte. Personabam memoria - ich
sprach die Worte erst innerlich, ehe ich sie laut hervorbrachte Übersetzungs-
vorschlag von Wilh. Thimmer, Aurelius Augustinus, Bekenntnisse (Die Bibliothek
der Alten Welt) Zürich 1950, 414).

D. h. doch, es sind die von Gott in jedes Menschenherz gelegten Sprachpotenzen,
die auf natürliche Art, obwohl durchaus in seiner Kraft, aktualisiert werden.

Damit aber sind sie vom eigentlichen Autor nicht nur sicher verstanden, sondern
auch a priori geadelt.

70 Der Verfasser erweist sich darin als ein getreuer Vertreter jener mittelalterlichen

monastischen Theologie, die aus der Liturgie und der Schriftbetrachtung
lebt, und von der zu reden Leclercq nicht müde wird (Leclercq, L'amour, 73 und
passim).

71 Vgl. die ganze Problematik um den sermo humilis; s. die Caedmonlegende,
die Heliand-Praefatio ; man denke an den Werkzeugcharakter der Sprache der
Mystiker; vgl. auch Hamanns Sprachtheologie. Vom meisten wird noch ausführlich
die Rede sein.



22 Propter lamentabilem vocem hominis

Denn, so fährt der Text fort, Gott ist um des Menschen und seiner

kläglichen Sprache willen in die Menschheit auf die Erde herabgestiegen,
hat sich mit der Sterblichkeit bekleidet und Leiden und Tod auf sich

genommen 72.

Gott erbarmt sich nicht nur der menschlichen Sprache, sondern er
umkleidet sich mit ihr, er geht ein in die Sterblichkeit und Hinfälligkeit
des Menschlichen, auch seiner Sprache.

Doch bleibt das erniedrigte Wort nicht im Totenreich, sondern
inter mortuos liber fuit. Gott erlöste das Menschengeschlecht und kehrte
mit dem menschlichen Fleisch zu seinem himmlischen Stuhl zurück 73.

Die Erniedrigung schließt die Erhöhung ein, die Entäußerung in
die Knechtsgestalt, in den verdemütigenden Sprachleib hinein erfährt
die Aufnahme in Herrlichkeit, die Sprache des Menschen wird im
menschgewordenen Wort Gottes zur Sprache Gottes 74.

Das ist die Erhöhung der erbärmlichen Menschensprache,
vollzogen durch die Erlösungstat des Sohnes.

Daß es in dieser Dreifaltigkeits-Theologie wirklich um die Sprache

geht, zeigt in aller Deutlichkeit noch einmal der Text, der für das

Wirken des Heiligen Geistes gewählt wurde: das Pfingstgeschehen. Das

Fragment in der zweisprachigen Anordnung bricht zwar hier ab 75. Aber
Hench fand auf der Rückseite des Blattes obiger Ausführungen den

folgenden, die kostbare Abhandlung fortsetzenden lateinischen Text76 :

«seditque supra singulos eorum et repleti sunt omnes spiritu sancto et

ceperunt loqui variis linguis, *** omnes gentes in eorum *** e dio ***

72 Nam deus propter hominem et eius lamentabilem vocem (durah mannan
enti dea sina charalihhun**) misericors dignatus fuit in humanitate ad terras
descendere, mortalitatem induere, passionem sustinere, mortem pati. (Die zielstrebige

Originalität der Gedankenführung mag Henchs Kommentar erhellen, der
fast für jeden Satz eine Quelle weiß, für das et eius lamentabilem vocem aber nichts
anführen kann.)

73 ad caelestam sedem cum carne humana remeavit (sigihaft gihuuorfan
in mannes lihhamin zu demo sinemo himilischin sezzale).

74 Exinanitio und exaltatio sind ein Prozeß. S. Phil 2, 7-11 oder Introitus
und Postcommunio der Messe des Festes Kreuzerhöhung: Nos autem gloriari
oportet in Cruce Domini nostri Jesu Christi: in quo est Salus, vita et resurrectio
nostra, und : quos (nos) sanctae Crucis laetari facis honore. Vgl. auch H. U. v.
Balthasar: «In Gottes Kondeszendenz liegt des Menschen Exaltation.» Oder: Die
sich kreuzende Doppelbewegung, Abstieg Gottes in das Fleisch und Aufstieg des
Fleisches in den Geist. (Herrlichkeit I, Einsiedeln 1961, 291.455.)

75 Letzte Worte : Et a caelo missus sanctus spiritus.
76 S. Anm. zu Folio XXVIIIr, S. 83. (Der fortlaufende Text steht

normalerweise je auf der Vorderseite der Blätter.)



Propter lamentabilem vocem hominis 23

potuissent magna 1 *** Erant autem» etc. Apg 2, 5-10. Die Worte sind

eingangs zu ergänzen aus Apg 2, 3 : Et aparuerunt illis dispertitae
linguae tamquam ignis.

Der Heilige Geist also übernimmt die vom Sohn in ihrer Unver-
ständlichkeit auf-gehobenen menschlichen Sprachen, heiligt sie, indem

er sie nicht nur versteht, wie vordem, sondern sie selber spricht. Denn

er senkt sich in ihnen (dispertitis Unguis) auf die Völker. Die Intention des

Verfassers ist unübersehbar: er wandelt den Vulgatatext (Apg 2, 4b),
statt prout Spiritus sanctus ddbat eloqui illis steht (ut) omnes gentes in
eorum (voc)e dio(rare) potuissent magnal(ia)» 77. Von jetzt an ist das Lob
Gottes in den Volkssprachen auch neutestamentlich gerechtfertigt, da

Christi Menschwerdung, Tod und Auferstehung, der Angelpunkt der

ganzen Heilsgescliichte, als letzter und wahrer Grund aufgeboten ist.
Nun erklärt sich, weshalb der Verfasser des Traktates mit nichts

geringerem als einer Dreifaltigkeitstheologie seine These «beweisen»

mußte. Ihm geht es um die letzte Verankerung der Legitimation,
nämlich im Heilswillen Gottes, da die Volkssprache nur durch
vollkommene Einverleibung in den lebendigen Gott Garantie einer
endgültigen Annahme erhält. Das Heilsgeschehen der Inkarnation aber ist
immer trinitarisch zu sehen 7S.

Das Pfingstgeschehnis speziell für eine Rechtfertigung der

Volkssprache fruchtbar zu machen, ist freilich naheliegend, das Sprachenwunder

(Apg 2, 4-11) lädt dazu ein, zumal auch die Predigt in der

Volkssprache darin aufgehoben ist. Der Verbindung von Pfingsten und
der Verkündigung in der Sprache der Heiden begegnet man nicht selten,
nicht zuletzt dann, wenn dadurch die christliche Frohbotschaft gegen
das «Heil, das von den Juden kommt», abgesetzt werden soll79.

Borst kennt mehrere Autoren, die - wie ja auch jener von De
vocatione - Pfingsten in Beziehung zur babylonischen Sprachverwirrung

77 Ergänzungsvorschlag von mir.
78 Man möchte hier in Abwandlung eines Wortes von Balthasar (zur

Offenbarung) sagen: Es braucht ihrer Drei in Gott, der Sohn übernimmt die Menschensprache,

die Gott geschaffen hat, in der Knechtsgestalt, aber der Heilige Geist
als Herrlichkeit Gottes bringt sie in dieser Knechtsgestalt zum Klingen und läßt
ihre Herrlichkeit sehen. Vgl. Balthasar, Herrlichkeit I 440.

79 Vgl. Modus qui et Carelmanninc, MSD I (XIX) 56:
Spiritum tunc sacrum, sibi coaeternum
nuncios transmisit consolari bissenos

quo Unguis loquendo gentibus non timidi
verba vitae praedicaret quae Iudaea sperneret.



24 Propter lamentabilem vocem hominis

bringen. Beda verweise im Genesis-Kommentar von 720 immer wieder
auf die Parallele zwischen Babel und Pfingsten, das nun den exterae

gentes auch das Heil gebracht habe, die Sprachenvielfalt entsühnt und
ihre ursprüngliche Heiligkeit klar hervortreten lasse 80.

Ein lateinisches Gedicht aus der Merowinger- und Karolingerzeit
stellt dar, wie die Sprachverwirrung durch das pfingstliche Sprachenwunder

überwunden worden sei, die ira durch die humilitas, Babel durch
die Kirche 81.

Tiefer in die heilsgeschichtlichen Zusammenhänge dringend und
damit auch De vocatione näher stehend, äußert sich Arator in seiner

Apostelgeschichte in Hexametern aus dem Jahre 544 82. An Pfingsten
sei im Hl. Geist der Neubeginn einer Sprache anzusetzen, nämlich der

Sprache des Glaubens und der Demut als Überwindung der bloß von
außen her gehörten Sprache des Alten Testaments und jener des Hochmuts

von Babel. Gemeint ist zunächst kein konkretes, nun alle andern

erübrigendes Idiom 83, sondern eben jene fides opulentaque verbi materies,
caeleste datum, nova vocis origo, eine Ausdruckskraft vom Geiste her, die

in der kommenden Kirche unter den Gleichgesinnten concordes sonos

haben wird. Friede, Ordnung, Wiederherstellung aufgrund der Demut

80 Borst, Turmbau, 479.
81 18. Str. des Gedichts «Agius atque ingenitus», MGH Poetae latini 4, 2, 651

(die 17. Str. besingt Pfingsten).
Sancta crescens ecclesia

Multiplicatis Unguis.
Ad turrem Babyllonicam
Ira turbavit labia
Virtutem sancti Spiritus
Recipitque humilitas.

Vgl. Borst, Turmbau, 497 : Die «rettende Einheit der Gotteskirche» helfe über die
Trennung hinweg, Pfingsten diene zur Erfüllung des Wortes 'Alle Völker, lobet
den Herrn', nicht der Aufhebung der Sprachenvielfalt. Letzteres trifft sicher zu,
doch kann ich Borst nicht zustimmen, wenn er (496 f.) De vocatione die Intention
abspricht, «das Recht aller Sprachen vor Gott» zu verfechten; noch abwegiger
erweist sich die Meinung, die Sprachenvielfalt sei auch in De vocatione von Gott
abgerückt und ihr Wert im Ungewissen gelassen. Vgl. ferner zu Pfingsten und
Babel: 431 f.; 6; ferner 496 (nur zu Pfingsten).

82 Arator, De Actibus Apostolorum I, Vers 119-159, Corpus scriptorum
ecclesiasticorum latinorum, Wien 1866-, Bd. 72 (1951) 18. Die Entstehungszeit des
Dokumentes liegt freilich außerhalb unserer Epoche, nicht aber dessen Wirkung.

83 So im Kommentar Borsts (Turmbau 427), der Arators Darstellung «eine

preziöse und geschraubte Meinung» nennt, weil nach diesem Pfingsten einer
Aufhebung der babylonischen Sprachverwirrung gleichkomme. Vgl. auch N. Adler,
Das erste christliche Pfingstfest, Diss. Münster i. Westf. 1935, 4, der für Arator
ebenfalls vom « Gebrauch einer (anscheinend ganz neuen) Sprache » redet.



Propter lamentabilem vocem hominis 25

und der gläubigen Offenheit werden für das Wunder dieser «neuen

Sprache» verantwortlich gemacht.
Trotzdem muß auch hier Sprache im engeren Sinn ernstgenommen

werden. Was der Hl. Geist den Aposteln eingab, geschah dictis fluentibus,
sidereis loquelis, plurimis instrumentis. Gerade die vielen verstreuten
Sprachen, die die tumidi viri Babels gesät hatten, werden jetzt von dem

humilis ordo der christlichen Ära geerntet, denn der Pfingstgeist
vermittelt seine Botschaft durch die vielen Sprachen.

Nicht genug kann der Dichter diesen Gedanken betonen; nach
weiteren Pfingstgedanken unter dem zweifachen Bild des Hl. Geistes,
in Feuer und Wasser (Taube), Glut und Kühlung, verwendet er - und
das ist für uns besonders interessant - wie sein Nachfahre Otfrid das

Wunder von Kana, um den Gegensatz zwischen dem kraftlosen Wasser
des Alten Testamentes in alten Behältern und der neuen Schärfe des

durch Christi Wort entstandenen Weines, als des nun in den vom
Sprachen-Geist erfüllten Aposteln wirkenden neuen Wortes herauszuheben.

Das heißt doch wohl: die vielen Volkssprachen, und vorläufig nicht
die heilige Sprache der Bibel des Alten Testaments, sind vermögende
Gefäße, die Frohbotschaft aufzunehmen. Darin ist in leiser Anspielung
wieder die Verdemütigung des Menschensohnes, die ja Grund aller

apostolischen Demut bleibt, hörbar : der Stolz hat seinerzeit zum Unheil
der Welt die Sprachen zerstreut, der Hl. Geist als Erfüller des erniedrigten

Wortes sammelt sie wieder und macht sie zu neuen Schläuchen für
den neuen Wein.

In der Liturgie von Pfingsten gibt es einen Text, der eine

Gedankenführung aus De vocatione enthält. Es ist der Introitus der Messe

mit Weish. 1,7: Spiritus Domini replevit orbem terrarum et hoc quod
continet omnia scientiam habet vocis. Im Kontext des Weisheitskapitels
bedeutet das, der Geist Gottes kenne alles, auch das Verborgene, Herz
und Nieren, als Pfingstgesang stellt es die Verbindung zum Geiste

Christi her. Das heißt nochmals: Jeden menschlichen Laut vernimmt
Gottes Ohr, aber im Pfingstfeuer werden dazu alle diese diversae linguae
zu heiliger Klarheit geläutert.

So hat sich nun ein kleiner Kranz von Theorien aufgereiht, die das

Pfingstereignis zum Mittelpunkt ihrer These einer Gleichberechtigung
aller Sprachen machen oder ihm mindestens eine gewichtige Stimme
verleihen. Die Themen der Erniedrigung und Erhöhung des Gottes Wortes
und der Offenbarkeit aller menschlichen Reden für Gottes Ohr werden



26 Propter lamentabilem vocem hominis

ergänzt durch das Argument des Sprachenwunders von Pfingsten, in
dem die Sprachen der Völker 84 endgültig in den göttlichen Bereich hereingeholt

werden und als Gefäße des Geistes nicht nur in keiner Weise mehr
hinter gewissen privilegierten Zungen zurückstehen, sondern diese, die

Sprachen der litterati und eruditi, auch jene des Alten Testaments,
überragen, da ihnen der Spiritus sanctus anstelle der littera geschenkt ist.

Die Erlösung vom Fluche Babels (bei dem im Lichte von Pfingsten
der Akzent vielleicht mehr auf die sündhafte Unlauterkeit als die
verwirrende Vielfalt gelegt werden muß), gehört zur Freude des pfingst-
lichen Tages. Es ist nicht ohne tiefern Sinn, wenn die Verse: Et coeperunt
loqui und Loquebantur variis linguis Apostoli im Officium Pentecostes

so oft als Versikel (mit Alleluja!) gesungen werden. Die Freude am

Sprechen, und zwar variis linguis, scheint überborden zu wollen.

In einer Untersuchung der frühen Bemühungen um die deutsche

Sprache müßte einer großen Gestalt zweifellos Unrecht geschehen, wenn
man ihrer nicht gedächte: Notker dem Deutschen. Da sein Werk aber
fast 200 Jahre später als die hier behandelte Epoche anzusetzen ist, muß
das Folgende als kleiner Exkurs aufgefaßt werden, als Exkurs aber auch

unter dem laufenden Kapitel «Theologie und Seelsorge». Denn die

Gründe für Notkers erstaunliche und mit Recht vielgerühmte
Verdienste um die deutsche Sprache sind bei ihm als Lehrer, als Schulmann

zu suchen. Darüber äußert er sich in dem berühmten Brief an Bischof

Hugo von Sitten, wo er das Unbefriedigende eines Schulunterrichtes
(d. h. zunächst Lese- und Schreibunterrichtes) mittels lateinischer Texte

darlegt. Um diesem Notstand abzuhelfen, wagt er das ganz und gar
Ungewohnte, mehrere lateinische Texte ins Deutsche zu übersetzen 85.

Das ist etwas mehr als ein bloß praktisch-didaktisches Interesse,
dahinter steht das freundliche Wohlwollen des Lehrers für seine geplagten

84 Man beachte : linguae gentium in der Vulgata (z. B. Zach 8, 23) kann ja
sowohl mit Heidensprachen wie mit Volkssprachen übersetzt werden. Von der
Bibel her ist also der Begriff Volkssprache a priori mit der Heilsgeschichte verknüpft.

85 Et precipue quidem in scolis legendi quos (die Bücher) impossibile est
sine illis prelibatis ad intellectual integrum duci. Ad quos dum accessum habere
nostros vellem scolasticos ausus sum facere rem pene inusitatam, d. h. mehrere
lat. Werke ins Deutsche zu übertragen («in nostram vertere», «in hanc eandem
linguam traducere»)... Scio tarnen quia primum abhorrebitis quasi ab insuetis.
Sed paulatim forte incipient se commendare vobis et prevalebitis ad legendum
et ad dinoscendum quam cito capiunt per patriam linguam quae aut vix aut non
integre capienda forent in lingua non propria. (Die Schriften Notkers des Deutschen
und seiner Schule, hrsg. v. P. Piper. Freiburg i. Br. u. Tübingen 1882, Bd. I 860 f.)



Propter lamentabilem vocem hominis 27

Schüler, das durch einen der berühmtesten, Ekkehart IV., aufs schönste

bestätigt wird: Teutonice propter caritatem discipulorum plures libros

exponens. Der Vers, zu dem Ekkehart diese Anmerkung macht, läßt
aber über das Lehrer-Motiv hinaus etwas Neues, gleichsam
Zukunftweisendes ahnen, die langsam wachsende Freude auch an der
Muttersprache: (Notker) primus barbaricam scribens faciensque saporam 86.

Von daher läßt sich jene Caritas noch weiterfassen : selbst die Sprache,
die deutsche Muttersprache, ist in diese Liebe hineingenommen. Denn,
was Notker hinterlassen hat, zeugt von einem ausgeprägt innigen
Verhältnis zur Sprache, das weit über das fast Mechanische der gewöhnlichen
ahd. Glossierung und Interlinearversion hinausgeht. Es ist vielmehr ein
Sich-Einlassen in den deutschen Sprachstoff, ein Sich-Hinunterlassen

sogar - hier wieder im Hinblick auf das niedere Niveau seiner Schüler -,
und Notker gibt in wacherer Sprachbeobachtung, größerer Differenzierung

mehr Sinndeutung, als man bisher wahrnahm.
Wenn also ursprünglich die Motive aus dem Dienst an der Bildungsaufgabe

erwuchsen, so muß man doch dem Schöpfer der deutschen
wissenschaftlichen Prosa zugestehen, daß er in nicht geringem Maße die

Bemühungen der karolingischen Zeit fortsetzte und wesentlich dazu

beitrug, das Deutsche literaturfähig zu machen.

2. Sermo humilis

Die Verbindung der Erniedrigungstheorie von De vocatione, wo
Gott propter lamentabilem vocem hominis sich mit dem menschlichen

Sprachleib umkleidet, mit dem neuen Thema soll ein Wort Isidors
herstellen. In den Etymologiae 86a fragt Isidor, in welcher Sprache wohl
Gott u. a. das «Tu es filius meus» gesagt habe, da die Stimme Gottes ja
«corporaliter» vernehmbar gewesen sei. Die Antwort sei schwierig zu
finden, manche dächten an das Hebräische vor dem Turmbau, doch werde

bei vielen Völkern geglaubt, Gott habe in keiner andern Sprache als der

ihrigen sprechen können, da er ja von ihnen verstanden sein wollte. Denn
Gott spricht nicht auf unsichtbare Weise zu den Menschen, sondern

86 Ekkehart IV., Liber benedictionum, De aliis sincellitibus, Vers 62, mit
eigenhändiger Glosse; hrsg. v. Joh. Egli als Bd XXXI der Mitteilungen zur
vaterländischen Geschichte, St. Gallen 1909. Diesen Hinweis verdanke ich einem Vortrag
von Dr. Joh. Duft im Deutschen Seminar der Universität Zürich am 8.7.1968.

86a Isidor v. Sevilla, Etymologiarum liber IX, 1, 11 f., PL 82, 327C. Von
Hrabanus Maurus fast wörtlich übernommen in De universo, PL 111, 437A.



28 Propter lamentabilem vocem hominis

durch ein körperliches Geschöpf, in welchem er den Menschen erschien,

wenn er sprach 87.

Die gezogene Schlußfolgerung hört sich fast wie aus alttestament-
lichem Mund gesprochen an. Denn Isidor hält sich nicht länger bei
diesem Gedanken auf, um auf die creatura corporalis vor allen andern, auf
den primogenitus omnis creaturae (Kol 1,15) zu kommen, durch den Gott
aufs nachhaltigste gesprochen hat (Hebr 1, 2). Aber der gelehrte Bischof
hat mit seiner Ansicht an das Mark des Problems göttlicher Sprechweise

mit den Menschen gerührt: «Gott redet als Mensch»88. Henri de

Lubac stellt in seinem Buch «Histoire et Esprit» 89 viele Ausführungen
der Väter zum Thema « Fleischwerdung des Wortes» zusammen. Unserer

Fragestellung am nächsten liegen je ein Zitat von Augustinus und Maximus

Confessor 90: «Nous ne devons pas nous étonner si, par condescendance

pour notre faiblesse, il s'abaisse jusqu'à l'éparpillement de nos

sons humains, puisqu'il s'abaisse aussi jusqu'à prendre l'infirmité de

notre corps». (Man meint fast, einen Vorentwurf der Homilie «De voca-
tione gentium» zu lesen.) Und Maximus: «Le Logos de Dieu n'est pas
appelé chair uniquement à cause de son incarnation, mais parce que

lorsqu'il vient auprès des hommes, empruntant un langage aux
objets qui leur sont familiers, s'enveloppant de la bigarrure des histoires,
énigmes, paraboles et paroles obscures, il devient chair. Car ce n'est pas
dès la première considération que notre esprit peut se porter sur la nudité
du Logos; mais il envisage d'abord le Logos revêtu de chair, c'est-à-dire

enveloppé dans la variété des choses dites. »

Diese Worte beziehen sich freilich auf die Schrift. Aber da
eine Rechtfertigung der Volkssprache nicht außerhalb des Problemkreises

der Heilsoffenbarung unternommen werden darf - wie sich immer
deutlicher abzeichnet -, kann auch an der Sprache der Bibel nicht achtlos

vorbeigesehen werden. Zudem gründet ja das verkündete Wort Gottes
restlos auf dem Offenbarungswort der Bibel, wenn es auch neu gesagt

87 quod eadem illis lingua Deus loquatur, qua ipsi homines utuntur, ut
ab eis intelligatur. Loquitur autem Deus hominibus non per substantiam invisi-
bilem sed per creaturam corporalem, per quam et hominibus apparere voluit
quando locutus est.

88 So heißt eine Studie in «Verbum Caro» von H. U. v. Balthasar (Einsiedeln
1960) 73-99.

89 Henri de Lubac, Histoire et Esprit, Paris 1950. Vgl. besonders das Kapitel
« Les incorporations du Logos ».

90 344 f. 344.



Propter lamentabilem vocem hominis 29

und aktuell gemacht, «in der Kraft des Geistes zu Verständnis und
Sprache gebracht» werden muß 91.

Nun, das Offenbarungswort der Schrift wie das «abgeleitete Wort»
(Schlier) hat sich seit je der verdemütigenden Form menschlich niedriger
Sprache unterzogen. Gott geht so innig in seine Kreatur ein, «daß die

göttliche Kenosis, die sich in der Menschwerdung vollenden wird,
schon im Worte des Alten Bundes anhebt» 92. Es ist dies eine Evidenz,
die den Betrachter der Schrift schon immer bestürzt hat, vielleicht
keinen so vehement wie - wenn man mir diesen Hinweis als kleinen
Exkurs gestattet, mit dem ich ganz aus dem historischen Rahmen falle -
Johann Georg Hamann, der seit seinem Bibelerlebnis in London 1758

die «Herunterlassung Gottes» zum Zentrum seiner Sprachtheologie
machte 93.

Menschwerdung Gottes als Rede Gottes und Gottessprache in der

Knechtsgestalt der Menschensprache, das ist Hamanns unermüdlich
bearbeitetes Thema. Nach Hamann enthält das Alte Testament das

Alphabet für die göttliche Sprache, durch das die ganze Menschheitsgeschichte

ausgesprochen wird94. Gottes Sprache in der Offenbarung
(durch den Hl. Geist) erniedrigt sich «durch den Menschengriffel der

heiligen Männer» ebenso wie der Sohn Gottes durch die Knechtsgestalt
und wie Gott (Vater) durch die Schöpfung95. In diesem Gedanken:

«Verleihung Gottes» 95 durch das Wort Gottes in der Offenbarung wie

in seiner Schöpfung und Menschwerdung liegt die Nähe zur Sprachtheorie

der Monseer Fragmente, die dieses Herabsteigen Gottes in die

91 Vgl. H. Schlier, Grundzüge einer neutestamentlichen Theologie des Wortes
Gottes, Concilium 4 (1968) 160 f.

92 H. U. v. Balthasar, Verbum Caro, 85, vgl. auch 83.
93 Der Gedanke findet sich in vielen seiner Schriften, u. a. in Biblische

Betrachtungen, Aesthetica in nuce, Golgotha und Scheblimini, Kleeblatt Hellenistischer

Briefe I.Johann Georg Hamann, Sämtliche Werke, Hist.-krit. Ausgabe von
J. Nadler, Wien 1949, 6 Bde, (im folg. zitiert: N). Meine Hinweise stützen sich
auf Fritz Blanke, Gottessprache und Menschensprache bei J. G. Hamann, in:
Hamannstudien, Zürich 1959, 83-97; H. U. v. Balthasar, Hamann, in:
Herrlichkeit II, 603-643; Helmüth Schreiner, Die Menschwerdung Gottes in der
Theologie J. G. Hamanns, Tübingen 1950; Lothar Schreiner, Kommentar zu
Golgotha und Scheblimini, in: J. G. Hamanns Hauptschriften erklärt, hrsg. von
F. Blanke u. L. Schreiner, Bd. 7, Gütersloh 1956.

94 Vgl. L. Schreiner zu Golgotha und Scheblimini, 133. Hamann: «ein
lebendiges geist- und herzerweckendes Elementarbuch aller historischen Litteratur
im Himmel, auf und unter der Erde». (N III 311.)

95 Hamann, Kleeblatt Hellenistischer Briefe 1 (N II 171).
96 Blanke, 90.



30 Propter lamentabilem vocem hominis

Menschensprache ebenfalls einheitlich-trinitarisch verstehen. Der
Abstieg der «göttlichen Torheit» aber ist ein freier, und aus dieser Demut
und Armut strahlt die Herrlichkeit Gottes hervor 91. Die «geschichtlichbedingte

Form, in der das Wort Gottes in der Bibel erscheint», hat für
Hamann nicht die «Rolle eines trübenden Mediums» 98. Denn Hamann
kennt keinen andern Gott als den der Offenbarung. Dieser aber ist ein

Redender, und wenn er im «humili generi dicendi» spricht, «gehören

freylich erleuchtete, begeisterte, mit Eyfersucht gewaffnete Augen eines

Freundes, eines Vertrauten, eines Liebhabers dazu, in solcher

Verkleidung die Strahlen himmlischer Herrlichkeit zu erkennen » Solche

Worte entsprechen genau der Einsicht in die Bibel, wie sie das laufende

Kapitel des sermo humilis darzulegen hat, zumal auch Hamann sich auf
den für den sermo humilis grundlegenden paulinischen Text, 1 Kor 1,19ff.,
beruft 10°.

In der «sinnlichen Sprechwelt Gottes»101 sieht Hamann einen

Wesenszug der göttlichen Offenbarung, die nach ihm letztlich Poesie

ist102. Damit steht sie aber im Gegensatz zur Vernunft (im Sinne der

Aufklärung). Dem «Thurm der Vernunft» nun wird nach Hamann in
Babel die Spitze abgebrochen, indem Gott «herabfährt» und das bis

dahin (in der Sünde) mögliche Verständnis zerstört. Hamann vermutet,
daß Gott sich eine neue, eine wahre Vereinigung des Menschen vorbehalten

habe, durch «die Ausbreitung des Evangelii» als Hilfsmittel103.
Darin läßt sich sowohl Bedas bereits in Babel beginnende Heilszuversicht

in die Sprache wie die heilende, neues Verständnis erschließende

Sprache von Pfingsten wieder erkennen, wie sie die verschiedentlich

aufgestellten Parallelen zwischen Babel und Pfingsten zeigten.
Das Niederfahren Gottes, seine Herunterlassung auf die Erde «ist

das Mittel, wodurch wir dem Himmel näher gekommen sind» 104. Was

Hamann hier unmittelbar auf die babylonische Sprachverwirrung
bezieht, ist des Grundthema seiner Sprachtheorie überhaupt. Daß der

Magus des Nordens aus dem 18. Jh. in dieser profunden Theologie sich

97 Vgl. Balthasar, 621.
98 Blanke, 90.
99 Hamann, Kleeblatt (N II 171).

100 Hamann, Kleeblatt (N II 169 f.) ; Über die Auslegung der Hl. Schrift
(N I 6) ; Biblische Betrachtungen, zu 1 Kor (N I 234 f.).

101 Blanke, 86.
102 Vgl. Balthasar, 622.
103 Hamann, Biblische Betrachtungen, zu Gen 11, 1-9 (N I 29-31).
104 Ebd.



Propter lamentabilem vocem hominis 31

trifft mit der Entäußerungs-Theorie von De vocatione, mit der Babel-

Pfingsten-Thematik mancher Traktate und Gedichte des Frühmittelalters,

mit der Betrachtung der Schrift unter dem Aspekt des sermo
humilis, ist nicht anzuzweifeln. Ob etwa gar - und auf welchen
geistesgeschichtlichen Wegen - diese mittelalterlichen Theorien zu ihm
gelangen konnten, ist hier nicht zu fragen und noch weniger zu
beantworten. Aber da Hamanns Sprachtheologie aus dem «Angeredetsein
durch die Sprache Gottes in der heiligen Schrift» 105 hervorging, wie die

Einleitungen zu den Biblischen Betrachtungen 106 in großer Evidenz
zeigen, steht der einsame Theologe des 18. Jh. ohne Zweifel auf dem

gleichen Boden wie die Gottesgelehrten des Mittelalters und der Väterzeit,
deren Theologie und Frömmigkeit aus nichts anderem als intensivstem
Umgang mit der Bibel genährt wurden 107.

Das Paradoxon von «der herrlichsten Majestät und leersten
Entäußerung» 108 in der Schrift hat schon andere Geister konsterniert, zumal
die literarisch Gebildeten der ersten christlichen Jahrhunderte, einen

Augustin vor seiner Bekehrung 109 oder Hieronymus, der die Bücher des

Alten Testaments, die in der lateinischen Fassung in prosaischer Form
geschrieben waren, mit einem schönen, aber in schmutziges Gewand
gehüllten Leib verglich no.

Henri de Lubac liest weniger die Bestürzung als die Ehrfurcht vor
der Einfachheit der Schrift aus solchen Zeugnissen. «L'esprit ennoblit
le vase qui le contient: 'Aqua sancta in vase fictili, divina est sapientia
in vili littera legis comprehensa'» (Hraban); ähnlich Origines: «Divi-
norum sensuum thesaurus intra fragile vasculum vilis litterae continetur
inclusus.» Darin liegt eine tiefe Bewunderung der Demut des Wortes
Gottes in der Knechtsgestalt des menschlichen Wortes, zusammengefaßt
in der Gleichung: humilitas litterae - liumilitas Filii hominis m.

Um diese neue, mit dem Christentum gekommene Auffassung von
der Stilhöhe, wo die bisher gültigen Kriterien hinfällig werden und die

105 Blanke, 97.
106 Hamann, N I 1-13.
107 Blanke (97) sieht in Hamanns Sprachtheologie einen wichtigen Beitrag

«zu der noch ungeschriebenen Geschichte der Bibel in der christlichen Kirche».
108 Hamann, Aesthetica in nuce (N II 204).
109 «Visa mihi est indigna (die Schrift) quam Tullianae dignitati compararem. »

(Augustinus, Conf. 3, 5, PL 32, 686.) Vgl. auch E. Auerbach, Literatursprache,
40 und B. Smalley, The Study of the Bible in the Middle Ages, Oxford 1952, 20.

110 Nach E. R. Curtius, Europäische Literatur, 56.
111 H. de Lubac, Exégèse médiévale, Paris 1959, II 451-457.



32 Propter lamentabilem vocem hominis

ästhetisch-stilistische wie ethisch-geistige Größe eines Textes relativiert
und nur noch an der Realität Christi gemessen wird, geht es im sermo

humilis. Erich Auerbach legt Begriff und Bedeutung desselben in
schöner Breite dar 112. Was von der herrlichen Thematik, die nur in der
immer gültigen christlichen Paradoxie erfaßt werden kann und sich
doch jedem Zugriff entzieht, für unsere Fragestellung gewonnen werden

kann, stößt nachgerade ins Zentrum unserer Theorie.
Denn dieser Stilerniedrigung in die Hl. Schrift hinein liegt das

gleiche Ereignis zugrunde wie der Sprachentäußerung in die
Volkssprache : die Kondeszendenz des Wortes Gottes ins demütige Menschenwort.

Der vom WORT betroffene Mensch aber, der es als Inspirierter
in der Bibel niederzuschreiben, als Zeuge und Gesendeter im Kerygma
zu verkünden und als vom Geist Begnadeter in der Bibelexegese und

Bibeldichtung wie der des Mittelalters und in der Spiritualität aller
christlichen Jahrhunderte zu meditieren hat, muß es in jene Sprache der
menschlichen Niedrigkeit hineintragen, die er nie anders als in der Nachfolge

der humilitas Christi finden kann. Deshalb, und aus keinem andern

Grunde, steigt der «hohe Stil» und steigt die Sprache des Gebildeten auf
die Ebene des allgemein Verständlichen herab, in Stil und Sprache der

piscatores und idiotae (d.h. Einsprachigen!). Tatsächlich sind die

Argumente bei der Verteidigung des niedrigen Stils der Schrift und des

Gebrauchs der Volkssprache dieselben: Berufung auf die Demut Christi
und Beteuerung, nichts anderes (Höheres) zu vermögen, da man nichts als

Knecht am Wort sein kann und will. Die authentischen Zeugnisse der

servi verbi bis ins hohe Mittelalter hinauf bewegen sich auf diesem ein

für allemal vorbezeichneten Weg, sie enthalten diesen zentralen Gedanken,

mögen auch weitere, anderslautende beigefügt sein. Die von uns im
Sinne unseres Themas Befragten verstehen sich nicht anders als dem mi-
nisterium verbi (Bernhard) verpflichtet. Sermo humilis und Volkssprache
sind nur zwei verschiedene Ausfächerungen ein und desselben Vorganges.

Gleichzeitig aus beiden Arten der Kondeszendenz, je in
gegenseitiger Entsprechung, soll dieser Zeugenschaft nun Gehör geliehen

112 E. Auerbach, Sacrae scripturae sermo humilis, in: Neue Dantestudien,
Istanbul 1944 und Sermo humilis, in: Literatursprache (1958) 23-53. Vgl. jetzt
auch Henri de Lubac, La Foi chrétienne, Essai sur la structure du Symbole des

Apôtres, Paris 1969. de Lubac stellt im 8. Kap. die christlichen Soloezismen dar,
hinter denen er allerdings weniger eine Erniedrigung als eine Notwendigkeit und
schließlich Erhöhung sieht.



Propter lamentabilem vocem hominis 33

werden. Was die Vertreter der Volkssprache betrifft, handelt es sich
natürlich nur um einen kleinen weiteren Ausschnitt aus den zu zitierenden.

Eindringlicher als Augustinus sagt es wohl keiner/Wiederholt weist

er auf den niedrigen sozialen wie geistigen Stand der Apostel; sie sind
humiliter nati, inhonorati, illitterati, imperitissimi et abiectissimi, der Herr
erwählt non oratorem, non senatorem, sed piscatores 113. Aber auch den

Grund hiefür legt er mehrmals dar, immer im Anschluß an das Bibelwort,

das jede unter Menschen geltende Wertskala über den Haufen
wirft, 1 Kor 1, 26-29 :

Sehet doch nur eure Berufung an, ihr Brüder : Nicht viele Weise nach
dem Fleische, nicht viele Mächtige, nicht viele Leute von vornehmer
Geburt (sind berufen), sondern was vor der Welt töricht ist, hat Gott
erwählt, damit er die Weisen zuschanden mache, und was vor der Welt
schwach ist, hat Gott erwählt, damit er das Starke zuschanden mache,
und was vor der Welt niedrig geboren und was verachtet ist, hat Gott
erwählt, das, was nichts gilt, damit er das, was gilt, zunichte mache,
auf daß sich kein Fleisch vor Gott rühme.

Hier findet Augustinus die Antwort auf das «Piscatores et idiotae
in apostolos cur electi»: Wäre ein Redner oder Senator oder Kaiser
berufen worden, könnten sie ihre Wahl auf ihre Verdienste zurückführen.
Der Fischer aber kann sich nur auf Christus berufen 114.

Die piscatores sind der Trost noch des Dichters des oberdeutschen
Servatius. Er möchte die fromme Legende zuo der tiuschen zungen
twingen, wobei er selbst auch betwungen ist, nämlich von der haelichaeit

unzalhaft des Servatius. Aber das Vorhaben übersteigt seine Kraft, da er

113 Nach Auerbach, Literatursprache, 37.
114 Augustinus, Serm. 43, 6 (PL 38, 256 f.) Ebenso (mit weiteren «Größen»,

wie Reichen, Philosophen) Sermo 87, 12 (PL 38, 537). Vgl. noch Sermo 381 (PL 39,
1683) mit Berufung auf 1 Kor 1, 31 und Epist. 140, 67 (PL 33, 367).

Auerbach (Literatursprache 80) berichtet das Traumerlebnis Gregors von
Tours (6. Jh.), das den Bischof ebenfalls zur Einsicht bringt, das eigene Unvermögen
zur Darstellung der Martinswunder (mangels literarischer Bildung) nicht zu fürchten,
«cum dominus Redemptor et Deus noster ad distruendam mundanae sapientiae
vanitatem non oratores sed piscatores praeelegit». Daraufhin schreibt Gregor,
wie die Leute es verstehen können.

Fr. Ohly, Wolframs Gebet an den Heiligen Geist im Eingang des 'Willehalm',
in Wolfram von Eschenbach, Wege der Forschung Bd. 57, hrsg. von H. Rupp,
Darmstadt 1966, 516, zitiert Rupert von Deutz: «An Pfingsten gab der heüige
Geist den Sinn des Verstehens 'non oratoribus, sed piscatoribus, non Scribis aut
Pharisaeis, sed hominibus idiotis et sine litteris...'» (PL 167, 1669D). Vgl. auch PL
167, 160A und die übrige bei Ohly (512-518) verzeichnete Literatur, ferner ebd.
462-481.

3



34 Propter lamentabilem vocem hominis

sich als Sünder weiß. Nur Gott vermag seine Sprache zu lenken, Gott,
der auch arme vischaere daz ewige haeil hiez chünden 11S.

Um die gleiche Zeit verteidigt der Priester Lambert in Lüttich in
einem Brief an Papst Calixtus III. seine Übersetzungen der
Apostelgeschichte und von Heiligenviten ins Wallonische. Seine Gegner werfen
ihm vor, «de humiliore plebe et stolidis parentibus natus» zu sein.

Dafür hat er nur Spott und Gegenschlag. Er beruft sich auf Apg 17, 26,
auf David und schließlich Christus selbst: Ipsa Veritas, die Fleisch
annahm nicht von einer Königin oder Königstochter, die ihre Jünger aus
den Armen und Niedrigen (ignobiles), aus Fischern erwählt hat und sich
selbst filius fabri nennen ließ 116. Im stolidis parentibus natus und in
ignobiles hört man 1 Kor 1, 27-28, die Fischer haben bereits Augustin,
Hieronymus 117, Gregor von Tours und Rupert von Deutz verteidigt und
die Veritas, Fleisch annehmend, erweist sich immer mehr als Grundthema
einer Rechtfertigung der Volkssprache.

Gerade Augustin und Hieronymus, die rhetorisch und philologisch
Hochgebildeten und Verwöhnten, können sich nicht genug tun in der

Erklärung dieses sacrae scripturae sermo humilis. Auerbach zitiert
eindrucksvolle Passagen aus beider Werk 118, die zunächst einmal das

demütige Schriftwort legitimieren müssen, indem sie das unverfälschte
Bild der Realität von Christi Leben zeichnen. Hier muß das Maß

genommen werden, an diesem ewig bestürzenden Widerspruch von humilis
und sublimis, nie erschütternder formuliert als in Phil 2, 6-11, zu
welchem Vers aber als einleitende, unabdingbare Forderung gehört:
Hoc sentite in vobis quod et in Christo Jesu.

Wer davon einmal ergriffen ist, sucht nicht mehr mühsam nach

115 Sanct Servatius..., hrsg. von Fr. Wilhelm, München 1910. Um 1170-
1200 entstanden. Außer auf die vischaere beruft sich der Dichter noch auf Balaams
Eselin, die Gott auch sprechen lehren wollte. Mit dieser Anspielung sänke die
tiuschiu zunge um noch eine Stufe tiefer, doch darf man diese Angleichung wohl
nicht zu sehr pressen; man liest sie auch ohne Bezug auf die deutsche Sprache,
sondern nur aufs Dichten im «Anegenge» 1. 10. Balaams Eselin muß, nach Ohly
(Wolframs Gebet, 471), überhaupt oft herhalten für die rusticitas einer Dichtung,
besonders häufig im Eingang der lat. Legenden. Man vergleiche auch das Pamphlet
gegen die phaffhäite Heinrichs von Melk (Priesterleben, Y 458^-86), neu hrsg.
von R. Kienast, Heidelberg 1946 (Editiones Heidelbergenses 1).

116 Arnold Fayen, L'antigraphum Petri et les lettres concernant Lambert
le Bègue, conservées dans le manuscrit de Glasgow, Bruxelles 1899, 91 f.

117 Hieronymus, Galaterkommentar 3, 1 : Quotusquisque nunc Aristotelem
legit Rusticanos vero et piscatores nostros totus orbis loquitur, universus mundus
sonat. (Nach Auerbach, Literatursprache, 37.)

118 Ebd. 36 f. (Enarrationes in Ps 96, 4; Brief 14 ad Heliodorum monachum).



Propter lamentabilem vocem hominis 35

einer Entschuldigung für sein Tun als Dichter oder in der Schriftexegese
für den Mangel an Stil. Die «Verteidigungsposition» wird eine ganz
andere : man erkannte die 'Niedrigkeit' des Bibelstils an und zeigte «in ihr
eine neue und tiefe Erhabenheit» 119. Die Schrift erscheint Augustinus
nun venerabilior und fide dignior, und zwar gerade insofern sie in ihrer
demütigen Sprache zugleich allen offensteht und doch ihre Geheimnisse

verhüllt, wenn man glaubte, sie levi corde zu erlangen 12°. Großes

Gewicht legt der Heilige auf die Zugänglichkeit der Bibel für alle, die

sine fuco ad cor loquitur indoctorum atque doctorum, wie er ein anderes

Mal sagt, und die, wenn sie auch die Mysterien verbirgt, doch nicht
eloquio superbo erigit, quo non audeat accedere mens tardiuscula quasi

pauper ad divitem, sed invitât omnes humili sermone ...121

Nichts weniger also wird hier erkannt und bejaht, als das bisher
unerhörte Ansinnen, den illitterati, den Ignoranten, den Laien den Zu-

119 Ebd. 40. — H. de Lubac läßt — wie schon angetönt — einen weiteren, noch
kühneren Gedanken aufleuchten: Augustinus und Hieronymus sehen geradezu
eine Notwendigkeit darin, für die Bibel zum Teil eine andere, eine neue - für die
Philologen barbarische - Sprache zu finden. Diese wird sich auf das gesamte christliche

Sprechen und Schreiben ausweiten (de Lubac stellt in seinem Zusammenhang
besonders das apostolische Symbolum vor). Das wird von nun an bedeuten: der
kultivierte Hellenismus verödet zugunsten einer barbarischen Sprache (Gregor
v. Nyssa), aber die Soloezismen werden wettgemacht durch eine höhere (geistliche)
Weisheit (Hieronymus), der 'Donat' muß dem Heiligen Geist weichen (Gregor d.
Gr.). Das muß geschehen einesteils, um allen verständlich zu werden und niemand
hungern zu lassen (Augustinus) (vgl. in dieser Arbeit bei Otfrid; auch dessen
Verzicht auf glatte, leere Worte), andernteils, weil die sprachliche «Revolution»,
sowohl bezüglich des Wortschatzes wie der Syntax, nicht mehr aufzuhalten ist in
jener neuen, schöpferischen Welle, die mit dem Christentum die hellenisch-römische
Welt überflutet hat. Die consuetudo Scripturae (Origines) wird jetzt maßgebend
für den christlichen Stil. Hier wird weniger von einer Stilerniedrigung gesprochen
als vielmehr von einer neuen Kunst dank der Gnade des Heiligen Geistes, «der es

ihnen eingab». Die Anspielung auf Apg. 2, 4 bezieht sich hier (de Lubac zitiert
Ambrosius), ähnlich wie bei Arator, auf die Sprache des Neuen Testaments, der
Apostel. Die Regeln der Rhetorik und der Grammatik müssen mitunter
überschritten werden; dadurch werden sie transzendiert. (H. de Lubac, La Foi
chrétienne, 255-268.)

120 Augustinus, Conf. 6, 5 : eoque mihi illa venerabilior et sacrosancta
fide dignior apparebat autoritas, quo et omnibus ad legendum esset in promptu,
et secreti sui dignitatem in intellectu profundiore servaret; verbis aperitissimis et
humillimo genere loquendi se cunctis praebens, et exercens intentionem illorum
qui non sunt leves corde ; ut exciperet omnes populari sinu, et per angusta foramine
paucos ad te traiiceret; multo tarnen plures, quam si non tanto apice autoritatis
emineret, nec turbas gremio sanctae humilitatis hauriret. (Nach Auerbach,
Literatursprache, 40.)

121 Augustinus, Brief an Volusianus. (Nach Auerbach, Literatursprache, 41.)



36 Propter lamentabilem vocem hominis

gang zum Buch zu eröffnen. Hohe Literatur war immer eifersüchtig
gehütetes Heiligtum der gebildeten Schicht, unerreichbar für die Menge.
Um einen Begriff davon zu bekommen, kann man sich die Reaktion der
litterati auf Dantes «Divina Commedia» vergegenwärtigen, wo nun
sogleich die andere Variante des sermo humilis erfaßt wird: das Herabsteigen

in die Volkssprache. Hans Glunz 122 führt die heftigen Vorwürfe

an, die der Dichter des volgare sich gefallen lassen muß : Er werfe die

Perle vor die Säue, er habe mit seinem Appell an die Masse die Sache der
Weisheit verraten. Denn, so erläutert Glunz, die Dichter waren «exklusiv»

geworden, «sie schrieben für die wenigen, die fähig waren, die hohen
Gedanken des Schöpfers nachzudenken und zu begreifen». Dante aber hatte
sich zum Volk hinabgelassen und damit die Exklusivität des Dichters,
«der rechtmäßigerweise mit dem Philosophen und dem Theologen auf
einer Ebene stehen sollte», aufgegeben 123.

An zweierlei also wird appelliert : an die Beschränkung der Dichtung
auf einen kleinen auserwählten Kreis und an die Nähe von Dichtung und
Theologie. Und beides muß umgedacht werden. In der Nachfolge Christi,
des menschgewordenen Gottes Wortes, geht es gerade darum, allen die

Botschaft davon zu eröffnen, weil sie von Anfang an für alle bestimmt
ist. Auftrag der Boten ist es, die Kunde vernehmbar zu machen, nach
dem Muster des demütigen Lebens Christi. Dichter und Theologe, die

Boten, geben ihre gegenseitige Verwandtschaft nicht auf, aber sie treffen
sich auf der Ebene, auf der sie die Fußstapfen des Meisters ablesen

können, ansonst ihre Botschaft nicht nur nicht ankäme, sondern auch

gar nicht die seine wäre.
Man kann leicht einwerfen, das sei reine Theorie, ideale Schau und

nie realisiert worden. Man muß aber immerhin beachten, daß die hier
befragten Leute sich dieses ihres eigentlichen Auftrages durchaus
bewußt sind, als Dichter und Geistliche ihn erfüllen wollen und das in der

jeweiligen praefatio ihres Werkes zum Ausdruck bringen. Dazu einige

Beispiele.

122 H. Glunz, Literarästhetik, 542-548.
123 Ebd. 546. Anschließend stellt Glunz die Dinge allerdings in das Licht,

in dem Dante sie sah: dieser habe den Trennungsstrich zu der «plebejischen Horde»
doch gezogen, nämlich durch das novum, sein Ich zum Thema der Dichtung zu
machen. Vgl. dazu auch Auerbach, Sacrae scripturae sermo humilis,
Dantestudien, 2 f. : Dante habe den 'modus humilis' seiner Commedia nicht in der italienischen

Volkssprache gesehen, sondern im «choix des mots bas et réalisme fort
poussé». Trotzdem wisse er genau, daß sein Werk «sublime» sei, nur von einer
Erhabenheit anderer Art als der Antike.



Propter lamentabilem vocem hominis 37

Die lateinischen Vorreden zum altsächsischen Heliand 124 nennen
als alleinigen Zweck der Bibeldichtung die Öffnung der Hl. Schrift für
die illitterati, da jene bis anhin nur den eruditi zugänglich war. Das

große Verdienst, die Notwendigkeit einer Bibelverbreitung unter dem

Volk eingesehen zu haben, wird Ludwig d. Frommen zugeschrieben 125.

Der Dichter des Väterbuches 126 will durch Got, durch bezzerungen,

durch nutz und durch der tugent merunge das auf lateinisch Gelesene

ze dute sagen. Aus den gleichen Beweggründen ist es früher vom
Griechischen ins Lateinische übersetzt worden, ist aber so manigen virborgen
bliben, der niht latin virstat. Er, der Dichter, müsse nach Gottes Einspruch
(.swie mir der sin dar ufgiht...) für diese Berichte leben.

In ähnlicher Weise bedauert Heinrich von Neustadt127, daß ez (daz

buch) wip oder man j in dûtsche geschriben nie gewan, und glaubt, es nicht
mehr verschweigen zu dürfen.

Wieder näher an das Thema der Schrift-Öffnung rührt der Prolog
Walthers von Rheinau zu seinem «Marienleben» 128. Das vom Griechischen

ins Lateinische übertragene Buch habe êmals, d. h. bis zu des

Dichters Leistung, offenunc erwert. Deshalb will er sich zum Lobe Mariens
und ihres Kindes an diesem Buch abmühen, damit durch seinen ge-
biurschen munt al der weite die hohe Würde der Mutter Gottes kund
werde 129. Gebiurisch betont das demütige Kleid für so hohen Gehalt,
kann aber durchaus als Gegensatz zum höfischen Stil und nicht unbedingt

zur lateinischen Sprache gelesen werden, zumal der Dichter ein

124 Heliand und Genesis, hrsg. von O. Behaghel, ATB 4, Halle/Saale
41933, 1-3. Zum Problem von Datierung und Verfasserschaft s. unten. Hier soll
das Dokument einfach als solches angehört werden.

125 Nam cum divinorum librorum solummodo literati ac eruditi prius notitiam
haberent auctum est nuper, ut cunctus populus sui (Ludwigs) ditioni subditus,
Theudisca loquens lingua, eiusdem divinae lectionis nihilominus notitionem acce-
perit. Und: quatenus non solum literatis, verum etiam illiteratis sacra divinorum
praeceptorum lectio panderetur.

126 Das Väterbuch (Vitaspatrum) DTMA 22; zwischen 1263 und 1273,
wahrscheinlich vom Dichter des Passional geschrieben. Vgl. Verse 161-165, 232-
237, 11499-11575.

127 Heinrich v. Neustadt, Gottes Zukunft, DTMA 7 (1. Hälfte des 14. Jh.)
Verse 37-54.

128 Walter v. Rheinau, (Ende 12. Jh.). Hrsg. von Edit Perjus, in: Acta
Academiae Aboensis, Humaniora VIII, Äbo 1950. Vgl. vor allem Verse 114—121.

129 Daß er es zu diesem Zwecke auf deutsch übersetzt habe, scheint ihm selber
sehr zu imponieren, mindestens viermal erwähnt er es (im «ersten vorgewerbe»
und im Epilog).



38 Propter lamentabilem vocem hominis

Bürgerlicher gewesen sein soll130. Doch bliebe es auch dann im Sinne
des sermo humilis zu rechtfertigen, nunmehr innerhalb des Deutschen.

Schöner und in reicher allegorischer Vertiefung kündigt der Priester
Wernher um 1172 im Prolog zu den «Driu liet von der maget» Auftrag
und Absicht seiner Dichtung an. Die eingesetzten herrlichen Allegorien
jedoch nötigen mich, den Text später, in andern Zusammenhängen,
vorzulegen. Wo es um das Offenbarmachen der Heilsgeschichte für alle

geht, sei es in der Verkündigung oder in der Dichtung, sind die Stimmen
der einzelnen Autoren immer wieder hörbar, und es hängt nur vom
Grad ihrer Gestaltungskraft ab, wie überzeugend sie der Forderung
nach der verständlichen Sprache Ausdruck verleihen 131. Wir werden
wieder darauf stoßen, bei Beda, Otfrid, Lambert v. Lüttich; man
vergleiche auch Arators Pfingst-Hexameter. Im übrigen ist auch das hier
Gebotene nur eine Auswahl.

Vom sermo humilis war lang die Rede, dessen Wesen und Absicht
die «Allgemeinverständlichkeit» 132 ist und der deshalb wahrhaftig auch
als Bezeichnung für den Gebrauch der Volkssprache genommen werden

könnte, wie sich erwiesen hat. Was die Diener am Wort zu sagen haben,
muß allen zur Verfügung gestellt, muß für alle anziehend werden 133.

Verstehen-können, um ergriffen zu werden, ist Bedingung. Da sich so

130 Nach Perjus ist er in Schafihausen urkundlich nachgewiesen. - Für Cur-
tius ist eine Selbstbezichtigung als Autor bäurischer Rede einfach ein Exordial-
topos. (Vgl. Europäische Literatur, 414.)

131 Es ist klar, daß in solchem Pochen auf die eigens ausgesprochene Absicht
eines mittelalterlichen Autors eine gewisse Gefahr liegt. Natürlich steckt hinter all
diesen Manövern ein gutes Stück Dichterstolz, der sich in geläufigen (man könnte
oft die gleichen Wendungen nachweisen!) Demutsformeln oder sonstigen Beteuerungen

verbirgt. Doch damit möchte ich nicht die ganze Kontroverse Schwietering-
Curtius heraufbeschwören, nur vielleicht, aus der Lektüre all dieser Prologe und
Epiloge und der gewonnenen Einsicht in das Timbre solcher Diktion heraus, mit
J. Schwietering «the whole prayer-complex grouped about the person of the poet
in relation to his work» (The Origins of the Medieval Humility Formula, PMLA 69
(1954) 1282) gerne annehmen und jedenfalls die von Schwietering im gleichen
Aufsatz erwähnte Verwurzelung solcher Formeln in der Leser-Beter-Gemeinschaft
heraushören, die der Verfasser so sinnvoll mit der Schlußformel jeder lectio monasti-
schen Brauchs, dem 'Tu autem Domine, miserere nostri' in Beziehung bringt. Ob
damit der klugen Warnung Leclercqs (L'amour, 172) : «prendre au sérieux un
texte médiéval n'est pas nécessairement prendre à la lettre toutes ses formules»
genugsam Rechnung getragen ist, möchte ich offenlassen, bis Texte schwereren
Gewichts (nach meiner Einschätzung) ähnliche «Formeln» beigebracht haben
(Wernher, Dichter der Pilatus-Legende, Dichter des Daniel-Buches).

132 Auerbach, Literatursprache, 42.
133 Vgl. Leclercq, L'amour, 244.



Propter lamentabilem vocem hominis 39

das Mitreißende notwendig mit dem Lehrhaften vermischt, wird nach
der Theorie der Rhetorik Trennung in hohen und niederen Stil
unmöglich 134. Das ist verhüllter Glanz der Offenbarung, ist tiefste
Verhüllung Gottes in das Herz des Menschen hinein, das nicht nur die
blendende Herrlichkeit nicht erträgt, sondern auch langsam begreift,
nur über das Fleisch, über die im Bereich des Sublimen erniedrigende
Präsenz des allzu Realistischen 13S.

Solche Öffnung zu allen hin erklärt sich nur aus dem WORT, das

sich selbst erniedrigt hat, um für alle zugänglich zu sein, und die Knechte
können den Dienst nur von Christi Geist her empfangen, dessen

Eigentümlichkeit es ist, sich mitzuteilen. Indem sie das tun, haben sie in
gewisser Weise Anteil an einer Verlängerung der Inkarnation 136. Es kann
nicht leicht Größeres von diesem ministerium verbi gesagt werden, und

wenn Bernhard auch nicht an die Volkssprache im engen Sinn denkt,
so bedarf es keines Beweises mehr, all das Gesagte auch auf sie zu be-

134 Auerbach, Literatursprache, 44. Was Auerbach für die christliche
Spätantike sagt, bleibt weiterhin gültig. Wehrli spricht in demselben Sinn vom lateinischen

Jesuitendrama der Barockzeit, das «nicht mehr Komödie oder Tragödie,
sondern ein Theater der Heilsgeschichte mit einem Ineinander von menschlicher

Lächerlichkeit und dem Triumph der Erlösung» ist, was genau dem christlichen

Realismus entspräche, der jene Trennung der Stile ablehnt. (Wehrli,
Deutsche und lateinische Dichtung, 146.)

135 Vgl. dazu Leclercq/Vandenbroucke/Bouyer, Spiritualité, 26 f.: (von
Gottes Sprechweise zu uns) «dans un vase de terre cuite, afin de ne pas nous éblouir».
(Nach Gregor d. Gr., aus mehreren seiner Schriften zugleich, wie es Gregors Art
entspricht.)

Vgl. auch H. de Lubac, oben S. 28. Ferner: Leclercq, L'amour 189: «les
réalités invisibles et cachées de Dieu, et qui sont d'un tel prix, elle (l'Ecriture) les
rend accessibles aux esprits humains comme dans des vases de peu de prix, dans
des comparaisons empruntées aux réalités que nous connaissons par les sens.
Nous aussi, adoptons l'usage de ce chaste langage. (Nach Bernhard, Serm. sup.
Cant. 74, 2.) Es überrascht, wie Bernhard ausgerechnet der Sprache, die den Sinnen
Rechnung trägt (Hamanns 'sinnliche Sprechwelt Gottes') chasteté zuspricht. Diese
Einsicht steht weit entfernt von jener dualistischen Grundhaltung, die das Reine
nur dem Geiste zuerkennt und alles Sinnenhafte eo ipso als ein zu Übersteigendes
verurteilt und die in solch manichäistischer Bedrohlichkeit ziemlich alle christlichen

Jahrhunderte bis heute beherrscht. (Vgl. dazu etwa B. Stoeckle, Ich glaube
an die Schöpfung (Licht vom Licht NF 4) Einsiedeln 1966.) Bernhard meint pudeur,
die ehrfürchtig vor dem Mysterium Gottes (in der Bibel) bleibt, und hat hellhörig
darin den göttlichen Stil verstanden, der sich scharf gegen die nur logische, klare
Sprache der Philosophie, für das Mittelalter der scholastischen Theologie, abhebt.
Hamann sieht sich im Zeitalter der Aufklärung der gleichen tödlichen Sprachwelt
der Vernunft gegenüber.

136 Ygi Leclercq, L'amour, 244. Leclercq führt die Gedanken Bernhards
aus, vollendet sie aber durch diesen letzten großartigen Satz.



40 Propter lamentabilem vocem hominis

ziehen. In diesem Dienst müssen alle eigennützigen Aspirationen, alles

ängstliche Sorgen um Reputation in der Literatenwelt (was keineswegs
eine gewisse legitime Entfaltung künstlerischer Gestaltungskraft
ausschließt 137), jedes Haschen nach persönlichem Erfolg aufgegeben werden.

Leclercq versteht es als das ganz gewöhnliche, im christlichen Leben

täglich abgeforderte «détachement» 138. Balthasar spricht vom Menschen,
den Gott «zu seinem Alphabet, seinem Klang- und Sinnkörper macht»,
und der «alle seine Potenzen und Kombinationen hingibt, damit sich

Gott ihrer bediene, wie der Setzer des vor ihm liegenden Alphabetes» 139.

Treffenderweise ist solche Preisgabe eigenen Könnens und eigener

Rühmung festgehalten in einem aus dem 11. Jh. überlieferten Wortpaar:
«litteratus seculi et idiota Dei» 14°.

Gewiß, nicht immer gelingt es dem Dichter und Diener des Wortes,
auf so radikale Weise von sich abzusehen. Gerade die ausgedehnten
einleitenden Vorstellungen seiner Person ließen eher an ein ziemlich
ausgeprägtes Selbstbewußtsein denken. Doch bleibt der nie verlorene

Zusammenhang mit der ganzen Tradition kirchlicher Sendung, evangelischer

Verkündigung, die - man wird es bei Otfrid wieder sehen - nie

aus einem ernsthaften Leben der Frömmigkeit herausgelöst werden darf.
Zudem, wie sollte der Dichter sich nicht freuen über das Zustandegekommene

Das, wenn es ihm auch der sin giht, unter Beteiligung eigener

großer Mühe geboren wurde 141

Und dann gibt es, wie als letzte Konsequenz der eigentlichen
radikalen Forderung, die Gestalt des reinen Knechtes, der nun überhaupt

137 vgl. Leclercq, L'amour, 244. 245.
138 Ebd. 244.
139 Balthasar, Verbum Caro, 90 f. Balthasar geht in seinen Ausführungen

aber über Sprache im gewöhnlichen Sinn hinaus und bezieht das ganze Sein des
Menschen mit ein.

no Wiederum: Stilanspruch und Gelehrsamkeit, abgesetzt gegen sermo
humilis und Einsprachigkeit. (Zitat aus den Briefsammlungen aus der Zeit Heinrichs
IV., zit. bei H. Grundmann, Litteratus, 7 Anm. 22.)

141 So der Dichter der Pilatus Legende, um 1170-1180 (hrsg. von K. Weinhold,

ZfdPh 8 (1877) 272-288). Die bekannten Topoi des Schwangergehens und des

Gebärenmüssens, des Zurechthauens und -biegens der deutschen Sprache (auf dem
Amboß; vgl. im Danielbuch das billen mit miner zungen, Vers 70 f. und das uz dem

latin ich ez hieb, Vers 8302, Die poetische Bearbeitung des Buches Daniel DTMA 19)
in ganz bewußt vollzogener Askese sind hier außerordentlich eindrucksvoll. Man
vergleiche vor allem Vers 1-13 und 49-60. Auch hier wäre der Vorwurf eines Selbstlobes

leicht bei der Hand, muß aber gerade durch die überdeutliche Berufung des
Dichters auf den göttlichen Geist (19-55), in dessen Hand er nichts als ein gefügig
zu machendes Werkzeug ist, zurückgewiesen werden.



Propter lamentabilem vocem hominis 41

nichts Eigenes vorzuweisen hat, nicht einmal Potenzen und
Kombinationen bereits erprobter Typen, dem es der Herr buchstäblich im
Schlafe gibt und wo der Schritt von gepflegter literarischer Latinität
oder sakraler Liturgie übergangslos in die Vulgarität der Volkssprache

getan wird. Das ist Caedmon aus der angelsächsischen Legende, und das

ist der Anfang der Bibeldichtung in der Volkssprache.

3. Bibeldichtung

a) Angelsächsische Anfänge. In Caedmon hat die ganze, über zwei

Jahrhunderte (ca. 670-870) hinweg lebendige angelsächsische
Bibeldichtung ihre Schlüssellegende. Denn in diesem von Beda in der Historia
Ecclesiastica Gentis Anglorum 142 überlieferten Bericht wird das

Zustandekommen der Bibeldichtung in der Volkssprache in einer
Ausführlichkeit dargelegt, die keinen Zweifel mehr über den ausschlaggebenden

Beweggrund aufkommen läßt.
Ein gänzlich ungebildeter Mann, ein Pferdeknecht des Klosters zu

Whitby, wird einer außerordentlichen Gabe gewürdigt : er dichtet
biblische Gesänge, die er nie zuvor auch nur in ähnlicher Form gehört,
wozu er bloß die inhaltliche Grundlage vernommen, jeweils in kürzester

Zeit, in seiner angelsächsischen Muttersprache. Außer der ausführlichen

Schilderung des Vorgangs, wie Caedmon im Traum zum Singen
aufgefordert wird, nach ausdrücklichem Befehl sogleich schlafend zu singen

beginnt und alles auf diese Weise nächtlich Entstandene anderntags
noch weiß, betont Beda sechsmal den offenbar wichtigen Umstand einer

von Gott unmittelbar - ohne menschliche Unterweisung in der Kunst -
empfangenen Gabe 143.

Von nicht geringer Bedeutung sind Art und Intensität der
Beteiligung des so von Gottes Kraft betroffenen Mannes. Die Teile der

142 XV 24, s. C. Plummer, Venerabiiis Bedae Opera Historica, 2 Bde, Oxford
1896, I 258-262. Das Werk ist um 731 verfaßt worden; Caedmons Lebenszeit
verlegt man ins 7. Jh. (nach Grundriß der germanischen Philologie, hrsg. von
Hermann Paul, Straßburg 21901, II, 1, 1027). Uber die frühe angelsächsische
christliche Dichtung s. ebd. 1025-1051.

143 Titel des Kapitels: Quod in monasterio eius fuerit frater, cui donum
canendi sit divinitus concessum. Ferner: frater quidam divina gratia specialiter
insignis... Namque ipse non ab hominibus, neque per hominem institutus, canendi
artem didicit, sed divinitus adiutus gratis canendi donum accepit. Hinweis auf
Gal 1, 1 und Mt 10, 8. Und: eis (canticis) mox plura in eundem modum verba Deo
digni carminis adiunxit.



42 Propter lamentabilem vocem hominis

Heiligen Schrift, die er in Liedern dichten soll (die Äbtissin befiehlt ihm,
nach und nach die ganze Heilsgeschichte im Zusammenhang poetisch
darzustellen), werden ihm übersetzt vorgesagt144. Das Gehörte trägt er
mit sich herum, erwägt es bei sich und holt es - nunmehr in liebliche
Gesänge verwandelt - wie ein Wiederkäuer wieder herauf: «reme-
morando secum, et quasi mundum animal ruminando ...» Gehört hat er

nur die Prosa der Bibelübersetzung, auch im Schlaf hört er seine

Gesänge nicht von irgendwelchen Stimmen; er empfängt nur den Auftrag

- und singt. Da er jeweils am folgenden Morgen schon seine

Umgebung mit neuer Kunst überrascht, mutet es jene wie ein Wiederkäuen
des Bibeltextes an.

Im quasi mundum, animal ruminando liest man Bedas Hand
besonders deutlich, denn es ist dies eine bei ihm beliebte Ausdrucksweise 145.

Das Wiederkäuen im Mund (d. h. mit der Zunge) und das Wiedererwägen

im Herzen der gehörten oder gelesenen Heilsmysterien macht
Beda wie viele andere mittelalterlichen Lehrer des Gebetes zur Voraussetzung

für eine wahre Vertiefung im Glauben und in der Frömmigkeit.

Wichtig für uns ist die Tatsache, daß sein Roßknecht die in
angelsächsischer Sprache vernommenen Worte auf diese Weise
traktieren muß, bis sie den kostbaren Saft, den sie enthalten, hergeben.
Was an und für sich selbstverständlich sein muß, daß nämlich nur ein

in der verstandenen Sprache angehörter Text meditiert werden kann,
wird hier ausnahmsweise einmal gesagt. Und es ist nicht ohne

Bedeutung, daß es im Hinblick auf den ungebildeten Stallknecht geschieht,
für den ein volkssprachlicher Wortlaut Bedingung, der einzige Weg der

Aneignung ist (im Gegensatz zu dem lateinisch gebildeten Mönch, für
den eine andere Möglichkeit offenstünde 146), und der nun meditierend -

144 quicquid ex divinis litteris per interprètes disceret ; cuncta, quae
audiendo discere poterat...

145 Plummer zitiert noch: «haec (mysteria) quasi munda animalia nunc oris
locutione ruminanda, nunc cordis penetralibus retractanda servemus» und kennt
5 weitere Stellen aus des Ehrwürdigen Werk (II 250). (Wiederkäuer werden in
Lev 11, 3 und Deut 14, 6 zu den reinen Tieren, d. h. für den Israeliten zu essen
erlaubten, gezählt.)

146 Seuse z. B. ist in der Lage, auch von einem lateinischen Text auszugehen.
Vgl. C. Champollion, in Seuse-Studien, hrsg. von E. Filthaut, Köln 1966, 89:
Seuse verarbeitet in deutsch zu Bildern, was er lateinisch in der Liturgie gehört.
Im übrigen hat er die gleiche Auffassung vom Verarbeiten des Gehörten: Ein
bewerter gotes frvmd sol alle zit etwas güter bilde als sprüeh haben in der sele mund
ze küwene, da von sin herz enzundet werde zü gote, wan dar an lit das höhste, daz
wir in zit die Tagzeiten) mugen han, daz wir dik an daz gôtlich liep gedenken



Propter lamentabilem vocem hominis 43

ruminando - einen neuen, schönen, poetischen Wortlaut schafft, einen

Meditationsstoff für die vielen andern 147, die ebenso erfaßt werden

müssen wie die litterati unter den Mönchen. Das heißt also: ein Laie,
ein ausgesprochener, totaler illitteratus dichtet meditierend ein
Meditationswerk. Und obendrein auf Gottes ausdrücklichen Befehl und mit
seiner alleinigen Hilfe. Hier erübrigt sich jegliche Rechtfertigung für
das ungewöhnliche Unterfangen, die Volkssprache zur Literatursprache

148 zu erheben, das Tun legitimiert sich selbst im Licht solcher

Beweggründe 149. Es scheint, als ob mit dieser «Praxis» grundsätzlich
grünes Licht für die Bibeldichtung in der Volkssprache gegeben worden

wäre, die Nachfahren brauchen sie sich lediglich in Erinnerung
zu rufen, um legitim ein gleiches zu tun 15°. Das gilt jedoch nicht für
Otfrid, der jene Prinzipien wesentlich vertieft.

Doch zurück zum Entstehungsprozeß der Caedmon-Lieder. Ich
habe nicht ohne Absicht die ruminatio eines vorgegebenen volkssprachlichen

Textes betont. Denn tatsächlich wird in der Spiritualität vieler

Jahrhunderte dieses meditierende Wiederkäuen häufig zur Forderung
gemacht für den frommen Betrachter der Schrift, nur stets ohne

Erwähnung der Sprache. Cassian1S1, Isidor (der wohl den Begriff,
nicht aber den Terminus ruminatio verwendet)152, Lambert le Bègue

dik von im reden, sinû minneklichü wort in nemen.(Briefbüchlein, 11. Brief, Ausgabe
K. Bihlmeyer, Heinrich Seuse, Stuttgart 1907, 391.)

In der gleichen Lage sind auch die von Isidor ermahnten Mönche, s. Anm. 152.
147 Beda unterläßt es nicht, von der heilsamen Wirkung von Caedmons

Liedern auf viele «Geister» zu sprechen, die neuen «Appetit» auf das ewige Leben
erhalten hätten.

148 Mit Sicherheit allerdings kann kein erhaltenes angelsächsisches Gedicht
Caedmon zugeschrieben werden. Die neuere Forschung rechnet aber mit der
Möglichkeit, daß von Caedmon der Impuls für solche Dichtungen ausgegangen sei.
Die angelsächsische Genesis wird u. a. erwogen. (Plummer II 251-258.)

149 In Caedmons Leistung wird evident, was Leclercq von dem der Geschichtlichkeit

unterworfenen sich inkarnierenden Wort sagt: das Deponieren der ewigen
Wahrheit in Gefäße, die jede Zeitepoche neu bereitstellt, und zwar durch die
Menschen, die dieses Wort im Herzen bewahren müssen, um es schließlich in die
Sprache zu übertragen, die sie ihre Zivilisation gelehrt hat (Leclercq, L'amour,
239). Hier, bei Caedmon, kann die Sprache im engen Sinn genommen werden, es

geht um die Volkssprache, ins Angelsächsische hinein hat sich die Inkarnation
verlängert.

150 Vgl. Anm. 148 und die Heliand-Praefatio.
151 cunctae evagationes atque discursus cogitationum tuarum sint tibi

divinae legis sancta et incessabilis ruminatio. (Cassian, Collationes 14, 12, zit. bei
X. v. Ertzdorff, PBB 86 West (1964) 67.)

152 Lectio memoriae auxilio eget submotoque libro sententia retractetur
in animo sub silentio lingua movetur (Isidor, Sent. Lib. III, De collatione,



44 Propter lamentabilem vocem hominis

(12. Jh.)153, Wihelra von Saint-Thierry, dessen «Meditatives orationes»
das Programm bereits im Titel vorwegnehmen154, Gertrud von Helfta155,

David von Augsburg156, Seuse146 kennen dieses lang erprobte und
offenbar bewährte Durchdenken, ja Durchkäuen eines Bibeltextes oder

-kommentars.

PL 83, 689 B). Das Ganze bezieht sich auf die private Schriftlesung, wo zwischen
lectio aperta und lectio tacita unterschieden wird. Das laute Lesen lasse wenig
Spuren im Geist zurück, durch dieses neue Durchdenken aber erhofft man Frucht
aus der Lesung. Wer so lese, kurze lectio aperta, gefolgt von einem Moment der
Besinnung, werde nie mehr vergessen, was er gelesen. Vgl. dazu Leclercq/Van-
denbroucke/Bouyer, Spiritualité, 87 f.

153 Von den nach dem sonntäglichen Gottesdienst nach Hause zurückgekehrten
Gläubigen: in psalmis, in ymnis et canticis spiritualibus expendebant, audita
queque in ecclesia ruminantes et sese mutuo ad custodiendum cohortantes. (Fayen,
L'antigraphum Petri, 100.)

154 Hier in innigster Verbindung mit dem Genuß der eucharistischen Gaben,
die ihrerseits im Zusammenhang mit einer intensiven Vereinigung des Menschen mit
dem Atem, dem Mund des Herrn gesehen werden wollen: cum manducantes et
bibentes incorruptibile epulum corporis et sanguinis tui, sicut munda animalia
tua ab intestina memoriae cogitandi dulcedine, quasi ad os reducimus; et in novum
et perpetuum salutis nostrae effectum novo semper pietatis affectu ruminantes,
sursum suaviter in ipsa recondimus memoria, quid pro nobis feceris, quid fueris
passus. (Wilhelm v. Saint-Thierry, Meditatio VIII, ed. M.-M. Davy, in
Bibliothèque des textes philosophiques, Paris 1934, 184 f.) Ein subtiler Versuch, die
memoria passionis sowohl auf das sakramental-liturgische wie auf das
meditativindividuelle Geschehen zu beziehen und darin implizite jedenfalls eine hohe
Wertschätzung des meditativen Gebetes. Die unerhörte Kühnheit, die in der Verbindung
vom Essen des Herrenleibes mit der meditativen ruminatio liegt, dürfte dem
Gedanken der inneren Beziehung zwischen heilschaffendem Sakrament und selbst
Heilskraft besitzendem Wort treffen. (Vgl. zum letzten L. Scheffczyk, Von der
Heilsmacht des Wortes, München 1966, 13.) Und in der «neuen zugleich wie
immerwährenden Wirkkraft unseres Heils», die neu aktualisiert wird im jetzt geschehenden
Aufbruch unserer innigsten Gebetshingabe, liegt eine große Nähe zum Unde et

memores des Kanons der Messe. (Vgl. auch Y. Congar, Das Verhältnis zwischen
Kult oder Sakrament und Verkündigung des Wortes, Concilium 4 (1968), 176—181,
besonders 176 f.) Congar und Scheffczyk beziehen ihre Darlegungen auf das zu
verkündende Wort, wir hier denken an das zu meditierende, bereits verkündete
Wort, das aber im Falle Caedmons und damit bestimmt im Idealfall wiederum
neue Gestalt annimmt, um der Verkündigung zu dienen. In Wilhelms enger
Verbindung von dieser Meditation mit der Eucharistie liegt eine hohe Adelung der
Volkssprache, in der allein für den Laien solche ruminatio vollziehbar ist und dann
jene Aktualisierung der Worte des Heils zustandegebracht werden kann.

155 Per diem etiam illum quo vacaris amori, pro accensione sensuum tuorum
a vero sole qui deus est, ne umquam extinguaris, sed de die in diem crescas in amore :

ruminabis assidue unum de his versibus... (Gertrud von Helfta, Œuvres
spirituelles I, Les exercices, ed. J. Hourlier et A. Schmitt (Sources Chrétiennes 127)
Paris 1967, 192).

156 Hie zwischent (vor der Gottesschau) sol si (die Seele) dv gottis wort kvwen
vnde in trvken mit deme gebette vnd süzzekeit dar vs mit arbeiten svgen, bis das ez ir



Propter lamentabilem vocem hominis 45

Jean Leclercq verbreitet sich in seinem schönen, hier schon oft
zitierten Buch «L'amour des lettres et le désir de Dieu» angelegentlich
darüber 157, sowohl, um die Tätigkeiten des Lesens, Aussprechens,
Nachdenkens, Sicherinnerns m innige Beziehung untereinander zu bringen,
wie auch, um den einzigartigen Reichtum des innern geheimnisvollen
Gehalts der Schriftworte, der gerade erst durch das Ingangbringen jener
Funktionen seine Schätze preisgibt, aufzuzeigen.

In dieser letztgenannten Eigenschaft offenbart sich der dichterische
Charakter der Bibel. Der Wert ihres Vokabulars liegt mehr in dessen

vorerst verschlossener Bedeutungsfülle und trächtigen Schwere als

in präziser Klarheit158. Und damit holen wir Caedmon wieder ein. Seine

Heilsgeschichte, «verbis poeticis maxima suavitate et conpunctione
conpositis», ist Dichtung. Beda spricht von der ars canendi, vom carmen
dulcissimum, mit dem der demütig bescheidene Roßknecht die doctores
des Klosters zu seinen Hörern machte. Caedmon wird auch, vor versammelter

Kommunität, feierlich approbiert und weiterhin mit Aufträgen
bedacht. Man darf dabei nicht vergessen, daß er das, in dieser Frühzeit,
«in sua, id est Anglorum, lingua» fertigbringt. Mittels der ruminatio also,

jener aktiven Traktierung der Schriftworte und zugleich liebenden
Versenkung in sie, erhebt er die Volkssprache, sein Angelsächsisch, das
damals noch kaum für poetische Leistungen tragfähig war, auf die Höhe der
Kunst. Man muß da nochmals Bedas Respekt vor jener Dichtung in der

Vulgärsprache erwähnen. Der Historiker gibt nämlich nur den «sensus»,

nicht den «ordo ipse verborum» von Caedmons Schöpfungsgesang wieder,
weil selbst bestens geschriebene Lieder nicht «sine detrimento sui decoris

ac dignitatis» von einer Sprache in die andere übertragen werden könnten.
Und dies 731! 159

smakende werde in der andaht. Und: ...so man dv heilige bette wort mündliches
Gebet) berret mit dem mvnde vnde svgit mit dem hercen vnde in trvckit so alse das
reine vihe mit dem gedanken, das div sûzzekeit dar vs sige. (David von Augsburg, Die
sieben Staffeln des Gebetes, Kleine deutsche Denkmäler des Mittelalters 1, hrsg.
von Kurt Ruh, München 1965, 135 f. 201.)

157 Leclercq, L'amour, 19-23 u. 72-75.
158 Vgl. ebd. 75.
159 Man halte daneben z. B. Ratberts deutsches Galluslied, das Ekkehart IV.

um 1000 in lateinische Verse umgoß, um, statt des carmen barbaricum, einen
würdigen Text für die Melodie zu haben. (Vgl. auch Curtius, Europäische Literatur,
36, der zahlreiche Beispiele solcher Übersetzungen gibt.) Jedoch, man muß dieser
Einschätzung der Vulgärsprache das ganz andere Verhältnis zum Latein im
deutschen Raum als im England des Frühmittelalters zugutehalten. Vgl. Auerbach,
Literatursprache, 201 f.



46 Propter lamentabilem vocem hominis

So sehen wir die Kapazität der Volkssprache einmal mehr in enger
Verknüpfung mit der Theologie, der Verkündigung der Heilsgeschichte,
und darin eine erneute Bestätigung der Adelung und Heiligung der

Sprache der illitterati durch diese unübersehbare Beziehung.
Freilich, Erhebungen des meditativen Geistes dieser Art, Dichtungen

aus solcher Gebetsform erwachsen, gibt es auch ohne Volkssprache. Zu-
viele Beispiele bestätigen diese suggestive Kraft des Bibelwortes - um
nur zwei zu nennen : Bernhard, Wilhelm von Saint-Thierry. Es ist klar,
daß ihre «Meditativae orationes» aus dem täglich vollzogenen liturgischen
Dienst genährt werden und Gestalt annehmen, sehr oft satzweise in
wörtlicher Übernahme jener unablässig gesungenen und gehörten Texte.
Aber hier, in unserer Betrachtung, gibt es nun den Laien Caedmon, dem

es trotz mangelnden Umgangs mit Bibel- und Vätertexten gelingt, die

Heilswahrheit dichterisch zu besingen. Er vermag es dank seiner

demütigen Bereitschaft für den Auftrag des Herrn. Demut und frommen
Sinn des bescheidenen Klosterknechtes 160 erkennt man am besten aus

dem prompten Gehorsam einem so schwierigen Auftrag gegenüber, liest
ihn aber auch aus dem ausdrücklich berichteten Verhalten Caedmons

in der Gemeinschaft. Und zum Schluß, bevor Beda ihn selig sterben

läßt, nennt er ihn einen «vir multum religiosus et regularibus disciplinis
humiliter subditus».

b) Altsächsische Weiterführung. Der Zusammenhang der
Bibeldichtung mit der Theorie der Sprache in der Knechtsgestalt, wie sie die

Monseer Fragmente verstehen, ist im Roßknecht Caedmon, durch dessen

Mund zu singen Gott nicht verschmäht hat, deutlich geworden. Die
gleiche Legende erscheint, leicht abgewandelt und nicht in dieser

Ausführlichkeit, wieder in der Vers-Praefatio zum altsächsischen
«Heliand»161. Wie bereits gesagt, übernimmt sie auch hier die

Rechtfertigung einer volkssprachlichen Bibeldichtung, nunmehr der deutschen.

Und wieder werden die zwei Aspekte dieser Dichtungsgattung erkennbar :

zweckbestimmter Auftrag, «mit missionarischer Absicht, durch die dulce-
do der Kunst, durch das 'more poetico interpretare' auch Ungebildete zu

160 Die Äbtissin macht ihn nach der Entdeckung seines Charismas sofort
zum Mönch. Darin liegt wohl eine leise Bestätigung der frühmittelalterlichen
Auffassung, daß ein Laie nicht dichten und das Heil verkünden könne. Nun, der Herr
der Herzen und Talente wußte es besser.

161 Versus de poeta et interprète huius codicis. Ausgabe O. Behaghel, ATB 4,

Halle/Saale 41933.



Propter lamentabilem vocem hominis 47

ergreifen» und «Berufung auf spontane Inspiration» 162. Anders ist nur
die Überlieferung der Dokumente. Während von Caedmons Dichtung
nichts tradiert ist, sondern nur die Geschichte seiner Berufung, haben

wir den altsächsischen Heliand als imponierendes Dichterwerk des

9. Jh., dessen Begründungs-Praefationes aber nicht mit Sicherheit
datierbar sind 163. Jedenfalls differieren Epos und Vorreden im Hinblick
auf ein Interesse an der Volkssprache. Die Praefationes erwähnen nicht
weniger als zehnmal die Sachsen, die deutsche Sprache, die Übertragung
usf.164. In der Dichtung selbst hören wir nichts «vom Stolz des Dichters
auf seine angestammte Muttersprache»165. Tatsächlich muß eine Stelle
wie Vers 1409-1414 (zu Mt 5,14-16) überraschen, wo eindringlich der
Verständlichkeit der Predigt für die Leute dieses Landes das Wort
gesprochen, die Volkssprache jedoch überhaupt nicht erwähnt wird. Auch
die Einleitung des Heliand, die in etwa an jene des Lukasevangeliums
erinnert, nimmt die Gelegenheit einer solchen Vorstellung des heimischen

Idioms nicht wahr. Wenn man von den Praefationes herkommt -
was sich aber mit Rücksicht auf deren spätere Redaktion verbietet -,
ist diese völlige Stille um das Sprachanliegen nicht zu begreifen.

Unter diesen Umständen und für unsere Frage bleibt das Eruieren

von Verfasser und Zeitpunkt der lateinischen Vorreden ein Postulat der

162 Max Wehrli, Sacra poesis, in: Die Wissenschaft von dt. Sprache u.
Dichtung. Methoden. Probleme. Aufgaben (Festschrift Fr. Maurer) Stuttgart 1963,
270 f.

163 Zu den lateinischen Vorreden vgl. Ehrismann, 151-155; G. Baesecke,
Die Karlische Renaissance und das dt. Schrifttum, DVjS 23 (1949) 209; Verfasserlexikon

II 386 (Basler); de Boor, 58. 64. Sievers und Baesecke schreiben sie

Hraban zu, so auch Verfasserlexikon. Ehrismann schweigt dazu und bezieht sie

nicht einmal mit Sicherheit auf den Heliand, de Boor lehnt Hraban als Verfasser
ab. Vgl. auch den Forschungsbericht von H. Rupp, in Forschungen zur ahd.
Literatur 1945-1962, Stuttgart 1965 (Sonderdruck aus der DVjS 38 (1964) Sonderheft),

39—50. Sicher ist, daß die Vorreden erst nachträglich dem Heliand
vorangestellt wurden.

164 Praefatio in librum antiquum lingua Saxonica conscriptum; ut cunctus
populus suae (Ludwigs d. Frommen) ditioni subditus, Theudisca loquens lingua...
divinae lectionis nihilominus notionem acceperit; praecepit namque cuidam viro
de gente Saxonum; ut vetus ac novum Testamentum in Germanicam linguam
poetice transferre studeret ; interpretando more poetico ; iuxta idioma illius linguae ;

ad cantilenam propriae linguae congrua modulatione coaptaret ; ut cuncta Theudisca
poemata suo vincat decore; Versus de poeta et interprète huius codicis; transferre
in propriam clarissima dogmata linguam.

165 Borst, Turmbau, 520. Vgl. das Folgende; ferner: Verfasserlexikon II 386:
«beharrliches Schweigen zu Aufschlüssen irgendwelcher Art für Verfasser, Zeit etc.»
Schlagender noch : Sehrts vollständiges und zuverlässiges Wörterbuch zu Heliand
u. Genesis führt das Stichwort thiudisc oder sächsisch nicht.



48 Propter lamentabilem vocem hominis

Forschung. Das Epos selbst scheint wie das sorglos in eine ihm nicht
ohne weiteres gewogene Zeit hinein geborene Kind zwischen Bedas

schönem Wunderbericht und Otfrids enthusiastischer und ernsthafter
Verteidigungsrede zu liegen. Ein Fremder, nicht sein Erzeuger, hätte
ihm Platz und Daseinsrecht erstritten. Ob im Einvernehmen mit dem
Dichter? Das lehnt die Forschung ab. Wer war dann dieser Heliand-
Dichter, der ein solches Werk unbekümmert und wie selbstverständlich
in seiner Sprache hinlegt? Schließlich hat man ihn ja mit großer
Wahrscheinlichkeit als einen geschulten Theologen zu nehmen, der doch

eigentlich mit den genau gleichen Hemmungen der Vulgärsprache
gegenüber wie seine Vor- und Nachfahren behaftet sein müßte 166.

Indessen darf man den Heliand auch ohne dokumentierten
Empfehlungsbrief bedenkenlos in die Reihe der Bibeldichtungen
eingliedern, deren Anliegen die Vertiefung des Glaubens im Volk ist. Es
werden hier zwar keine regelmäßigen Abschnitte allegorischer
Schriftauslegung wie bei Otfrid eingefügt. Nur eine Fitte, die 44., ist solcher

Art und wird dementsprechend eingeleitet: «that (die zwei Blinden am

Weg) mênid thoh liudo barn ...» (V 3591) 167. Das interdum mystico

sensu depingens der Vorrede hat aber trotzdem seine Berechtigung. Auch
im « Heliand » wird der ruminatio Raum gegeben 16S, im liebevoll
variierenden Erzählstil, in dem die schöne Einheit von Dichtung und Seel-

sorgstheologie 169 greifbar wird.
Und dann steht es unserer Fragestellung absolut frei, jene lateinischen

Vorreden als selbständiges Dokument auszuwerten, das seine
Absicht deutlich genug verrät, auch wenn sich seine Bezugnahme auf den

Heliand als eine nachträgliche und nicht einmal eindeutig erwiesene -
wiewohl höchst wahrscheinliche - herausstellt. Jedenfalls darf nochmals
die Ähnlichkeit zur Caedmon-Legende betont werden, weil auch hier
eine Bibeldichtung angekündigt wird, die dulcedinis suavitate das

166 Vgl dazu J. Rathofer, Der Heliand. Theologischer Sinn als tektonische
Form, Niederdeutsche Studien 9, Köln 1962, 302-306, der den «Heliand» nicht nur
außerhalb einer Überlieferung der spätantiken Bibeldichtung, sondern auch der
angelsächsischen sehen will. Der Helianddichter habe keinen literarischen Ehrgeiz,
er bemühe sich als Seelsorger um den Hinweis auf das exemplum der vier Evangelien,
vgl. V 32 f. (Zu dieser imitatio des exemplum Christi s. ebd. 280-288.) Rathofer
schreibt das erstaunliche Werk allein dem «Impetus» zu, «der von der karolingischen
Reform ausging».

167 Rathofer entwickelt u. a. daran seine fragwürdige Zahlentheorie.
168 Wehrli, Sacra Poesis, 271.
169 Ygi die guten Ausführungen bei Rathofer, 280-288.



Propter lamentabilem vocem hominis 49

suchende Herz berührt, dank ihrer poetischen Kraft. Und in gleicher
Weise auch sieht man den Heliandsänger außerstande, das Werk nur
de suae ingenio parvitatis vertrauend zu vollbringen 170.

Bibeldichtung ist Erschließung der Schrift zu frommer Betrachtung
für das Volk, ist «höchste Begegnung von Dichtung und Offenbarung»,
ist «sacra poesis nicht nur dem Thema nach, sondern auch vielleicht
nach ihrem Anspruch auf besonderen Rang und besondere Wahrheit» 171

und steht als so bedeutsame Leistung immer im Zeichen hoher -
individueller oder nationaler - Berufung.

c) Neuansatz und Erfüllung im Althochdeutschen. Mit dem Nationalen
ist das Stichwort für das Werk des rheinfränkischen Mönchs, Otfrids von
Weißenburg, gefallen. Sein Evangelienbuch172 ist, obwohl wie die andern

Bibeldichtungen durchaus ein Andachtswerk, in einem gewissen Sinn
ein offizieller Aufruf an die Adresse des fränkischen Volkes. Dieser

Dichter ist es, der wie kein zweiter die Aufmerksamkeit unserer
Fragestellung auf sich zieht, stellt er doch seinem ersten Buch das berühmt
gewordene Eingangskapitel voran, das aufs genaueste das Thema unserer
Theorie formuliert :

«Cur scriptor hunc librum theotisce dictaverit.»
Außer in dieser «ältesten erhaltenen deutschen Vorrede eines deutschen

Schriftstellers» 173, diesem großartigen Gründertext der deutschen

Literaturgeschichte 174 in althochdeutschen Versen erklärt sich Otfrid über das

gleiche Thema im amtlichen Begleitschreiben mit der Bitte um
Approbation, dem lateinischen Brief an Erzbischof Liutbert von Mainz. Diese

beiden Dokumente bilden nun, auf dem Hintergrund der Widmungen
und des ganzen Werkes, den Interpretationstext für Otfrids Beitrag zu
unserer Theorie. Was darin, neben dem neuen Aspekt des Nationalen,
geltend gemacht wird, bestätigt und ergänzt auf schöne Weise manches

von dem bereits aus andern Zeugnissen Erkannten.
Im Brief an Liutbert nennt Otfrid die spätantiken Bibeldichter

Juvencus, Arator und Prudentius, um diese poetae christiani den vates

170 Prosa-Praefatio.
171 Wehrli, Sacra poesis, 263.
172 Otfrid von Weissenburg, Evangelienbuch, hrsg. v. Erdmann/Schröder,

ATB 49, Tübingen 51965. Alle Zitate nach diesem Text. Beigezogen wird Erdmanns
Kommentar aus der Ausgabe Halle/Saale 1882.

173 Oskar Erdmann, ebd. (1965) V.
174 Wehrli, Sacra poesis, 272.

i



50 Propter lamentabilem vocem hominis

gentilium Vergil, Lucan und Ovid gegenüberzustellen 175. Für Otfrid gibt
es nämlich zwei Probleme: Es geht darum, christliche Themen erstens

in dichterischer Form und zweitens in der Volkssprache darzustellen 176.

Der Mönch hebt also die christlichen Bibeldichter gegen die heidnischen
vates ab und sieht sich selbst als Nachfolger der ersten. Er legt ja partem
Evangeliorum (9) vor, um den cantus obscenus laicorum (6 f.), den ludum
saecularium vocum (11) zu überrunden177. Die Rechtfertigung der

Bibeldichtung als solcher weist Rupp «aus gültiger Tradition» (ebd.)
nach. Sie soll hier nicht mehr zur Frage stehen, zumal Max Wehrli in dem

ebenso schönen wie wichtigen Aufsatz « Sacra poesis » Reichtum und Wert
dieser heute eher schlecht angeschriebenen Sonderform der Erzählung
wieder ins Bewußtsein gebracht hat. Unsere Aufmerksamkeit muß sich

auf die Rechtfertigung der Volkssprache für diese Erzählgattung
konzentrieren, und das deckt sich exakt mit Otfrids eigenem Anliegen.

Nach Rupps Meinung sieht der Dichter sich nämlich einem ganz
neuen Problem gegenüber, der Versifizierung des Evangeliums in der
deutschen Sprache. Er könne und wolle nicht wie der Heliand an die

angelsächsische Geistlichendichtung anknüpfen 178. Wir haben schon

gesehen, daß hier neue Argumente zu erwarten sind.

Otfrids Bemühen geht also dahin, die Verbindung zur lateinischen
Antike und nicht zur germanischen Dichtung herzustellen. Aber die

«volkssprachliche Bibeldichtung scheint nun ein Abweg zu sein von
dem Ziel der Spätantike, eine vergilische Bibel zu formen». Sein

junges fränkisches Unternehmen im Gegensatz «zur reifen Kunst der

Griechen und Römer» ist ein neues und nicht leicht zu lösendes
Problem 179. Deshalb muß seine Rechtfertigung tief greifen.

Zunächst nennt er, wohl mit Absicht, die Sprache jener Dichter, der
heidnischen wie der christlichen, nicht etwa lingua latina oder lingua

175 quod gentilium vates, ut Virgilius, Lucanus, Ovidius caeterique quam
plurimi suorum facta decorarent lingua nativa, nostrae etiam sectae probatis-
simorum virorum facta laudabant (jene Brüder), Juvenci, Aratoris, Prudentii
caeterumque multorum, qui sua lingua dicta et miracula Christi decenter ornabant
(13-19). Im otfridischen Text handelt es sich zunächst um eine Aneinanderreihung
der beiden Dichtertypen; Gegenüberstellung nach der Interpretation von Heinz
Rupp, Otfrid v. Weißenburg und die spätantike Bibeldichtung, WW Sammelband

II 138 ff. (bzw. 7 (1956/7) 334 ff.).
176 Ebd. 142.
177 Darüber mehr s. unten.
178 Vgl. auch Schönbach, Otfridstudien IV, ZfdA 40 (1896) 122.
179 Wehrli, Sacra poesis, 272.



Propter lamentabilem vocem hominis 51

romana, sondern lingua nativa (15) 180, sua lingua (18), um gleich von
Anfang an die spontane Vorstellung einer Privilegierung des Lateins

von dessen Wesen her, wenn nicht auszuschalten, so doch wenigstens aus
dem vordergründigen Bewußtsein herauszuhalten und die von ihm
anvisierte Richtung anzugeben. Uns aber, uns Franken, meint Otfrid 181,

fehlt es nur am ernstlichen Willen, ebenfalls propria lingua die Strahlkraft

des Gotteswortes wiederzugeben 182. Denn die fränkische Sprache
wird nur deshalb für eine barbarisch ungezügelte gehalten, sagt er

später, weil sie von den eigenen Leuten bis jetzt noch nie, weder in Prosa

noch Poesie, geglättet worden ist183. Otfrid gerät in einen Ton schmerz-

180 Ein Ausdruck, der mir sonst nirgends begegnet ist. Latein erübrigt
normalerweise jede Erläuterung, ist ja die Sprache schlechthin. Der Begriff lingua nativa
wird sonst nur für die Volkssprache gebraucht, aber nie in diesem Terminus, sondern
gewöhnlich lingua barbar(ic)a oder vulgaris. (Du Cange überliefert den Ausdruck
auch nicht.)

181 Vorerst immer durch das Sprachrohr seiner sogenannten Auftraggeber,
s. unten.

182 Nos vero, divinorum verborum splendorem clarissimum proferre
propria lingua dicebant (jene Brüder) pigrescere (19-21).

Die Faulheit der andern (als eine zu überwindende!) vorzuschützen und darin
eine Rechtfertigung des eigenen Tuns zu sehen, ist nicht nur Otfrids Einfall.. Viel
unverblümter und zugleich köstlich naiv gebärdet sich Heinrich v. Krolewitz
ûz Missen gegen Ende seiner langatmigen Vaterunser-Paraphrase (1251-1253
verfaßt) :

Die wîsen in latine (gemeint sind Geistliche, Zeitgenossen)
ir kunst daran liezen schine
und schrîben dâ vone vil,
des ich nicht alles sagen wil;
in diuschen wolten sie es niht tûn,
daz sie sich icht wolten mûn,
Sint sie ez alle verswigen
unde die rede liezen ligen,
sô mûstez tûn doch ettewer ;
ine weiz niht, vil lichte bin ich der,
von dem got das wolte,
daz er diz reden solte. (V 4649-4661.)

(Ausgabe Friedr. Lisch, Quedlinburg u. Leipzig 1839.) So von sich eingenommen
das klingen mag, der Verfasser dichtet auf deutsch in der aufrichtigen Sorge, die
tumben möchten sonst übergangen werden und den Text nie richtig verstehen (wie
es auch ihm früher ergangen sei). Auch hier wird der Gedanke der Eröffnung der
Schrift sehr deutlich.

Curtius scheint diesen Exordialtopos nicht zu kennen. DerTopos'Die Trägheit
ist zu meiden' (Europäische Literatur, 98 f.) beinhaltet jeweils eine Forderung der
Ethik an den Schreibenden selbst; hier jedoch wird die Trägheit der andern als
Alibi für den Autor benützt.

183 Lingua enim haec velut agrestis habetur, dum a propriis nec scriptura nec
arte aliqua Ullis est temporibus expolita (105—107).



52 Propter lamentabilem vocem hominis

licher Anklage. Er, dessen Sprach- und Stilideal das lateinische ist, das

er gerade anhand der barbaries der deutschen Sprache (der lingua «inculta
et indisciplinabilis atque insueta capi regulari freno grammaticae 184

artis», 58 f.) entrollt185, er, der durch die Aufzählung aller möglichen
und schon dagewesenen «Fehler» der Deutschschreibenden vorsichtig
jeder künftigen Kritik an seinem Werk den Wind aus den Segeln nimmt186

und dabei u. a. es verschmäht, seine eben entwickelte abstrakte
Darstellung der Schwierigkeiten seiner Muttersprache mit deutschen
Beispielen zu belegen, um sich nicht erneut dem Gelächter der Gebildeten

preiszugeben durch das Einfügen solcher barbarischen Worte in das

Ebenmaß des Lateins 187, dieser Mann bedauert in den schärfsten Worten,
daß man es bisher unterlassen habe, diese ungehobelte Sprache
aufzuwerten 188. Es hört sich an wie ein Widerspruch. Und doch kann es sich
beidesmal nur um das gleiche handeln: um die Überzeugung, die

Frankensprache sei der Erhebung fähig, vorausgesetzt, daß man sie pflegt.
Ihre bisherige Vernachlässigung kann Otfrid nicht begreifen. Was selten

geschieht, fährt er in seinem Unmut fort, sie, die Deutschen, üben sich

mehr in einer ihnen fremden Sprache, dem Lateinischen oder Griechischen.

Sie hüten sich, diese durch Mißbrauch zu verunstalten, scheuen

sich aber nicht vor Fehlern in der eigenen. Sie fürchten sich, in ihrem
bißchen lateinischer Schriftstellerei auch nur ein wenig die Kunst zu
verletzen, während ihre eigene Sprache sozusagen durch jedes verwendete

184 Grammatica heißt im Mittelalter oft einfach die lateinische Sprache. Vgl.
Curtius, Europäische Literatur, 36. Vgl. aber auch ebd. 52 f., ferner Leclercçi,
L'amour, besonders 21 f., und Jan Pinborg, Die Entwicklung der Sprachtheorie
im Mittelalter, in : Beiträge zur Geschichte der Philosophie und Theologie des Mittelalters,

Bd. XLII Heft 2, Kopenhagen 1967, 25 ff., mit einem weit komplexeren
Begriff von Grammatik.

185 Außerdem in I 1, 1-30, s. unten.
186 Wie es sich gehört für eine captatio benevolentiae.
187 Horum supra scriptorum omnium vitiorum exempla de hoc libro theotisce

ponerem, nisi inrisionem legentium devitarem; nam dum agrestis linguae inculta
verba inseruntur latinitatis planitiae, cachinnum legentibus prebent. (101—105.)

188 Es muß dessen ungeachtet schon früher an eine Möglichkeit, das Fränkische
schriftfähig zu machen, gedacht worden sein. H. Grundmann (Litteratus, 33 f.)
berichtet von König Chilperich, J584, der 4 neue Buchstaben ersonnen hat, um
allenfalls auch Worte der fränkischen Sprache in lateinische Texte aufnehmen zu
können. Das ist ein erster, fast schüchterner Versuch, sich des Fränkischen
anzunehmen, das sich der Schrift so widerspenstig zeigt (wie Otfrid es noch 300 Jahre
später mit seinen «tria uuu», k und z (61.67) erfahren mußte). Von einer Hebung
der Volkssprache kann hier noch nicht die Rede sein, wohl aber vom Vertrauen in
eine grundsätzliche Literaturfähigkeit derselben.



Propter lamentabilem vocem hominis 53

Wort einen Fehler erzeugt. Ein seltsames Ding, daß sie die Vorzüge ihrer
Großen in die Fremdsprache übersetzen und keine Schreiberfahrung in
der eigenen haben 189.

Trotzdem, schließt Otfrid, ist es angebracht, auf welche Art auch

immer, sei es in verderbter oder in kunstvoller Sprache, den Schöpfer
aller zu loben, der den Menschen das Instrument der Sprache(n) gab, in
ihnen das Wort seines Lobes zum Klingen zu bringen, der nicht (wie
die Großen dieser Welt) die Schmeichelei geschliffener Worte erwartet,
sondern die fromme Gesinnung und das in frommer Arbeit zusammengetragene

Werk, nicht den leeren Sklavendienst der Lippen 19°.

Damit kommt Otfrid zu seinem innersten Anliegen. Er
unterscheidet zwischen Preis der Nationalhelden und Gotteslob, und er weiß

genau, daß sein Fränkisch die Kunst der lateinischen Dichtung nie
einholen kann. Aber Gott akzeptiert auch das Preislied der Franken, und
zwar nicht etwa nur so, daß er in Nachsicht und Güte auch das Gestammel
der nicht wortgewandten Kinder annähme. Vielmehr wird die Sprache
selbst, von göttlichen Maßstäben her, aufgewertet. Hierin liegt Otfrids
subtile Rechtfertigung der Volkssprache.

Nist si (die fränk. Sprache) so gisungan, mit régula bithuungan:
si habet thoh thia rihti in sconeru slihti (I 1,35 f.).

189 Quod si raro contigit, aliarum gentium lingua, id est Latinorum vel Graeco-

rum, potius explanant; cavent aliarum et deformitatem non verecundant suarum.
Stupent in aliis vel litterula parva artem transgredi, et pene propria lingua vitium
generat per singula verba. Res mira tarn magnos viros in alienae linguae
gloriam transferre et usum scripturae in propria lingua non habere (109-117).
Interessant, dieses transferre in den Ruhm der Fremdsprache hinüber. Das setzt
irgendwie die vorgängige Formulierung jener Großtaten in der eigenen voraus,
die mindestens potentielle Fähigkeit der Volkssprache, solche Preisung zu tragen
und damit den eigenen (sprachlichen!) Ruhm zu begründen. Nun aber wird dieser,
aus Nachlässigkeit, an die Fremdsprache verkauft.

Zur gloria alienae linguae vgl. auch I 1, 31 f. : Indem die Griechen und Römer
in ihrer Zunge dichteten, erhöhten sie deren Ruhm, und das ist es, was Otfrid
auch den Franken dringend empfiehlt, s. 32 ff.

Der gleiche Gedanke wird im «Teutschen Michel» von Grimmelshausen
vertreten, wenn dieser klagt, durch Latinisierung oder Gräzisierung des Personennamens

stehle man dem Vaterland die Ehre und hänge sie andern Nationen an.
(Ausgabe Schölte, 179.)

190 Est tarnen conveniens, ut qualicumque modo, sive corrupta seu lingua
integrae artis, humanum genus auctorem omnium laudent, qui plectrum eis dederat
linguae verbum in eis suae laudis sonare ; qui non verborum adulationem politorum,
sed quaerit in nobis pium cogitationis affectum operumque pio labore congeriem,
non labrorum inanem servitiem (117-123).



54 Propter lamentabilem vocem hominis

Also auch ohne in der Poesie verwendet und ohne in Regeln gefaßt zu
sein, hat sie ihre Geradheit, ihre Richtigkeit, ihre Billigkeit191, die in der
schönen Ebenheit besteht. Aber wodurch erreicht man diese sconiu slihti?

Ilu thu zi note, theiz scono thoh gilute,
joh gotes wizod thanne tharanne scono helle,

Thaz tharana singe iz scono man ginenne,
in themo firstantnisse wir gihaltan sin giwisse (37 ff.).

Otfrid selber ermuntert sich: Gib dir Mühe, daß die Dichtung und
Gottes Gesetz darin doch schön erklingen, schön dadurch, daß wir dank
dem Verständnis (des Besungenen) in Gewißheit gehalten werden, gewiß
sind, Gottes Gebot recht verstanden zu haben.

Denn, gerade daran liegt es ja, an der Erfüllung von Gottes Willen :

Thaz laz thir wesan suazi : so mezent ez thie fuazi,
zit joh thiu régula, so ist gotes selbes brediga.

Wil thu thes wola drahton, thu metar wolles ahton
in thina zungun wirken duam joh scono vers wolles duan:

II io gotes willen alio ziti irfullen,
so scribent gotes thegana in frenkisgon thie régula.

In gotes gibotes suazi laz gangan thine fuazi,
ni laz thir zit thes ingan : theist sconi fers sar gidan :

Dihto io thaz zi noti theso sehs ziti,
thaz thu thih so girustes, in theru sibuntun girestes (41-50).

Dieser Gedanke muß dir lieb sein: So, wie Gott es gelehrt hat (in der

Heiligen Schrift), so messen es die Füße - des Verses (21) und des
Menschen (47) -, die sechs Zeiten - des Hexameters (25.49), des Schöpfungswerkes

(49 f.) 192 und als mögliche weitere Interpretation die der sechs

Weltalter 193 - und die Regel - die der Metrik (35) und die Gottes (46),
das göttliche Gebot in der Heiligen Schrift und vielleicht auch, im
speziellen Sinn, in der Ordensregel umfassend. Die im Gesetz Gottes

191 Der Erdmann-Kommentar versteht, mit Bezug auf 19, unter rihti die
Prosa im Gegensatz zur Poesie der Lateiner. Rupp, Otfrid v. W., 144, verwendet
für rihti den Begriff der rectitudo und sieht (ebd. 142 f.) Otfrid in einer Linie mit
den Bestrebungen Karls d. Gr., für die fränkische Sprache die rectitudo zu erstreben.
Besonders Karls Plan einer fränkischen Grammatik hätte darauf abgezielt. — Zur
Interpretation von V 41-50 auch P. v. Polenz, Otfrids Wortspiel mit Versbegriffen
als lit. Bekenntnis, in: FS Ludw. Wolff, Neumünster 1962, 121-134, der aber
Rupps Untersuchungen nicht beachtet.

192 In Analogie zum Schöpfer sind aber 47-50 auch gut auf des Mönches
Sechstagewoche im Kleinen zu beziehen, wo es in erster Linie darum geht, die
zur Verfügung stehende Zeit optimal auszunützen (48a).

193 So Rupps und Wehrlis Interpretation der sehs ziti, u. a.



Propter lamentabilem vocem hominis 55

dahineilenden Füße 194, die im Plane Gottes ablaufenden Zeiten der

Schöpfung, der Heilsgeschichte und des Menschenlebens, die von Gott
aufgestellte und vom Menschen eingehaltene Regel, sie alle haben das in
sich, was von der Poesie erwartet wird: Schönheit durch Ordnung.

Und so bekräftigt Otfrid, um ja sicher verstanden zu sein: Willst
du dich also nach dem Metrum richten, um dadurch zum Ruhm deiner

Sprache schöne Verse zu schaffen, so gibt es nur diesen einen Weg:
Eile immer dahin in Gottes Willen, in der suazi von Gottes Gebot
laß deine Füße laufen. Dann kannst du innert kurzem schöne Verse

machen (48 b).
Der Anklang an Ps 118 ist unüberhörbar 195. Was der Mönch Otfrid

allsonntäglich von der Prim bis zur Non hörte, mitsang und meditierte:
Beati immaculati in via, qui ambulant in lege Domini (1 f.), Cogitavi
vias meas, et converti pedes meos in testimonia tua (59 f.), Lucerna

pedibus meis verbum tuum et lumen semitis meis (105 f.), Gressus meus

dirige secundum eloquium tuum (133), Et ambulabam in latitudinem,
quia mandata tua exquisivi (45 f.) und das fast atemlose Viam manda-

torum tuorum cucurri, cum dilatasti cor meum (32 f.) am Ende in der

Prim, das hat ihn offenbar nicht mehr losgelassen, darin hat er auch die

suazi (103) des göttlichen Gesetzes (das ja in diesem Psalm fortwährend
mit Umschreibungen von Wort abwechselt) begriffen, die dulcedo des

Wortes Gottes 196.

Mit der berühmt gewordenen Parallelisierung von Gesetz Gottes

mit dem der Poesie faßt Otfrid in einem kühnen Griff die Wertkriterien
der Dichtkunst und des frommen Lebens in eins. Und so geschieht denn,

was vordem unmöglich schien: die Knechte Gottes schreiben Gottes

Gesetz, das er in seinem Evangelium und der Heiligen Schrift überhaupt
gab, in frenkisgon (46). Die Möglichkeiten ihrer Sprache haben sich als

fähig erwiesen, die Kunde des Heils zu tragen. Aber diese Bibeldichtung

194 Das laz gangan thine fuazi drängt die Vorstellung einer vorgegebenen,
schon richtig gelegten Bahn auf, einer Schiene beinahe, auf die der Mensch bloß
seine Füße zu stellen hat, damit sie die vorgezeichnete und ein für allemal
übernommene Spur nunmehr fast mechanisch richtig abschreiten. Aber freilich: reine
fuazi sind gefordert für diesen Pfad! Vgl. I 18, 35, für den Weg in die wahre Heimat
(Mysticc zur Stella magorum).

195 Vgl. auch den Erdmann-Kommentar; ferner Wehrli, Sacra poesis, 273
Anm. 22, der auf das Carmen paschale, I 80 f. des Sedulius und Petrus Riga
verweist.

196 Zum Sinnbezug suazi - fuazi vgl. jetzt Friedrich Ohly, Geistige Süße bei
Otfried, in: Festschrift Max Wehrli, Zürich 1969, 113 f.



56 Propter lamentabilem vocem hominis

ist, um es mit Wehrli zu sagen, nicht mehr (wie noch bei Juvencus und
den andern) «die äußere Verbindung von heiligem Stoff und antiker
Form, sondern, ganz ins Innere zurückgenommen, die heilige Poesie,

in der der Mensch im göttlichen Wort steht, es übt und damit zum
Ewigen gelangt: Sacra poesis als das fromme Leben selbst»197. Selbst
die edilzungun (53), d. h. die heiligen Sprachen der Apostel und Evangelisten,

können Otfrid nicht mehr ernstlich beunruhigen. Ein zweites Mal
bricht er in die provozierende Frage aus :

Ziu sculun Frankon, so ih quad, zi thiu einen wesan ungimah? (57)

Daraufhin setzt er zu dem überschwänglichen Lob der Franken an

(59-104).
Sie sind mit den Mazedoniern verwandt198, sie stehen deshalb an

Kühnheit und Tüchtigkeit im Felde weder den Römern noch den

Griechen nach, Reichtum und Fruchtbarkeit des Landes verstehen sie

weise auszunützen, niemals haben sie sich unter das Joch eines

aufgezwungenen Regenten gebeugt oder waren sie einem fremden Volk
untertänig.

Wie Wehrli gezeigt hat199, geht dieser Überschwang nicht nur
einfach auf das Konto spontanen Nationalstolzes. Vielmehr muß man ihn
auf dem Hintergrund des ganzen otfridischen Oeuvres sehen, das sehr

bewußt die Tradition einer « vergilischen Bibel» aufnimmt. D. h. das Epos
«eines als inspiriert gedachten Dichters» tritt mit seinem biblischen
Inhalt «mit dem Anspruch eines gleichsam offiziellen UniversaiWerkes»

auf. Aus dieser Sorge heraus: die christliche Botschaft im Kleid der
antiken Welt zu vermitteln, sucht Otfrid ja den Anschluß an die
spätantike und nicht an die angelsächsische Bibeldichtung, und deshalb

dient ihm die Überlieferung, nach der die tapferen Franken unter
Alexanders Hand gekämpft hätten, auf willkommene Weise. Die Wid-

197 Wehrli, Sacra poesis, 273.
198 Eine alte und dauerhafte These, die vor allem im Annolied wieder brillant

verfochten wird (XXI ff.). Der genealogische Anschluß an die Griechen ist von
Bedeutung, werden doch diese und die Römer als Träger, mindestens als Teilhaber
der Welt- und somit der Heilsgeschichte betrachtet. Die Franken nun in die gleiche
Linie zu stellen, legitimiert erst eigentlich die fränkische Geschichte. Otfrid leistet
mit seiner Theorie einen Beitrag zu der in der Karolingerzeit reich entfalteten These
der Origo Francorum, die in der deutschen Dichtung wieder, außer im Annolied,
in der Kaiserchronik und im Alexanderlied aufgenommen wird, in der französischen
aber bereits im Rolandslied.

199 Wehrli, Sacra poesis, 268 f. 266. Borst (Turmbau, 535 f.) dagegen
schiebt Otfrid nur national-politische Beweggründe unter und übersieht völlig das

Grundanliegen des Mönches.



Propter lamentabilem vocem hominis 57

mung an König Ludwig den Deutschen vollends stellt das Werk unübersehbar

in den Rahmen des Reichs: dieser Herrscher, ther snello (1), der
edil Franko (13), der wie David thie gotes liuti regiert (56 ff. 37 f.) und
der feierlich aufgefordert wird zu hören, was Christus dem Frankenvolk
gebiete (89 f.), er ist zweifellos der Repräsentant des christlichen Reiches,
dem nun, analog dem antiken Usus, das Buch in der Reichssprache

gedichtet wird (87).

In diesen sauber gezogenen Linien: Mazedonier-Franken, David-
Ludwig, Vergil-Juvencus-Otfrid und mit dem Anspruch auf den würdigsten

Gegenstand einer Dichtung, der Bibel, muß doch wohl das
provozierende Faktum eines Buches in fränkischer Zunge akzeptiert werden200.

200 Kaum je sonst wird die Verteidigung der Volkssprache auf den Hintergrund

des Reiches gestellt. Ich fand sehr spärliche Zeugnisse solchen Denkens.
Heranziehen dürfte man wohl das Rolandslied des Pfaffen Konrad (um 1172),
wo der Dichter im Epilog seine Auftraggeber, Herzog Heinrich und die edele her-

zoginne rühmt,
daz si sin (des Rolandsliedes) iß gedachten
daz man iz fur brachte
intutische zungin gekeret,
da ist daz riche wot mit geret. (V 9031 ff.)

(Ausgabe Carl Wesle, Bonn 1928). Aber auch hier, wie bei Otfrid, dürfte es nicht
um das rein politische Reich gehen, sondern um jenes der Christenheit. So Friedrich

Ohly in ZfdA 77 (1940) 199 ff. Das Rolandslied sei, neben der Kaiserchronik,
wie keine andere Dichtung des Jahrhunderts eine über das Reich, das freilich
nicht ursprünglich von dieser Welt, sondern als Reich Gottes metaphysisch
begründet sei und sich im irdischen Imperium spiegle und verwirkliche. Auf V 9034
nimmt Ohly keinen Bezug.

Einer Erwähnung wert wäre allenfalls noch das Georgslied Reinbots von
Durne (um 1231-1253 entstanden), das eine Art Nationalgedankens, freilich in
schwächerer Ausprägung, formuliert: Reinbot (der seine Situation übrigens mit
jener Wolframs vergleicht, der auf Geheiß Hermanns v. Thüringen den Willehalm
in tiutsche bekant (V 36), und der sich denn auch wie sein Vorbild im Prolog betend
an den zu besingenden Heiligen wendet) wolle das Gedicht (auf deutsch) machen,
daß es bekannt werde

und reiche übr alliu tiutsche tant
von Tyrol rehte unz an Bremen,

von Bresburc unz an Metze. (V 60 ff.)
(Der heilige Georg, hrsg. von Carl v. Kraus, Heidelberg 1907.)

Aus Grimms Wörterbuch (2, 1047) seien noch folgende zwei Verse, ganz
außerhalb ihres nur mit «Meisterlieder, Berlin» bezeichneten Rahmens, angeführt:

darumb ich das zu tütsch beschreib
das es im tütschen land bleib.

Auch eine, wenngleich etwas engstirnig anmutende Ansicht, jedenfalls ganz im
Gegensatz zu jenen deutschen Humanisten, die die deutsche Nationalsprache und
Nationalliteratur auf lateinisch preisen, u. a. weil das Lob des Deutschtums schließ-



58 Propter Iamentabilem vocem hominis

Dem Gewicht der otfridischen Gedankenführung entsprächen auch
Dantes Bemühungen um die italienische Sprache. Nur kurz (eingedenk
des bescheidenen Rahmens dieser Arbeit) sei darauf verwiesen. In der

Einleitung zur Übersetzung von «De vulgari eloquentia» referiert Dorn-
seiff Dantes feurige Verteidigung der italienischen Sprache, durch die
dieser alle italienischen Stände belehren will, gegen Mißachtung seitens

der Gebildeten. Hier sei zum erstenmal einem vaterländischen Stolz auf
die eigene Nationalsprache Ausdruck verliehen 201. Wichtig ist auch
Dantes angestrengte Suche nach dem italienischen volgare - die Jagd
nach dem Panther -, das er schließlich in der Sprache findet, die die

erlauchten italienischen Dichter gebraucht haben und die die höfische

Sprache wäre, gäbe es einen italienischen Königshof. Dante scheut sich

nicht, sie u. a. illustre und cardinale zu nennen 202.

Die Volkssprache 203 als Sprache der Nation verstanden, bewegt

lieh ein ausländisches Publikum voraussetzt. Dies nach M. Wehrli, Der Nationalgedanke

im deutschen und schweizerischen Humanismus, in: Nationalismus in
Germanistik und Dichtung, Dokumentation des Germanistentages in München
1966, hrsg. von B. v. Wiese u. R. Henß, 140. Doch verbietet eigentlich die Isoliertheit

der zwei zitierten Verse jeden derartigen Vergleich.
201 Aber im übrigen seien diese und weitere Erklärungen (die Volkssprache

sei edler als das Latein, weil jene zuerst vom menschlichen Geschlecht gebraucht
wurde, weil die ganze Welt sie anwende und weil sie natürlich sei) erstaunlich, da
Dante nicht immer so gedacht habe. In der «Vita nuova» erkläre er, die Literatur
in der Volkssprache sei nur durch die Liebe ins Leben gerufen worden, da er sich
seiner des Lateins entbehrenden Herrin verständlich machen wollte. Im «Gastmahl»
rechtfertige er sich des langen über die Gründe, weshalb er diese Schrift nicht
lateinisch abgefaßt habe und so Haferbrot statt Weizenbrot biete. Er wollte für
diese vorwiegend als Kommentar zu eigenen italienischen Gedichten gedachte
Schrift nicht in Latein abfassen, um so das Latein nicht zur Magd an der
Vulgärsprache zu erniedrigen. Denn das Latein habe alle Vorzüge, sei vornehmer, leistungsfähiger

und schöner als die Volkssprache. - Ich referiere alle diese positiven und
negativen Äußerungen Dantes zur Volkssprache, um Dantes Situation in etwa mit
jener Otfrids zu vergleichen, bei dem es vorerst - wie eingangs schon erwähnt -
auch scheint, er sei zwischen beiden Sprachen hin- und hergerissen.

202 Dornseiff/Balogh, Dante, 29-48. Diese Erklärungen erinnern an J. G.

Schottels Spracharbeit, die M. Wehrli (im Nachwort zur Schottel-Ausgabe von
M. Burkhard: Fruchtbringender Lustgarte München 1967, vni f.) als «imponierend
gelehrte Suche nach dem 'Grund', der 'Grundrichtigkeit' der deutschen Sprache,
nach der deutschen 'lingua ipsa', die als verbindende Norm in der Verwirrung
der Gegenwart dienen könnte» bezeichnet. Schottel habe die Sprache stets als
Schlüssel kultureller, moralischer und politischer Bildung verstanden. Schottel
selbst: «Wir jagen hier nach der Liebe zur Tugend, wir befleißigen uns hierbei des

Guten, wir suchen nach dem Verstand der alten Weisheit und forschen zugleich
nach unserer edelsten Muttersprache. »

203 Der Terminus Volkssprache selbst könnte in diesem Zusammenhang Anlaß
zu einer weiteren Erörterung geben. Die Etymologie von deutsch (ahd. thiudisk)



Propter lamentabilem vocem hominis 59

also sowohl Otfrid als Dante, wenn auch nicht aus den gleichen
Ansätzen. Dante 204 verfolgt eine ausgesprochene Sprachpolitik, er schafft
eine Theorie im Dienste eines politischen Programms. Otfrid sucht sein

Fränkisch in der Tradition der reichspolitischen Historie zu verankern,
um damit freilich auch eine Theorie im Dienste eines Programms, aber
eines spiritualen, zu schaffen. Überhaupt darf der Akzent für Otfrid nicht
sehr auf eine aus Gründen des Nationalen anerkannte Sprache gesetzt
werden. Es geht ihm jedenfalls nicht um ein Ausstechen etwa der alten

Sprachen zugunsten des Fränkischen. Sein Eifer richtet sich, wie wir
sahen, nur gegen das Versagen der Eigenen, in keiner Weise aber gegen
die Sprache der Bildung und der Bibel. Er stellt in entwaffnender Einfachheit

sein Fränkisch neben die edilzungun, bewundert jene aber
ungeschmälert :

Thaz Kristes wort uns sagetun joh druta sine uns zelitun,
bifora lazu ih iz al, so ih bi rehtemen seal;

Wanta sie iz gisungun harto in edilzungun,
mit gote iz allaz riatun, in werkon ouh giziartun.

Theist suazi joh ouh nuzzi inti lerit unsih wizzi,
himilis gimacha,... (51-56),

besonders aber in den ersten Versen (1-30), wo er Gradheit und Ebenmaß

205 der lateinischen Sprache mit der fugenlosen Elfenbeinkunst
vergleicht, in Prosa wie in der Feinheit und Süße der Verse gleichermaßen
eine lust zi libe (17). Das delectare wird stark betont: nim gouma theya

dihta (18), theist gouma filu reini (20), theiz gilustlichaz wurti (22), thar
lisist scona gilust (30). Hier zeigt sich etwas vom benediktinischen amour
des lettres bei Otfrid. Die zweite Hälfte der leclercqschen Formel, le désir
de Dieu, wird allenthalben offenbar, vorzüglich aber in V 23, 31-60, der

langen Schilderung De qualitate caelesti regni et inaequalitate terreni,

führt ja zu ahd. thiot(a) Volk. Deutsch ist aber im Deutschen, als große
Ausnahme, zuerst als Bezeichnung der Sprache, nicht des Volksstammes, verwendet
worden. (Vgl. die Ausführungen Leo Weisgerbers in «Deutsch als Volksname»,
Stuttgart 1953.) Das deutsche Volk verstand sich also erst als solches, als das
Bewußtsein der allen Stämmen gemeinsamen deutschen Sprache da war. (Erste
wiederholte deutsche Belege für die Deutschen als Volk nach Weisgerber erst im
Annolied.) Das müßte eigentlich jede Rechtfertigung der Volkssprache erleichtern:
wird schon ein Volk aufgrund seiner mehr oder weniger einheitlichen Sprache mit
diesem selben Namen benannt, dann scheint jene als etwas bereits Gefestigtes
doch aus dem sonst barbarischen Gewirr hervorragen zu müssen und ihr schon
deshalb eine gewisse Eigenständigkeit zugesichert zu sein.

204 Nach Dornseiff/Balogh, Dante, 5—7.
205 Ygi planifia im Brief an Liutbert, 104.



60 Propter lamentabilem vocem hominis

wo thie gotes thegana wachsenden muâtes und Kristes Wortes erhuggenti
nach Gott suftent.

Noch ein Wort zu den edilzungun. Sie reizen Otfrid in keiner Weise

zum Angriff. Für dieses von Borsts Werk hartnäckig verfolgte Thema
leistet der Mönch keinen Beitrag. Er geht nicht vom Grundsatz aus, vor
Gott seien alle Sprachen gleich viel wert 206. Er entwickelt deshalb auch
keine Ursprungstheorie. Weder die Sprache Adams noch Babel werden

erwähnt, noch wird das Hebräische oder gar das Deutsche als Mustersprache

verstanden, wie solches in manchem Traktat seiner und einer
früheren Zeit, wie auch bei Hildegard von Bingen 207, bei Dante 208, im
deutschen Humanismus 209, bei Schottel210 und sogar bei Grimmelshausen

211 zu lesen ist. Eine eigentümlich sympathisch anmutende

Objektivität den Sprachen gegenüber, die im Loblied auf das Lateinische
der Antike wie das Griechisch-Hebräische der Bibel Ausdruck findet
und jede Polemik ausschaltet, schreibt auch dem Fränkischen keine

hervorragende Stellung zu, verspricht ihm «nur» Ebenbürtigkeit mit den

edilzungun, vorausgesetzt, daß sich dessen Träger um es bemühen. Aber
darin liegt dann eben Otfrids großartige Theorie der richtig nachvollzogenen

Gottessprache im frommen Leben selbst, die Theorie, in der die

Erhöhung der Volkssprache von der Nachfolge des WORTES abhängig
gemacht ist. Daß die Heilsgeschichte und das trinitarische Wirken in
ihr, wie die Monseer Fragmente es darstellen, die Voraussetzung dazu

bleiben, wird daraus klar, daß Otfrid gerade sie und nur sie zum Gegenstand

seiner so verstandenen Arbeit an der Sprache machen kann. Es

darf sogar gesagt werden : die Heilstat Christi ist die Voraussetzung dafür,
daß Otfrid überhaupt dichten kann. Wie sehr sie im Zentrum seines

Denkens lag, mag man aus IV 1 lesen, wo er den Leser versichert, im

206 Das erwähnt er bloß in einem Nebensatz, s. an Liutbert 119 f., in etwa
noch I 2, 33.

207 Adam et eva teutonica lingua loquebantur, que in diversa non dividitur
ut romana. Fragment IV 22, hrsg. von Heinrich Schipperges, Ein unveröffentlichtes
HlLDEGARDfragment in: Sudhoffs Archiv für Geschichte der Medizin und der
Naturwissenschaften 40 (1956) 71. Vgl. dazu auch Borst, Turmbau, 659.

208 Dornseiff/Balogh, Dante, 20 ff.
209 Vgl. M. Wehrli, Der Nationalgedanke, 137. 141 (u. a. : Adam, 'ein tuscher

man' — was praktisch für das Deutsche ein Umgehen der babylonischen Sprachverwirrung

nötig machen müsse).
210 Vgl. M. Wehrli, Nachwort zu Fruchtbringender Lustgarte, ix f.
211 Teutscher Michel, Ausgabe Schölte, 154 f. 166, vor allem 205: «daß Aschenatz

der Deutschen Großvater) vor Erbauung des Babylonischen Thums in
Teutschland kommen».



Propter lamentabilem vocem hominis 61

folgenden Kapitel, nämlich dem der Passion und des Todes des Herrn,
nichts zu kürzen, sondern <iJollen thinan (Christi) muatwillon, thinaz

girati (41 f.) zu künden und damit die ziemlich konzentrierte Botschaft
von Predigt und Wunder der vorherigen Bücher restlos aufzuholen.

Das otfridische Ruhmeslied beinhaltet also nicht unmittelbar die

Sprache der Franken, sondern ihre Genealogie und außerdem ihre

Frömmigkeit. Das Lob der Franken ist nämlich noch nicht erschöpft,
ab 105 (I 1) sind es nun die frommen Franken :

Wanta allaz thaz sies thenkent, sie iz al mit gote wirkent,
ni duent sies wiht in noti ana sin girati.

Sie sint gotes worto flizig filu harto,
thaz sie thaz gilernen, thaz in thia buah zellen;

Thaz sie thes biginnen, iz uzana gisingen,
joh sie iz ouh irfullen mit mihilemo willen (105-110).

All ihr Tun und Trachten ist nach Gottes Rat und Willen gerichtet,
Gottes Wort lernen sie fleißig, sogar auswendig, und erfüllen es. Das

sind zweifellos Superlative, und sie fügen sich durchaus in die Selbstlob-
Reihe mancher Vor- und Nachfahren, vom jüngeren Prolog der «Lex
Salica» (8. Jh.), der die frommen christlichen Franken über die
grausamen Römer stellt212, über Luthers deutsches Gottesvolk, wo nicht
zuletzt durch die Lutherbibel, also vom Sprachbewußtsein aus, der
Glaube selbst ein deutsches, ein nationales Pathos bekommt213, bis zur
deutschen Grammatik Johann Clajs, der sein Unternehmen ebenfalls

aus Luthers Schriften begründet214. Ein anderes ist es, sich als christliche
Franken von Taufe und Gnade her geadelt und mithin in einer Linie mit
den römischen Christen zu wissen, woran Otfrid im Brief an Liutbert in
berechtigtem Stolz erinnert215.

Nun kann er (vorläufig) zusammenfassen in den beiden erfüllten
Voraussetzungen für das evangeliono deil in frenkisga zungnn (113 f.) :

Gidan ist es nu redina, thaz sie sint guate thegana,
ouh gote thiononti alle joh wisduames folle (111 f.).

212 Nach Borst, Turmbau, 464.
213 So Wehrli, Der Nationalgedanke, 138. 140.
214 Ebd. 140. Zu einem Teil in hübscher Parallele mit Otfrid: Zur translatio

imperii habe auch eine translatio sacerdotii stattgefunden und als drittes beneficium
aus Luthers Schriften die perfecta et absoluta linguae Germanicae cognitio.

215 19 f.: nos eadem fide eademque gratia instructi Man vergleiche
auch I 1, 118, wo das gleiche, vielleicht weniger mit Stolz als mit religiöser Innigkeit

zum Ausdruck kommt: (Joh er ouh iro worto gilobot werde harto) / ther sie zimo
holeta, zi giloubon sinen ladota.



62 Propter lamentabilem vocem hominis

Erstens sind die Franken tapfere Helden, zweitens gottesfürchtig und
weise, d. h. also, ihre Reichszugehörigkeit und ihre Frömmigkeit
legitimieren auch ihre Sprache.

Damit wäre das überraschend Neue und Originelle 216 in Otfrids
Verteidigung der Volkssprache eingefangen. Aber der Kronzeuge unserer
Theorie wartet mit weiteren, den früheren Darlegungen erfreulich
nahestehenden Argumenten auf.

Im Brief an Liutbert217 erwähnt Otfrid gewisse Personen, die ihn

zur Ausführung seines Werkes veranlaßt hätten. Das berühmte
Vorschieben eines oder mehrerer Bittsteller oder Auftraggeber ist wohl kaum
buchstäblich, vielmehr als Topos mittelalterlicher Vorreden zu kleinen
und großen Dichtungen zu nehmen218. Die hier genannten memoriae

digni fratres (7) und die veneranda matrona nomine Judith (8) 219 nun
können wohl aus dem Bekanntenkreis des Mönchs stammen ; ob sie aber

wirklich verbis nimium flagitantis (9) - man vergleiche auch V 25,9 -
um das Evangelienbuch gebeten haben und ob er fraterna petitione
coactus (23) es getan, lassen wir dahingestellt. Wichtig sind die genannten
Personen trotzdem, weil sie stellvertretend für die vielen 220 stehen, denen

Otfrid sein Werk anbieten möchte: Mitbrüder und mehr oder weniger
gebildete Laien mit geistlichen Ansprüchen, also Leuten in- und außerhalb

seiner Abtei 221. Denn, wie schon bemerkt, setzt Otfrids Dichtung

216 Ob wirklich alles bloß «aus seiner Zeit erwachsene und ihm geläufige
Argumente» sind, wie Rtjpp (Otfrid v. W., 146 f.) meint, wäre — nicht in bezug
auf die Bibeldichtung, aber auf das Fränkische - wohl nach all dem Gesagten in
Frage zu ziehen.

217 Für die folgenden Überlegungen vergleiche man u. a. Ehrismann, 176 f.
182; H. Frankel, ZfdA 58 (1921) 44-50; A. Schönbach, Otfridstudien ZfdA 39
(1895) 412^123; de Boor, 80 f.

218 Bei vielen mhd. Reimpaargedichten nachweisbar, gerade auch im
Zusammenhang mit der Redaktion in deutscher Sprache. Als Beispiel: Konrad v.
Würzburgs Silvester, V 85 ff. : daz ich diz buoch verrihtefund ez in tiusch getihtej
bringe von latînejdurch die bete sine (Liutholts von Roetenlein zu Basel); vgl. auch
seinen Alexius, V 1390 ff. (Konrad v. Würzburg, Silvesterlegende u. Alexius,
hrsg. von Paul Gereke, ATB 19, Halle/Saale 1925.) Vgl. ferner Curtius, Europäische
Literatur, 94 f.

219 Diese Personen werden auch für die Aussagen um Juvencus etc.
verantwortlich gemacht.

220 Fränkel denkt sich das quondam (5) und quorundam (6) als Ersatz für saepe
und multorum.

221 Schönbach betont Otfrids Absicht, über sein Kloster und über seinen
Orden hinaus zu wirken und ein Werk von allgemeinem kirchlichen Interesse zu
schreiben; deshalb der Brief an den Erzbischof von Mainz.



Propter lamentabilem vocem hominis 63

die Kenntnis des Bibeltextes voraus 222 und stellt sie, die ganz nach

theologisch-dogmatischen Schwerpunkten aufbaut und auswählt, nicht
geringe Anforderungen an den Leser. Allein im häufigen Aufruf zum
Nachlesen in der Vulgata, schon in der Selbstverständlichkeit, mit der

Otfrid sein Buch als ein zu lesendes bezeichnet 223, wird klar, welches

Publikum der Mönch im Auge hat. Das wird vollends deutlich im
ersterwähnten Grund des Briefes: weltlicher, d. h. den Geist des Gebetes

störender Lärm und anstößiger Gesang von Laien soll durch das

abschnittweise Lesen seines Evangeliums unschädlich gemacht werden 224.

Und deshalb das auch für Otfrid selbst Wichtigste, um dessentwillen er

ja Bittbrief und Vorrede verfaßt : aus diesem Grunde schreibe er ihnen

partem evangeliorum theotisce (9 f.). Denn erst dadurch, in evangeli-

orum propria lingua occupati dulcedine (11 f.), vermögen sie der genannten
störenden Einflüsse Herr zu werden.

Man wird kaum zu weit gehen in der Annahme, mit diesem Satzteil
wieder mitten im Bereich der ruminatio zu sein, jenes unablässigen und
intensiven Nachsprechens mit der Zunge und Nachdenkens im Herzen.
Denn in der vertrauten Landessprache, der gleichen, in der der eitle
Klatsch und die unflätigen Lieder die Ohren füllen, hat Otfrid ja das

Evangelium in Worte geformt, und durch die Kraft dieser neuen Klänge,
durch das unermüdliche Hersagen, sei's beim (lauten Lesen, sei's beim
Memorieren, würden jene andern nutzlosen Worte schließlich aus dem

ständigen Bewußtsein schwinden. Das ist exakt die Sorge aller Lehrer

des innerlichen Lebens seit eh und je, und selbst die vielleicht
fehlentwickelten Abarten eines nur äußerlichen und auf die Lippen
beschränkten Gebetes gehen zurück auf jenen weisen Rat, immer einen

frommen Text zum «Kauen» zu haben. Das Schöne an unserm Dokument
hier ist die unmißverständliche Ineinssetzung der Forderungen : ruminatio
und Volkssprache, d. h. Meditieren in der Volkssprache.

Nach den Angaben über Inhalt und Aufbau des Buches erklärt
Otfrid die Fünfteilung desselben mit der bekannten Anwendung auf die

fünf Sinne und setzt damit seine Theorie von der Bedeutung der memoria

222 vgl. Frankel, 47 f.; McKenzie, Otfrid v. W., 13-19.
223 Nachweise zusammengestellt in Kelles Otfrid-Ausgabe (Regensburg 1856)

36 f.
224 Dum rerum quondam sonus inutilium pulsaret aures quorundam pro-

batissimorum virorum eorumque sanctitatem laicorum cantus inquietaret obscenus
ut aliquantulum huius cantus lectionis ludum saecularium vocum deleret et
sonum inutilium rerum noverint declinare (5—13).



64 Propter lamentabilem vocem hominis

des Lesers für die Schriftbetrachtung fort. Der Tastsinn wird hier
aufgeboten, durch die memoria die Verbindung zwischen den deutsch
gelesenen Schriftworten und dem Herzen des Betrachters herzustellen:

cordisque praecordia lediones has theotisce conscriptas semper memoria

tangent (55-57).
Schön ist auch die Erwähnung der dulcedo der Heiligen Schrift, von

der der Leser in Beschlag genommen sein wird. Schon bei Caedmon und
beim Helianddichter wurde sie für das Erfassen des Laien verantwortlich
gemacht, die dulcedo des poetischen Gehalts. Aber die Bibeldichtung
fährt hierin ganz auf den Geleisen ihrer Quelle : die Heilige Schrift selbst

enthält ja diese Süße 225. Und wenn diese suazi im frommen Schreiten
eines christlichen Lebenswandels und im meditativen Durchdenken des

heiligen Textes erst erfahren wird und beides in engster Beziehung zum
Fränkischen gemeint ist, dann wird erneut evident, wie sehr auch für
Otfrid die «Theorie» der Volkssprache im letzten eine theologische ist,
eine spirituale für sein spezielles Anliegen.

Otfrids wahrhaft seelsorgerliche Bemühung geht noch weiter. Er hat
die Evangelien zuweilen nach dem spiritualen und moralischen Schriftsinn

auf deutsch ausgedeutet, damit, wer die Schwierigkeiten der
Fremdsprache (d. h. des Lateinischen) fürchtet, auf diese Weise die heiligen
Worte und Gottes Gesetz in der eigenen Sprache verstehe und aus

unmittelbarer, mit dem eigenen Geist erworbener Kenntnis sich scheue,

auch nur ein wenig davon abzuweichen 226.

Indem Otfrid seinem Leser die anspruchsvollere Auslegung nach
dem mehrfachen Schriftsinn zumutet und ihn dadurch und dank der

Volkssprache mündig zur Übernahme eigener Verantwortung für sein

Heil erklärt, offenbart er sein Talent als Lehrer des geistlichen Lebens,
aber auch - vor allem dann in der Ausführung des Planes - seine
profunde Theologie. Damit ist ein neues, tiefschichtiges Gebiet angeschnitten,

das mit dem eben Gesagten aufs engste zusammenhängt.

225 Vgl Leclercq und David von Augsburg, s. oben S. 45 und Anm. 156.
Man vergleiche ferner Ps 118, 103: Quam dulcia faucibus meis eloquia tua! Super
mel ori meo, wobei wieder, im liturgischen Gebrauch, an die von Wilhelm von
Saint-Thierry evozierte Nähe zur Eucharistie erinnert wird. Vgl. jetzt auch F. Ohly,
Geistige Süße bei Otfried.

226 Scripsi evangeliorum partem francisce compositam, interdum spiri-
tualia moraliaque verba permiscens, ut qui in illis alienae linguae difficultatem
horrescit, hie propria lingua cognoscat sanctissima verba, deique legem sua lingua
intellegens, inde se vel parum quid deviare mente propria pertimescat (23-29).
Dazu ist zweifellos I 1, 40 ff. mitzulesen: das sichere und deshalb schöne Gehen
im Gesetz dank dem Verständnis.



Propter lamentabilem vocem hominis 65

Kaum ein seelsorgerlicher Gedanke scheint Otfrid während des

Dichtens am Buch so nahe zu gehen, keinen andern will er in seinem

Leser so sehr verankert wissen als den vom Tragen des Schriftwortes im
Herzen. Wenn ihn schon die Absicht leitet, nicht über die Köpfe der
Leser hinwegzuschreiben 227, wenn er es - auch aus diesem Grund - auf
fränkisch wagt, so zielt das ganz eindeutig darauf hin, daß der Leser

wahrhaft ergriffen werden könne. Dieser nämlich muß mit dem Herzen

erfassen, was er gehört und verstanden, denn nur so vermag er in die

Tiefe des Geheimnisses Christi hineinzureifen. Wer sich hier verschließt,
verstockt sein Herz und bleibt beim Litteralsinn stehen.

Am eindrücklichsten stellt es der Dichter im Streitgespräch Jesu
mit den Schriftgelehrten dar, im 8. Kapitel bei Johannes, III 18 bei ihm:
Wenn ich es euch sage, glaubt ihr mir nicht, weil sich euer muat (Herz,
Gemüt, Verständniskraft) 228 nicht auftut für das guat (Heil, des Vaters

Wort), das ich euch bringe. Wer von Gott ist, hört sein Wort und richtet
immer sein Herz (herza) danach. Ihr seid nicht von ihm, weil ihr nicht
hört und sein Wort nicht in euer Herz (muat) kommt 229. Auf die harte

Erwiderung der Pharisäer hin sagt Otfrid von Jesus: Er gab ihnen mit
thulti suazaz antwurti (37) und später kommt die Antwort des Herrn
nochmals mit suazlicheru milti (57), denn er wolta thes biginnan, thaz

227 Thaz deta ih hi einen ruachon, theih tibi in thesen buachon,
thaz iz zi suar ni zalti ther iz lesan wolti (IV 1, 33 f.).

228 Auch Ohly interpretiert muat als Organ der Sinnessuche. Geistige Süße,
105. 107.

229 Oha ih iu sagen hiar thaz war, bi hiu ni giloubet ir mir sar,
bi hiu nintduat sih iuer muat, thar ih iu zellu thaz guat?

Ther fon gote ist, wizit thaz, ther hörit wort sinaz,
joh rihtit io filu frua sin selbes herza tharzua.

Ni birut ir fon imo in war, bi thiu ni höret ir iz sar,
noh ni quimit iu in muat thaz sinaz mangfalta guat.

(5-10.) Vgl. auch III 22, 16.

Zum Vergleich: Alkuin (PL 100, 874B) : Interroget se unusquisque vestrum,
si verba Dei in aure cordis percepit, intelligit unde sit.

Auf die mutmaßlichen Quellen Otfrids verweisen die Otfridstudien I—IV
Anton Schönbachs, ZfdA 38--40 (1894-96), z. T. auch der Erdmann-Kommentar,
der nur den Beda beigelegten Johanneskommentar Alkuins anmerkt. (Vgl. Schönbach,

ZfdA 38, 336.) Rudolf Schmidt stellt neuerdings diese Quellen in Frage
und will für alle Auslegungen nach dem mehrfachen Schriftsinn den Weißenburger
Codex Guelferbytanus 26 verantwortlich machen (ZfdA 96 (1967) 96). Schönbachs
Quellenstudien erwähnt er nicht (nur für die Perikopen). Bis er jedoch den
angekündigten Nachweis liefert, muß ich mich an Schönbachs ausgedehnte Forschung
halten und tue dies umso lieber, da die Übereinstimmungen wirklich augenfällig
sind.

5



66 Propter lamentabilem vocem hominis

muat zi wege bringan (58). Er wollte ihr muat zur Güte der Gottheit
erheben, wie er es mit uns auch immerfort versucht. Aber ihnen war es

ungimuati, d. h. es ging ihnen nicht in den Sinn 230. Ihr muat konnte das

ewiniga guat nicht ertragen (65), ihr Herz war versteinert, so sehr, daß

es sich selbst vom Heil ausschloß. Und nun geht Otfrid231 in rührender

Logik zu den Steinen über, die jene Menschen steinernen Herzens
aufheben, um sich thaz muat zu kühlen 232. Als Gegenstück müßte man
V 6, 33-35 und 50 hinzulesen, den Osterbericht vom Wettlauf des Petrus
und Johannes zum Grabe, wo Johannes das Judentum, Petrus die
Christen zu versinnbilden hat 233 und wo Christi irstantnissi iro brusti

erweicht, thaz steinina herza rührt, wo die Tränen fließen und man

rozagemo muate nach dem ewigen Gut wird 234.

Was bedeutet das für uns? Diese Verstockung des Herzens, die
Steine aufhebt, um das lebendige Wort zu töten, ist von der Süßigkeit
des Wortes Gottes nicht berührt worden. Das menschgewordene Wort
oder das Wort in der Schrift erreichten das lebendige Herz des Menschen

nicht, obwohl es in großer Güte (37. 57 ff.) um dasselbe warb 23S. Im
Sinne Otfrids kann das auf zweifache Art verständlich gemacht werden :

230 Er huab in uf tho thaz muat, so er uns emmizigen duat,
zi thes gotnisses guati; thaz was in ungimuati. (59 f.)

231 Mit Haimo v. Halberstadt (PL 118, 336A) : recte ad lapides cucurrerunt,
qui lapideum cor habebant. Im übrigen kaum hier interessierende Quellenangaben
bei Schönbach.

232 Thaz steinina herza ruarta tho thiu smerza,
ruarta tho thiz selba leid thaz emmizigen fruma meid.

Namun sie tho Steina sar io thio meina,
thaz sliumo sies gihulfin joh inan anawurfin ;

Thaz sie gikualtin in thaz muat, so man in fiante duat,
in thiu girachin iro zorn; sie thahtun er thes filu forn. (67—72.)

233 Otfrid geht nach Hraban und Alkuin, vgl. Erdmann-Kommentar.
234 Es gäbe mehrere weitere Stellen, die in ähnlicher Weise bemüht werden

könnten : II 21, 3-8 besonders schön, ganz wie Wilhelm von Saint-Thierrys
unermüdliche Suche nach der meditativen oratio, d. h. meditiertes Schriftwort

Theologie) und Gebet sind eins; vgl. ferner 112, 26-28 (Mystice zur Verkündigung
der Engel an die Hirten bei der Geburt Jesu); I 23, 57 (im Anschluß an die Reden
des Täufers wendet sich Otfrid wieder an seine Hörer); II 24, 14—16; II 24, 31 f.;
III 24, 26; III 24, 34 (Marthas Glaubensbekenntnis); IV 5, 29-34 (nochmals die
in unsern Herzen Sitz und Wohnung habende Süßigkeit Christi vermittels des

Predigtwortes) ; oder schließlich I 5, 66 : Maria, Prototyp des Menschenherzens, das
Gottes Wort gläubig empfängt.

235 Zur suavitas des Wortes Gottes vgl. E. Auerbach, Sacrae scripturae sermo
humilis (Dantestudien) 1, Anm. : suavis werde u. a. von Bernhard gern verwendet
für die Kondeszendenz der Bibel, die durch ihre milde Güte und sensible Schönheit
überzeugen wolle. Vgl. auch Ohly, Geistige Süße, 109.



Propter lamentabilem vocem hominis 67

das gehörte Wort wird für die Menschen nicht zum eigenen, einverleibten,
zum durchbetrachteten, da sie erstens nicht occupati dulcedine davon

sind, was Otfrid ja aufs engste mit der propria lingua verknüpft und was
wir in gleicher Weise bei Caedmon, in der Heliand-Praefatio und bei den

Anstrengungen der Seelsorge im frühen 9. Jh. schon sahen, und weil
zweitens sich ihr muat nintduat für das ewiniga guat, weil sie sich dem

geistlichen, dem über-sinnlichen Gehalt verschließen. Damit sind wir
wieder beim mehrfachen Schriftsinn, dessen Verständnis in Otfrids
Werk von hohem Interesse ist und das der Dichter in seinem Buch
ebenfalls von der Volkssprache abhängig macht.

Die Ankündigung, interdum spiritualia moraliaque verba zwischen
die Teile des Evangeliums zu setzen und deren Ausführung, jeweils in
einem Sonderkapitel mit Moraliter, Spiritaliter oder Mystice betitelt,
entspricht der mittelalterlichen Bibelexegese, wie hinlänglich bekannt
ist 236. Otfrid, «der erste Dichter des sensus spiritualis in deutscher

Sprache» 237 tut es als Theologe und als Dichter, und beides ist für uns in
gleichem Maße wichtig.

Dem Judentum wurde in der Theologie des Mittelalters gewöhnlich
das Verständnis des geistigen Schriftsinns abgesprochen, und darin sah

man den wesentlichen Unterschied zur christlichen Schriftexegese. Otfrid
steht ganz in der Tradition seiner Zeit, wenn er öfters darauf zu sprechen
kommt.

Zunächst sei nochmals auf III 18 verwiesen, wo Otfrid die Verstocktheit

der Schriftgelehrten mit ihrer Blindheit der wahren Gestalt Christi
gegenüber erklärt : sie hatten nur seinen (noch nicht fünfzigjährigen) Leib
wahrgenommen 238. Und doch war ja gerade dieser Leib bestimmt, unsere
Blindheit von uns zu nehmen, führt er in «Spiritaliter» zur Heilung des

Blindgeborenen aus: Tho ward thaz wort sinaz zi lichamen gidanaz /

zi fleisges giscefiin» (III 21,17 f.) und zwar, ohne den Lehmteig in Bedas
Kommentar unmittelbar die Menschwerdung Christi meinend, seit der
wir gisehan mohtun (21). Aber die Inkarnation Gottes zwingt noch
niemand; mannilih nu loufe zi themo sconen doufe (23) (Taufe und Teich Siloe
in einem gesehen), wo uns erst die Augen geöffnet werden, damit wir auf

236 Ich führe nur Friedrich Ohlys wichtigen Aufsatz «Vom geistigen Sinn
des Wortes im Mittelalter», ZfdA 89 (1958/9) 1-23 an, der die reiche (ausführlich
verzeichnete) Literatur aufarbeitet.

237 Ebd. 20, auch für alles andere auf Otfrid Bezogene.
238 Sie namun thia meine thes lichamen gouma sahun sinaz altar. (III 18, 53 f.)

Bedas und Alkuins Kommentar (nach Erdmann): carnales mentes audientium
in eo solam carnis aetatem pensant.



68 Propter lamentabilem vocem hominis

dem rechten Pfad zur Erkenntnis seiner Herrlichkeit gelangen, offenen

Auges, enthüllten Antlitzes 239, mit geöffnetem Verstehen - kurz, mit
den Augen des Herzens (30-36). So wenig wie den Pharisäern und dem

Blindgeborenen die äußere Gestalt Jesu genügen konnte, so wenig taugen
unsere in der Sünde verfinsterten Augen für das Licht, taugt der Litteral-
sinn allein für das wahre Schriftverständnis 24°.

Lag hier der Akzent mehr auf dem Verstehen mit den Augen des

Herzens, so bringt die spirituale Auslegung der Hochzeit zu Kana (II 9

und 10) sehr klar die Beziehung zwischen Buchstaben- und geistlichem
Sinn der Schrift. Friedrich Ohly 241 hat in diesen Otfrid-Kapiteln die

Verbindung der Erschließung der Schrift allgemein mit des Dichters Leistung
aufgezeigt, und Xenja von Ertzdorff 242 hat darin besonders die intensive
Schriftmeditation des Mönches nachgewiesen. Ich kann deshalb von einer

weiteren Interpretation dieser schönen Verse absehen und lenke die

Aufmerksamkeit bloß auf die wichtigsten Stellen.
Den eben erzählten, an geistlichem Gehalt so trächtigen Bericht

der Wandlung von Wasser in Wein kann Otfrid «uns» nicht vorenthalten :

thaz wir ni werden einon thero goumano adeilon unteilhaftig), nämlich
das Wasser des Buchstabensinns schmecken und den Wein des sens

kosten (9,4 f.). Thaz wir ni werden einon... erinnert allzusehr an das

Wanana sculun Frankon einon und das Ziu sculun Frankon zi thiu
einan wesan, als daß nicht auch hier der fränkische Leser sich ganz
offensichtlich angesprochen fühlte, unter der nämlichen Aufforderung,
endlich teilzunehmen am interpretierten 243 Wort. Aber auch der eigentliche

Gehalt dieser geistlichen Exegese : daß der Litteralsinn, wie ihn der

Alte Bund verstand, nur Wasser zu bieten vermöge, während der erst im
Christentum begriffene spirituale Sinn den köstlichen Wein anbiete,

239 Die Verbindung zu 2 Kor 3, 18 und zu 1 Kor 13, 12 drängt sich auf, und
ähnlich Paulus wird Otfrid vom Geist seiner eigenen Worte fortgerissen, die Verse
formen sich unwillkürlich zum Gebet, konsolidiert im Amen des Schlusses.

240 -\yje aktuell, ja geradezu heilsnotwendig der spirituelle Sinn der Schrift für
die Christen geworden ist, zeigt B. Smalley anhand Origines' Kampf gegen den
bloßen Buchstaben, der nur den Körper darstelle und so, ohne Seele, die Hoffnung
auf die eigene Unsterblichkeit töte. (The Study of the Bible in the Middle Ages,
Oxford 1952, 10.)

241 Ohly, Vom geistigen Sinn der Schrift, 20. Vgl. jetzt auch: Geistige Süße
bei Otfried.

242 Xenja von Ertzdorff, Die Hochzeit zu Kana, PBB West 86 (1964)
62-82. Vieles daraus, besonders 76-78, deckt sich mit den Ausführungen zur
meditatio, ruminatio etc., die ich hier schon oft, auch außerhalb Otfrids, machte.

243 Interpretieren in seinen zwei Bedeutungen: in eine andere Sprache
übertragen und auslegen.



Propter lamentabilem vocem hominis 69

führt tiefer ins Thema der Volkssprache. Arator sah im Wein geradezu
die Vielfalt der pfingstlichen Sprachen, mit denen sich die Apostel -
nach Otfrid-Haimo-Alkuin sind die Krüge die reinen Herzen thero gotes

drutthegano (9,12) - füllen und bei Arator 244 wie bei Otfrid 245 geht es ums
Trinken, ums in sich Aufnehmen des geistlichen Gehalts. Was Arator
dabei betont, daß gerade die jungen, nicht die Schrift-Sprachen, die

würdigen Gefäße für den neuen Wein seien, ist bei Otfrid freilich nirgends
zu lesen 246. Doch hier muß nun das Selbstverständnis des Dichters

erwogen werden, wie Ohly es aus dem 10. Kapitel liest: Im Transparentmachen

des (litteralen) Wortes auf das in ihm verborgene Heil und damit
in der Verwandlung des Quellwassers in den herrlichen Wein habe Otfrid
seinen Dichterberuf gesehen. «Mit der Erweckung des Buchstabens zum
Geist, der Aufdeckung des Verhüllten, der Aufhebung der Schatten im
Licht der Erkenntnis 247, der Verwandlung des Wassers in den Wein»
sehe Otfrid - ganz im Sinn einer neuen christlichen Ästhetik des Mittelalters

-, über die Antike hinaus, eine neue Schönheit gegeben. Denn
Christus selber hat diese Wandlung ins Schönere vollzogen:

Deta er iz sconara al so zam, joh ziarara ouh so filu fram,
(wir goum es nemen wollen), so win ist widar brunnen (11 f.) 24S.

244 Beinahe notgedrungen aus der Pflicht, Apg 2, 13 richtig auszulegen.
245 Von Ertzdorff eindringlich nachgewiesen.
246 Ist auch nicht zu erwarten angesichts seiner aufrichtigen Bewunderung

der Bibelsprache. Arators Aussage könnte vielleicht auch nach dem geistlichen
Sinn der Schrift hin gedeutet werden, d. h. die Apostel verstehen im Hl. Geist den
wahren Sinn des Wortes und verkünden ihn. Diese Sprache verstehen alle, die
den Geist Christi empfangen haben. Auch das ist eine pfingstliche Sprache und eine
Aufhebung der babylonischen Sprachverwirrung, die für den bloßen Litteralsinn
gestanden hätte. (Vgl. Ohly, Vom geistigen Sinn des Wortes 21 u. 13.) Daraus
erhellt einmal mehr, daß bei Babel nicht so sehr die Vielfalt der Sprachen als
vielmehr die Härte, die Undurchlässigkeit für den geistigen Sinn zu beklagen ist.
Die Dinge (Ohly), der Buchstabe, die Schrift bleiben tot ohne das belebende Licht
des Pfingstgeistes, der sie erst transparent macht auf ihren eigentlichen Sinn hin.
Wenn Otfrid sich in deutscher Sprache so sehr um diesen Sinn müht, so heilt er
in zweifacher Weise die Schäden der babylonischen Sprachverwirrung.

Nach Ohly zerbricht die Gemeinsamkeit der Völker mit dem Verlust der
pfingstlichen Sprache der Allegorie und damit die Einheit des europäischen Mittelalters.

Vgl. dazu Auerbach, Literatursprache, 238 f., der zwar aus andern, aber
diesen hier verwandten Voraussetzungen die europäisch-christliche Spracheinheit
entstehen sieht.

247 Dieses Bild verwendet Otfrid hier aber nicht. Man vergleiche jedoch des

Priester Wernhers Gedicht.
248 Man vergleiche auch II 9, 69 f. :

Wil thu iz kleinor reken, in wine gismeken :
fon Kriste scalt thu iz Zeilen.

Ohly sagt dies jetzt (Geistige Süße, 101 f.) auch im Hinblick auf I 1.



70 Propter lamentabilem vocem hominis

Der Dichter Otfrid kann diese Wandlung nachvollziehen, wenn er «die

Schönheit des Wortes nicht so sehr in seinem Klang als in seinem geistigen
Sinn» sucht. Ohly verweist auf Hrabans «in verbis verum amare, non
verba», und nicht genug damit, er erinnert in subtiler Interpretation an
die fuazi, zit und régula, deren Doppeldeutung wir nachgegangen sind
und worin wir sahen, in welchem Maße die persönliche Frömmigkeit des

fränkischen Dichters ausschlaggebend für die ästhetische Höhe seiner

volkssprachlichen Dichtung ist. Ohly schließt mit der gewonnenen
Erkenntnis, durch Otfrid wüßten wir, daß allegorisches Dichten (durch
Erwecken des Buchstabens zum Geist in sinnhaltiger Form) eine neue
Schönheit verwirkliche. Auf unsere Fragestellung ausgeweitet heißt das :

Neue Schönheit in christlicher Dichtung kann sowohl durch Dichten
nach dem geistlichen Schriftsinn wie durch Dichten in der Volkssprache
verwirklicht werden, und beides ist nur möglich auf dem Grund eines

demütig-frommen Lebens. Der Dichter Otfrid ist nicht vom Theologen,
vom Priester und Mönch zu trennen, und die so rührenden und verdienstlichen

Anstrengungen um das Prestige seiner fränkischen Sprache sind
aus dieser Einheit des Amtes und der Berufung erwachsen 249.

In den Betrachtungen zum sermo humilis hat uns die Erschließung
der Schrift durch die Volkssprache beschäftigt. Die Verbindung zu
diesem Thema einerseits und zum Gleichnis des zu Wein verwandelten
Wassers andererseits stellt der Prolog der «Driu liet von der maget»
des Priesters Wernher aus dem Jahre 1172 her 250. Das Überraschende 251

an diesem Text ist die Umkehrung sozusagen der Idee des sermo humilis,
denn der Dichter sieht in der Eröffnung der Schrift durch die Umsetzung
in die Sprache mit größerem Publikum eine Aufwertung des Bibeltextes.
Wernher entwickelt diese seine Theorie vorsichtigerweise an dem eine

Stufe über ihm liegenden Übersetzungswerk des Hieronymus, bezieht
sie dann aber unmißverständlich auf seine Leistung, die Übertragung
vom Lateinischen ins Deutsche 252. Durch diese Tat des Erschließens nun

249 Vgl. Anm. 169.
250 Priester Wernher, Maria (Driu liet von der maget), hrsg. von Carl

Wesle, Halle (Saale) 1927. Das Dokument gehört nicht in den zeitlichen, um seiner
vielen Bezüge willen aber in den thematischen Rahmen des laufenden Kapitels
dieser Untersuchung.

251 Das einzige Zeugnis dieser Art, das ich fand.
252 Vgl. Wernher V 87-93 und 128-131 : daz er (Hieronymus) daz liet gewîtert

hat in die senften latine; dirre herre des niht verdaget in der rehten latine, durchaus
im Sinne des Erschließens für viele. Am Schluß unmittelbarer Bezug auf Matthäus
(V 182-186) : Swaz Mathêus schreip dort / den êbraischen liuten, / daz wil ich ze diute /
sagen und schrîben / mannen unde wîben... Vgl. auch V 77 ff. : sein orthabe sei Matthäus.



Propter lamentabilem vocem hominis 71

geschah das, was Otfrid und vor ihm die Väterexegese auf den geistlichen
Schriftsinn bezogen :

daz wazzer wart da ze wîne (94).

Das berühmte Bild ruft sofort weitere hervor : Milch wandelt sich in Öl,
die Wüste wird bebaut (oder bewohnt?), da diese Rede neu verkündet
worden war, die Schrift, diu ê da slief, mußte er mit (seiner) Predigt
erwecken und die süße Lehre entdecken, die bis dahin beschattet lag;
im gleichen Atem dann das vielgebrauchte Bild des Brotes, der
geistlichen Nahrung 253 : diu gotes chint ir brôt unt ir spîse funden daran, und
ein seltener Vergleich mit der eingerollten Fahne, die nun entfaltet dem
christlichen Heer voran in den geistlichen Streit mit dem Lindwurm
und zum Sieg getragen wird (95-117).

Diese Fülle kraftvoller Bilder dient dem einen Ziel: die Eröffnung
der Schrift durch die Übertragung vom Hebräischen ins Lateinische bzw.

vom Lateinischen ins Deutsche zu preisen. Denn im Folgenden läßt der

Dichter an Deutlichkeit nichts zu wünschen übrig : von der vinster schuln

ouch wir ersten (118) 254.

Wernher wendet sich dann in kindlicher Frömmigkeit an seine

Herrin, deren Lied er ja singen will:
Nu (nach Matthäus und Hieronymus) wolt och ich den ir rät unt ir

helfe suochen,
ob si des wolte ruochen,
daz ich mit diutischer rede
daz buoch brâhte her ze wege,
daz si ez alle muosen lesen
die gotes chint wellen wesen,
unt ouch mugen schouwen
phaffen, laien, frouwen,
smechen unt ergrunden
von dem frönen chinde
daz im die muoter erchös (136-147) 255.

Die enge Verwandtschaft mit der Sorge Otfrids und eines jeden um den

innersten Gehalt, um die Süßigkeit des Schriftwortes bemühten Theo-

253 Davon später mehr.
254 Hier ein neues Bild, eventuell an 107 (beschatewôt) anknüpfend, aber

jedenfalls unmißverständlich auf die Ubersetzung ins Deutsche bezogen. Wieder
wird die enge Beziehung zwischen Erwecken des Buchstabens zum Geist (Ohi.y)
und der Übertragung in die Volkssprache der Heiligen Schrift deutlich, auch im
Erwecken derer diu ê slief!

255 Die invocatio scriptoris ist an die Mutter Gottes adressiert. Vgl. auch
V 188, wo der Dichter auf die volleiste des Heiligen Geistes vertraut.



72 Propter lamentabilem vocem hominis

logen ist offensichtlich. Schauen, schmecken, ergründen sollen es alle,
Klerus, Laien, Frauen, was in diesen unerschöpflichen Texten
verborgen liegt, damit sie vom Schlafe (der Sünde) erstehen, gelabt, genährt
und wohl geführt den Kampf (mit dem Bösen) bestehen. Aus diesem

Grund konnte Hieronymus und kann er, der Priester Wernher, es nicht
verdagen, deshalb muß er es ins Deutsche übertragen. Das ist einer der
schönsten kleineren Texte einer Theorie der Volkssprache, der von neuem
die früher geäußerte Ansicht bestätigt, ein Schriftverständnis bloß dem

Wortlaut nach sei nie gemeint, wenn von Rücksichtnahme auf laien
und frouwen die Rede ist. Immer geht es um das Erspüren des wahren
Geschmacks, um das Kauen des Schrift-Brotes, um das Trinken des

geistlichen Weines, so intensiv 256 und so sehr more poetico, bis die dulcedo

des Wortes Gottes verkostet wird 257.

Lag im «Spiritaliter» zur Hochzeit von Kana der Gegensatz zwischen

Buchstabensinn und geistlichem Sinn der Schrift im Bild von Wasser

und Wein, so zeigt ihn uns Otfrid in der Auslegung der wunderbaren

Brotvermehrung, III 7 (Jo6), im Bild des Brotes, dessen Kruste und
Krume 258. Hier wie dort verwirklicht er in spürbar innerer Anteilnah-

256 Es muß vielleicht mit Leclercq/Vandenbroucke/Bouyer daran erinnert
werden, daß das Lesen einer geistlichen Schriftauslegung nicht einfach als Ersatz
für das Gebet des Lesers hingehen kann. Erst die eigene Meditation, die ruminatio,
die Anstrengung führt zum Gebet, führt vom Wort zum verwirklichten Leben und
endlich zur Schau. (Vgl. Spiritualité, 112 f.)

257 Aus dem Prolog eines weiteren Zeugnisses aus späterer Zeit, dem mhd.
Reimpaargedicht «Judith» aus dem Jahre 1254 (weder mit der «Älteren» noch
«Jüngeren Judith» identisch, im Verfasserlexikon und bei Ehrismann nicht erwähnt,
hrsg. von Rudolf Palgen, ATB 18, Halle/Saale 1924) sei nochmals der Trank,
den die schrift beslozzen in ir lere hat (Judith, V 80 f.) angemerkt. Von der Wandlung
in Wein ist nicht die Rede, aber Beweggrund für die Erschließung der Schrift
durch eine Dichtung zu dute (103) ist der Durst eines Freundes nach der rechten
wisheit (77) und der straze dahin (76). Der Dichter will ihn nun in schöner gift (79)
mit einem teil der brunnen (90), von dem der Leser selber (mit allegorisierten Mitteln)
sich bediene (91-95), tränken. Aber auch hier ist es die Süßigkeit des Wortes Gottes,
daz manigen ist beslozzen vor / der nicht uf der schrifte spor / wandert (97—99) (vgl.
Otfrid I, 1, 37-50), die der fromme Dichter durch seine deutsche Dichtung
zugänglich machen möchte: suezen (71), suzer honic seim (100. 122), suze wurtze

gesamnen (119). Geistlicher Trank, aus der Süßigkeit der Schrift, erschlossen durch
eine Dichtung in der deutschen Sprache, eigenes Bemühen des Lesers vorausgesetzt,

das sind die bekannten Themen auch dieses Prologs. (suazen ausdeuten
weist Ohly auch bei Otfrid nach. Geistige Süße, 110.)

258 Otfrid geht nach Beda, In S. Joannem VI (PL 92, 704 ff.) bzw. Alkuin,
In Joannem 3, 12 (PL 100, 821 ff.). Erdmann nennt nur diese beiden Quellen;
Schönbach, Otfridstudien II, ZfdA 39, 83-85 zitiert außerdem Haimo v. Halberstadt

- mit allen Vorbehalten zur Verfasserschaft, vgl. Zs. 38, 336 -, Homilie zum 4.

Fastensonntag, PL 118, 284 ff.



Propter lamentabilem vocem hominis 73

me die im Brief an Liutbert angekündigte Bibelauslegung nach dem

geistlichen Sinn, die er so eng an den Gebrauch der Volkssprache

knüpft. In einer eigenen invocatio an Christus bittet er um den rechten
Sinn (für muat, hugu, herza\), daß er mit geistlichen redinon Christi liobon

theganon, d. h. seinen Lesern, auslege, was diese Speisung bedeute (1-4).
Und wieder folgt eine eindringliche Mahnung zur Nachfolge Christi, da
das zu interpretierende Ereignis im Hinblick auf Tod und Auferstehung
des Herrn zu verstehen sei (5-12). Nun aber zum Brot.

Thes sarphen wizodes not bizeinot thisu finf brot,
mit thiu er io in noti thuangta thie liuti (23 f.).

D. h. : Die fünf Brote bezeichnen die Bedrängnis des strengen (alttesta-
mentlichen) Gesetzes, das damals die Menschen beherrschte. Denn, hert

ist gerstun kornes hut (25), und hartes Gerstenbrot ist das Gesetz des Alten
Testamentes, das der fünf Bücher Moses. Doch steckt die Härte nur in
sines leibes krusta, inwendig findet er Mehl, süße Krume, den sensus des

groben Brotlaibes (26-28). Nochmals:

So ist ther wizzod alter uzana herter;
thar ist inne manag guat thaz geistlicho uns io wola duat (29 f.).

Der Herr aber brach die Kruste, so daß man die heilsame Gabe sah (31) 259.

Ahnliches kann auch von den Fischen gesagt werden: sie stellen die

Schriften der Propheten dar, die, wie der Fisch im Meer, ihre Bedeutung
verstecken. Deshalb muß man in der Tiefe fischen (33-37). Aber erst

jetzt folgt der scharfe Angriff auf das Verschließen der Schrift im Alten
Bund und in der Praxis all derer, die alttestamentlich gesinnt sind : Der
Knabe, der Brot und Fische trug, steht für das Judentum. Er beachtet
seine Schätze nicht, nützt sie nicht, weder für sich noch für andere.

So duent thie Judeon in war: sie dragent iro buah thar
noh in thia fruma niazent noh andere ni lazent (39 f.) 260

259 Ygi Haimo: Et bene quidem illi panes hordeacei fuisse referentur, propter
duritiam legis. Hordeum namque spissum habet tegumen et non facile ad eius
pervenitur medullam, obscuritatem legis significans, quia lex ante adventum
Domini in tantum velata exstitit ut nullus homo earn spiritualiter intelligere posset,
quoadusque, veniens, benedictionem daret qui legem dederat.

26° Vgl. Beda/Alkuin: Puer, qui quinque panes et duos pisces habuit nec
tarnen hos esurientibus turbis distribuit populus est Judaeorum, litterati
sensu puerilis, qui Scripturarum dicta clausum secum tenuit, quae tarnen Dominus
in carne apparens accepit et quid intus haberent utilitatis ac dulcedinis ostendit

patefecit cunctis nationibus porrexit.
Hierzu paßt, was Bernhard von Clairvaux von den J uden als bloßen Literaten

sagt : sie nagen wie an einer trockenen Brotrinde am Buchstaben der Schrift, und



74 Propter lamentabilem vocem hominis

Was die Juden unterließen, holt Christus auf, indem er das Brot uns zi
allemo anaguate spendet joh ouh worolti ubar al, er unsih wiht es ni hal

(43 f.)261. Was das Alte Testament bietet, eröffnet er uns geistlicho, mit
geistlichen datin, mit geistlicheru lern (45-48). D. h. also Verbreitung der
Schrift über die ganze Welt sowohl wie Erschließung des geistlichen
Sinnes 262.

Weder das eine noch das andere ist vom Medium der Volkssprache
zu trennen. Jene gängigen Johanneskommentare mußten geradezu
herausfordern zu dieser Anwendung: Schriftauslegung durch die
Volkssprache. Denn Lambert von Lüttich im 12. Jh. braucht sie offenbar als

weiteres Argument seines bitteren Verteidigungsbriefes: Man klage ihn

was er denn seinem Briefadressaten aufzugeben empfiehlt (quam libenter suas
crustas rodendas litteratoribus Judaeis relinqueris). Hinweis bei Leclercq, L'amour,
240, im Hinblick auf den mittelalterlichen Mönch, der sich hütet, bloßer Literat
zu sein.

Doch steckt der ganze Brief (an Meister Heinrich Murdach, Epist. 106, PL
182, 242) voller Erläuterungen zur Schriftlesung und Bilder, die weitgehend in der
gleichen Art wie das bisher Vorgebrachte die Erschließung der Schrift allegorisieren :

sequendo sei die Nachfolge schneller vollziehbar als legendo - vgl. Otfrids fuazi;
nicht mehr der Buchstabe sei im fleischgewordenen Wort zu suchen (quid quaeris
verburn in Verbo quod jam caro factum praesto est oculis? - vgl. Otfrid III 18) ;

iam enim de latibulo prophetarum egressus est ad oculos piscatorum —

Schrifterschließung im Sinne des sermo humilis; Aufhellung durch das Hervorspringen des
Wortes de monte umbroso et condenso in campum Evangelii - neues herrliches Bild
in unmittelbarer Anlehnung an Ps 18, 6; Finsternis und minderer Trank in einem
in der aqua tenebrosa de nubibus aeris, gegenübergestellt den serenissimi fontes
Salvatoris — vgl. Wernher, Otfrid II 9 u. 10 ; das degustare — nachgerade ein Leitwort
dieser Thematik - des adipis frumenti (vgl. den Introitus der Messe des
Fronleichnamsfestes, natürlich mit Bezug auf die Eucharistie, hier aber auf den geistlichen
Schriftsinn) ; die ofenwarmen, frischen Brote endlich, die Christus suis pauperibus
bricht, als Gegensatz zu den trockenen Brotrinden des bloßen Litteralsinns ; und
am Schluß der fromme Wunsch, der Herr möge das Herz Heinrichs öffnen in lege

sua et in praeceptis suis - die Verwandtschaft zu Otfrids geistlichem Anliegen ist
evident.

261 Was bei Otfrid immer wieder frappiert: die zu kurz Gekommenen sind
nicht nur allgemein die Völker, die Heiden, sondern sehr konkret und aktuell
«wir». D. h. ebensogut die Franken wie seine Generation christlicher, geistlicher
Leute, für die er den Auftrag zur Erschließung der Schrift empfangen zu haben
weiß. Gleichzeitig begreift er sich mit ein (mine gilichon, 52) und schließt damit
den geringsten Anflug bloßen Theoretisierens aus. Hier ist zuhöchst erfahrene
Lebensnotwendigkeit

262 Haimo: Discipuli autem apposuerunt turbae, quando eandem intelligen-
tiam universo orbi praedicaverunt.

Beda/Alkuin: (Christus) distribuit discipulis, quando 'aperuit illis sensum,
ut intelligerent omnia, quae scripta essent in lege Moysi et prophetis et psalmis de
ipso' (Lk 24, 45. 44). (Die zwei Fische stehen sinnbildlich für die Psalmen und die
Propheten.)



Propter lamentabilem vocem hominis 75

der Schrifteröffnung für Unwürdige an, non notans quod quem
portabat nec manducabat puer 'panem discipulis suis tradidit (Dominus)
ut illum turbae apponerent' 263. Die textliche Formulierung folgt dem

Lukasevangelium (9,16), aber die Interpretation ist genau die der
genannten Johanneskommentare, umso mehr, als auch die Fortsetzung
jener Quellen die lukanische Textfolge, distribuit discipulos suis, ut
ponerent ante turbas, vor Augen zu haben scheint. Die Interpreten, die

Vermittler des Schriftbrotes, sind die Apostel, die Jünger, zu denen sich
der Priester Lambert wie Otfrid zählen müssen 264. Otfrid in seiner
Bescheidenheit schiebt allerdings thie hohun gotes thegana (51) vor, die es

so darlegen, daß er und seinesgleichen es verstehen mögen. Aber es ist
ihm selbstverständlich klar, daß er in der weiteren Vermittlung der

Väterexegese, die hier ja mitgemeint ist, dasselbe tut: er teilt das Brot
aus. Auch er muß von dem großen Glauben fordernden Befehl des Herrn
getroffen worden sein, der dem Wunder vorausgeht: Vos date illis
manducare (Lk 9, 13), und wenn er nun in seiner fleißigen Kompilatoren-
arbeit die Väter das Brot austeilen läßt und bis in den Text hinein sein

Ich bescheiden unter die minores (Beda) mischt in seinem min gilicho
iz ni firsteit (53), so ist das nichts anderes als Ausdruck seines demütigen
Dienstes an den Brüdern, bei dem er ohne verborum adulatio politorum
auskommt, jedoch weiß, daß der Dienstherr bei ihm pium cogitationis
affectum operumque pio labore congeriem sucht 265.

Man mag den Dichter Otfrid einschätzen, wie man will (und es ist
ihm oft und entschieden das Dichtertalent abgesprochen worden), selbst

wenn seine poetische Ader ergiebiger gewesen wäre, er hätte der jungen,
in der Dichtkunst noch so völlig ungezähmten fränkischen Sprache
kaum mehr abfordern können. Denn es ging ihm um den geistlichen
Gehalt der Schrift, den er als Theologe richtig und umfassend und diofo
irfisgon mußte und dessen kleini al zi gisagenne sus frenkisgero worto sehr

263 Fayen, L'antigraphum Petri, 100 f.
264 Beda/Alkuin: iussit discipulos colligere, quae superaverunt fragmentorum,

ne périrent, hoc profecto signât, quia pleraque sunt arcana divinorum eloquiorum,
quae vulgi sensus non capit; nonnulla, quae per se quidem minus docti assequi
nequeunt, sed a doctoribus exposita mox intelligere queunt; haec ergo necesse est,
ut diligenter scrutando colligant et ad eruditionem minorum suo dicto vel
scripto faciant pervenire... (Hier schon auf das in die Körbe sammeln bezogen.)
Lambert, in der Übernahme jenes scharfen Vorwurfs an die Juden (s. Anm. 260)
beschuldigt also seine Ankläger als 'Schriftgelehrte' der Kirche und geistlich
Habsüchtige.

265 An Liutbert 121 f. Vgl. ein Wort Augustins, im gleichen Zusammenhang:
non ornato politoque sermone» (zit. bei de Lubac, La Foi chrétienne, 259).



76 Propter lamentabilem vocem hominis

schwierig war (V 14,3 f.). Da bleibt weder Raum noch Kraft für
großartige, original-schöpferische Leistungen in Theologie und dichterischem
Wort. Die Frage ist nur, ob er als so erwiesener treuer Vermittler der

Väterexegese in die früheste spirituale Literatur deutscher Sprache
hinüber und bei dieser bewundernswerten Spracharbeit weniger, auch

für die deutsche Sprache und Literatur (und hier einmal abgesehen von
seinen Verdiensten für den Endreim) weniger geleistet hat als etwa der
sicher große Dichter des «Heliand». Kompilation ist nicht immer, wenigstens

nicht im Mittelalter, verdienstlos.

Demütige Haltung allein ist überhaupt ausschlaggebend im mi-
nisterium Verbi. Was die «Kleinen» - min gilicho - während dieser

Speisung nicht mehr oder noch nicht zu erfassen vermögen, sammeln
die Apostel und Väter in thie korbi, um es über Jahre hinaus zihabanne,

um immer daraus lesen zu können. Diese demütige Sammelarbeit266

hat ihnen selbst den Namen Körbe eingebracht. Korb theist scalklichaz faz,
in ihrer guati dulden sie aber diese Entäußerung (armuati) in die knechtliche

Gestalt eines Korbes. Obwohl sie thera Kristes leva folle sind,
kümmern sie sich nicht um die äußere demütigende Erscheinung, die sie

sich durch dieses Restesammeln für die Armen nach dem Mahl der Fülle
zuziehen (53-62).

Hier leuchtet nochmals der Gedanke des sermo humilis auf, wo vom
Diener am Wort, sei er nun Fischer oder Gelehrter, radikale Selbstaufgabe

gefordert wird und was nicht nur auf die vom Dichter verehrten
Lehrer, sondern auch auf Otfrid selbst zu beziehen ist. Denn, was
vielleicht seltsam anmutet nach der Betrachtung des gewiß nicht an
Minderwertigkeitsgefühlen krankenden ersten Kapitels des ersten Buches,
Otfrids häufiges ih steht nie für den Empfänger eines auch nur verdeckten

266 Zugleich aber auch die Beschaffenheit der allegorisch auf sie bezogenen
Behältnisse. Vgl. Haimo: Per duodecim namque cophinos duodecim apostoli
congrua ratione figurantur. Cophinus enim ex vilibus et minutissimis contexitur
virgis, sie nimirum et apostoli dum non ex regibus et prineipibus, non ex philosophas
et sapientibus huius mundi, sed ex simplieibus et piscatoribus sunt electi... Schließlich

wird in den Körben noch der Mist weggetragen zur Bebauung Erbauung)
der unfruchtbaren Herzen der heidnischen Völker (Ps 64, 13 f.). Diesen Sätzen
voraus geht folgendes: Hic Domini humilitas declaratur mira humilitas,
fragmenta quae remanserunt non velle perire. possumus et per fragmenta
quae remanserunt, obscuriores quasque sententias eiusdem Scripturae intelligere.
Quod ergo plebeia multitudo non capit, Dominus apostolis, ut colligerent, praeeepit;
quia obscuriores sententias, quas simplex multitudo capere non potest, magistri
Ecclesiae, episcopi scilicet et sacerdotes, in propriis pectoribus debent recon-
dere



Propter lamentabilem vocem hominis 77

Eigenlobes. Alles Rühmliche und Selbstsichere bezieht sich auf die

Franken, als Volk, als Sprachgemeinschaft.
Das Wort Gottes als Brot, als Speisung, Nahrung zu begreifen, ist

selbstverständlich keine Neuheit. Schon Lk 4, 4 legt die Beziehung nahe.
Doch ist die Verwendung von Kruste und Krume für das Verschließen
und Eröffnen der Schrift von einigem Reiz, und Otfrid und Lambert sind
nicht die einzigen, die das Wort Gottes als Brot oder allgemeine Nahrung
für das Volk just im Hinblick auf den Gebrauch der Volkssprache sehen.

Man erinnere sich Wemhers und vergleiche den schon erwähnten Brief
Bedas an Egbert v. York, der die Seelsorgspflichten an den Gläubigen
mit dem Befehl bekräftigt, die Nichtlateiner in ihrer Sprache zu belehren,
da der Glaube der Nahrung bedürfe 267.

Um die Zeit der Synode von 813 gibt es ein lateinisches Gedicht über
schlechte Priester, d. h. solche, die nicht predigen. Die Klage geht dahin,
daß niemand dem christlichen Volk die verborgenen Mysterien der
Schrift öffne, niemand den hungernden Gemütern die Nahrung des Wortes
reiche 268. Das Brechen der Kruste des verborgenen Schriftsinnes durch
die Interpretation in der Volkssprache scheint hörbar in einem Carmen
des Ermoldus Nigellus (1. Hälfte des 9. Jh.), selbst wenn hier vom Brot
nicht die Rede ist 269.

267 Leclercq/Vandenbroucke/Bouyer, Spiritualité, 73. - Die Forderung
bleibt über Jahrhunderte die gleiche; heute verlangt (mit dem Vaticanum II)
z. B. Yves Congar für die Liturgie, die «aus sich selbst Ankündigung und
Verkündigung» (des Todes Christi) und das große Mittel zur Nährung des Glaubens
ist, eine allen verständliche Sprache und damit die Uberwindung der Kluft, «welche
die Messe in einen didaktischen Teil, für den die Verwendung der Muttersprache
gestattet ist, und einen sakramentalen teilte, der in einer sogenannten heiligen
Sprache gefeiert wurde». (Das Verhältnis zwischen Kult oder Sakrament und
Verkündigung des Wortes, Concilium 4 (1968) 177.)

268 Divinae legis abdita mysteria
Plebibus Christi non est qui aperiat
Nec est ieiunis mentibus qui praebeat pabula verbi.

(Poetae lat. I 81, Str. 4, zit. bei Hauck, Kirchengeschichte II 255.) Daß das Predigen
in der Volkssprache zu geschehen hat, versteht sich von selbst. Zur Predigt im
frühen 9. Jh. berichtet Hauck (II 258 f.), sie habe vielfach in der Übersetzung
älterer Homilien der Väter bestanden, zu welchem Zweck kleinere und größere
Homiliensammlungen herausgegeben worden seien. Otfrids «Anleihe» ist also
durchaus normal.

269 Barbara lingua sibi, scripturae nescia sacrae,
Ni foret antestis ingeniosus ei :

Hie populis noto scripturas prangere verbo

Certat, et assiduo vomere corda terit,
Interpres quoniam simul atque antestis habetur.

(Ermoldus Nigellus, MGH Poetae lat. II 84, Vers 155 ff., von Bischof Bernold



78 Propter lamentabilem vocem hominis

Nahrung empfangen die parvuli auch durch die Knechtsgestalt des

Wortes Gottes im sermo humilis. Dafür kennt Auerbach augustinische
und andere Beispiele 270.

Otfrid erklärt im gleichen Kapitel nochmals, wie man die Schrift
meditieren müsse. In thero buahstabo herti, in thes giscribes slihti Prosa)
muß man grübelnd forschen, um schließlich untar themo gikruste filu
geistlichaz brot zu finden. Im beharrlichen Suchen wächst uns die Nahrung,
die Christi Wort uns bietet, zu, im Munde und in muate (73-80) 2n.

Das ist die intensive, unermüdlich geübte Schriftmeditation der
mittelalterlichen monastischen Theologie. Otfrid hat sie durch sein Werk
in der fränkischen Sprache auch an Leute mit weniger (lateinischer)
Bildung weitergegeben und mit dieser literarischen Leistung den Weg
gezeigt für die Seelsorge bei geistlich interessierten Christen.

So liegt denn der ganzen Thematik der Erschließung des geistlichen
Sinns der Schrift in ihrer reichen Allegorie in Otfrids Buch stets das eine

zugrunde: das Evangelium in der fränkischen Sprache zu schreiben. Man
darf das nie aus dem Auge lassen, selbst dann nicht, wenn - wie im
soeben Dargelegten - eine unmittelbare Berührung mit diesem Grundanliegen

nicht ohne weiteres ersichtlich ist, d. h. nicht ohne den bereits
erbrachten Nachweis der tatsächlich gegenseitigen Durchdringung beider
Themen. Wie sehr Otfrids Bewußtsein von dem singulären Unterfangen
beherrscht ist, beweisen die außerordentlich zahlreichen Verwendungen
von theotisce, francisce, frenkisgon, propria lingua etc. Schon in dieser
eher äußerlichen Eigenschaft sucht das Dokument seinesgleichen 272. Es

wäre müßig, die Stellen alle aufzuzeichnen, viele boten sich ja schon in
den Interpretationstexten an, vornehmlich im Brief an Liutbert und in

von Straßburg gesagt.) Gleichzeitig ein neues Bild, das des Umbrechens der
Herzen mit dem Pflug der unermüdlichen volkssprachlichen Predigt.

270 Auerbach, Literatursprache, 41. 68.
271 Brot und Wein als die beliebtesten Metaphern für die erschlossene Schrift

können ihre Nähe zu den eucharistischen Gaben nicht leugnen. Wenn die heutige
katholische Theologie, wie z. B. Scheffczyk oder Congar, die Beziehung zwischen
Wort und Sakrament, zwischen Verkündigung und Feier des Herrenmahls vom
Wesen her als eine enge sieht, so könnte das als eine vielleicht explizitere
Ausformung dessen zu nehmen sein, was die monastische Theologie im Mittelalter
schon immer so verstanden und gelebt hat. Man erinnere sich auch der Memoria
Passionis des Wilhelm von Saint-Thierry.

272 Wie übrigens auch in der für ein deutsches Schriftstück des Mittelalters
unerhörten Großzügigkeit der äußeren Darstellung: nicht nur, daß ein
deutschsprachiger Text allein zu einem Buch gebunden ist, auch steht in der Regel jedem
Vers eine eigene Zeile zur Verfügung. Eine solche Pergament- «Verschwendung»
an eine deutsche Dichtung spricht für sich.



Propter lamentabilem vocem hominis 79

I 1. Doch gibt es sie auch später, im I., IV. und V. Buch mehrmals.
Eine einzige sei noch herausgehoben, die Überschrift zum Index des

I.Buches: Incipit liber Evangeliorum (primus) Domini gratia theotisce

conscriptus. Die Versicherung, daß ein Buch dank der vom Herrn
verliehenen Gnade geschrieben wurde, ist bestimmt kein Novum im Schrifttum

des Mittelalters, daß es aber Domini gratia theotisce verfaßt ist,
dürfte ein erstmaliges Bekenntnis in dieser Feierlichkeit, als Inschrift
über dem Werk, darstellen. Nicht nur theoretisch in der Praefatio
erörternd, sondern gleichsam in kühner Vorwegnahme das vollendete
Faktum präsentierend, wird die Legitimation erbracht.

Der Akzent liegt ebensosehr auf dem Domini gratia wie dem theotisce.

Der Dichter, auch und vor allem der Dichter in deutscher Zunge, ist von
Gottes Gnade abhängig. Die «Invocatio scriptoris ad Deum» (I 2) stellt
das Ganze ein anderes Mal ins richtige Licht. Otfrid ist der Knecht des

Herrn (1) 273, dessen Willen zu tun (50-52) und dessen Ruhm - nicht
den eigenen 274 - zu künden (17) seine größte Sorge ist. Aus dieser demütigen

Haltung275 heraus möchte sich der Dichter ausschließlich als tönendes
Lob Gottes verstehen 276. Daher bittet er um die Gnade des Beistandes :

Fingar thinan dua anan mund minan,
theni ouh hant thina in thia zungun mina (3 f.).

Diese Worte entsprechen in etwa der Berufung des Jeremias (1, 9), doch
rufen die zum Gebet geformten Verse Otfrids ebensosehr das Domine,
labia mea aperies et os meum annuntiabit laudem tuam in Erinnerung,
die Eingangsbitte vor der Matutin aus dem 50. Psalm. Prophetenbe-

273 Knecht, scale in der Einleitung zu einer mittelalterlichen Dichtung ist
immer im biblischen Sinn, besonders im paulinischen zu verstehen. Vgl. J. Schwie-
tering, Humility Formula, PMLA 69, 1279 ff.

274 Ygi ps H3_ 9: Non nobis, Domine, non nobis, sed nomini tuo da gloriam.
275 Die Parallelität zu manch anderen Äußerungen in mittelalterlichen

Prologen versteht sich von selbst. Die erwähnten Verse aber deshalb für bloße Topoi
und unreflektierte Demutsformeln zu nehmen, verbietet der Kontext des ganzen
otfridischen Buches. Im übrigen, zur Exordialtopik vgl. Fr. Ohly, Wolframs Gebet,
besonders 456. 468. 472 ff. 511 Nachtrag der Literatur, 1965), daraus vor allem
H. Beumanns Gregor v. Tour und der Sermo Rusticus (1964), woraus Ohly «das
religiös begründete Ernst-Werden der rhetorischen Exordialtopik, den radikalen
Funktionswandel des literarischen Formelgutes» betont. Vgl. ferner J. Schwiete-
ring, s. Anm. 273; ders., Die Demutsformel mittelhochdeutscher Dichter, Abhandlungen

d. Königl. Gesellschaft d. Wissenschaften zu Göttingen, philolog.-histor.
Klasse, NF 17, 3, Berlin 1921; dagegen Curtius, Europäische Literatur 410 ff.
Vgl. auch Ingrid Ochs, Wolframs 'Willehalm'-Eingang im Lichte der frühmhd.
geistlichen Dichtung, Medium Aevum 14, München 1968.

276 Thaz ih lob thinaz si lutentaz (5).



80 Propter lamentabilem vocem hominis

rufung, wo Gott die Zunge 277 löst 278 oder Gebet um die Gnade dieses

Beistandes, beides setzt die demütige Haltung des Knechtes voraus, der
sich abhängig weiß vom eigentlichen Autor 279, von dem er sich einfach
brauchen lassen muß. Jedenfalls, die Worte gelingen, müssen gelingen,
wenn sie in der Kraft Gottes gesprochen werden. Otfrid bezieht das nicht
bloß auf sich. Gott ist der Herr aller Sprachen und erwartet, daß die

Völker seiner - in ihrer je eigenen Sprache - gedenken, ihn mittels ihr
erkennen, ihm so dienen und ihn in Ewigkeit darin loben :

AI gizungilo thaz isti - thu druhtin ein es alles bist;
weltis thu thes liutes joh alles woroltthiotes.

Mit thineru giwelti sie dati al sprechend,
joh salida in gilungun thiu wort in iro zungun;

Thaz sie thin io gihogetin, in ewon jamer lobotin,
joh sie thih irknatin inti thionost thinaz datin (33-38).

Den Auftrag seines Volkes hat Otfrid übernommen, und nochmals wird
die herrliche Synthese evident: frommer Dienst am Wort und daraus
wachsende Schönheit dieses Wortes:

Joh theih thir hiar nu ziaro in mina zungun thiono (41).

Etwas von der eigentlichen Herrlichkeit des Wortes Gottes (Jol,14)
offenbart sich in dieser in aller Demut 280 erreichten Lieblichkeit der
fränkischen Verse.

Was Wunder, wenn die helle Freude an diesem Gelingen durchbricht,
wie die letzten Verse von I 1 sie ausdrücken:

277 Zungun mina verlockt im ganzen Zusammenhang zur Interpretation als

Sprache, d. h. also, die fränkische Zunge wäre zu lösen, zumal der Jeremiastext vom
Mund allein und nur Otfrid auch von der Zunge spricht. Andererseits ist die Anlehnung

an diesen Text u. a. wegen der berührenden Hand Gottes unübersehbar. Aber
auch 9 b müßte einbezogen werden : Ecce dedi verba mea in ore tuo, somit ein problemloser

Übergang in den fränkischen Mund, weil von Gott selber vollzogen. Dasselbe
wird man wieder in der Deutschen Mystik lesen. Seuse schreibt seine Betrachtungen
ze tütsche, wan sü im och also von gotte waren worden (Büchlein der Ewigen Weisheit,
Prolog, Ed. Bihlmeyer, 197), und von Mechthild wird gesagt: Diese schrijt die in
disem bûche stat, die ist gevlossen us von der lebenden gotheit in Swester Mehtilden herze

(Das fließende Licht der Gottheit, VI 43, Ed. G. Morell, 215). Autorisierung (des

Propheten bzw. des Dichters) ähnlicher Art kennt auch die Caedmonlegende. Die
dort so stark betonte Einverleibung des göttlichen Wortes wiederum hat seine

Entsprechung in Ezech. 2, 8 ff., im Essen der Schriftrolle, die im Munde süß wie
Honig wird. Vgl. auch Apk 10, 9 f.

278 Oder reinigt, vgl. Is. 6, 6 f.
279 Vgl. 27 f. und 45 f.
280 Theih... - thaz nist bi werkon minen, suntar rehto in waru bi thineru ginadu

(41-46).



Propter lamentabilem vocem hominis 81

Nu frewen sih es alle, so wer so wola wolle,
joh so wer si hold in muate Frankono thiote,

Thaz wir Kriste sungun in unsera zungun,
joh wir ouh thaz gilebetun, in frenkisgon nan lobotun! (123-126)

Im ersten Jahrhundert deutscher Literatur schon ist es Otfrid von
Weißenburg gelungen, seine Sprache zum gültigen Träger der Dichtung
und des Offenbarungswortes zu machen. Warum sein kühner Wurf nicht
ein für allemal die Bedenken der litterati und der Theologen der deutschen

Barbarensprache gegenüber zerstreut hat, ist nicht ganz leicht zu
beantworten, und m. W. sind diesbezüglich von der Forschung bis heute

nur Vermutungen geäußert worden 281. Die Kurzlebigkeit der karolingi-
schen Renaissance mag am schwersten ins Gewicht fallen.

Doch deshalb bleibt die außergewöhnliche Leistung Otfrids
ungeschmälert, in den Praefationes so gut wie im Werk den Beweis für die

Fähigkeit der deutschen Sprache zum more poetico interpretare der Bibel
erbracht zu haben. Daß nur die Botschaft Christi als Gegenstand dieser

Erprobung des Deutschen in Frage kommen konnte und daß allein die

Erfüllung des Gesetzes Christi die Schönheit der deutschen Dichtung
garantiert, da sich der Schaffensprozeß am fränkischen Wort in der

Nachfolge des menschgewordenen Wortes vollziehen muß, das ist der
unschätzbare Beitrag Otfrids zur Theorie der Volkssprache und das ist es,

was Wehrli 282 tiefsinnig erkennt, wenn er durch Otfrids Werk die

fränkische barbaries vom eigentlichen Wort eingeholt und wesenlos

gemacht sieht.

Rückblick

Alle befragten Zeugnisse der karolingischen Zeit antworten mit
theologischen Argumenten. Selbst Gründe, die allenfalls außerhalb dieses

Bereichs geltend gemacht werden, fallen bei naher und richtiger
Betrachtung unter den gleichen, den theologischen Aspekt. (Etwa
Otfrids Ruhmeslied auf die historische Abstammung der Franken.)

281 Ygi z g a. Schönbach, Otfridstudien III u. IV, ZfdA 39, 423 bzw. 40,123 ;

H. Frankel, ZfdA 58, 48 f.; J. Schwietering, Die deutsche Dichtung des Mittelalters,

Darmstadt 1957, 9, wobei ich aber Schwieterings Meinungs, «überliefertes
Dogma und gelebte Religiosität» hätten zu weit auseinandergeklafft und Otfrid sei
«zu einseitig auf theologische Gelehrsamkeit und Unterweisung gerichtet» gewesen,
nicht beipflichten kann; D. McKenzie, Otfrid v. W., 13—19; H. Rupp, Otfrid v. W.,
147 ; X. v. Ertzdorff, Die Hochzeit zu Kana, 82.

282 Sacra poesis, 273.

6



82 Propter lamentabilem vocem hominis

So überraschend das vielleicht für den Unvoreingenommenen sein

mag, es darf doch nicht verwundern. Denn man muß sich stets bewußt

sein, daß die deutsche Dichtung ihren Ursprung beim Klerus und zwar
in dessen gottesdienstlicher Frömmigkeit hat, welchen Charakter sie bis
ins Hochmittelalter nicht verlor 283. Wenn nun die Träger der frühesten
deutschen Literatur aus dieser Welt stammen, ließe sich ihre aus dem

geistlichen Bereich geholte Begründung leicht begreifen. Doch damit
sind die wahren Verhältnisse nicht erklärt. Die Gründe liegen vielmehr
in der Sache selbst. Alle hier dargelegten und interpretierten Legitimationen

zeigen in erstaunlich übereinstimmender, wenn auch leicht
variierter Thematik das gleiche : die Volkssprache kann nur in heilsgeschichtlicher

Sicht zur Literatursprache erhoben werden. Es geht um den

Nachvollzug des WORTES Gottes, das in seiner Entäußerung in die Knechtsgestalt

zum Vorbild jedes eigentlichen Sprechens zum Menschen wird,
das in schockierendem Widerspruch sogar zum Muster einer neuen
Ästhetik, einer neuen dichterischen Schönheit wird, das durch seinen

Geist die Schäden der verwirrten Menschensprache heilt und die

ursprüngliche Präsenz des Sprechens Gottes im Menschenherzen erfüllend

ratifiziert (s. Rom 8,26 f.), in einer wahrhaften nova vocis origo,
das langen, intensiven Umgang mit ihm selbst abfordert, bevor es die

Umsetzung, die Übertragung in neuer Schönheit in die eigene Zunge

gewährt, und das durch die Eröffnung seiner suazi nicht nur zur Nahrung
des Glaubens wird, sondern gerade zu fruchtbarem Schaffen, zu
dichterischen Möglichkeiten in noch nicht erprobter Sprache befähigt.

Wenn dabei diese ganze, reich ausgefaltete Theorie aus dem
erwähnten geistlich-frommen Milieu, vor allem aus der tief verstandenen

Demut der Diener des Wortes, herauswuchs, so ist das immer noch keine

Einseitigkeit der Begründung. Es bestätigt vielmehr die Erkenntnis, daß

volkssprachliche Dichtung nicht einfach eine Renaissance der
literarischen Antike ist, sondern eine aus der christlich erfahrenen Superiorität
erwachsene Übersteigung des antiken, präfigurativen Stadiums der

Dichtkunst 284, ein «Durchbruch neuer Inspiration» 285, eine

ärgerniserregende Mischung der Stile. Die Verantwortung für diese Verwegenheit
liegt eindeutig bei der Kondeszendenz des Wortes Gottes selbst und bei

283 Vgl. J. Schwietering, Humility Formula, PMLA 69, 1283.
284 Vgl. ebd. 1291.
285 Wehrli, Sacra poesis 270; auf die Bibeldichtung bezogen. Aber im

Wesentlichen blieb sie die Gattung der ersten drei Jahrhunderte deutscher Literatur
(vgl. ebd. 263).



Propter lamentabilem vocem hominis 83

den zitierten Autoren nur, insofern sie sich als demütige Knechte dieses

Wortes erweisen.

Freilich, die Tatsache, daß die Geistlichen die volkssprachliche
Literatur einleiten und deren Charakter für Jahrhunderte bestimmen,
bleibt bestehen. Doch ist es schließlich kein Zufall, daß ausgerechnet
die Diener des WORTES das in jener Frühzeit einzige Milieu schufen,
in dem Interesse und Arbeit am literarischen Wort möglich waren und

gedeihen konnten und in dem die Muße oder besser : die meditative
Kontemplation dafür nicht nur gewährt, sondern geradezu befohlen wurde.

Damit wird auch die Frage müßig, ob nun ein Otfrid wirklich nur
von seelsorgerlich-theologischen Absichten geleitet, diesen Durchbruch
wagte, ob nicht doch der Wunsch nach Erhebung des Deutschen auf die

literarische Ebene die eigentliche Triebkraft war. Beides hat seine

Wurzeln im gleichen Grund, und dem Heiligen Geist der Inkarnation
ist sowohl die erwiesene Kapazität des Deutschen für die Gehalte der

Theologie wie auch die Schönheit dichterischen Schaffens zu verdanken.

Abkürzungen :

Quellen-Sammelwerke :

ATB Altdeutsche Textbibliothek. Begründet von Hermann Paul, fort¬
geführt von Georg Baesecke, herausgegeben von Hugo Kuhn.

DTMA Deutsche Texte des Mittelalters, hrsg. von der Königlich Preu¬
ßischen Akademie der Wissenschaften (bzw. der deutschen Akademie
der Wiss.), Berlin.

MGH Monumenta Germaniae Historica inde ab a. C. 500 usque ad a. 1500,
Hannover-Berlin 1826 ff.

MSD Denkmäler deutscher Poesie und Prosa aus dem 8.-11. Jh., hrsg. von
K. Müllenhofi u. W. Scherer, I. Bd. Texte, II. Bd. Anmerkungen,
Berlin 31892.

PL Patrologia Latina, hrsg. von J. P. Migne, 217 Bde und 4 Reg.-Bde,
Paris 1878-1890.

Zeitschriften :

DVjS Deutsche Vierteljahresschrift für Literaturwissenschaft und Geistes¬

geschichte.
GRM Germanisch Romanische Monatsschrift.
PBB (Pauls und Braunes) Beiträge zur Geschichte der dt. Sprache und

Literatur.
PLMA Publications of the Modern Language Association of America.
WW Wirkendes Wort. Deutsches Sprachschaffen in Lehre und Leben.
ZfdA Zeitschrift für dt. Altertum und dt. Literatur.
ZfdPh. Zeitschrift für dt. Philologie.


	Propter lamentabilem vocem hominis

