Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 17 (1970)

Heft: 1-2

Artikel: Propter lamentabilem vocem hominis
Autor: Gasser, Raphaela

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761568

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761568
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RAPHAELA (GASSER

Propter lamentabilem vocem hominis

Zur Theorie der Volkssprache
in althochdeutscher Zeit

Einleitung *

Innerhalb der Literatur des Mittelalters beansprucht das Schrifttum
in deutscher Sprache einen sehr geringen Platz. Das gilt nicht nur bei
einer Betrachtung in europdischem Rahmen, sondern es mull ebenso
entschieden von der literarischen Produktion der Deutschen gesagt wer-
den. Dal3 das Latein als universale Sprache das Feld beherrscht, ist
durchaus bekannt . Man nimmt auch zur Kenntnis, daB in Deutschland
bis zum Ende des 17. Jh. mehr lateinische als deutsche Biicher gedruckt
worden sind 2. Dennoch, so unzweifelhaft diese Feststellungen der
Historie sind, der heutige Betrachter mul} einige Miithe aufwenden, sich
in die Mentalitdt einer Zeit zuriickzuversetzen, in der seine nunmehr
gehobene Sprache ein Gegenstand der Verachtung war, wo sie selbst-

* Zu den in den Literaturangaben gebrauchten Abkiirzungen s. das Sigel-
verzeichnis am Ende des Beitrags S. 83.

1 Man denke nur an das Werk von ErnNsT RoBERT CurtiUSs, Europdiische
Literatur und Lateinisches Mittelalter, Bern 1967, besonders 34 ff.; vgl. z. B. auch
EricH AUugerBAcH, Literatursprache und Publikum in der lateinischen Spiatantike
und im Mittelalter, Bern 1958, 88; JEAN LEcLERcQ, L’amour des lettres et le
désir de Dieu, Paris 1957, 47 f. 52; KARL LaANGoscH, Die Europiische Literatur
des Mittelalters, Beiheft 16 zu WW, Diisseldorf 1966.

2 Max WEeHRLI, Deutsche und lateinische Dichtung im 16. u. 17. Jh., in:
Das Erbe der Antike, Ziirich 1963, 135.



4 Propter lamentabilem vocem hominis

verstindlich als barbara lingua 3, lingua inculta, agrestis lingua * be-
zeichnet wird oder gar ein Ausdruck wie simiarum informes nati > fiir
die deutschen Wérter moglich ist 6. Wie sehr der Friihzeit der Literatur
Deutschlands dieser Gedanke einverleibt war, mag seine Dauerhaftig-
keit erhellen. Die Anstrengungen von Médnnern der Sprache noch des
17. Jh. wie Opitz und Schottelius um ein malgebendes, verbindliches
Deutsch, das erst aus der damals herrschenden Sprachwirrnis und
-unsicherheit, ja aus dem Verzagen an der eigenen Sprache iiberhaupt
herauszufithren war, zeigen deutlich genug die enormen Schwierigkeiten
auf, mit denen die «grundrichtige» «Teutsche HaubtSprache» 7 noch
800 Jahre nach ihren literarischen Anfingen zu rechnen hatte. Aber
noch im 18. Jh. zweifelt man an der Tauglichkeit der deutschen Sprache 2.

Es wire nun verfehlt, die Frage so zu stellen, wie sie einem spontan
beifillt, nidmlich: wie war eine solche Geringschidtzung der deutschen
Sprache je moglich? Vielmehr mul} gleich zu Beginn die Weiche unserer
gewohnten Denkbahn anders gestellt und gefragt werden: was hat sich

3 Etwa bei Erlauterungen in einem lateinischen Text, besonders zu nomina
propria, z.B. «(castellum...) quod barbara lingua nominat Eresburg» (POETA Saxo,
MGH Poetae latini 4, 1, 8 V 42-44); ebenso in den ahd. Glossen bei lingeren Er-
klarungen, so zu Isidors «De officiorum nominibus»: Osanna (interpretatur) Heilo,
aut Wilicomo quasi barbarus dicat. (Heinrici Summarium II 19, Die ahd. Glossen,
STEINMEYER u. SIEVERS, Berlin 1895, I1I 65, 8.) Vgl. die «barbara et antiquissima
carmina» aus EiNnarTs Vita Karoli Magni, cap. 29 (PL 97, 52); vgl. auch OTFRIDS
Ausfille gegen die Barbarei der frankischen Sprache in der Zuschrift an Liutbert:
«huius enim linguae barbaries», barbarismus et soloecismus; dhnlich WALAHFRIDS
«secundum nostram barbariem, quae est theotisca» (MGH Legum Sectio IT 2,
479-482); oder ECKEHART 1v., der eine nidchtliche Teufelsvision Notkers I. erzdhlt:
«barbarice clamans (der Teufel) Au wé! Mir weé! vociferavit». (Casus St1. GALLI,
cap. 41, St. Gallische Geschichtsquellen neu hrsg. v. G. Meyer von Knonau, St. Gal-
len 1877, 147-149) ; oder Bischof Wilhelm von Modena will den Donat in die Spra-
che der PreuBlen d. h. «illorum barbaram linguam» @ibersetzen, und dies noch 1228
(nach H. GRUNDMANN, Litteratus-illitteratus, Archiv f. Kulturgeschichte 40(1958) 5).

4+ Ot1FRID, Zuschrift an Liutbert, 58.103 (ATB 49).

5 WALAHFRID STRABO, s. Anm. 3.

¢ Es muB aber sofort bemerkt werden, daB3 solche AuBerungen sich nicht
unbedingt mit der Uberzeugung des betreffenden Autors decken.

7 J. G. ScuotTEL. Vgl. das Nachwort von Max WEHRLI in: Fruchtbringender
Lustgarte, hrsg. von M. Burkhard, Miinchen 1967, besonders viir ff. Man vergleiche
auch die deutschen Biicherausgaben dieser Zeit, als Beispiel eben ScHOTTELS
«Ausfithrliche Arbeit von der Teutschen HaubtSprache» 1663, wo Titel und
grammatikalische Erliuterungen je lateinisch und deutsch gedruckt, Inhalts-
verzeichnisse nur auf latein wiedergegeben sind. (Deutsche Neudrucke, Reihe
Barock 11 u. 12, hrsg. von Wolfgang Hecht, Tiibingen 1967.)

8 Vgl. E. BrackarLr, The Emergence of German as a Literary Language
1700-1775, Cambridge 1959.



Propter lamentabilem vocem hominis 5

ereignet, dall das Deutsche als Literatursprache anerkannt werden
konnte?

Um diese Perspektive offenzuhalten, ist eine Besinnung auf die
mittelalterliche Einschdtzung von Latein und Volkssprache ? vonnéten.

1. Deutsch ist nicht die Sprache der Gebildeten, ist {iberhaupt
nicht buchfihig. Die Schuldefinition des Mittelalters nennt die Volks-
sprache die lingua vulgaris et illitterata; auch laica wird sie geheillen 1°.
E. R. Curtius kennt die Geringschidtzung der Laien und der Dichtung in
der Volkssprache aus der lateinischen Dichtung des Mittelalters : lazcorum
pecus bestiale, animae brutae; clerus vulgaria temnit 1. Noch im 13. Jh.
heit Deutsch die barbara lingua '?, und oft genug lautet die Formel:
man schreibe ze diute | durch die ungelérten liute 13.

Solche Ausspriiche sind begreiflich, wenn man bedenkt, da3 der
gesamte Schulunterricht bis zu Notker und natiirlich neben ihm und iiber
ihn hinaus sich nur mit lateinischen Texten befalite, an denen jedermann
zundchst einmal lesen lernte !*. Damit fiel Unkenntnis des Latein mit
Analphabetentum zusammen 13,

9 «Volkssprache» meint grundsdtzlich jede europidische Nationalsprache,
bezieht sich aber im folgenden meistens aufs Deutsche, da der Rahmen meiner
Untersuchung nicht weiter gespannt werden kann.

10 «Quid est lingua vernacula? Est lingua vulgaris et illitterata quam imperiti
‘maternam’ vocant.» Zit. bei DANTE AricHIERI, Uber das Dichten in der Mutter-
sprache (De vulgari eloquentia), Aus dem Lateinischen tibersetzt und erldutert
von F. Dornseiff u. J. Balogh, Darmstadt 1966, 1. Buch I, 19 Anm. 8.

11 Europidische Literatur, 221 (Zitate von Giovanni del Virgilio und Walther
von Chatillon).

12 Im Vorwort des Bruders HEINRICH v. HALLE zum Buche Mechthilds v.
Magdeburg. Revelationes Gertrudianae ac Mechtildianae, hrsg. von den Benedik-
tinern von Solesmes, Paris 1877, Bd. 11, 437.

13 So im Prolog mancher mhd. Reimpaargedichte, als Variante etwa: mit
dutischer zungen|ze leve den tumben. Die Beispiele aus dem «Tnugdalus» des ALBER,
Ende 12. Jh. (Visio Tnugdali, Lateinisch und Altdeutsch hrsg. von Albrecht
Wagner, Erlangen 1882, V 63 f.) und aus der «Rede von dem heiligen geloubeny
des ARMEN HARTMANN, 12. Jh. (hrsg. von H. F. Massmann, in: Deutsche Gedichte
des 12. Jh., Quedlinburg und Leipzig 1837, 142, V 21 {.).

1 Diese Tatsache beweist am besten das fast grenzenlose Erstaunen Lamberts
von Ardre iiber einen Laien im Dienst des Grafen Balduin II., der um 1200 als
Nichtlateiner franzésische Ubersetzungen lesen lernte. Ebenso unglaublich — diesmal
fiir uns Heutige — ist der Bildungshunger jenes Grafen, der eine ansehnliche Biblio-
thek anlegte und sich viele lateinische Biicher iibersetzen liel3, vieles auswendig
lernte, dariiber diskutierte, aber sie nicht, auch franzdsisch nicht, lesen konnte.
(Nach H. GrRunDMANN, Litteratus, 10.)

15 Vgl. dazu HERBERT GRUNDMANN, Litteratus, 2-7: Was wir heute Anal-
phabet nennen, wurde, bis ins 18. Jh. hinein, mit idiofa bezeichnet und meinte



6 Propter lamentabilem vocem hominis

Aber die Griinde liegen wohl noch tiefer. Die antike Kultur, und
d. h. hier vor allem die lateinische, vermittelt Bildung schlechthin. Das
Latein gehort zum selbstverstindlichen Besitz des gebildeten mittel-
alterlichen Menschen. Vor allem wird die Schénheit dichterischer Ge-
staltungskraft dem Latein allein zuerkannt. Man hoére die Kritiker an
Dantes «Gottlicher Komddie»: Die Dichtung gefalle, aber Schénheit
komme doch erst durch das Latein (Giovanni del Virgilio); das Latein
sei das Zeichen eines gebildeten Geistes (Boccaccio, dhnlich Poggio) 1°.

Unter diesen Umstdnden versteht man die deutschen Gelehrten,
wenn sie ihre Schriften zuerst auf lateinisch konzipierten, bevor sie eine
deutsche Redaktion wagten. Aber es iiberrascht dennoch, wenn Eike
von Repgowe 17 dies noch in der ersten Hilfte des 13. Jh. tun zu miissen
glaubt, und wenn der Pfaffe Konrad um 1172 sogar eine bereits in
franzosischer Sprache vorliegende Dichtung zunidchst in Latein « be-
zwingt », um sie ins Deutsche « kehren » zu kénnen 8. So tief liegt die
Auffassung verankert, Latein allein vermoge eine literarische Form zu
prigen, die — im besten Fall — dann als Vermittlerin fiir das von Haus
aus formlose Deutsch dienen konne!

Dennoch haben manche der litterati, und nicht die schlechtesten
Kopfe unter ihnen, sich ernstlich Gedanken gemacht iiber die Ver-

zugleich unius tantum linguae. Idiota hatte keinen verdchtlichen Beigeschmack-
Petrus und Johannes werden auch so gennant (Apg 4, 13). Aber, nur die Mutter,
sprache kennen, hei3t ohne Bildung sein. Das aus der Bibel geliufige Wortpaar
illitterati und idiotae wird von Augustinus und Beda ibernommen und der Folgezeit
vermittelt.
Vgl. auch LECLERcQ, L’amour, 45.
16 Nach H. GLunz, Die Literardsthetik des europdischen Mittelalters, Bochum
1937, 542-548.
17 E1XE voN REPGOWE, Sachsenspiegel (hrsg. von K. A. Eckhardt, Goéttingen-
Berlin-Frankfurt 1955), Vorrede in Reimpaaren, V 273-277:
Des em was vele ungedacht,
do he't an latin hadde gebvacht.
Ane helpe unde ane leve
do duchte en dat to swere,
Dat he’t an dudisch gewande.
18 DErR PrarFre KonNraD, Das Rolandslied (hrsg. von C. Wesle, Bonn 1928),
Epilog, V 9080-9083: '
also iz an dem biiche gescribin stat
in franczischer zungen,
s0 han ich 1z in die latine bedwngin,
danne in di tutiske gekert.
Vgl. auch Fr. WiLHELM, Von der Ausbreitung der deutschen Sprache im
Schriftverkehr und ihren Griinden, in: Zur Geschichte des Schrifttums in Deutsch-
land bis zum Ausgang des 13. Jh., Miinchen 1920, 10 f.



Propter lamentabilem vocem hominis 7

achtung und angebliche Unfdhigkeit ithrer Muttersprache. Gerade die
wahrhaft Gebildeten, die guten Lateiner, ja sogar die Dichter setzten
ihre ganze Kraft ein, ihre Nationalsprache aus der Barbarei herauszu-
fithren, um ihr eine Stimme zu geben im Chor der Kr»iachi und Roman 1°.
Als Kenner und Liebhaber eines gepflegten Latein geraten sie dabei
aber fast in einen Konflikt: einesteils werden sie niemals die {iberkom-
menen Werte und den Rang der antiken Rhetorik preisgeben, anderer-
seits bewegt sie die Sorge um das eigene Idiom. In dieser Weise miissen
wohl die scheinbar sich widersprechenden AuBerungen Otfrids 2°, Walah-
frids 1, Dantes 2%, Seuses % gelesen werden.

2. Deutsch ist keine heilige Sprache. Die «Idee der drei heiligen
Sprachen» #* stammt von den Kirchenvitern und wurde vom frithen
Mittelalter iibernommen. Hilarius #, Augustinus 26, Isidor ?7, Hraban 28

19 OrFrID I, 1, 13.

20 Tm Brief an Liutbert gegeniiber I, 1.

21 Ausspielen der (lat.) awugustorum liberi gegen die (dt.) simiarum informes
nati, vgl. Anm. 3. Hier ist die Wirkung seines Lehrers Hrabanus spiirbar, der, als
Gelehrter und Dichter lateinischer — wenngleich nicht glanzvoller — Werke, sich
just fiir die volkssprachliche Uberlieferung interessierte und einsetzte. Vgl. G. BAk-
SECKE, Hrabans Isidorglossierung, Walahfrid Strabo und das ahd. Schrifttum,
ZfdA 58 (1921) 241-279.

22 ¢Vita nuova» gegeniiber « De vulgari eloquentia», s. unten Anm. 201.

23 Vgl. dazu M. BINDSCHEDLER, Seuses Auffassung von der deutschen Sprache,
in: Seuse-Studien, hrsg. von E. Filthaut, Kéln 1966, 71-75, mit Bezug vor allem
auf den Prolog zum Biichlein der Ewigen Weisheit.

2+ Titel der Studie JuLius SCHWERINGS, Festschrift A. Sauer, Stuttgart 1925,
3-11; die Untersuchung informiert aber sehr knapp und nicht wissenschaftlich.
Reich belegte Aufschliisse bei ArRN0O BorsT, Der Turmbau von Babel, Geschichte
der Meinungen iiber Ursprung und Vielfalt der Sprachen und Vdlker, 4 Bde (fort-
laufend paginiert) Stuttgart 1957 ff.; passim, besonders 498-541.

2> HiLarius v. PoiTiErs, Prologus in librum Psalmorum, PL 9, 241 f.:
«Quia his maxime tribus linguis sacramentum voluntatis Dei, et beati regni expecta-
tio praedicatur: ex quo illud Pilati fuit, ut in his tribus linguis regem Iudaeorum
Dominum Iesum Christum esse praescriberet. Nam quamvis multae barbarae
gentes Dei cognitationem secundum apostolorum praedicationem et manentium
hodie illic ecclesiarum fidem adeptae sint: tamen specialiter evangelica doctrina
in Romani Imperii, sub quo Hebraei et Graeci continentur, sede consistit.»

26 AucgusTINUs, In Ioannis Evang. 117, PL 35, 1946: «Hae quippe tres linguae
ibi prae caeteris eminebant: hebraea, propter Iudaeos in Dei Lege gloriantes;
graeca, propter Gentium sapientes; latina, propter Romanos multis ac pene omnibus
iam tunc gentibus imperantes.» Enarrationes in Psalmos 58, PL 36, 692: «quae
linguae toto orbe maxime excellunt.»

27 IstpOR V. SEVILLA, Etymologiarum liber IX, PL 82, 326: Vor der baby-
lonischen Sprachverwirrung «una omnium nationeum lingua fuit, quae Hebraea
vocatur qua patriarchae et prophetae usi sunt, non solum in sermonibus suis,
verum in litteris sacris. (...) Tres sunt autem linguae sacrae: Hebraea, Graeca,



8 Propter lamentabilem vocem hominis

fithren vor allem die Inschrifttafel am Kreuze Christi an, durch welche
die dre1 Sprachen {iiber alle Zungen erhoben und geheiligt worden seien #°.
Hilarius und Augustinus verbinden damit politische Griinde. Isidor,
den Hraban wortlich kopiert, fiigt dem hae fres linguae das sacrae bei,
was den Nimbus verstdrkt, und begriindet des weiteren mit der Ver-
wendung in der Hl. Schrift 3°. Freilich, in Westeuropa erfihrt das Latein
auch durch die liturgische Funktion seine Erhebung ins Sakrale und wird
allen kommenden Jahrhunderten katholischer Frommigkeit als aus dem
Profanen ausgesondertes Sprachmedium mitgegeben werden.

Der Volkssprache aber ist somit von Anfang an nie Wiirde und
Kapazitdt zugesprochen worden, als GefiB theologischer Inhalte zu
dienen. Die Praxis 3! zeigt vielmehr das Gegenteil. Das gilt zu einem

Latina: quae toto orbe maxime excellunt. His enim tribus linguis super crucem
Domini a Pilato causa eius fuit scripta. Unde et, propter obscuritatem sanctarum
Scripturarum, harum trium linguarum cognitio necessaria est, ut ad alteram
recurratur, si aliquam dubitationem nominis vel interpretationis sermo unius
linguae attulerit. Graeca autem lingua inter caeteras gentium clarior habetur.
Est enim et Latinis et omnibus linguis sonantior.

28 HrRABANUS MAURUS, De universo, PL 111, 435, wie Isidor.

29 HieroNvYMUS, der vir trilinguis, allerdings betrachtet (im Isaiaskommentar)
die drei Sprachen am Kreuz nur in festimonium universarum gentium, stellvertretend
far alle Dialekte der Erde. (Nach Borst, Turmbau, 390.)

30 Die Tradition der drei heiligen Sprachen iiberdauert. Im 13. u. 14. Jh.
ist in Predigten 6fters vom Adel der drei Sprachen die Rede. Als Beispiel die
Predigt «Von der Messe» BERTHOLDS VON REGENSBURG (hrsg. von Fr. Pfeiffer,
Wien 1862, Bd. 1, 496): ... die selben drie sprdachen sint die allev edelsten under den
swein unde sibenzic sprdchen. Daz ist hebvéisch, kviechisch unde latin. Hebréisch
ist dd von diu edelste, daz sie diu érste ist under allen sprdchen. So ist krviechisch da
von der edelsten einiu, sie selbe dritte, daz sie tief ist an dem sinne. S6 ist latin diu
edelste da von, daz sie diu schoemste ist.» Noch GRIMMELSHAUSEN begriindet in
seinem « Teutschen Michel» die Heiligkeit mit der Kreuzesinschrift. (Ausgabe J. H.
ScHOLTE, Grimmelshausens Simpliciana in Auswahl, Halle/Saale 1943, 155.)

31 Vgl. dazu LECLERcQ, L’amour, 44: «penser la doctrine chrétienne autrement
qu’en latin entrainait alors le danger d’y introduire des inexactitudes, voire des
erreurs». Und gar Smaragdus in seiner «Grammatik»: «Quia enim per notitiam
latinitatis maxime ad cognitionem electi veniunt Trinitatis, et ea duce regia gra-
dientes itinera festinant ad supernam tenduntque beatitudinis patriam, necesse
fuit ut tota latinitatis compleretur oratio.» (LECLERcQ, 48.) Kath. systematische
Theologie, d. h. Dogmatik und Moral, wurde bis in unsere Zeit hinein nur in Latein
gelehrt. Im Priesterseminar St. Luzi in Chur z.B. waren die Vorlesungen und
Examina in Dogmatik, Moral und Philosophie bis 1957 in Latein zu halten bzw.
abzulegen.

Was die Pastoration betrifft, scheint auch hier die Verwendung der Volks-
sprache keine Selbstverstidndlichkeit gewesen zu sein. Dafiir zeugen viele MaB-
nahmen amtlicher Art oder persOnlicher Initiative, was noch zu zeigen ist. Die
«private» Frommigkeit vollends, deren literarischer Niederschlag seine Wurzeln



Propter lamentabilem vocem hominis 9

Teil selbst fiir die Heilige Schrift 32,

Hilarius relativiert seine Aussage ein wenig: viele Barbarenvolker
seien immerhin auch des Glaubens wiirdig erachtet worden, sichert aber
rasch den eigentlichen Sitz der Lehre wieder in der Latina, Graeca,
Hebraea. Ganz entschieden gegen das Privileg einer exklusiven Heilig-
keit der drei Sprachen aber wenden sich die Pfingstsprachenlehre 33 und
die Bemiihungen Karls des Gofen und seines Kreises, die vor allem in
der Frankfurter Synode von 794 und in vermutlich dadurch veranlaten
Traktaten wie «De vocatione gentium» der Monseer Fragmente wirksam
werden.

Aber solch eminent wichtige Richtigstellungen bleiben nicht Karl
und seiner Zeit vorbehalten. Die gesamte Friithgeschichte der deutschen
Literatur kann als ein Ringen um die Anerkennung der eigenen Sprache
als wiirdiges GefdB fiir alle menschlichen und géttlichen Gedanken, be-
sonders aber fiir das Wort Gottes in Schrift und Auslegung, betrachtet
werden.

3. Deutsch wird von den Schreibenden selbst als ein unzuldngliches
Sprachvehikel empfunden. Die Vorurteile der Welt der Latinitit und
der Theologie decken sich nur zu oft mit der Erfahrung dessen, der sich
selbst um den Wildling bemiiht. Manche der unbarmherzigen AuBerun-
gen stammten ja von Pionieren einer Literatur in der Volkssprache. Aber
das eingestandene Unvermdégen, in solches Sprachmaterial Form zu

im Monasterium hat, muB} sich fast bis ins 13. Jh. gedulden, bis sie auch auf dem
Wege des Buches zu ihrer Nahrung kommt. Denn die vorgingigen herrlichen
Werke Otfrids und Willirams und wohl auch andere waren wegen ihrer hohen
Anforderungen einer breiteren Offentlichkeit nicht zuginglich. (Otfrids Evange-
lienbuch setzte wahrscheinlich Leser voraus, denen der lateinische Vulgatatext
bekannt war. Vgl. H. FRANKEL Z{fdA 58, 47 f. und D. McKEenzIEg, Otfrid v. Weillen-
burg, Narrator or Commentator?, Stanford 1946, 13-19.66. Erst recht gilt die
Publikumsbeschriankung fiir die dreispaltige Anordnung der Hoheliedparaphrase
Willirams.)

32 Dies trotz der sehr frithen Einsicht der Notwendigkeit von Ubersetzungen
und trotz-der mehrfachen Verwirklichung seit ahd. Zeit. Man braucht nur an das
jahrhundertlange Einschreiten seitens der kath. Hierarchie gegen die Bibellesung
in der Landessprache zu denken (Provinzialkonzilien von Toulouse 1229 und
Tarragona 1234 ; nach der Reformation ist eine Bibeliibersetzung abhingig von der
Erlaubnis des Bischofs oder des Inquisitors. Vgl. LThK 2, 366) oder als Beispiel
etwa die bittere Klage Lamberts von Liittich um 1200 anzuhdren, der um einer
Ubersetzung willen (als Ketzer) verklagt wird, Scripturas sacvas indignis aperuisse
(vgl. unten, S.74f.) —Vgl. auch Fr. KLUGE, Von Luther bis Lessing, Leipzig 1918, 3,
welches Buch aber wegen seiner stark tendenziésen Diktion mit Vorsicht zu ge-
brauchen ist.

33 5. unten 8. 23 .



10 Propter lamentabilem vocem hominis

bringen, dauert tiber Jahrhunderte an und wird zugleich bestitigt von
jenen, die in diesem Leib den Geist der evangelica doctrina bergen wollen.
Klagen iiber die Armut der deutschen Sprache 3* sind nichts Seltenes

3%+ ANEGENGE, zw. 1150 u. 1180 (hrsg. K. A. Hahn, Gedichte des 12. u. 13. Jh.,
Quedlinburg und Leipzig 1840, V 5, 76):
ez hat ouch anderswa
michel bezaeichenunge
die man mit tiuscher zunge
nicht mag evvechen.
(bezaeichenunge fur Gott, fur die Personen der Dreifaltigkeit).

PiLatusGceEDICHT, um 1170-80 (hrsg. von K. Weinhold, ZfdPh 8 (1877) 272-
288) V 1-9:

Man sagit von diitscher zungen,

siu st unbetwungen,

ze vlgene herte.

swer st dicke berte,

st wurde wol zéhe,

als dem stdle ir geschéhe

der in mit sime gezowe

if dem anehowe

berte, ev wurde gebouge.
Moriz voN CRAUN, zw. 1220 u. 1230, V 1777 ff.:

N ldzen dise vede varn

tiuschiu zunge diu ist arn:

swer davinne wil tihten,

sal die vime rvihten,

s6 muoz er wort spalten

oder zwei zesamene valten.
So wenigstens nach der Interpolation von M. Haupt und den spidteren Ausgaben
(E. Schréder und U. Pretzel). Diese Lesart weicht stark ab von der Hs. und der
Ausgabe Massmanns, ist aber vom Kontext her zweifellos die beste. (Vgl. Ausgabe
U. Pretzel, ATB 45, Tibingen 21962.)

BerTHOLD vON REGENSBURG, Predigt LIX (Vollstindige Ausgabe seiner
deutschen Predigten, hrsg. von F. Pfeiffer und J. Strobl (= Deutsche Neudrucke,
Reihe Texte des Mittelalters) Berlin 1965, Bd. 11, 221):

Stipendia peccati mors est. Daz sprichet der guote sant Pauls an der heiligen
episteln. Der lon ndch den siinden daz ist dev tét, aber diu gendde gotes daz ist
daz éwige leben. N4 sin wiv alsé arm an tiuscher sprdche, daz wir niht wol
betiuten miigen waz tiutsche sprichet stipendia, wan mit vil umberede. Stipendia
sprichet eigenlichen, swenne ein vitter wol gestriten hdt dem lonet man wol, der
aber tibele gestriten hit dem lonet man iibele.
Der Dichter des Spruchgedichtes SaLoMoN UND MARKOLF, Ende 14. Jh., (hrsg.
von W. Hartmann, Halle/Saale 1934) klagt, daB er bei der Ubersetzung aus dem
Lateinischen vieles habe ganz umdrehen miissen durch des Dutsches ungefug (V 1899) ;
der Sinn selbst der lat. Vorlage sei gefahrdet gewesen: daz iz behielde daz duden
sin (V 18).

OBERLINS Beichtbuch: Bihte buoch aus dem 14. Jh., hrsg. von Prof. Oberlin,
StraBburg 1784, 36: Die sunde mag div nieman als eigenliche betiuten, als si in
latine 1r namen unn ir ovden hant, wan tiutschiu zunge ist vil armer an dehein ding



Propter lamentabilem vocem hominis 11

und werden auch in den spiteren Ausfithrungen immer wieder Gehor
verlangen.

All den Hindernissen zum Trotz wurde sie immer wieder gewagt,
diese noch 200 Jahre nach den ersten Dokumenten deutscher Sprache
res pene inusitata 3°, und man kann nur den Mut und die Hartnéckigkeit
der Schreibenden bewundern.

Die Aufgabe der vorliegenden Arbeit ist es, die Rechtfertigungs-
griinde in den Selbstzeugnissen der Autoren darzustellen, und jene sind
fast durchwegs, wie man sehen wird, letztlich theologischer Art.

Die Einschriankung der Arbeit auf die karolingische Zeit ergibt sich
aus dem gesammelten Material. Was die spiteren Jahrhunderte zur
Theorie der Volkssprache beitragen, fdllt selten schwer ins Gewicht, ist
aber oft eine interessante Bestidtigung dessen, was frither mit allem Nach-
druck dargelegt worden war. Solche jiingeren Autoren werden im Folgen-
den gewohnlich im jeweiligen thematischen Zusammenhang angemerkt.

Die Deutsche Mystik allerdings diirfte die Akzente der Theorie neu
setzen, wird aber kaum eigentlich Neues bringen. Sie kann nur den
Gedanken des Sermo humilis zu Ende denken und daraus die Konse-
quenzen ziehen, vor allem fiir den Mystiker selbst, dessen (deutsche)
Zunge nichts anderes als Instrument des Sprechens Gottes wird.

DaB die Legitimationsversuche des Deutschen vor allem in dessen
fritheste Zeit fallen, ergibt sich aus der Natur der Sache. Gleichzeitig
mit dem erstmaligen Auftreten schriftlicher Dokumente in deutscher
Sprache muf} deren Begriindung und Rechtfertigung einsetzen, um auf
diese Weise dem eben geborenen deutschen Schriftstiick den Weg zu
bahnen. Theoretisch versucht man, der Volkssprache einen legitimen
Platz neben dem Lateinischen - vorldufig wenigstens am Rande des-
selben — einzurdumen. Die Verteidigung des Werks deutscher Sprache

ze bescheidenne, denne latine, (...) Doch wil ich dich die siunde ein teil bas leven
merken, so ich beste mag mit umberede,; wan anders mag si nieman betiuten zu vehte.

In der Vita Jacob Bohmes von ABRAHAM V. FRANKENBERG (Jacob B&hme,
Gesamtausgabe 1730, Neudruck Stuttgart 1955 ff., Bd. 10, 16) heiBt es, Béhme
habe sich gar sehnlich gewiinscht, Latein zu konnen. Sintemal er die viele dever
thme vor den Augen schwebenden Wunder-Sachen in seiner Teutschen Mutter=Sprache
vollkommlich auszusprechen nicht filgliche Worte genug finden konte, miiste also der
Natur=Sprache nach, was er von andern hovete, wegen mehvever Evkldrung mit zu
hiilfe nehmen. (Bezieht sich auf die Fremdwoérter in seinen Schriften.) Wie ihme
denn das Griechische Wortlein 1DEA von mir (Frankenberg) sonderlich angenehme,
und wie ers nennte, gleichsam eine besondere schone, himmlische veine Jungfrau und
geistlich leiblich erhohete Gottin war.

35 Namlich: deutsch zu schreiben. NOTKER, s. Anm. 85.



12 Propter lamentabilem vocem hominis

nimmt ab in dem MaBe, als dessen Produktion zunimmt, doch fiihlen
sich deutsche Autoren iiber 600 Jahre hinaus mehr oder weniger ver-
pflichtet, ihr Tun zu begriinden, mindestens eigens zu erwdhnen 3¢,
Selten aber wird so deutlich, so iberzeugend Stellung bezogen wie in
Otfrids einleitendem Gesang des Evangelienbuches. Die Interpretation
dieses einmaligen Zeugnisses wird einen bedeutenden Teil der vor-
liegenden Untersuchung fiillen. Otfrids Werk gehort der Gattung der
Bibeldichtung an, die noch weitere Vertreter fiir unsere Theorie bereithilt.
Doch gibt es vorerst einen weiteren Bereich theoretischer Versuche
zu erértern, deren hellste Stimme die Homilie «De vocatione gentiump»
der Monseer Fragmente ist. Gemeint sind die MaBnahmen offizieller
Art und die z. T. daraus flieBenden Bemiihungen der Theologie und der
Pastoration 37. Die Schule scheint seltsamerweise keinen Anteil daran
genommen zu haben. Sie muBte auf Notker warten, dessen pddagogische
Bemiihungen aber offenbar wenig Nachahmung fanden, wenn auch seine
groBartige Leistung der Entstehung einer deutschen Prosa zugute kam.

1. Theologie und Seelsorge

Am Anfang der iiberlieferten Dokumente einer Theorie der Volks-
sprache im deutschen Raum stehen m. W. die gewichtigen und viel-
zitierten Worte des 52. Artikels der Frankfurter Synode vom Juni 794:
«Ut nullus credat quod nonnisi in tribus linguis Deus orandus sit, quia
in omni lingua Deus adoratur et homo exauditur si iusta petierit» 3.

Der Satz reizt zur Analyse, denn er stellt einerseits einen ver-
bindlichen ErlaB} eines frankischen Kénigs, nimlich Karls d. Groflen dar,
enthilt also einen Imperativ, der aber seinerseits theologisch begriindet
wird. Die Verordnung ist von der cura pastoralis diktiert und als ein
Anlauf seitens der Bischofe zu einer behérdlichen EinfluBnahme zu er-
kldaren. Denn «Sprachenparagraphen in den Kulterlassen» jener Zeit seien
nicht fiir die Ausbreitung und Festigung der Volkssprache in bestimmten
Gebieten heranzuziehen, sondern fiir die innere Mission 3°. Obwohl also

36 Fur bloBe Erwahnung, ditz zu feiitsch praht zu haben, di wavheit in duzsen
zu sagen u. 4., gibe es zahlreiche Belege.

37 Zur Chronologie: das Folgende umspannt die Zeit von 794-880, die Bibel-
dichtungen deutscher Sprache setzen um 840 ein, beginnen aber im Angelsich-
sischen schon im 7. Jh.

38 Capitularia Regum Francorum, MGH Legum Sectio II, Tom. I. 78 (ed.
Alfredus Boretius, Hannover 1883).

39 Fr. WiLHELM, Von der Ausbreitung, 28.



Propter lamentabilem vocem hominis 13

das Instrument der staatlichen Macht bemiiht worden ist, kann es sich
nicht um eine Politik der Sprachenfrage handeln.

Der Synodenbeschlull mit seiner theologischen Argumentation ist
ferner ein Angriff auf das Privilegium der drei heiligen Sprachen. Die
Forschung interpretiert aber nicht einhellig. Nach Borst 0 erklidren
Baesecke u. a. in omni lingua mit auf frankisch, was jener ablehnt. Es
sei wirklich jede Sprache gemeint, und die Bestimmung habe keine
Gleichsetzung der frankischen Volkssprache mit den drez heiligen Sprachen
bezweckt, schon gar nicht ihre ausdriickliche Erhebung zur messiani-
schen Sprache neben diesen heiligen Sprachen. Das Friankische sei ohne-
hin gar nicht erwdhnt.

Borst geht sogar so weit, den Satz geradezu als Angriff auf die
Exklusivitit des Altfrinkischen zu lesen, und will in ihm Karls Kampf
gegen den Glauben an die magische Macht einer Sprache sehen. Dies
wird noch unterstrichen durch den Aufweis aus Einhards Schriften,
wonach das Latein sowohl Sprache des Himmels wie Satans sein kann,
dargelegt anhand zweier Teufelsaustreibungen. Einhards Ideal — und
das ganz im Geiste Karls — wire demnach: «keine Sprachform hat einen
Vorrang, es gibt keine heilige Sprache ...» " Auch Alkuin habe der
Trinitas Hebriisch, Griechisch, Latein das sacra abgesprochen *2.

Es ist dies nicht die erste und einzige Erschiitterung der Idee der
dret heiligen Sprachen. Beda schaltet das Hebraische als Muster fiir die
spateren verderbten Dialekte aus, indem er die babylonische Sprach-
verwirrung auf ein Eingreifen Gottes zuriickfiihrt: anstelle der einen
hebriischen Sprache habe Gott selbst neue Sprachen geschaffen. Damit
beginnt die Heilsgeschichte der Sprache in Babel. Borst folgert daraus,
Beda spreche alle Sprachen heilig seit Babel *3.

AuBer der noch zu interpretierenden Homilie «De vocatione gentium»
verlangt der Brief des Papstes Johannes VIII. im Jahre 880 an den
Grafen Sventapulcus von Mihren Beachtung *. Das Schriftstiick ent-
hilt nicht nur die erstaunliche ¥ Erlaubnis, die gesamte Liturgie in

40 Borst, Turmbau, 498-524.

41 Ebd. 501.

2 Ebd. 488-491. 499.

4+ Ebd. 479.

4 MGH Epistolae 7, 223 f{.

45 Zu bedenken: noch 1955 wird in der Kirche des rémischen Ritus an das
geltende Gesetz erinnert, daBl Proprium und Ordinarium Missae nicht in volks-
sprachlicher Ubersetzung im Hochamt gesungen werden diirfen. (LThK 3, 277 f.)
Und man erinnert sich, daf3 die Freigabe des Kanons der Messe in deutscher Sprache
neuesten Datums ist, nimlich vom 1. Adventssonntag 1967.



14 ' Propter lamentabilem vocem hominis

slawischer Sprache zu feiern, nebst dem ausdriicklichen Befehl, das
Evangelium in derselben Sprache zu verkiinden, sondern auch eine
weiter ausholende Begriindung fiir diese unerhorte Gunst. Nicht #r7bus
tantum, sed ommibus linguis Dominum laudare auctoriate sacra monemur.
Dafiir werden Ps 116,1, Apg 2,11, Phil 2,11 und sogar 1 Kor 14,4
herangezogen. Die Landessprache fiir alle gottesdienstlichen Hand-
lungen wird sogar mit dem berithmten nihil obstat freigegeben, quoniam
qui fecit tres linguas principales (...) 1pse creavit et alias omnes ad laudem
et gloriam suam. Das ist ein neuer Aspekt, der sich aber in dhnlicher Form
in «De vocatione gentium» ergeben wird. Doch erfahrt auch diese schéne
Verteidigung eine Abschwichung: propter maiorem honorificentiam mull
das Evangelium jeweils zuerst lateinisch gelesen und erst nachher
slawisch auribus popult Latina verba non intelligentibus verkiindet werden.

Der BeschluB der Frankfurter Synode wird nach kurzer Zeit,
ndamlich 813 auf den Synoden von Mainz, Reims und Tours, erneuert,
jedoch nicht mehr grundsitzlicher Art, sondern den Forderungen der
Seelsorge entsprechend. Die Begriindungen — man kann allenfalls von
solchen sprechen — leiten sich auch von dort her ab: es sind praktisch-
pastorale. Ut episcopi sermones et omelias sanctorum patrum, prout omnes
wntellegere possent, secundum proprietatem linguae praedicare studeant
heiBt es in Reims*, und in Tours wird Ubersetzung in rusticam
Romanam linguam aut Theotiscam gefordert, quo facilius cuncti possint
intellegere quae dicuntur 7.

Das Argument des allgemeinen Verstidndnisses ist ein vielgebrauchtes
und selbstverstdndlich das ndchstliegende. Viele Texte aus der spiteren
Zeit (11.-14. Jh.) weisen es vor, etwa mit den Worten: ich hans getiitschet,
durch daz si verstan **. Williram von Ebersberg erklart im Prologus in
Cantica Canticorum, warum er den Vulgatatext mit lateinischen Hexa-
metern und feufonica planiora umrahme: wut (...) ita facilius intellectus
occurrat quod investigatur *°.

Es muB hier vielleicht einmal angemerkt werden, daf3 Begriindungen
solcher Art, so einleuchtend sie sich prdasentieren, nicht den Nerv der

#% Nach Fr. WiLHELM, Von der Ausbreitung, 1.

47 Nach L. WEISGERBER, Deutsch als Volksname, Stuttgart 1953, 39 Anm. 89.

48 Vgl. z.B. JoHANNS VON WURZBURG, Wilhelm von Osterreich, DTMA 3,
Vers 19567 f.

4 WiLLirAMS deutsche Paraphrase des Hohen Liedes hrsg. von J. Seemiiller,
StraBburg 1878, 2. Planus bedeutet in einfacher Sprache, dem Laienverstindnis
entsprechend. Vgl. E. AUERBACH, Sacrae scripturae sermo humilis, in Neue Dante-
studien, Istanbul 1944, 1 {. zu dieser Worterkldrung.



Propter lamentabilem vocem hominis 15

Sache treffen, um die es geht. Der Prozel3 — dall Deutsch das Latein als
einzige Schriftsprache ablost — wickelt sich unter Voraussetzungen ab,
die tiefer reichen als dieser bloB3 praktische Vorwand, der freilich auch
seinen recht bedeutenden Anteil daran hat. Jener hingt ndmlich vom
erstarkten SprachbewulBtsein der Nation ab, das seinerseits wieder die
bereits vorhandene deutsche Literatur voraussetzt. Ein circulus vi-
tiosus! Doch nehme man als Vergleich die andersldufige Entwicklung
der Schriftsprache der deutschen Schweiz. Auch hier konnte geltend
gemacht werden: durch daz si verstan! (Man denke an das erlduternde
Glossar Adam Petris im Basler-Druck der Lutherbibel, 1523, das die
lexikalischen Schwierigkeiten fiir Schweizer Leser iiberwinden helfen
multe.) Tiefere Griinde aber lieBen — nach langem Hin und Her bis zu
Bodmer — die Mundarten schlieBlich auf die gesprochene Sprache be-
schrankt bleiben und das Reichsdeutsche als einziges Medium fiir den
Schriftverkehr gelten (und nicht z. B. die Ziircher Schriftsprache, die
auch gepflegt wurde und sich sowohl von der gesprochenen Sprache wie
von der nhd. Schriftsprache unterschied).

Ein weiterer Einwand gegen die Ansicht, der praktische Grund sei
der tragende und letztlich maBgebende, ergibt sich just aus der «Praxis».
Nach Herbert Grundmann wurden Kaufmannsbiicher und Handels-
akten, stddtische Urkunden und Ratsbiicher in Deutschland bis gegen
Ende des 14. Jh. meistens lateinisch geschrieben. Auch die Stadtschulen
sind bis dahin Lateinschulen, d. h., der Weg zum Lesen- und Schreiben-
kénnen geht auch fiir die Kaufleute immer noch iiber das Latein 3°.
Hitte man im spiteren Mittelalter diesen bald 600 Jahre alten Ruf nach
deutschem Sprachgebrauch fiir Schriftstiicke, die auch den ungebildeten
Mann erreichen sollen, nicht langst verwirklicht haben miissen? Es
werden also Hemmungen bestanden haben, die eine rasche Entwicklung
dieser Verhdltnisse, wie wir sie uns von heute her gerne vorstellen, ver-
hinderten. Namlich: Deutsch muflte sich erst einen Namen als Schrift-
sprache machen. Und das konnte nur iiber die geistliche Literatur und
die Dichtung geschehen.

Das kénnte man nochmals erhdrten durch eine Feststellung Friedrich
Wilhelms in seiner Studie «Von der Ausbreitung der deutschen Sprache
im Schriftverkehr und ihren Griinden». In der staufischen Periode sei

30 GRUNDMANN, Litteratus-illitteratus, 60 f. mit dem Hinweis auf F. MERKEL,
Das Aufkommen der deutschen Sprache in stddtischen Kanzleien des ausgehenden
Mittelalters, 1930.



16 Propter lamentabilem vocem hominis

nicht aus Nutz-, sondern aus Luxuszwecken mehr deutsch gedichtet
worden als frither. Die Schriftstellerei sei nun Sache der Gesellschaft,
nicht mehr nur der Schule geworden 1.

Doch zuriick zur Forderung nach allgemeinem Verstehen. Das Ver-
stindnis eines Textes allerdings kann in sich selbst weitere Griinde
bergen, die nun nichts weniger als oberflichlich oder gar irrelevant sind.
Wenn niamlich an das innere Begreifen, an das Erfassen mit dem Herzen
appelliert wird, kann dazu sehr wohl auch das wortliche Verstehen ver-
langt werden, das somit eine bekannte Sprache voraussetzt. In den
iiberlieferten Zeugnissen unseres Zeitabschnittes wird letzteres aber kaum
explizit gesagt, man kann es allenfalls mithéren, wenn den zeitgends-
sischen Synoden und Admonitionen 2 Rechnung getragen wird, die ja
z. T. die Volkssprache befehlen. Immer aber wird das infellegere erwartet,
ul quisque sciat quid petat a Deo 3. Ob sich diese Ermahnung an die
Fiihrer des christlichen Lebens wendet, an die Bischofe, Abte und Prie-
ster, dal diese sie ihren Anbefohlenen weitergeben, oder an das fromme
Volk — chindo liupostun angesprochen °* — und die Ordensleute, immer
steht die gelebte Verwirklichung der frommen Worte als Grundforderung
dahinter, die sich nur vollziehen kann, wenn das Gehorte im Herzen
mit sich getragen wird, zum eigenen lebendigen Besitz geworden ist.
Die Art des Verdolmetschens ist hier nicht gefragt, sie setzt aber jeden-
falls das volle Verstdndnis seitens des Interpreten voraus .

1. 11-13.

52 S. Anm. 38, 46, 47. Aullerdem: Admonitio generalis vom Méarz 789 (MGH
Legum Sectio 11, Tom. I, 59); Synode von 802 zu Aachen (Capitulare missorum),
s. MSD 11, 343, vgl. G. EurisMANN, Geschichte d. dt. Literatur bis zum Ausgang des
Mittelalters, I, Miinchen 31954, 257, J. v. KELLE, Geschichte d. dt. Literatur, Berlin
1892, 104 und H. pE Boogr, Die dt. Literatur von Karl d. Gr. bis zum Beginn der
hoéfischen Dichtung, Miinchen 61964, 30. Ferner Erneuerung der Synode von Tours
813 anno 847 zu Mainz durch Hraban, s. Baeseckg, ZfdA 58, 278 f. Vgl. auch
A. Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands, Leipzig 1912, II, 253.

53 Admonitio generalis, c. 70. Vgl. ferner HANs v. ScHUBERT (Geschichte der
christlichen Kirche im Frith-Mittelalter, Tubingen 1921, 636), der die Synode von
Cloveshoe aus dem Jahre 747 erwahnt, wonach (c. 10) von allen Priestern verlangt
wird, den ganzen Tauf- und Messeritus iibersetzen und in ihrer Sprache erkldaren
zu kénnen. Denn man miisse fordern, daf3 sie wissen, was sie tun.

3¢ Exhortatio ad plebem christianam, MSD I 200.

35 Vgl. die Admonitio generalis von 789, worin ermahnt wird, daf8 die Priester
alle Gebete fiir den Gottesdienst und die Sakramentenspendung «bene intellegant,
(...) ipsi intellegant et omnibus praedicent intelligendam ut quisque sciat quid
petat a Deo (...) — Vgl. auch E. AverBacH, Literatursprache und Publikum in der
lateinischen Spédtantike und im Mittelalter, Bern 1958, 214 f., u. a. das Zitat:
«Hortamur vos paratos esse ad docendas plebes. Qui scripturas scit, praedicet



Propter lamentabilem vocem hominis 17

Ein schénes Beispiel ist die Exhortatio ad plebem christianam,
wahrscheinlich aus den ersten Jahrzehnten des 9. Jh., in der die Glaubi-
gen zum (Auswendig-) Lernen des Glaubensbekenntnisses und des Vater-
unsers ermahnt werden: Hloset (...) rihtida dera calaupa, dé v in herzin
cahuctliho hapén sculut. Die drito mihilu cariini seien ja eigens in wenigen
Worten zusammengefal3t, daz alle farstantan mahtin ja in hucts cahapén 3.
Man kann freilich einwenden, das memoriter tenere habe noch nichts mit
Frommigkeit zu tun, darf aber nicht die Wendung corde memoriter habere
debitis und die damals komplexe Bedeutung von memoria iibersehen.
Und miite der Text von Benedictbeurer Glaube und Beichte 3¢ nicht
seltsam anmuten, der, mit Bezug auf Jo 3,18, vom Auswendiglernen
und tdglichen Beten der Glaubensformel das ewige Heil abhdngig macht,
wenn hinter diesem im Geddichinis behalten nicht weit mehr als eitles
Lippengebet oder gar Sprachmagie stiinde? Keines dieser Schriftstiicke
duBert sich zu einer bestimmten Sprache, doch spricht die Ubersetzung
der lateinischen Abfassungen ins Deutsche fiir sich, ebenso Entstehungs-
zeit und -klima — man darf, wie gesagt, die Dokumente nicht von den
zahlreichen Synoden getrennt lesen 7.

scripturas; qui nescit, saltem hoc quod notissimum est plebibus dicat... Nullus
ergo se excusare poterit quod non habeat linguam unde possit aliquem aedificare.»
Solche Vorschriften verlangen eine Erneuerung im Studium der klassischen Sprachen
wodurch eigentlich das Latein zur Dienerin an der Volkssprache wird. (Dies ist
genau die Umkehrung der Meinung Dantes, der eine Stellung des Latein als Magd
der Volkssprache niemals akzeptieren wiirde, vgl. Dornseiff/Balogh, DaNTE, 9 {.)

56 BENEDICTBEURER GLAUBE UND BEIcHTE, MSD 1 312.

57 Vgl. W. STAMMLER, Mittelalterliche Prosa in deutscher Sprache, in:
Deutsche Philologie im Aufri3, hrsg. v. W. Stammler, Berlin 1957-1962, 11 759:
Die «Exhortatio» sei nur moglich gewesen, wenn die Confessio auch in deutscher
Sprache existierte.

Man vergleiche auflerdem den Brief BEpas an Bischof Eckbert von York,
der aus der gleichen Hirtensorge heraus schon 735 Ubersetzung der Hauptgebete
in linguam Anglorum verlangt. Nach GRUNDMANN, Litteratus, 6 f. Anm. 19 und
nach J. LEcLERcQ/F. VANDENBROUCKE/L. BoUYER, La Spiritualité du Moyen Age
(Histoire de la Spiritualité Chrétienne II) Paris 1961, 73: «dans le langage qu'ils
entendent (...) réciter chaque jour (...) afin de faire naitre en eux l'amour des
réalités dont parlent ces textes».

Vgl. ferner A. Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands, Leipzig 31912, 11
255 f.: ein ALkuinzitat (Ep. 136): «Mirum est, quod legere licet et interpretari non
licet, ut ab omnibus intellegatur». (Brief an Karl, um die Verordnung gewisser
Bischéfe, nur édltere Homilien vorzulesen und nicht zu predigen, zu verhindern.)
HraABAN vertritt in De cleric. institutione (I1I, 8) das gleiche wie Alkuin: «Ut ex
his (H1. Schriften) unaquaeque gens et natio propriae linguae adminiculo intellectum
sibi salubrem attraheret, interpretando ac colloquendo sensum eundem canonicum
propriis verbis.» Ferner aus De eccles. disc. III: «Qui sensum locutionis sacrae et



18 Propter lamentabilem vocem hominis

Dieses tiefere Verstindnis der Glaubenswahrheiten wird uns noch
oft und lang beschiftigen, und m. E. ist es nicht gleichzustellen einem
bloBen Uber-Setzen unserer technisierten Welt etwa, die mit Kopf-
horeranschluBl an die Arbeitszelle eines Dolmetschers versteht. Da es ums
Delikateste geht, ums Wurzelschlagen der Frohbotschaft im Menschen-
herzen, ist das Medium der Volkssprache wohl vorausgesetzt, mul} dieses
aber zur eigenen, zur personlich geleisteten, zur Herzenssprache ge-
wandelt werden. Welche Erhohung fiir die Volkssprache darin beschlossen
liegt, werden die folgenden Ausfithrungen zu erhellen versuchen.

In direkter Beziehung mit der Frankfurter Synode von 794 steht
wahrscheinlich %8 die Homilie «De vocatione gentium» aus den Monseer
Fragmenten °. Die Herkunft ist unbekannt; der Traktat darf nicht
verwechselt werden mit Isidors gleichnamigem Kapitel in der Abhand-
lung «De fide catholica contra Iudaeos»®. Der Herausgeber Hench stellt
fest, Teil A enthalte einen inkohdrenten Vortrag iiber die Sprachver-
wirrung und koénnte ein Stiick aus einer Homilie « De divisione linguarump»
sein. Teil B spricht von der Einheit der Christen in Glaube und Liebe,
von der Verwerfung der Juden und der Berufung der Heiden ¢. Der
Ubergang von «Sprachverwirrung» zu «Berufung der Heidenvolker» sei
jedoch nicht unerklérlich, da er mit dem Charakter des Textes, namlich

lectione non possunt percipere, attentius audiant interpretantem, ut recipiant
saltem in aedificationem.» (Zit. bei Hauck 1I 257 Anm. 1))

Zu diesem Thema seien noch ein paar Verse aus einer altfranzésischen Heiligen-

vita, ca. um 1300 entstanden, angemerkt:

L’ovison (des betreffenden Einsiedlers) fu en latin dite:

Por ce I'ai en vomans escrite

Que lo lai le puissent aprendre,

Fermer en lov cuer et entendre.

Ki le diva de bon corage,

Miex l'en ert a tot son aage.
(V 323-328 aus La Vie de saint Jean Bouche d’or, hrsg. von A. Weber, Romania VI
(1877) 328-40. Ich verdanke die Stelle dem freundlichen Hinweis von Frl. Louise
GNADINGER, Ziirich.) Hier also wieder die Schwerpunkte: Laienverstindnis, (aus-
wendig)lernen, im Herzen einschlieBen, hersagen im richtigen Geist (muot!),
Besserung fiir den Lebenswandel.

58 So ScHERER in MSD II 350 {.; ebenso BAESECKE, Der deutsche Abrogans u.
die Herkunft des dt. Schrifttums, Halle 1930, 51 f.; EHRISMANN, 273 f.: die Absicht
sei Heidenmission, deshalb auch die Ubersetzung ins Deutsche; pE Boor, 35.

59 G. A. HEncH, The Monsee Fragments, StraBburg 1891.

60 Isipor v. SEvILLA, PL 83, 499-538. Das Kapitel ist im «Ahd. Isidor» nicht
enthalten, die Ubersetzung bricht vorher ab, vgl. HENcH, Der ahd. Isidor, StraB3-
burg 1893, und DE BoOR, 31.

61 Daher der Titel durch die ersten Herausgeber, Endlicher u. Hoffmann v.
Fallersleben, Wien 1834.



Propter lamentabilem vocem hominis 19

dem holzernen Zusammensetzen von Schrift- und Vitertexten {iiberein-
stimme. Scherer liest einen Aufruf zur «Gleichberechtigung der Natio-
nalititen innerhalb der Kirche» aus dem Text und Baesecke pflichtet
ihm bei, weil die Schrift mit Isidors «De vocatione gentiump», «das die
Rechte aller Sprachen vor Gott verficht» 2, iibereinstimme 8. Borst,
dessen Werk einen andern Problemkreis bearbeitet, verflacht die Aus-
sage der Homilie 3.

Das sind ziemlich globale Urteile, und keines wird der m. E. duerst
zielbewuBten theologischen Argumentation gerecht, die tatsichlich, wie
Baesecke wenigstens sagt, eine Gleichberechtigung aller Sprachen vor
Gott postuliert. Man kann geradezu eine saubere Theorie der Volks-
sprache herauslesen, was im folgenden versucht sei. Es handelt sich
ausschlieBlich um den Teil A (Hench), da B nur die Uberschrift «De
vocatione gentium» rechtfertigt, aber nicht mehr auf das Sprachen-
problem eingeht. — Die Monseer Fragmente stammen (nach Scherer)
etwa aus den Jahren 803-814. Sie geben in der Ubersetzung der lateini-
schen Schriftstiicke ein kostbares Zeugnis ahd. Sprache, das Lateinische
wie das Deutsche jedoch nur bruchstiickhaft. Der Teil A unserer Homilie
1aBt sich aber, abgesehen vom Schluf}, im Zusammenhang lesen, dank
der gliicklichen Uberlieferung, die den Text durchwegs in wenigstens
einer der beiden Sprachen trigt .

Der Traktat beginnt, was trotz des fragmentarischen Anfangs noch
ersichtlich ist, mit der babylonischen Sprachverwirrung. Gottes Kraft
teilte die menschliche Sprache. Daher ist die Sprache der ganzen Mensch-
heit, nicht nur die der Heiden, eine barbarische Sprache in gateilteru
stimnu 9. De vocatione bekriftigt seine Aussage durch 1 Kor 14, 11: Si
ergo nesciero virtutem vocis, ero ei cui loquor barbarus, et is qui loquitur
mihi barbarus. Dieses Zitat wende sich an die Menschen und Heiden,

62 Bei Isipor kaum, die Sprachen sind durchaus zweitrangig, einzig die
Stelle mit dem Isaias-Zitat (45,23) nimmt Bezug darauf (PL 83, 500). Isidor geht
es um die Gleichberechtigung von Heiden und Juden vor Gott.

63 BorsT, Turmbau 496 {., s. unten Anm. 81.

6¢ Die Ubersetzung ins Deutsche kann rein zufillig, mit andern lateinischen
Traktaten, geschehen sein. Trotzdem ist man versucht, dahinter eine bezweckte
Betonung des Dargelegten mit der Hoffnung auf Verbreitung, eventuell seitens
des Verfassers selbst, zu sehen. Denn warum sollte ausgerechnet diese sonst un-
bekannte Schrift neben dem Evangelium und den verehrten Vitern (Augustin,
Isidor) diese Gunst erfahren haben ?

8 Voce quem ad modum eum omnipotentis dei virtus divisit. Et ideo in
universo orbe inter gentes et homines est barbara locutio in partita voce, multiplex
et varia.



20 Propter lamentabilem vocem hominis

die anstelle ihrer barbarischen und aufgeteilten Sprache keine sie unter
sich verbindende menschliche Sprache kennen. (Der Mensch bedarf aber
eines Verstindigungsmittels,) da er einen fremden Willen nur durch
Worte oder Zeichen zu erkennen vermag 0. Soweit die situationserhel-
lende Einleitung.

Und nun setzt die Theorie der Volkssprache ein, scharfsinnig und
iiberzeugend, indem sie die Annahme menschlicher Sprache durch Gott
innerhalb der Heilsgeschichte erstehen 1at und zugleich diesen Proze(3
im trinitarischen Wirken aufzeigt.

Gott allein, der allmichtige, durch dessen Wort geschaffen ist, was
geschaffen ist, und ohne dieses nichts geschaffen ist, kennt die lauteren
und unlauteren Gedanken des Menschen, die im Herzen verborgene
Buntheit der Worte und Werke und die in barbarische Dialekte geteilten
Sprachen. So wie er alles schuf, so steht ihm auch alles offen 7.

Das heilit: Gott versteht alle Sprachen, weil er sie selbst, durch sein
eigenes Sprechen, geschaffen hat, also ihr Urheber ist 8.

Mehrere Bibelzitate miissen diesen Gedanken des Sprachschopfers
und Sprachkenners Gott bestdtigen: Jo1, 3; 3 Kon 8, 39; Spr 15, 3;
Hebr 4,12; Ps 7,10. Besonders das bis zu Herz und Nieren durch-
dringende Wort Gottes im Herzen des Menschen und die Antwort des
Menschen vom Herzen her ist ein immer wiederkehrender Gedanke in
den Zeugnissen, die unserer Untersuchung zugrunde liegen. Er be-
schiftigte uns bereits bei den Uberlegungen zum inneren Verstindnis
eines Textes. Der Akzent lag dort aber mehr auf der menschlichen
Bereitschaft und Tat, wiahrend hier Gott als der Initiator wirkt, der
Allwissende, der ohnehin Herr der Herzen, des Verborgenen ist, dem
auszuweichen in eine bloBe Lippensprache zum vorneherein sinnlos ist.
Jedenfalls wird dem Gedanken eines stets lebendigen Kontaktes zwischen
Gott und dem Menschenherzen hier, an dieser Stelle der Homilie, durch
die vielen Schriftworte starkes Gewicht verliechen. Zudem liest man

6 Hoc autem in eorum persona dictum est hominum et gentium, qui quamvis
in rebus cognitis pro barbarica tamen partitaque voce et loquella alternantes
inter se humana verba non sciunt. Quia homo mentis aliene nescit voluntatem,
nisi ei verbo aut aliquo ille sua indicet signo secreta.

87 Solus autem almahtic got der gascuof enti **** fona gotes uuorte katan daz
katanes ist enti ano inan nist eo wuiht katanes. (Fast wortlich Jo 1, 3.) Ev selbo uueiz
kauuisso manno gadancha hluttve so unhveine uuovto enti wuercho gima ** so huueo
feeh so iz in muote ist kalegan ioh dea gateiltun stimna in deru elidiutigun sprahhu
so aer iz al gauuisso gascuof so sama ist 1z imo al slehto offan.

%8 Vgl. OTFrID I 2, 33: Gott ist der Herr aller Sprachen.



Propter lamentabilem vocem hominis 21

bereits eine leise Bestdtigung der frither geduBerten Vermutung von der
Verbindung zwischen Volks- und Herzenssprache. Denn es iiberrascht,
wie eng der Verfasser die lauteren und die unreinen Gedanken, Worte und
Werke, so bunt durcheinander in muote, mit den geteilten Stimmen der
fremdlautenden (d.h. Volks-) Sprachen verbindet. Die -elidiutigun
sprahhun hitten wohl ihren Sitz auch ganz tief im verborgenen Innern
des Menschen .

Einmal im Zitieren der Schrift begriffen, holt De vocatione ohne
nihere Verbindung weitere Stellen heran 7°, die eine von ihm nicht aus-
gefithrte SchluBfolgerung voraussetzen, etwa des Inhalts: Da Gott alles
versteht, vernimmt er auch das ihm zugedachte Lob der Heidenwelt,
das diese ihm in ihren Sprachen darbringt. Dafiir stehen die in der Ver-
teidigung der Heiden oft zitierten Psalmworte: 116,1; 46, 2; 65, 4.

Soweit Gott der Vater, der Schopfer und Herr aller Sprachen.

Was folgt, ist etwas vom Kostbarsten, was eine Theorie oder viel-
mehr Theologie der Volkssprache vorzubringen hat, es stellt theoretisch
dar, was vor und nach ihm die Schriftexegese, die Legende und die
Mystik 7t iibernahmen: das Herabsteigen des Wortes Gottes in die
Niedrigkeit, in die Knechtsgestalt der menschlichen Sprache.

6 Zu diesem Gedanken vergleiche man DANTEs ‘Beweise’ fiir den Vorzug
der Volkssprache vor dem Latein, unter denen einer die Natiirlichkeit des volgare
ist, die gegen die Kiinstlichkeit des Latein ausgespielt wird (Dornseiff/Balogh,
Dante 19 f.) und AucGusTINs Bericht iiber die Art, wie er sprechen gelernt (Conf.
1, 8 PL 32, 666 {.): Nicht wie spater in der Schule die Buchstaben nach einer
bestimmten Methode und durch Vermittlung der Erwachsenen habe er die Worte
gelernt, sondern kraft der von Gott verlichenen Geistesgaben (ego ipse mente) mit
Seufzen und mancherlei Lauten und Gesten (cum gemitis et vocibus varius), mittels
denen er die Gefithle seines Herzens dullern wollte. Personabam memoria — ich
sprach die Worte erst innerlich, ehe ich sie laut hervorbrachte (= Ubersetzungs-
vorschlag von Wilh. Thimmer, Aurelius Augustinus, Bekenntnisse (Die Bibliothek
der Alten Welt) Ziirich 1950, 414).

D. h. doch, es sind die von Gott in jedes Menschenherz gelegten Sprachpoten-
zen, die auf natiirliche Art, obwohl durchaus in seiner Kraft, aktualisiert werden.
Damit aber sind sie vom eigentlichen Autor nicht nur sicher verstanden, sondern
auch a priori geadelt.

70 Der Verfasser erweist sich darin als ein getreuer Vertreter jener mittelalter-
lichen monastischen Theologie, die aus der Liturgie und der Schriftbetrachtung
lebt, und von der zu reden Leclercq nicht miide wird (LEcLERcQ, L’amour, 73 und
passim).

71 Vgl. die ganze Problematik um den sermo humilis; s. die Caedmonlegende,
die Heliand-Praefatio; man denke an den Werkzeugcharakter der Sprache der
Mystiker; vgl. auch Hamanns Sprachtheologie. Vom meisten wird noch ausfithrlich
die Rede sein.



22 Propter lamentabilem vocem hominis

Denn, so fahrt der Text fort, Gott ist um des Menschen und seiner
klidglichen Sprache willen in die Menschheit auf die Erde herabgestiegen,
hat sich mit der Sterblichkeit bekleidet und Leiden und Tod auf sich
genommen 72,

Gott erbarmt sich nicht nur der menschlichen Sprache, sondern er
umkleidet sich mit ihr, er geht ein in die Sterblichkeit und Hinfilligkeit
des Menschlichen, auch seiner Sprache.

Doch bleibt das erniedrigte Wort nicht im Totenreich, sondern
inter mortuos liber fuit. Gott erldste das Menschengeschlecht und kehrte
mit dem menschlichen Fleisch zu seinem himmlischen Stuhl zuriick 7.

Die Erniedrigung schlieBt die Erhéhung ein, die EntduBerung in
die Knechtsgestalt, in den verdemiitigenden Sprachleib hinein erfahrt
die Aufnahme in Herrlichkeit, die Sprache des Menschen wird im
menschgewordenen Wort Gottes zur Sprache Gottes 7.

Das ist die Erhéhung der erbidrmlichen Menschensprache, voll-
zogen durch die Erlésungstat des Sohnes.

DaB es in dieser Dreifaltigkeits-Theologie wirklich um die Sprache
geht, zeigt in aller Deutlichkeit noch einmal der Text, der fiir das
Wirken des Heiligen Geistes gewahlt wurde: das Pfingstgeschehen. Das
Fragment in der zweisprachigen Anordnung bricht zwar hier ab 7>. Aber
Hench fand auf der Riickseite des Blattes obiger Ausfithrungen den
folgenden, die kostbare Abhandlung fortsetzenden lateinischen Text 76:
«seditque supra singulos eorum et repleti sunt omnes spiritu sancto et
ceperunt loqui variis linguis, *** omnes gentes in eorum *** e dio ***

72 Nam deus propter hominem et eius lamentabilem vocem (durah mannan
entt dea sina charalihhun**) misericors dignatus fuit in humanitate ad terras
descendere, mortalitatem induere, passionem sustinere, mortem pati. (Die zielstre-
bige Originalitit der Gedankenfithrung mag Henchs Kommentar erhellen, der
fast fiir jeden Satz eine Quelle weil}, fiir das et eius lamentabilem vocem aber nichts
anfithren kann.)

73 (...) ad caelestam sedem cum carne humana remeavit (sigihaft gihuuorfan
in mannes lihhamin zu demo sinemo himilischin sezzale).

7 Exinanitio und exaltatio sind ein Proze. S. Phil 2, 7-11 oder Introitus
und Postcommunio der Messe des Festes Kreuzerh6hung: Nos autem gloriari
oportet in Cruce Domini nostri Jesu Christi: in quo est salus, vita et resurrectio
nostra, und: quos (nos) sanctae Crucis laetari facis honore. Vgl. auch H. U. v. BAL-
THASAR: «In Gottes Kondeszendenz liegt des Menschen Exaltation.» Oder: Die
sich kreuzende Doppelbewegung, Abstieg Gottes in das Fleisch und Aufstieg des
Fleisches in den Geist. (Herrlichkeit I, Einsiedeln 1961, 291.455.)

75 Letzte Worte: Et a caelo missus sanctus spiritus.

76 S. Anm. zu Folio XXVIIIr, S. 83. (Der fortlaufende Text steht norma-
lerweise je auf der Vorderseite der Blatter.)



Propter lamentabilem vocem hominis 23

potuissent magna 1 *** Erant autem» etc. Apg 2, 5-10. Die Worte sind
eingangs zu erginzen aus Apg 2, 3: Et aparuerunt illis dispertitae
linguae tamquam ignis.

Der Heilige Geist also iibernimmt die vom Sohn in ihrer Unver-
stindlichkeit auf-gehobenen menschlichen Sprachen, heiligt sie, indem
er sie nicht nur versteht, wie vordem, sondern sie selber spricht. Denn
er senkt sich in ihnen (dispertitis linguis) auf die Vélker. Die Intentiondes
Verfassers ist uniibersehbar: er wandelt den Vulgatatext (Apg 2, 4b),
statt prout Spiritus sanctus dabat elogus illis steht (ut) ommes gentes in
eorum (voc)e dio(rarve) potuissent magnal(ia)» 77. Von jetzt an ist das Lob
Gottes in den Volkssprachen auch neutestamentlich gerechtfertigt, da
Christi Menschwerdung, Tod und Auferstehung, der Angelpunkt der
ganzen Heilsgeschichte, als letzter und wahrer Grund aufgeboten ist.

Nun erklirt sich, weshalb der Verfasser des Traktates mit nichts
geringerem als einer Dreifaltigkeitstheologie seine These «beweisen»
mufBte. Thm geht es um die letzte Verankerung der Legitimation,
namlich im Heilswillen Gottes, da die Volkssprache nur durch voll-
kommene Einverleibung in den lebendigen Gott Garantie einer end-
giiltigen Annahme erhilt. Das Heilsgeschehen der Inkarnation aber ist
immer trinitarisch zu sehen 78.

Das Pfingstgeschehnis speziell fiir eine Rechtfertigung der Volks-
sprache fruchtbar zu machen, ist freilich naheliegend, das Sprachen-
wunder (Apg 2, 4-11) 1l4dt dazu ein, zumal auch die Predigt in der
Volkssprache darin aufgehoben ist. Der Verbindung von Pfingsten und
der Verkiindigung in der Sprache der Heiden begegnet man nicht selten,
nicht zuletzt dann, wenn dadurch die christliche Frohbotschaft gegen
das «Heil, das von den Juden kommt», abgesetzt werden soll 7.

Borst kennt mehrere Autoren, die — wie ja auch jener von De
vocatione — Pfingsten in Beziehung zur babylonischen Sprachverwirrung

77 Erganzungsvorschlag von mir.

78 Man mochte hier in Abwandlung eines Wortes von Balthasar (zur Offen-
barung) sagen: Es braucht ihrer Drei in Gott, der Sohn tibernimmt die Menschen-
sprache, die Gott geschaffen hat, in der Knechtsgestalt, aber der Heilige Geist
als Herrlichkeit Gottes bringt sie in dieser Knechtsgestalt zum Klingen und 146t
ihre Herrlichkeit sehen. Vgl. BALTHASAR, Herrlichkeit I 440.

79 Vgl. Modus qui et Carelmanninc, MSD I (XIX) 56:

Spirvitum tunc sacrum, sibi coaeternum
nuncios transmisit consolart bissenos

quo linguis loguendo gentibus non timidi
vevba vitae praedicaret quae ITudaea spernervet.



24 Propter lamentabilem vocem hominis

bringen. Beda verweise im Genesis-Kommentar von 720 immer wieder
auf die Parallele zwischen Babel und Pfingsten, das nun den exterae
gentes auch das Heil gebracht habe, die Sprachenvielfalt entsiihnt und
ihre urspriingliche Heiligkeit klar hervortreten lasse 8.

Ein lateinisches Gedicht aus der Merowinger- und Karolingerzeit
stellt dar, wie die Sprachverwirrung durch das pfingstliche Sprachen-
wunder iiberwunden worden sei, die zva durch die humilitas, Babel durch
die Kirche 8.

Tiefer in die heilsgeschichtlichen Zusammenhinge dringend und
damit auch De vocatione nidher stehend, dullert sich Arator in seiner
Apostelgeschichte in Hexametern aus dem Jahre 544 82, An Pfingsten
sei im HI. Geist der Neubeginn einer Sprache anzusetzen, niamlich der
Sprache des Glaubens und der Demut als Uberwindung der bloB von
auBen her gehorten Sprache des Alten Testaments und jener des Hoch-
muts von Babel. Gemeint ist zunachst kein konkretes, nun alle andern
eriibrigendes Idiom 8, sondern eben jene fides opulentaque verbi materies,
caeleste datum, nova vocis origo, eine Ausdruckskraft vom Geiste her, die
in der kommenden Kirche unter den Gleichgesinnten concordes sonos
haben wird. Friede, Ordnung, Wiederherstellung aufgrund der Demut

80 Borst, Turmbau, 479.

81 18. Str. des Gedichts «Agius atque ingenitus», MGH Poetae latini 4, 2, 651
(die 17. Str. besingt Pfingsten).

Sancta crvescens ecclesia

Multiplicatis linguis.

Ad turrem Babyllonicam

Ira turbavit labia

Virtutem sancti spiritus

Recipitque humilitas.
Vgl. BorsT, Turmbau, 497: Die «rettende Einheit der Gotteskirche» helfe tiber die
Trennung hinweg, Pfingsten diene zur Erfiillung des Wortes ‘Alle Vélker, lobet
den Herrn’, nicht der Aufhebung der Sprachenvielfalt. Letzteres trifft sicher zu,
doch kann ich Borst nicht zustimmen, wenn er (496 f.) De vocatione die Intention
abspricht, «das Recht aller Sprachen vor Gott» zu verfechten; noch abwegiger
erweist sich die Meinung, die Sprachenvielfalt sei auch in De vocatione von Gott
abgeriickt und ihr Wert im Ungewissen gelassen. Vgl. ferner zu Pfingsten und
Babel: 431 {.; 6; ferner 496 (nur zu Pfingsten).

82 ARATOR, De Actibus Apostolorum I, Vers 119-159, Corpus scriptorum
ecclesiasticorum latinorum, Wien 1866-, Bd. 72 (1951) 18. Die Entstehungszeit des
Dokumentes liegt freilich auBerhalb unserer Epoche, nicht aber dessen Wirkung.

83 So im Kommentar BorsTts (Turmbau 427), der Arators Darstellung «eine
preziése und geschraubte Meinung» nennt, weil nach diesem Pfingsten einer Auf-
hebung der babylonischen Sprachverwirrung gleichkomme. Vgl. auch N. ADLER,
Das erste christliche Pfingstfest, Diss. Miinster i. Westf. 1935, 4, der fur Arator
ebenfalls vom «Gebrauch einer (anscheinend ganz neuen) Sprache» redet.



Propter lamentabilem vocem hominis 25

und der gliubigen Offenheit werden fiir das Wunder dieser «neuen
Sprache» verantwortlich gemacht.

Trotzdem mul} auch hier Sprache im engeren Sinn ernstgenommen
werden. Was der HI. Geist den Aposteln eingab, geschah dictis fluentibus,
sidereis loquelis, plurimas instrumentis. Gerade die vielen verstreuten
Sprachen, die die tumaidi vire Babels gesidt hatten, werden jetzt von dem
humilis ordo der christlichen Ara geerntet, denn der Pfingstgeist
vermittelt seine Botschaft durch die vielen Sprachen.

Nicht genug kann der Dichter diesen Gedanken betonen; nach
weiteren Pfingstgedanken unter dem zweifachen Bild des HI. Geistes,
in Feuer und Wasser (Taube), Glut und Kiihlung, verwendet er — und
das ist fiir uns besonders interessant — wie sein Nachfahre Otfrid das
Wunder von Kana, um den Gegensatz zwischen dem kraftlosen Wasser
des Alten Testamentes in alten Behdltern und der neuen Schirfe des
durch Christi Wort entstandenen Weines, als des nun in den vom
Sprachen-Geist erfiillten Aposteln wirkenden neuen Wortes herauszu-
heben.

Das heif3t doch wohl: die vielen Volkssprachen, und vorldufig nicht
die heilige Sprache der Bibel des Alten Testaments, sind vermégende
Gefile, die Frohbotschaft aufzunehmen. Darin ist in leiser Anspielung
wieder die Verdemiitigung des Menschensohnes, die ja Grund aller
apostolischen Demut bleibt, hérbar: der Stolz hat seinerzeit zum Unbheil
der Welt die Sprachen zerstreut, der HI. Geist als Erfiiller des erniedrig-
ten Wortes sammelt sie wieder und macht sie zu neuen Schliuchen fiir
den neuen Wein.

In der Liturgie von Pfingsten gibt es einen Text, der eine Ge-
dankenfithrung aus De vocatione enthilt. Es ist der Introitus der Messe
mit Weish. 1,7: Spiritus Domini replevit orbem terrarum et hoc quod
continet omnia scientiam habet vocis. Im Kontext des Weisheitskapitels
bedeutet das, der Geist Gottes kenne alles, auch das Verborgene, Herz
und Nieren, als Pfingstgesang stellt es die Verbindung zum Geiste
Christi her. Das heilt nochmals: Jeden menschlichen Laut vernimmt
Gottes Ohr, aber im Pfingstfeuer werden dazu alle diese diversae linguae
zu heiliger Klarheit geldutert.

So hat sich nun ein kleiner Kranz von Theorien aufgereiht, die das
Pfingstereignis zum Mittelpunkt ihrer These einer Gleichberechtigung
aller Sprachen machen oder ihm mindestens eine gewichtige Stimme ver-
leithen. Die Themen der Erniedrigung und Erhéhung des Gottes Wortes
und der Offenbarkeit aller menschlichen Reden fiir Gottes Ohr werden



26 Propter lamentabilem vocem hominis

ergdnzt durch das Argument des Sprachenwunders von Pfingsten, in
dem die Sprachen der Volker 8 endgiiltig in den g6ttlichen Bereich herein-
geholt werden und als GefdBe des Geistes nicht nur in keiner Weise mehr
hinter gewissen privilegierten Zungen zuriickstehen, sondern diese, die
Sprachen der litterati und eruditi, auch jene des Alten Testaments,
iiberragen, da ihnen der Spiritus sanctus anstelle der littera geschenkt ist.

Die Erlosung vom Fluche Babels (bei dem im Lichte von Pfingsten
der Akzent vielleicht mehr auf die siindhafte Unlauterkeit als die ver-
wirrende Vielfalt gelegt werden mull), gehoért zur Freude des pfingst-
lichen Tages. Es ist nicht ohne tiefern Sinn, wenn die Verse: Et coeperunt
loqui und Loquebantur variis linguis Apostoli im Officium Pentecostes
so oft als Versikel (mit Alleluja!) gesungen werden. Die Freude am
Sprechen, und zwar variis linguis, scheint {iberborden zu wollen.

In einer Untersuchung der frithen Bemiihungen um die deutsche
Sprache miiBlte einer groflen Gestalt zweifellos Unrecht geschehen, wenn
man ihrer nicht geddchte: Notker dem Deutschen. Da sein Werk aber
fast 200 Jahre spater als die hier behandelte Epoche anzusetzen ist, mul}
das Folgende als kleiner Exkurs aufgefa3t werden, als Exkurs aber auch
unter dem laufenden Kapitel «Theologie und Seelsorge». Denn die
Griinde fiir Notkers erstaunliche und mit Recht vielgerithmte Ver-
dienste um die deutsche Sprache sind bei ihm als Lehrer, als Schulmann
zu suchen. Dariiber duBert er sich in dem beriihmten Brief an Bischof
Hugo von Sitten, wo er das Unbefriedigende eines Schulunterrichtes
(d. h. zundchst Lese- und Schreibunterrichtes) mittels lateinischer Texte
darlegt. Um diesem Notstand abzuhelfen, wagt er das ganz und gar
Ungewohnte, mehrere lateinische Texte ins Deutsche zu {ibersetzen %.
Das ist etwas mehr als ein bloB praktisch-didaktisches Interesse, da-
hinter steht das freundliche Wohlwollen des Lehrers fiir seine geplagten

8¢ Man beachte: linguae gentium in der Vulgata (z.B. Zach 8, 23) kann ja
sowohl mit Heidensprachen wie mit Volkssprachen iibersetzt werden. Von der
Bibel her ist also der Begrift Volkssprache a priori mit der Heilsgeschichte verkniipft.

8 Et precipue quidem in scolis legendi quos (die Biicher) impossibile est
sine illis prelibatis ad intellectum integrum duci. Ad quos dum accessum habere
nostros vellem scolasticos ausus sum facere rem pene inusitatam, d. h. mehrere
lat. Werke ins Deutsche zu iibertragen (¢«in nostram vertere», «in hanc eandem
linguam traducere»)... Scio tamen quia primum abhorrebitis quasi ab insuetis.
Sed paulatim forte incipient se commendare vobis et prevalebitis ad legendum
et ad dinoscendum quam cito capiunt per patriam linguam quae aut vix aut non
integre capienda forent in lingua non propria. (Die Schriften NoTKERS des Deutschen
und seiner Schule, hrsg. v. P. Piper. Freiburg i. Br. u. Tiibingen 1882, Bd. I 860 {.)



Propter lamentabilem vocem hominis 27

Schiiler, das durch einen der berithmtesten, Ekkehart IV., aufs schonste
bestdtigt wird: Teutonice propter caritatem discipulorum plures libros
exponens. Der Vers, zu dem Ekkehart diese Anmerkung macht, a6t
aber tiber das Lehrer-Motiv hinaus etwas Neues, gleichsam Zukunft-
weisendes ahnen, die langsam wachsende Freude auch an der Mutter-
sprache: (Notker) primus barbaricam scribens faciensque saporam &,

Von daher 148t sich jene caritas noch weiterfassen : selbst die Sprache,
die deutsche Muttersprache, ist in diese Liebe hineingenommen. Denn,
was Notker hinterlassen hat, zeugt von einem ausgeprdgt innigen Ver-
hdltnis zur Sprache, das weit iiber das fast Mechanische der gewthnlichen
ahd. Glossierung und Interlinearversion hinausgeht. Es ist vielmehr ein
Sich-Einlassen in den deutschen Sprachstoff, ein Sich-Hinunterlassen
sogar — hier wieder im Hinblick auf das niedere Niveau seiner Schiiler —,
und Notker gibt in wacherer Sprachbeobachtung, gréBerer Differen-
zierung mehr Sinndeutung, als man bisher wahrnahm.

Wenn also urspriinglich die Motive aus dem Dienst an der Bildungs-
aufgabe erwuchsen, so mufl man doch dem Schépfer der deutschen wissen-
schaftlichen Prosa zugestehen, dal er in nicht geringem MaBe die Be-
mithungen der karolingischen Zeit fortsetzte und wesentlich dazu bei-
trug, das Deutsche literaturfihig zu machen.

2. Sermo humailis

Die Verbindung der Erniedrigungstheorie von De vocatione, wo
Gott propter lamentabilem vocem hominis sich mit dem menschlichen
Sprachleib umkleidet, mit dem neuen Thema soll ein Wort Isidors
herstellen. In den Etymologiae #* fragt Isidor, in welcher Sprache wohl
Gott u. a. das «Tu es filius meus» gesagt habe, da die Stimme Gottes ja
«corporaliter» vernehmbar gewesen sei. Die Antwort sei schwierig zu
finden, manche dichten an das Hebriische vor dem Turmbau, doch werde
bei vielen Voélkern geglaubt, Gott habe in keiner andern Sprache als der
ihrigen sprechen kénnen, da er ja von ihnen verstanden sein wollte. Denn
Gott spricht nicht auf unsichtbare Weise zu den Menschen, sondern

86 ERKEHART IV., Liber benedictionum, De aliis sincellitibus, Vers 62, mit
eigenhdandiger Glosse; hrsg. v. Joh. Egli als Bd XXXI der Mitteilungen zur vater-
landischen Geschichte, St. Gallen 1909. Diesen Hinweis verdanke ich einem Vortrag
von Dr. Joh. DUFT im Deutschen Seminar der Universitdt Ziirich am 8.7.1968.

86a IsipoRrR V. SEvILLA, Etymologiarum liber IX, 1, 11 f., PL 82, 327C. Von
HraBaNUS MaAURUs fast wortlich iibernommen in De universo, PL 111, 437A.



28 Propter lamentabilem vocem hominis

durch ein korperliches Geschopf, in welchem er den Menschen erschien,
wenn er sprach #.

Die gezogene SchluBfolgerung hort sich fast wie aus alttestament-
lichem Mund gesprochen an. Denn Isidor hilt sich nicht linger bei
diesem Gedanken auf, um auf die creatura corporalis vor allen andern, auf
den primogenitus omnis creaturae (Kol1l,15) zu kommen, durch den Gott
aufs nachhaltigste gesprochen hat (Hebr 1, 2). Aber der gelehrte Bischof
hat mit seiner Ansicht an das Mark des Problems gottlicher Sprech-
weise mit den Menschen geriihrt: «Gott redet als Mensch» #. Henri de
Lubac stellt in seinem Buch «Histoire et Esprit» 8 viele Ausfithrungen
der Viter zum Thema «Fleischwerdung des Wortes» zusammen. Unserer
Fragestellung am néchsten liegen je ein Zitat von Augustinus und Maxi-
mus Confessor ?°: « Nous ne devons pas nous étonner si, par condescen-
dance pour notre faiblesse, il s’abaisse jusqu'a l'éparpillement de nos
sons humains, puisqu’il s’abaisse aussi jusqu’a prendre l'infirmité de
notre corps». (Man meint fast, einen Vorentwurf der Homilie «De voca-
tione gentium» zu lesen.) Und Maximus: «Le Logos de Dieu n’est pas
appelé chair uniquement a cause de son incarnation, mais parce que
(...) lorsqu’il vient auprés des hommes, (...) empruntant un langage aux
objets qui leur sont familiers, s’enveloppant de la bigarrure des histoires,
énigmes, paraboles et paroles obscures, il devient chair. Car ce n’est pas
dés la premiere considération que notre esprit peut se porter sur la nudité
du Logos; mais il envisage d’abord le Logos revétu de chair, c’est-a-dire
enveloppé dans la variété des choses dites.»

Diese Worte beziehen sich freilich auf die Schrift. Aber da
eine Rechtfertigung der Volkssprache nicht auBerhalb des Problem-
kreises der Heilsoffenbarung unternommen werden darf — wie sich immer
deutlicher abzeichnet —, kann auch an der Sprache der Bibel nicht acht-
los vorbeigesehen werden. Zudem griindet ja das verkiindete Wort Gottes
restlos auf dem Offenbarungswort der Bibel, wenn es auch neu gesagt

87 ... quod eadem illis lingua Deus loquatur, qua ipsi homines utuntur, ut
ab eis intelligatur. Loquitur autem Deus hominibus non per substantiam invisi-
bilem sed per creaturam corporalem, per quam et hominibus apparere voluit
quando locutus est.

88 So heiflt eine Studie in «Verbum Caro» von H. U. v. BALTHASAR (Einsiedeln
1960) 73-99.

8 HenrI DE LuBAc, Histoire et Esprit, Paris 1950. Vgl. besonders das Kapitel
«Les incorporations du Logos».

0 344 f. 344.



Propter lamentabilem vocem hominis 29

und aktuell gemacht, «in der Kraft des Geistes zu Verstindnis und
Sprache gebracht» werden muf3 .

Nun, das Offenbarungswort der Schrift wie das «abgeleitete Wort»
(Schlier) hat sich seit je der verdemiitigenden Form menschlich niedriger
Sprache unterzogen. Gott geht so innig in seine Kreatur ein, «dal3 die
gottliche Kenosis, die sich in der Menschwerdung vollenden wird, (...)
schon im Worte des Alten Bundes anhebt» 2. Es ist dies eine Evidenz,
die den Betrachter der Schrift schon immer bestiirzt hat, vielleicht
keinen so vehement wie — wenn man mir diesen Hinweis als kleinen
Exkurs gestattet, mit dem ich ganz aus dem historischen Rahmen falle —
Johann Georg Hamann, der seit seinem Bibelerlebnis in London 1758
die «Herunterlassung Gottes» zum Zentrum seiner Sprachtheologie
machte %3.

Menschwerdung Gottes als Rede Gottes und Gottessprache in der
Knechtsgestalt der Menschensprache, das ist Hamanns unermiidlich
bearbeitetes Thema. Nach Hamann enthilt das Alte Testament das
Alphabet fiir die géttliche Sprache, durch das die ganze Menschheits-
geschichte ausgesprochen wird **. Gottes Sprache in der Offenbarung
(durch den HI. Geist) erniedrigt sich «durch den Menschengriffel der
heiligen Madnner» ebenso wie der Sohn Gottes durch die Knechtsgestalt
und wie Gott (Vater) durch die Schépfung . In diesem Gedanken:
«Verleibung Gottes» ¢ durch das Wort Gottes in der Offenbarung wie
in seiner Schopfung und Menschwerdung liegt die Nahe zur Sprach-
theorie der Monseer Fragmente, die dieses Herabsteigen Gottes in die

91 Vgl. H. ScHLIER, Grundziige einer neutestamentlichen Theologie des Wortes
Gottes, Concilium 4 (1968) 160 {.

92 H. U. v. BALTHASAR, Verbum Caro, 85, vgl. auch 83.

93 Der Gedanke findet sich in vielen seiner Schriften, u. a. in Biblische Be-
trachtungen, Aesthetica in nuce, Golgotha und Scheblimini, Kleeblatt Hellenisti-
scher Briefe 1. JoHANN GEORG HaMmANN, Simtliche Werke, Hist.-krit. Ausgabe von
J. Nadler, Wien 1949, 6 Bde, (im folg. zitiert: N). Meine Hinweise stiitzen sich
auf Fritz BLANKE, Gottessprache und Menschensprache bei J. G. Hamann, in:
Hamannstudien, Ziirich 1959, 83-97; H. U. v. BALTHASAR, Hamann, in: Herr-
lichkeit II, 603-643; HELMUTH ScCHREINER, Die Menschwerdung Gottes in der
Theologie J. G. Hamanns, Tubingen 1950; LoTHAR SCHREINER, Kommentar zu
Golgotha und Scheblimini, in: J. G. Hamanns Hauptschriften erkldart, hrsg. von
F. Blanke u. L. Schreiner, Bd. 7, Giitersloh 1956.

9 Vgl. L. ScHREINER zu Golgotha und Scheblimini, 133. HAMANN: «ein
lebendiges geist- und herzerweckendes Elementarbuch aller historischen Litteratur
im Himmel, auf und unter der Erde». (N III 311.)

95 HamanN, Kleeblatt Hellenistischer Briefe 1 (N II 171).

9% BLANKE, 90.



30 Propter lamentabilem vocem hominis

Menschensprache ebenfalls einheitlich-trinitarisch verstehen. Der Ab-
stieg der «gottlichen Torheit» aber ist ein freier, und aus dieser Demut
und Armut strahlt die Herrlichkeit Gottes hervor #7. Die «geschichtlich-
bedingte Form, in der das Wort Gottes in der Bibel erscheint», hat fiir
Hamann nicht die «Rolle eines tritbenden Mediums» °8. Denn Hamann
kennt keinen andern Gott als den der Offenbarung. Dieser aber ist ein
Redender, und wenn er im «humili generi dicendi» spricht, «gehéren
freylich erleuchtete, begeisterte, mit Eyfersucht gewaffnete Augen eines
Freundes, eines Vertrauten, eines Liebhabers dazu, in solcher Ver-
kleidung die Strahlen himmlischer Herrlichkeit zu erkennen» %°. Solche
Worte entsprechen genau der Einsicht in die Bibel, wie sie das laufende
Kapitel des sermo humalis darzulegen hat, zumal auch Hamann sich auf
den fiir den sermo humalis grundlegenden paulinischen Text, 1 Kor 1, 191f.,
beruft 19,

In der «sinnlichen Sprechwelt Gottes» 1%t sieht Hamann einen
Wesenszug der géttlichen Offenbarung, die nach ihm letztlich Poesie
ist 102, Damit steht sie aber im Gegensatz zur Vernunft (im Sinne der
Aufklirung). Dem «Thurm der Vernunft» nun wird nach Hamann in
Babel die Spitze abgebrochen, indem Gott «herabfihrt» und das bis
dahin (in der Siinde) mdogliche Verstindnis zerstért. Hamann vermutet,
dall Gott sich eine neue, eine wahre Vereinigung des Menschen vorbe-
halten habe, durch «die Ausbreitung des Evangelii» als Hilfsmittel 1.
Darin 1468t sich sowohl Bedas bereits in Babel beginnende Heilszuver-
sicht in die Sprache wie die heilende, neues Verstdndnis erschlieBende
Sprache von Pfingsten wieder erkennen, wie sie die verschiedentlich
aufgestellten Parallelen zwischen Babel und Pfingsten zeigten.

Das Niederfahren Gottes, seine Herunterlassung auf die Erde «ist
das Mittel, wodurch wir dem Himmel niaher gekommen sind» 1%*. Was
Hamann hier unmittelbar auf die babylonische Sprachverwirrung be-
zieht, ist des Grundthema seiner Sprachtheorie {iberhaupt. Dall der
Magus des Nordens aus dem 18. Jh. in dieser profunden Theologie sich

97 Vgl. BALTHASAR, 621.

%8 BLANKE, 90.

2 HamanN, Kleeblatt (N IT 171).

100 HamanN, Kleeblatt (N II 169 f.); Uber die Auslegung der HIl. Schrift
(N I 6); Biblische Betrachtungen, zu 1 Kor (N I 234 {.).

101 BLANKE, 86.

102 Vgl. BALTHASAR, 622.

103 HamANN, Biblische Betrachtungen, zu Gen 11, 1-9 (N I 29-31).

10+ Ebd.



Propter lamentabilem vocem hominis gl

trifft mit der EntduBerungs-Theorie von De vocatione, mit der Babel-
Pfingsten-Thematik mancher Traktate und Gedichte des Frithmittel-
alters, mit der Betrachtung der Schrift unter dem Aspekt des sermo
humilis, ist nicht anzuzweifeln. Ob etwa gar — und auf welchen geistes-
geschichtlichen Wegen — diese mittelalterlichen Theorien zu ihm ge-
langen konnten, ist hier nicht zu fragen und noch weniger zu beant-
worten. Aber da Hamanns Sprachtheologie aus dem «Angeredetsein
durch die Sprache Gottes in der heiligen Schrift» 1% hervorging, wie die
Einleitungen zu den Biblischen Betrachtungen % in groBer Evidenz
zeigen, steht der einsame Theologe des 18. Jh. ohne Zweifel auf dem
gleichen Boden wie die Gottesgelehrten des Mittelalters und der Viterzeit,
deren Theologie und Frommigkeit aus nichts anderem als intensivstem
Umgang mit der Bibel gendhrt wurden 197.

Das Paradoxon von «der herrlichsten Majestdt und leersten Ent-
auBerung» 1% in der Schrift hat schon andere Geister konsterniert, zumal
die literarisch Gebildeten der ersten christlichen Jahrhunderte, einen
Augustin vor seiner Bekehrung 1% oder Hieronymus, der die Biicher des
Alten Testaments, die in der lateinischen Fassung in prosaischer Form
geschrieben waren, mit einem schénen, aber in schmutziges Gewand ge-
hiillten Leib verglich 10,

Henri de Lubac liest weniger die Bestiirzung als die Ehrfurcht vor
der Einfachheit der Schrift aus solchen Zeugnissen. «L’esprit ennoblit
le vase qui le contient: ‘“Aqua sancta in vase fictili, divina est sapientia
in vili littera legis comprehensa’» (Hraban); dhnlich Origines: «Divi-
norum sensuum thesaurus intra fragile vasculum vilis litterae continetur
inclusus.» Darin liegt eine tiefe Bewunderung der Demut des Wortes
Gottes in der Knechtsgestalt des menschlichen Wortes, zusammengefal3t
in der Gleichung: humilitas litterae — humilitas Filii hominis 111,

Um diese neue, mit dem Christentum gekommene Auffassung von
der Stilhéhe, wo die bisher giiltigen Kriterien hinfillig werden und die

105 BLANKE, 97.

106 Hamann, N I 1-13.

107 BLANKE (97) sieht in Hamanns Sprachtheologie einen wichtigen Beitrag
«zu der moch ungeschriebenen Geschichte der Bibel in der christlichen Kirchey.

108 HamMANN, Aesthetica in nuce (N IT 204).

109 «Visa mihi est indigna (die Schrift) quam Tullianae dignitati compararem.»
(Augustinus, Conf. 3, 5, PL 32, 686.) Vgl. auch E. AuerBacH, Literatursprache,
40 und B. SmaALLEY, The Study of the Bible in the Middle Ages, Oxford 1952, 20.

110 Nach E. R. CurTtius, Europdische Literatur, 56.

111 H. pE Lusac, Exégése médiévale, Paris 1959, 11 451-457.



32 Propter lamentabilem vocem hominis

dsthetisch-stilistische wie ethisch-geistige Grofle eines Textes relativiert
und nur noch an der Realitdt Christi gemessen wird, geht es im sermo
humalis. Erich Auerbach legt Begriff und Bedeutung desselben in
schoner Breite dar 112, Was von der herrlichen Thematik, die nur in der
immer giiltigen christlichen Paradoxie erfal3t werden kann und sich
doch jedem Zugriff entzieht, fiir unsere Fragestellung gewonnen werden
kann, stoBt nachgerade ins Zentrum unserer Theorie.

Denn dieser Stilerniedrigung in die HI. Schrift hinein liegt das
gleiche Ereignis zugrunde wie der SprachentduBerung in die Volks-
sprache: die Kondeszendenz des Wortes Gottes ins demiitige Menschen-
wort. Der vom WORT betroffene Mensch aber, der es als Inspirierter
in der Bibel niederzuschreiben, als Zeuge und Gesendeter im Kerygma
zu verkiinden und als vom Geist Begnadeter in der Bibelexegese und
Bibeldichtung wie der des Mittelalters und in der Spiritualitdt aller
christlichen Jahrhunderte zu meditieren hat, mul} es in jene Sprache der
menschlichen Niedrigkeit hineintragen, die er nie anders als in der Nach-
folge der humilitas Christi finden kann. Deshalb, und aus keinem andern
Grunde, steigt der «hohe Stil» und steigt die Sprache des Gebildeten auf
die Ebene des allgemein Verstindlichen herab, in Stil und Sprache der
piscatores und idiotae (d.h. Einsprachigen!). Tatsichlich sind die
Argumente bei der Verteidigung des niedrigen Stils der Schrift und des
Gebrauchs der Volkssprache dieselben: Berufung auf die Demut Christi
und Beteuerung, nichts anderes (Hoheres) zu vermogen, da man nichts als
Knecht am Wort sein kann und will. Die authentischen Zeugnisse der
servi verbi bis ins hohe Mittelalter hinauf bewegen. sich auf diesem ein
fiir allemal vorbezeichneten Weg, sie enthalten diesen zentralen Gedan-
ken, mogen auch weitere, anderslautende beigefiigt sein. Die von uns im
Sinne unseres Themas Befragten verstehen sich nicht anders als dem mi-
nisterium verbi (Bernhard) verpflichtet. Sermo humilis und Volkssprache
sind nur zwei verschiedene Ausfacherungen ein und desselben Vorganges.

Gleichzeitig aus beiden Arten der Kondeszendenz, je in gegen-
seitiger Entsprechung, soll dieser Zeugenschaft nun Gehor geliehen

12 E. AUERBACH, Sacrae scripturae sermo humilis, in: Neue Dantestudien,
Istanbul 1944 und Sermo humilis, in: Literatursprache (1958) 23-53. Vgl. jetzt
auch HENRI DE LuBac, La Foi chrétienne, Essai sur la structure du Symbole des
Apotres, Paris 1969. de Lubac stellt im 8. Kap. die christlichen Soloezismen dar,
hinter denen er allerdings weniger eine Erniedrigung als eine Notwendigkeit und
schlieBlich Erhéhung sieht.



Propter lamentabilem vocem hominis 33

werden. Was die Vertreter der Volkssprache betrifft, handelt es sich na-
tiirlich nur um einen kleinen weiteren Ausschnitt aus den zu zitierenden.

Eindringlicher als Augustinus sagt es wohl keiner. Wiederholt weist
er auf den niedrigen sozialen wie geistigen Stand der Apostel; sie sind
humailiter nati, inhonovats, illitterats, imperitissimi et abiectissimi, der Herr
erwahlt non oratorem, non senatorem, sed piscatores 113, Aber auch den
Grund hiefiir legt er mehrmals dar, immer im Anschlul an das Bibel-
wort, das jede unter Menschen geltende Wertskala iiber den Haufen
wirft, 1 Kor 1, 26-29:

Sehet doch nur eure Berufung an, ihr Briider: Nicht viele Weise nach
dem Fleische, nicht viele Médchtige, nicht viele Leute von vornehmer
Geburt (sind berufen), sondern was vor der Welt toéricht ist, hat Gott
erwahlt, damit er die Weisen zuschanden mache, und was vor der Welt
schwach ist, hat Gott erwahlt, damit er das Starke zuschanden mache,
und was vor der Welt niedrig geboren und was verachtet ist, hat Gott
erwdahlt, das, was nichts gilt, damit er das, was gilt, zunichte mache,
auf daf3 sich kein Fleisch vor Gott rithme.

Hier findet Augustinus die Antwort auf das «Piscatores et idiotae
in apostolos cur electi»: Wire ein Redner oder Senator oder Kaiser be-
rufen worden, konnten sie thre Wahl auf ihre Verdienste zuriickfiihren.
Der Fischer aber kann sich nur auf Christus berufen 114,

Die piscatores sind der Trost noch des Dichters des oberdeutschen
Servatius. Er mochte die fromme Legende zuo der tiuschen zungen
twingen, wobei er selbst auch betwungen ist, nimlich von der haelichaeit
unzalhaft des Servatius. Aber das Vorhaben iibersteigt seine Kraft, da er

113 Nach AUERBACH, Literatursprache, 37.

114 AUuGUSTINUS, Serm. 43, 6 (PL 38, 256 f.) Ebenso (mit weiteren «GroBen»,
wie Reichen, Philosophen) Sermo 87, 12 (PL 38, 537). Vgl. noch Sermo 381 (PL 39,
1683) mit Berufung auf 1 Kor 1, 31 und Epist. 140, 67 (PL 33, 367).

AverBacH (Literatursprache 80) berichtet das Traumerlebnis Gregors von
Tours (6. Jh.), das den Bischof ebenfalls zur Einsicht bringt, das eigene Unvermogen
zur Darstellung der Martinswunder (mangels literarischer Bildung) nicht zu fiirchten,
«cum dominus Redemptor et Deus noster ad distruendam mundanae sapientiae
vanitatem non oratores sed piscatores (...) praeelegity. Daraufhin schreibt Gregor,
wie die Leute es verstehen kénnen.

Fr. OuLy, Wolframs Gebet an den Heiligen Geist im Eingang des “Willehalm’,
in Wolfram von Eschenbach, Wege der Forschung Bd. 57, hrsg. von H. Rupp,
Darmstadt 1966, 516, zitiert RUPERT voN DEruTz: «An Pfingsten gab der heilige
Geist den Sinn des Verstehens ‘non oratoribus, sed piscatoribus, non Scribis aut
Pharisaeis, sed hominibus idiotis et sine litteris...”» (PL 167, 1669D). Vgl. auch PL
167, 160A und die tibrige bei Ohly (512-518) verzeichnete Literatur, ferner ebd.
462-481.



34 Propter lamentabilem vocem hominis

sich als Stinder weil. Nur Gott vermag seine Sprache zu lenken, Gott,
der auch arme vischaere daz ewige haeil hiez chiinden 13,

Um die gleiche Zeit verteidigt der Priester Lambert in Liittich in
einem Brief an Papst Calixtus IT1. seine Ubersetzungen der Apostel-
geschichte und von Heiligenviten ins Wallonische. Seine Gegner werfen
ihm vor, «de humiliore plebe et stolidis (...) parentibus natus» zu sein.
Dafiir hat er nur Spott und Gegenschlag. Er beruft sich auf Apg 17, 26,
auf David und schlieBlich Christus selbst: Ipsa veritas, die Fleisch an-
nahm nicht von einer Konigin oder Koénigstochter, die ihre Jiinger aus
den Armen und Niedrigen (ignobiles), aus Fischern erwihlt hat und sich
selbst filius fabri nennen lieB 6. Im sfolidis parentibus natus und in
tgnobiles hort man 1 Kor 1, 27-28, die Fischer haben bereits Augustin,
Hieronymus 17, Gregor von Tours und Rupert von Deutz verteidigt und
die veritas, Fleisch annehmend, erweist sich immer mehr als Grundthema
einer Rechtfertigung der Volkssprache.

Gerade Augustin und Hieronymus, die rhetorisch und philologisch
Hochgebildeten und Verwdhnten, kénnen sich nicht genug tun in der
Erklirung dieses sacrae scripturae sermo humilis. Auerbach zitiert
eindrucksvolle Passagen aus beider Werk 118, die zunichst einmal das
demiitige Schriftwort legitimieren miissen, indem sie das unverfilschte
Bild der Realitdt von Christi Leben zeichnen. Hier mull das MalB ge-
nommen werden, an diesem ewig bestiirzenden Widerspruch von humilis
und swublimis, nie erschiitternder formuliert als in Phil 2, 6-11, zu
welchem Vers aber als einleitende, unabdingbare Forderung gehort:
Hoc sentite in vobis quod et in Christo Jesu.

Wer davon einmal ergriffen ist, sucht nicht mehr miihsam nach

115 SANCT SERVATIUS..., hrsg. von Fr. Wilhelm, Miinchen 1910. Um 1170-
1200 entstanden. AuBer auf die vischaere beruft sich der Dichter noch auf Balaams
Eselin, die Gott auch sprechen lehren wollte. Mit dieser Anspielung sinke die
tiuschiu zunge um noch eine Stufe tiefer, doch darf man diese Angleichung wohl
nicht zu sehr pressen; man liest sie auch ohne Bezug auf die deutsche Sprache,
sondern nur (!) aufs Dichten im «4negenge» 1. 10. Balaams Eselin muf3, nach OHLY
(Wolframs Gebet, 471), iiberhaupt oft herhalten fir die rusticitas einer Dichtung,
besonders hdufig im Eingang der lat. Legenden. Man vergleiche auch das Pamphlet
gegen die phaffhdite HEINRICHS VON MELK (Priesterleben, V 458-486), neu hrsg.
von R. Kienast, Heidelberg 1946 (Editiones Heidelbergenses 1).

116 ArRNoLD FAYEN, L’antigraphum Petri et les lettres concernant Lambert
le Bégue, conservées dans le manuscrit de Glasgow, Bruxelles 1899, 91 f.

17 HigeroNyYMUS, Galaterkommentar 3, 1: Quotusquisque nunc Aristotelem
legit? Rusticanos vero et piscatores nostros totus orbis loquitur, universus mundus
sonat. (Nach AUERBACH, Literatursprache, 37.)

118 Ebd. 36 {f. (Enarrationes in Ps 96, 4; Brief 14 ad Heliodorum monachum).



Propter lamentabilem vocem hominis 35

einer Entschuldigung fiir sein Tun als Dichter oder in der Schriftexegese
fiir den Mangel an Stil. Die «Verteidigungsposition» wird eine ganz
andere: man erkannte die ‘Niedrigkeit’ des Bibelstils an und zeigte «in ihr
eine neue und tiefe Erhabenheit» 1. Die Schrift erscheint Augustinus
nun venerabilior und fide dignior, und zwar gerade insofern sie in ihrer
demiitigen Sprache zugleich allen offensteht und doch ihre Geheim-
nisse verhiillt, wenn man glaubte, sie levi corde zu erlangen '%°. Grofles
Gewicht legt der Heilige auf die Zugdnglichkeit der Bibel fiir alle, die
sine fuco ad cor loquitur indoctorum atque doctorum, wie er ein anderes
Mal sagt, und die, wenn sie auch die Mysterien verbirgt, doch nicht
eloquio superbo erigit, quo non audeat accedere mens tardiuscula qua-
si pauper ad divitem, sed invitat omnes humili sermone ... 12

Nichts weniger also wird hier erkannt und bejaht, als das bisher
unerhérte Ansinnen, den illitterati, den Ignoranten, den Laien den Zu-

119 Ebd. 40. — H. de Lubac laBt — wie schon angetdnt — einen weiteren, noch
kithneren Gedanken aufleuchten: Augustinus und Hieronymus sehen geradezu
eine Notwendigkeit darin, fiir die Bibel zum Teil eine andere, eine neue — fir die
Philologen barbarische — Sprache zu finden. Diese wird sich auf das gesamte christ-
liche Sprechen und Schreiben ausweiten (de Lubac stellt in seinem Zusammenhang
besonders das apostolische Symbolum vor). Das wird von nun an bedeuten: der
kultivierte Hellenismus vertdet zugunsten einer barbarischen Sprache (Gregor
v. Nyssa), aber die Soloezismen werden wettgemacht durch eine héhere (geistliche)
Weisheit (Hieronymus), der ‘Donat’ muBl dem Heiligen Geist weichen (Gregor d.
Gr.). Das muf3 geschehen einesteils, um allen verstdandlich zu werden und niemand
hungern zu lassen (Augustinus) (vgl. in dieser Arbeit bei Otfrid; auch dessen
Verzicht auf glatte, leere Worte), andernteils, weil die sprachliche « Revolutiony,
sowohl beziiglich des Wortschatzes wie der Syntax, nicht mehr aufzuhalten ist in
jener neuen, schopferischen Welle, die mit dem Christentum die hellenisch-rémische
Welt iiberflutet hat. Die consuetudo Scripturae (Origines) wird jetzt maBgebend
fiir den christlichen Stil. Hier wird weniger von einer Stilerniedrigung gesprochen
als vielmehr von einer neuen Kunst dank der Gnade des Heiligen Geistes, «der es
ihnen eingab». Die Anspielung auf Apg. 2, 4 bezieht sich hier (de Lubac zitiert
Ambrosius), ahnlich wie bei Arator, auf die Sprache des Neuen Testaments, der
Apostel. Die Regeln der Rhetorik und der Grammatik miissen mitunter tber-
schritten werden; dadurch werden sie transzendiert. (H. pE LuBac, La Foi chré-
tienne, 255-268.)

120 AvgusTtiNuUs, Conf. 6, 5: ... eoque mihi illa venerabilior et sacrosancta
fide dignior apparebat autoritas, quo et omnibus ad legendum esset in promptu,
et secreti sui dignitatem in intellectu profundiore servaret; verbis aperitissimis et
humillimo genere loquendi se cunctis praebens, et exercens intentionem illorum
qui non sunt leves corde; ut exciperet omnes populari sinu, et per angusta foramine
paucos ad te traiiceret; multo tamen plures, quam si non tanto apice autoritatis
emineret, nec turbas gremio sanctae humilitatis hauriret. (Nach AUERBACH,
Literatursprache, 40.)

121 AucusTINUS, Brief an Volusianus. (Nach AUERBACH, Literatursprache, 41.)



36 Propter lamentabilem vocem hominis

gang zum Buch zu erdffnen. Hohe Literatur war immer eifersiichtig
gehiitetes Heiligtum der gebildeten Schicht, unerreichbar fiir die Menge.
Um einen Begriff davon zu bekommen, kann man sich die Reaktion der
litterati auf Dantes «Divina Commedia» vergegenwirtigen, wo nun so-
gleich die andere Variante des sermo humilis erfaBt wird: das Herab-
steigen in die Volkssprache. Hans Glunz '?? fithrt die heftigen Vorwiirfe
an, die der Dichter des volgare sich gefallen lassen muB3: Er werfe die
Perle vor die Sdue, er habe mit seinem Appell an die Masse die Sache der
Weisheit verraten. Denn, so erliutert Glunz, die Dichter waren «exklusiv»
geworden, «sie schrieben fiir die wenigen, die fihig waren, die hohen Ge-
danken des Schopfers nachzudenken und zu begreifen». Dante aber hatte
sich zum Volk hinabgelassen und damit die Exklusivitit des Dichters,
«der rechtmiBigerweise mit dem Philosophen und dem Theologen auf
einer Ebene stehen sollte», aufgegeben %3

An zweierlei also wird appelliert: an die Beschrankung der Dichtung
auf einen kleinen auserwihlten Kreis und an die Ndahe von Dichtung und
Theologie. Und beides mufl umgedacht werden. In der Nachfolge Christi,
des menschgewordenen Gottes Wortes, geht es gerade darum, allen die
Botschaft davon zu eroffnen, weil sie von Anfang an fiir alle bestimmt
ist. Auftrag der Boten ist es, die Kunde vernehmbar zu machen, nach
dem Muster des demiitigen Lebens Christi. Dichter und Theologe, die
Boten, geben ihre gegenseitige Verwandtschaft nicht auf, aber sie treffen
sich auf der Ebene, auf der sie die FuBstapfen des Meisters ablesen
konnen, ansonst ihre Botschaft nicht nur nicht ankdme, sondern auch
gar nicht die seine wire.

Man kann leicht einwerfen, das sei reine Theorie, ideale Schau und
nie realisiert worden. Man muf} aber immerhin beachten, dafl die hier
befragten Leute sich dieses ihres eigentlichen Auftrages durchaus be-
wuBt sind, als Dichter und Geistliche ihn erfiillen wollen und das in der
jeweiligen praefatio ihres Werkes zum Ausdruck bringen. Dazu einige
Beispiele.

122 H. GLunz, Literarasthetik, 542-548.

123 Ebd. 546. AnschlieBend stellt Glunz die Dinge allerdings in das Licht,
in dem Dante sie sah: dieser habe den Trennungsstrich zu der «plebejischen Horde»
doch gezogen, namlich durch das novum, sein Ich zum Thema der Dichtung zu
machen. Vgl. dazu auch AUERBACH, Sacrae scripturae sermo humilis, Dante-
studien, 2 {.: Dante habe den ‘modus humilis’ seiner Commedia nicht in der italieni-
schen Volkssprache gesehen, sondern im «choix des mots bas et (...) réalisme fort
poussé». Trotzdem wisse er genau, daB sein Werk «sublime» sei, nur von einer
Erhabenheit anderer Art als der Antike.



Propter lamentabilem vocem hominis 37

Die lateinischen Vorreden zum altsichsischen Heliand ?* nennen
als alleinigen Zweck der Bibeldichtung die Offnung der HI. Schrift fiir
die illitterati, da jene bis anhin nur den eruditi zugidnglich war. Das
grolle Verdienst, die Notwendigkeit einer Bibelverbreitung unter dem
Volk eingesehen zu haben, wird Ludwig d. Frommen zugeschrieben 1%.

Der Dichter des Viterbuches 12° will durch Got, durch bezzerungen,
durch nutz und durch der tugent merunge das auf lateinisch Gelesene
ze dute sagen. Aus den gleichen Beweggriinden ist es frither vom Grie-
chischen ins Lateinische iibersetzt worden, ist aber so manigen virborgen
bliben, der niht latin vivstat. Er, der Dichter, miisse nach Gottes Einspruch
(swie mir der sin dar uf giht ...) fiir diese Berichte leben.

In d@hnlicher Weise bedauert Heinrich von Neustadt 1?7, da} ez (daz
btch) wip oder man | in diitsche geschriben nie gewan, und glaubt, es nicht
mehr verschweigen zu diirfen.

Wieder niher an das Thema der Schrift-Offnung riihrt der Prolog
Walthers von Rheinau zu seinem «Marienleben» 28, Das vom Griechi-
schen ins Lateinische iibertragene Buch habe émals, d. h. bis zu des
Dichters Leistung, offenunc erwert. Deshalb will er sich zum Lobe Mariens
und ihres Kindes an diesem Buch abmiihen, damit durch seinen ge-
biurschen munt al der welte die hohe Wiirde der Mutter Gottes kund
werde 12°. Gebiurisch betont das demiitige Kleid fiir so hohen Gehalt,
kann aber durchaus als Gegensatz zum héfischen Stil und nicht unbe-
dingt zur lateinischen Sprache gelesen werden, zumal der Dichter ein

12¢ HELIAND UND GENESsIs, hrsg. von O. Behaghel, ATB 4, Halle/Saale
41933, 1-3. Zum Problem von Datierung und Verfasserschaft s. unten. Hier soll
das Dokument einfach als solches angehdrt werden.

125 Nam cum divinorum librorum solummodo literati ac eruditi prius notitiam
haberent (...) auctum est nuper, ut cunctus populus sui (Ludwigs) ditioni subditus,
Theudisca loquens lingua, eiusdem divinae lectionis nihilominus notitionem acce-
perit. Und: quatenus non solum literatis, verum etiam illiteratis sacra divinorum
praeceptorum lectio panderetur.

126 Das VATeErBUCH (Vitaspatrum) DTMA 22; zwischen 1263 und 1273,
wahrscheinlich vom Dichter des Passional geschrieben. Vgl. Verse 161-165, 232-
237, 11499-11575.

127 HEINRICH v. NEUSTADT, Gottes Zukunft, DTMA 7 (1. Halfte des 14. Jh.)
Verse 37-54.

128 WALTER v. RHEINAU, (Ende 12. Jh.). Hrsg. von Edit Perjus, in: Acta
Academiae Aboensis, Humaniora VIII, Abo 1950. Vgl. vor allem Verse 114-121.

129 Dafl er es zu diesem Zwecke auf deutsch iibersetzt habe, scheint ihm selber
sehr zu imponieren, mindestens viermal erwdhnt er es (im «ersten vorgewerbe»
und im Epilog).



38 Propter lamentabilem vocem hominis

Biirgerlicher gewesen sein soll 13°. Doch bliebe es auch dann im Sinne
des sermo humilis zu rechtfertigen, nunmehr innerhalb des Deutschen.

Schéner und in reicher allegorischer Vertiefung kiindigt der Priester
Wernher um 1172 im Prolog zu den «Driu liet von der maget» Auftrag
und Absicht seiner Dichtung an. Die eingesetzten herrlichen Allegorien
jedoch noétigen mich, den Text spiter, in andern Zusammenhingen,
vorzulegen. Wo es um das Offenbarmachen der Heilsgeschichte fiir alle
geht, sei es in der Verkiindigung oder in der Dichtung, sind die Stimmen
der einzelnen Autoren immer wieder hérbar, und es hdngt nur vom
Grad ihrer Gestaltungskraft ab, wie iiberzeugend sie der Forderung
nach der verstidndlichen Sprache Ausdruck verleihen 13!, Wir werden
wieder darauf stoflen, bei Beda, Otfrid, Lambert v. Liittich; man ver-
gleiche auch Arators Pfingst-Hexameter. Im {ibrigen ist auch das hier
Gebotene nur eine Auswahl.

Vom sermo humilis war lang die Rede, dessen Wesen und Absicht
die «Allgemeinverstdandlichkeit» 132 ist und der deshalb wahrhaftig auch
als Bezeichnung fiir den Gebrauch der Volkssprache genommen werden
konnte, wie sich erwiesen hat. Was die Diener am Wort zu sagen haben,
mul allen zur Verfiigung gestellt, mul fiir alle anziehend werden 133,
Verstehen-konnen, um ergriffen zu werden, ist Bedingung. Da sich so

130 Nach Perjus ist er in Schaffhausen urkundlich nachgewiesen. — Fiir CUR-
TIUs ist eine Selbstbezichtigung als Autor baurischer Rede einfach ein Exordial-
topos. (Vgl. Europidische Literatur, 414.)

131 Es ist klar, daB in solchem Pochen auf die eigens ausgesprochene Absicht
eines mittelalterlichen Autors eine gewisse Gefahr liegt. Natiirlich steckt hinter all
diesen Mandévern ein gutes Stiick Dichterstolz, der sich in geldufigen (man kénnte
oft die gleichen Wendungen nachweisen!) Demutsformeln oder sonstigen Beteue-
rungen verbirgt. Doch damit md&chte ich nicht die ganze Kontroverse Schwietering-
Curtius heraufbeschwoéren, nur vielleicht, aus der Lektiire all dieser Prologe und
Epiloge und der gewonnenen Einsicht in das Timbre solcher Diktion heraus, mit
J. SCHWIETERING «the whole prayer-complex grouped about the person of the poet
in relation to his work» (The Origins of the Medieval Humility Formula, PMLA 69
(1954) 1282) gerne annehmen und jedenfalls die von Schwietering im gleichen
Aufsatz erwdhnte Verwurzelung solcher Formeln in der Leser-Beter-Gemeinschaft
heraushoren, die der Verfasser so sinnvoll mit der SchluBformel jeder lectio monasti-
schen Brauchs, dem ‘Tu autem Domine, miserere nostri’ in Beziehung bringt. Ob
damit der klugen Warnung LECLERcQsS (L’amour, 172): «prendre au sérieux un
texte médiéval n’est pas nécessairement prendre a la lettre toutes ses formules»
genugsam Rechnung getragen ist, méchte ich offenlassen, bis Texte schwereren
Gewichts (nach meiner Einschdtzung) &dhnliche «Formeln» beigebracht haben
(Wernher, Dichter der Pilatus-Legende, Dichter des Daniel-Buches).

132 AuErBACH, Literatursprache, 42.

133 Vgl. LECLERCQ, L’amour, 244.



Propter lamentabilem vocem hominis 39

das MitreiBende notwendig mit dem Lehrhaften vermischt, wird nach
der Theorie der Rhetorik Trennung in hohen und niederen Stil un-
moglich 3%, Das ist verhiillter Glanz der Offenbarung, ist tiefste Ver-
hiilllung Gottes in das Herz des Menschen hinein, das nicht nur die
blendende Herrlichkeit nicht ertrdgt, sondern auch langsam begreift,
nur iiber das Fleisch, iiber die im Bereich des Sublimen erniedrigende
Priasenz des allzu Realistischen 135,

Solche Offnung zu allen hin erklirt sich nur aus dem WORT, das
sich selbst erniedrigt hat, um fiir alle zugidnglich zu sein, und die Knechte
konnen den Dienst nur von Christi Geist her empfangen, dessen Eigen-
tiimlichkeit es ist, sich mitzuteilen. Indem sie das tun, haben sie in
gewisser Weise Anteil an einer Verlingerung der Inkarnation 13¢. Es kann
nicht leicht GroBeres von diesem ministerium verbi gesagt werden, und
wenn Bernhard auch nicht an die Volkssprache im engen Sinn denkt,
so bedarf es keines Beweises mehr, all das Gesagte auch auf sie zu be-

134 AuEerBAcH, Literatursprache, 44. Was Auerbach fiir die christliche Spat-
antike sagt, bleibt weiterhin giiltig. Wehrli spricht in demselben Sinn vom lateini-
schen Jesuitendrama der Barockzeit, das «nicht mehr Komddie oder Tragddie,
sondern ein Theater der Heilsgeschichte (...) mit einem Ineinander von mensch-
licher Lacherlichkeit und dem Triumph der Erlésung» ist, was genau dem christ-
lichen Realismus entspriache, der jene Trennung der Stile ablehnt. (WEHRLI,
Deutsche und lateinische Dichtung, 146.)

135 Vgl. dazu LECLERCQ/VANDENBROUCKE/BOUYER, Spiritualité, 26 f.: (von
Gottes Sprechweise zu uns) «dans un vase de terre cuite, afin de ne pas nous éblouir».
(Nach Gregor d. Gr., aus mehreren seiner Schriften zugleich, wie es Gregors Art
entspricht.)

Vgl. auch H. pE LuBAc, oben S. 28. Ferner: LECLERCQ, L’amour 189: «les
réalités invisibles et cachées de Dieu, et qui sont d'un tel prix, elle (I'Ecriture) les
rend accessibles aux esprits humains comme dans des vases de peu de prix, dans
des comparaisons empruntées aux réalités que nous connaissons par les sens.
Nous aussi, adoptons 1'usage de ce chaste langage. (Nach BERNHARD, Serm. sup.
Cant. 74, 2.) Es uiberrascht, wie Bernhard ausgerechnet der Sprache, die den Sinnen
Rechnung tragt (Hamanns ‘sinnliche Sprechwelt Gottes’) chasfeté zuspricht. Diese
Einsicht steht weit entfernt von jener dualistischen Grundhaltung, die das Reine
nur dem Geiste zuerkennt und alles Sinnenhafte eo ipso als ein zu Ubersteigendes
verurteilt und die in solch manichdistischer Bedrohlichkeit ziemlich alle christ-
lichen Jahrhunderte bis heute beherrscht. (Vgl. dazu etwa B. SToEcKLE, Ich glaube
an die Schépfung (Licht vom Licht NF 4) Einsiedeln 1966.) Bernhard meint pudeur,
die ehrfiirchtig vor dem Mysterium Gottes (in der Bibel) bleibt, und hat hellhérig
darin den go6ttlichen Stil verstanden, der sich scharf gegen die nur logische, klare
Sprache der Philosophie, fiir das Mittelalter der scholastischen Theologie, abhebt.
Hamann sieht sich im Zeitalter der Aufklirung der gleichen tédlichen Sprachwelt
der Vernunft gegeniiber.

136 Vgl. LEcLERCQ, L’amour, 244. Leclercq fithrt die Gedanken Bernhards
aus, vollendet sie aber durch diesen letzten groBartigen Satz.



40 Propter lamentabilem vocem hominis

ziehen. In diesem Dienst miissen alle eigenniitzigen Aspirationen, alles
dngstliche Sorgen um Reputation in der Literatenwelt (was keineswegs
eine gewisse legitime Entfaltung kiinstlerischer Gestaltungskraft aus-
schlieBt 137), jedes Haschen nach persénlichem Erfolg aufgegeben werden.
Leclercq versteht es als das ganz gewoOhnliche, im christlichen Leben
taglich abgeforderte «détachement» 138, Balthasar spricht vom Menschen,
den Gott «zu seinem Alphabet, seinem Klang- und Sinnkoérper machty,
und der «alle seine Potenzen und Kombinationen hingibt, damit sich
Gott ihrer bediene, wie der Setzer des vor ihm liegenden Alphabetes» 13
Treftenderweise ist solche Preisgabe eigenen Konnens und eigener
Rithmung festgehalten in einem aus dem 11. Jh. iiberlieferten Wortpaar:
«litteratus seculi et idiota Dein» 140,

Gewil3, nicht immer gelingt es dem Dichter und Diener des Wortes,
auf so radikale Weise von sich abzusehen. Gerade die ausgedehnten ein-
leitenden Vorstellungen seiner Person lieBen eher an ein ziemlich aus-
gepragtes SelbstbewuBtsein denken. Doch bleibt der nie verlorene Zu-
sammenhang mit der ganzen Tradition kirchlicher Sendung, evange-
lischer Verkiindigung, die — man wird es bei Otfrid wieder sehen — nie
aus einem ernsthaften Leben der Frommigkeit herausgelést werden darf.
Zudem, wie sollte der Dichter sich nicht freuen {iber das Zustandege-
kommene? Das, wenn es ihm auch der sin gzht, unter Beteiligung eigener
groBer Miihe geboren wurde 141?

Und dann gibt es, wie als letzte Konsequenz der eigentlichen radi-
kalen Forderung, die Gestalt des reinen Knechtes, der nun iiberhaupt

137 Vgl. LECLERCQ, L’amour, 244. 245.

138 Ebd. 244.

139 BALTHASAR, Verbum Caro, 90 f. Balthasar geht in seinen Ausfithrungen
aber tiber Sprache im gewd6hnlichen Sinn hinaus und bezieht das ganze Sein des
Menschen mit ein.

140 Wiederum: Stilanspruch und Gelehrsamkeit, abgesetzt gegen sermo
humilis und Einsprachigkeit. (Zitat aus den Briefsammlungen aus der Zeit Heinrichs
IV., zit. bei H. GRUNDMANN, Litteratus, 7 Anm. 22.)

141 So der Dichter der PiLaTus LEGENDE, um 1170-1180 (hrsg. von K. Wein-
hold, ZfdPh 8 (1877) 272-288). Die bekannten Topoi des Schwangergehens und des
Gebédrenmiissens, des Zurechthauens und -biegens der deutschen Sprache (auf dem
Ambof3; vgl. im Danielbuch das billen mit miner zungen, Vers 70 f. und das uz dem
latin ich ez hieb, Vers 8302, Die poetische Bearbeitung des Buches Daniel DTMA 19)
in ganz bewufBt vollzogener Askese sind hier auBerordentlich eindrucksvoll. Man
vergleiche vor allem Vers 1-13 und 49-60. Auch hier wire der Vorwurf eines Selbst-
lobes leicht bei der Hand, muB3 aber gerade durch die tiberdeutliche Berufung des
Dichters auf den gottlichen Geist (19-55), in dessen Hand er nichts als ein gefiigig
zu machendes Werkzeug ist, zuriickgewiesen werden.



Propter lamentabilem vocem hominis 41

nichts Eigenes vorzuweisen hat, nicht einmal Potenzen und Kombi-
nationen bereits erprobter Typen, dem es der Herr buchstdblich im
Schlafe gibt und wo der Schritt von gepflegter literarischer Latinitat
oder sakraler Liturgie iibergangslos in die Vulgaritdt der Volkssprache
getan wird. Das ist Caedmon aus der angelsidchsischen Legende, und das
ist der Anfang der Bibeldichtung in der Volkssprache.

3. Buibeldichtung

a) Angelsichsische Anfinge. In Caedmon hat die ganze, tiber zwei
Jahrhunderte (ca.670-870) hinweg lebendige angelsichsische Bibel-
dichtung ihre Schliissellegende. Denn in diesem von Beda in der Historia
Ecclesiastica Gentis Anglorum #2 {iberlieferten Bericht wird das Zu-
standekommen der Bibeldichtung in der Volkssprache in einer Aus-
fithrlichkeit dargelegt, die keinen Zweifel mehr {iber den ausschlaggeben-
den Beweggrund aufkommen l48t.

Ein gdnzlich ungebildeter Mann, ein Pferdeknecht des Klosters zu
Whitby, wird einer auBerordentlichen Gabe gewiirdigt: er dichtet
biblische Gesdnge, die er nie zuvor auch nur in dhnlicher Form gehort,
wozu er blof die inhaltliche Grundlage vernommen, jeweils in kiirzester
Zeit, in seiner angelsidchsischen Muttersprache. Auler der ausfiihrlichen
Schilderung des Vorgangs, wie Caedmon im Traum zum Singen aufge-
fordert wird, nach ausdriicklichem Befehl sogleich schlafend zu singen
beginnt und alles auf diese Weise ndchtlich Entstandene anderntags
noch weil3, betont Beda sechsmal den offenbar wichtigen Umstand einer
von Gott unmittelbar — ohne menschliche Unterweisung in der Kunst —
empfangenen Gabe 143,

Von nicht geringer Bedeutung sind Art und Intensitit der Be-
teiligung des so von Gottes Kraft betroffenen Mannes. Die Teile der

142 TV 24, s. C. PLUMMER, Venerabilis BEDAE Opera Historica, 2 Bde, Oxford
1896, I 258-262. Das Werk ist um 731 verfaBt worden; Caedmons ILebenszeit
verlegt man ins 7. Jh. (nach GrundriB der germanischen Philologie, hrsg. von
Hermann Paul, StraBburg 21901, II, 1, 1027). Uber die friithe angelsidchsische
christliche Dichtung s. ebd. 1025-1051.

143 Titel des Kapitels: Quod in monasterio eius fuerit frater, cui donum
canendi sit divinitus concessum. Ferner: frater quidam divina gratia specialiter
insignis... Namque ipse non ab hominibus, neque per hominem institutus, canendi
artem didicit, sed divinitus adiutus gratis canendi donum accepit. Hinweis auf
Gal 1, 1 und Mt 10, 8. Und: eis (canticis) mox plura in eundem modum verba Deo
digni carminis adiunxit.



42 Propter lamentabilem vocem hominis

Heiligen Schrift, die er in Liedern dichten soll (die Abtissin befiehlt ihm,
nach und nach die ganze Heilsgeschichte im Zusammenhang poetisch
darzustellen), werden ihm iibersetzt vorgesagt 4*. Das Gehorte trigt er
mit sich herum, erwdgt es bei sich und holt es — nunmehr in liebliche
Gesdnge verwandelt — wie ein Wiederkduer wieder herauf: «reme-
morando secum, et quasi mundum animal ruminando ...» Gehort hat er
nur die Prosa der Bibeliibersetzung, auch im Schlaf hort er seine Ge-
singe nicht von irgendwelchen Stimmen; er empfingt nur den Auf-
trag — und singt. Da er jeweils am folgenden Morgen schon seine Um-
gebung mit neuer Kunst iiberrascht, mutet es jene wie ein Wiederkduen
des Bibeltextes an.

Im quasi mundum animal ruminando liest man Bedas Hand be-
sonders deutlich, denn es ist dies eine bei ihm beliebte Ausdrucksweise 143,
Das Wiederkduen im Mund (d. h. mit der Zunge) und das Wiederer-
wigen im Herzen der gehorten oder gelesenen Heilsmysterien macht
Beda wie viele andere mittelalterlichen Lehrer des Gebetes zur Voraus-
setzung fiir eine wahre Vertiefung im Glauben und in der Frémmig-
keit. Wichtig fiir uns ist die Tatsache, daB sein RoBknecht die in
angelsdchsischer Sprache vernommenen Worte auf diese Weise trak-
tieren mub, bis sie den kostbaren Saft, den sie enthalten, hergeben.
Was an und fiir sich selbstverstidndlich sein mul}, da niamlich nur ein
in der verstandenen Sprache angehorter Text meditiert werden kann,
wird hier ausnahmsweise einmal gesagt. Und es ist nicht ohne Be-
deutung, daB es im Hinblick auf den ungebildeten Stallknecht geschieht,
fiir den ein volkssprachlicher Wortlaut Bedingung, der einzige Weg der
Aneignung ist (im Gegensatz zu dem lateinisch gebildeten Monch, fiir
den eine andere Moglichkeit offenstiinde '#6), und der nun meditierend —

144 .. quicquid ex divinis litteris per interpretes disceret ...; cuncta, quae
audiendo discere poterat...

145 Plummer zitiert noch: «haec (mysteria) quasi munda animalia nunc oris
locutione ruminanda, nunc cordis penetralibus retractanda servemus» und kennt
5 weitere Stellen aus des Ehrwiirdigen Werk (II 250). (Wiederkduer werden in
Lev 11, 3 und Deut 14, 6 zu den reinen Tieren, d. h. fiir den Israeliten zu essen
erlaubten, gezahlt.)

146 Seuse z. B. ist in der Lage, auch von einem lateinischen Text auszugehen.
Vgl. C. CHAMPOLLION, in Seuse-Studien, hrsg. von E. Filthaut, Kéln 1966, 89:
Seuse verarbeitet in deutsch zu Bildern, was er lateinisch in der Liturgie gehort.
Im tibrigen hat er die gleiche Auffassung vom Verarbeiten des Gehorten: Ein
bewerter gotes frund sol alle zit etwas ghiter bilde als spruch haben in der sele mund
ze kuwene, da von sin herz enzundet werde zii gote, wan dar an lit das hohste, daz
wir in zit (= die Tagzeiten) mugen han, daz wiv dik an daz gotlich liep gedenken (...)



Propter lamentabilem vocem hominis 43

ruminando — einen neuen, schonen, poetischen Wortlaut schafft, einen
Meditationsstoff fiir die vielen andern '*7, die ebenso erfal3t werden
miissen wie die litterati unter den Ménchen. Das heil3t also: ein Laie,
ein ausgesprochener, totaler illitteratus dichtet meditierend ein Medi-
tationswerk. Und obendrein auf Gottes ausdriicklichen Befehl und mit
seiner alleinigen Hilfe. Hier eriibrigt sich jegliche Rechtfertigung fiir
das ungewohnliche Unterfangen, die Volkssprache zur Literatur-
sprache *8 zu erheben, das Tun legitimiert sich selbst im Licht solcher
Beweggriinde 1*°. Es scheint, als ob mit dieser «Praxis» grundsitzlich
grilnes Licht fiir die Bibeldichtung in der Volkssprache gegeben wor-
den wire, die Nachfahren brauchen sie sich lediglich in Erinnerung
zu rufen, um legitim ein gleiches zu tun '°. Das gilt jedoch nicht fiir
Otfrid, der jene Prinzipien wesentlich vertieft.

Doch zuriick zum EntstehungsprozeB der Caedmon-Lieder. Ich
habe nicht ohne Absicht die ruminatio eines vorgegebenen volkssprach-
lichen Textes betont. Denn tatsdchlich wird in der Spiritualitdt vieler
Jahrhunderte dieses meditierende Wiederkduen haufig zur Forderung
gemacht fiir den frommen Betrachter der Schrift, nur stets ohne
Erwahnung der Sprache. Cassian 3!, Isidor (der wohl den Begriff,
nicht aber den Terminus ruminatio verwendet) 132, Lambert le Bégue

dik von im rveden, sink minneklichit wort in nemen. (Briefbiichlein, 11. Brief, Ausgabe
K. Bihlmeyer, HEINRICH SEUSE, Stuttgart 1907, 391.)

In der gleichen Lage sind auch die von Isipor ermahnten Ménche, s. Anm. 152.

147 Beda unterlit es nicht, von der heilsamen Wirkung von Caedmons
Liedern auf viele «Geister» zu sprechen, die neuen «Appetit» auf das ewige Leben
erhalten hitten.

148 Mit Sicherheit allerdings kann kein erhaltenes angelsichsisches Gedicht
CaEpmoN zugeschrieben werden. Die neuere Forschung rechnet aber mit der
Moglichkeit, dal von Caedmon der Impuls fiir solche Dichtungen ausgegangen sei.
Die angelsichsische Genesis wird u. a. erwogen. (PLumMMER 11 251-258.)

149 In Caedmons Leistung wird evident, was Leclercq von dem der Geschicht-
lichkeit unterworfenen sich inkarnierenden Wort sagt: das Deponieren der ewigen
Wabhrheit in Gefille, die jede Zeitepoche neu bereitstellt, und zwar durch die
Menschen, die dieses Wort im Herzen bewahren miissen, um es schlieBlich in die
Sprache zu iibertragen, die sie ihre Zivilisation gelehrt hat (LEcLERcQ, L’amour,
239). Hier, bei Caedmon, kann die Sprache im engen Sinn genommen werden, es
geht um die Volkssprache, ins Angelsichsische hinein hat sich die Inkarnation
verlangert.

150 Vgl. Anm. 148 und die Heliand-Praefatio.

151 cunctae evagationes atque discursus cogitationum tuarum sint tibi
divinae legis sancta et incessabilis ruminatio. (Cassian, Collationes 14, 12, zit. bei
X. v. ErTzDORFF, PBB 86 West (1964) 67.)

152 Tectio memoriae auxilio eget (...) submotoque libro sententia retractetur
in animo (...) sub silentio lingua movetur (Isipor, Sent. Lib. ITI, De collatione,



44 Propter lamentabilem vocem hominis

(12. Jh.) 133, Wihelm von Saint-Thierry, dessen «Meditatives orationes»
das Programm bereits im Titel vorwegnehmen 134, Gertrud von Helfta 155,
David von Augsburg %6, Seuse 1%¢ kennen dieses lang erprobte und
offenbar bewihrte Durchdenken, ja Durchkéiuen eines Bibeltextes oder
-kommentars.

PL 83, 689 B). Das Ganze bezieht sich auf die private Schriftlesung, wo zwischen
lectio aperta und lectio tacita unterschieden wird. Das laute Lesen lasse wenig
Spuren im Geist zuriick, durch dieses neue Durchdenken aber erhofft man Frucht
aus der Lesung. Wer so lese, kurze lectio aperta, gefolgt von einem Moment der
Besinnung, werde nie mehr vergessen, was er gelesen. Vgl. dazu LECLERCQ/VAN-
DENBROUCKE/BOUYER, Spiritualité, 87 {.

153 Von den nach dem sonntédglichen Gottesdienst nach Hause zuriickgekehrten
Glaubigen: in psalmis, in ymnis et canticis spiritualibus expendebant, audita
queque in ecclesia ruminantes et sese mutuo ad custodiendum cohortantes. (FAYEN,
L’antigraphum Petri, 100.)

154+ Hier in innigster Verbindung mit dem Genul3 der eucharistischen Gaben,
die ihrerseits im Zusammenhang mit einer intensiven Vereinigung des Menschen mit
dem Atem, dem Mund des Herrn gesehen werden wollen: cum manducantes et
bibentes incorruptibile epulum corporis et sanguinis tui, sicut munda animalia
tua ab intestina memoriae cogitandi dulcedine, quasi ad os reducimus; et in novum
et perpetuum salutis nostrae effectum novo semper pietatis affectu ruminantes,
sursum suaviter in ipsa recondimus memoria, quid pro nobis feceris, quid fueris
passus. (WILHELM V. SAINT-THIERRY, Meditatio VIII, ed. M.-M. Davy, in Biblio-
théque des textes philosophiques, Paris 1934, 184 f.) Ein subtiler Versuch, die
memoria passionis sowohl auf das sakramental-liturgische wie auf das meditativ-
individuelle Geschehen zu beziehen und darin implizite jedenfalls eine hohe Wert-
schitzung des meditativen Gebetes. Die unerhérte Kithnheit, die in der Verbindung
vom Essen des Herrenleibes mit der meditativen ruminatio liegt, diirfte dem
Gedanken der inneren Beziehung zwischen heilschaffendem Sakrament und selbst
Heilskraft besitzendem Wort treffen. (Vgl. zum letzten L. ScHEFFCczYK, Von der
Heilsmacht des Wortes, Miinchen 1966, 13.) Und in der «neuen zugleich wie immer-
wiahrenden Wirkkraft unseres Heils», die neu aktualisiert wird im jetzt geschehenden
Aufbruch unserer innigsten Gebetshingabe, liegt eine groBe Nahe zum Unde et
memores des Kanons der Messe. (Vgl. auch Y. CoNGgaRr, Das Verhiltnis zwischen
Kult oder Sakrament und Verkiindigung des Wortes, Concilium 4 (1968), 176-181,
besonders 176 f.) Congar und Scheffczyk beziehen ihre Darlegungen auf das zu
verkiindende Wort, wir hier denken an das zu meditierende, bereits verkiindete
Wort, das aber im Falle Caedmons und damit bestimmt im Idealfall wiederum
neue Gestalt annimmt, um der Verkiindigung zu dienen. In Wilhelms enger Ver-
bindung von dieser Meditation mit der Eucharistie liegt eine hohe Adelung der
Volkssprache, in der allein fiir den Laien solche ruminatio vollziehbar ist und dann
jene Aktualisierung der Worte des Heils zustandegebracht werden kann.

155 Per diem etiam illum quo vacaris amori, pro accensione sensuum tuorum
a vero sole qui deus est, ne umquam extinguaris, sed de die in diem crescas in amore:
ruminabis assidue unum de his versibus... (GERTRUD voN HELFTA, (Euvres spiri-
tuelles I, Les exercices, ed. J. Hourlier et A. Schmitt (Sources Chrétiennes 127)
Paris 1967, 192).

156 Hie zwischent (vor der Gottesschau) sol si (die Seele) dv gottis wort kvwen
vnde 1n trvken mit deme gebette vnd stizzekeit dav vs mit avbeiten svgen, bis das ez ir



Propter lamentabilem vocem hominis 45

Jean Leclercq verbreitet sich in seinem schoénen, hier schon oft
zitierten Buch «L’amour des lettres et le désir de Dieu» angelegentlich
dariiber 157, sowohl, um die Tédtigkeiten des Lesens, Aussprechens, Nach-
denkens, Sicherinnerns in innige Beziehung untereinander zu bringen,
wie auch, um den einzigartigen Reichtum des innern geheimnisvollen
Gehalts der Schriftworte, der gerade erst durch das Ingangbringen jener
Funktionen seine Schitze preisgibt, aufzuzeigen.

In dieser letztgenannten Eigenschaft offenbart sich der dichterische
Charakter der Bibel. Der Wert ihres Vokabulars liegt mehr in dessen
vorerst verschlossener Bedeutungsfiille und triachtigen Schwere als
in priziser Klarheit 138, Und damit holen wir Caedmon wieder ein. Seine
Heilsgeschichte, «verbis poeticis maxima suavitate et conpunctione
conpositisy, ist Dichtung. Beda spricht von der ars canendi, vom carmen
dulcissimum, mit dem der demiitig bescheidene RoBBknecht die doctores
des Klosters zu seinen Hoérern machte. Caedmon wird auch, vor versam-
melter Kommunitit, feierlich approbiert und weiterhin mit Auftrigen
bedacht. Man darf dabei nicht vergessen, dalB er das, in dieser Friihzeit,
«in sua, id est Anglorum, lingua» fertigbringt. Mittels der ruminatio also,
jener aktiven Traktierung der Schriftworte und zugleich liebenden Ver-
senkung in sie, erhebt er die Volkssprache, sein Angelsdchsisch, das da-
mals noch kaum fiir poetische Leistungen tragfihig war, auf die Héhe der
Kunst. Man mull da nochmals Bedas Respekt vor jener Dichtung in der
Vulgirsprache erwdhnen. Der Historiker gibt ndmlich nur den «sensus»,
nicht den «ordo ipse verborum» von Caedmons Schépfungsgesang wieder,
weil selbst bestens geschriebene Lieder nicht «sine detrimento sui decoris
ac dignitatis» von einer Sprache in die andere iibertragen werden kénnten.
Und dies 731! 159

smakende werde in der andaht. Und: ... so man dv heilige bette wort (= mundliches
Gebet) berrvet mit dem muonde vnde svgit mit dem hevcen vnde in trvckit so alse das
reine vihe mit dem gedanken, das div sizzekeit dar vs sige. (DAVID VON AUGSBURG, Die
sieben Staffeln des Gebetes, Kleine deutsche Denkmailer des Mittelalters 1, hrsg.
von Kurt Ruh, Miinchen 1965, 135 f. 201.)

157 LeCLERCQ, L’amour, 19-23 u. 72-75.

158 Vgl. ebd. 75.

159 Man halte daneben z. B. Ratberts deutsches Galluslied, das Ekkehart IV.
um 1000 in lateinische Verse umgoB, um, statt des carmen barbaricum, einen wiir-
digen Text fiir die Melodie zu haben. (Vgl. auch Curtius, Europiische Literatur,
36, der zahlreiche Beispiele solcher Ubersetzungen gibt.) Jedoch, man muB dieser
Einschitzung der Vulgirsprache das ganz andere Verhdltnis zum Latein im deut-
schen Raum als im England des Frihmittelalters zugutehalten. Vgl. AUERBACH,
Literatursprache, 201 f.



46 Propter lamentabilem vocem hominis

So sehen wir die Kapazitdt der Volkssprache einmal mehr in enger
Verkniipfung mit der Theologie, der Verkiindigung der Heilsgeschichte,
und darin eine erneute Bestdtigung der Adelung und Heiligung der
Sprache der illitterati durch diese uniibersehbare Beziehung.

Freilich, Erhebungen des meditativen Geistes dieser Art, Dichtungen
aus solcher Gebetsform erwachsen, gibt es auch ohne Volkssprache. Zu-
viele Beispiele bestdtigen diese suggestive Kraft des Bibelwortes — um
nur zwei zu nennen: Bernhard, Wilhelm von Saint-Thierry. Es ist klar,
daB ihre «Meditativae orationes» aus dem tédglich vollzogenen liturgischen
Dienst gendhrt werden und Gestalt annehmen, sehr oft satzweise in
wortlicher Ubernahme jener unablissig gesungenen und gehérten Texte.
Aber hier, in unserer Betrachtung, gibt es nun den Laien Caedmon, dem
es trotz mangelnden Umgangs mit Bibel- und Vitertexten gelingt, die
Heilswahrheit dichterisch zu besingen. Er vermag es dank seiner de-
miitigen Bereitschaft fiir den Auftrag des Herrn. Demut und frommen
Sinn des bescheidenen Klosterknechtes %0 erkennt man am besten aus
dem prompten Gehorsam einem so schwierigen Auftrag gegeniiber, liest
ihn aber auch aus dem ausdriicklich berichteten Verhalten Caedmons
in der Gemeinschaft. Und zum Schlul3, bevor Beda ihn selig sterben
14Bt, nennt er ihn einen «vir multum religiosus et regularibus disciplinis
humiliter subditus».

b) Altsichsische Weiterfiithrung. Der Zusammenhang der Bibel-
dichtung mit der Theorie der Sprache in der Knechtsgestalt, wie sie die
Monseer Fragmente verstehen, ist im RoBknecht Caedmon, durch dessen
Mund zu singen Gott nicht verschmdht hat, deutlich geworden. Die
gleiche Legende erscheint, leicht abgewandelt und nicht in dieser
Ausfithrlichkeit, wieder in der Vers-Praefatio zum altsidchsischen
«Heliand» %', Wie bereits gesagt, iibernimmt sie auch hier die Recht-
fertigung einer volkssprachlichen Bibeldichtung, nunmehr der deutschen.
Und wieder werden die zwei Aspekte dieser Dichtungsgattung erkennbar:
zweckbestimmter Auftrag, «mit missionarischer Absicht, durch die dulce-
do der Kunst, durch das ‘more poetico interpretare’ auch Ungebildete zu

160 Die Abtissin macht ihn nach der Entdeckung seines Charismas sofort
zum Monch. Darin liegt wohl eine leise Bestdtigung der frithmittelalterlichen Auf-
fassung, daf3 ein Laie nicht dichten und das Heil verkiinden kénne. Nun, der Herr
der Herzen und Talente wullte es besser.

161 Versus de poeta et interprete huius codicis. Ausgabe O. Behaghel, ATB 4,
Halle/Saale #1933.



Propter lamentabilem vocem hominis 47

ergreifen» und «Berufung auf spontane Inspiration» %2, Anders ist nur
die Uberlieferung der Dokumente. Wahrend von Caedmons Dichtung
nichts tradiert ist, sondern nur die Geschichte seiner Berufung, haben
wir den altsdchsischen Heliand als imponierendes Dichterwerk des
9. Jh., dessen Begriindungs-Praefationes aber nicht mit Sicherheit da-
tierbar sind '%3. Jedenfalls differieren Epos und Vorreden im Hinblick
auf ein Interesse an der Volkssprache. Die Praefationes erwdhnen nicht
weniger als zehnmal die Sachsen, die deutsche Sprache, die Ubertragung
usf. %4, In der Dichtung selbst héren wir nichts «vom Stolz des Dichters
auf seine angestammte Muttersprache» 195, Tatsdchlich mul} eine Stelle
wie Vers 1409-1414 (zu Mt 5,14-16) iiberraschen, wo eindringlich der
Verstindlichkeit der Predigt fiir die Leute dieses Landes das Wort ge-
sprochen, die Volkssprache jedoch iiberhaupt nicht erwdhnt wird. Auch
die Einleitung des Heliand, die in etwa an jene des Lukasevangeliums
erinnert, nimmt die Gelegenheit einer solchen Vorstellung des heimi-
schen Idioms nicht wahr. Wenn man von den Praefationes herkommt —
was sich aber mit Riicksicht auf deren spitere Redaktion verbietet —,
ist diese vollige Stille um das Sprachanliegen nicht zu begreifen.

Unter diesen Umstdnden und fiir unsere Frage bleibt das Eruieren
von Verfasser und Zeitpunkt der lateinischen Vorreden ein Postulat der

162 Max WEHRLI, Sacra poesis, in: Die Wissenschaft von dt. Sprache u.
Dichtung. Methoden. Probleme. Aufgaben (Festschrift Fr. Maurer) Stuttgart 1963,
270 1.

163 Zu den lateinischen Vorreden vgl. EHRISMANN, 151-155; G. BAESECKE,
Die Karlische Renaissance und das dt. Schrifttum, DVjS 23 (1949) 209; Verfasser-
lexikon II 386 (BasLER); DE Boogr, 58. 64. Sievers und Baesecke schreiben sie
Hraban zu, so auch Verfasserlexikon. Ehrismann schweigt dazu und bezieht sie
nicht einmal mit Sicherheit auf den Heliand, de Boor lehnt Hraban als Verfasser
ab. Vgl. auch den Forschungsbericht von H. Rupp, in Forschungen zur ahd.
Literatur 1945-1962, Stuttgart 1965 (Sonderdruck aus der DVjS 38 (1964) Sonder-
heft), 39-50. Sicher ist, daB die Vorreden erst nachtriglich dem Heliand voran-
gestellt wurden.

164 Praefatio in librum antiquum lingua Saxonica conscriptum; ut cunctus
populus suae (Ludwigs d. Frommen) ditioni subditus, Theudisca loquens lingua. ..
divinae lectionis nihilominus notionem acceperit; praecepit namque cuidam viro
de gente Saxonum; ut vetus ac novum Testamentum in Germanicam linguam
poetice transferre studeret; interpretando more poetico; iuxta idioma illius linguae;
ad cantilenam propriae linguae congrua modulatione coaptaret; ut cuncta Theudisca
poemata suo vincat decore; Versus de poeta et interprete huius codicis; transferre
in propriam clarissima dogmata linguam.

165 BorsT, Turmbau, 520. Vgl. das Folgende; ferner: Verfasserlexikon 11 386:
«beharrliches Schweigen zu Aufschliissen irgendwelcher Art fiir Verfasser, Zeit etc.»
Schlagender noch: SEHRTs vollstindiges und zuverlassiges Worterbuch zu Heliand
u. Genesis fithrt das Stichwort thiudisc oder sdchsisch nicht.



48 Propter lamentabilem vocem hominis

Forschung. Das Epos selbst scheint wie das sorglos in eine ihm nicht
ohne weiteres gewogene Zeit hinein geborene Kind zwischen Bedas
schonem Wunderbericht und Otfrids enthusiastischer und ernsthafter
Verteidigungsrede zu liegen. Ein Fremder, nicht sein Erzeuger, hitte
ihm Platz und Daseinsrecht erstritten. Ob im Einvernehmen mit dem
Dichter? Das lehnt die Forschung ab. Wer war dann dieser Heliand-
Dichter, der ein solches Werk unbekiimmert und wie selbstverstindlich
in seiner Sprache hinlegt? SchlieBlich hat man ihn ja mit groBer Wahr-
scheinlichkeit als einen geschulten Theologen zu nehmen, der doch
eigentlich mit den genau gleichen Hemmungen der Vulgdrsprache
gegeniiber wie seine Vor- und Nachfahren behaftet sein miiBte 6,

Indessen darf man den Heliand auch ohne dokumentierten Emp-
fehlungsbrief bedenkenlos in die Reihe der Bibeldichtungen ein-
gliedern, deren Anliegen die Vertiefung des Glaubens im Volk ist. Es
werden hier zwar keine regelmidfBigen Abschnitte allegorischer Schrift-
auslegung wie bei Otfrid eingefiigt. Nur eine Fitte, die 44., ist solcher
Art und wird dementsprechend eingeleitet: «that (die zwei Blinden am
Weg) ménid thoh liudo barn ...» (V 3591) %7, Das interdum ... mystico
sensu depingens der Vorrede hat aber trotzdem seine Berechtigung. Auch
im «Heliand» wird der ruminatio Raum gegeben %8, im liebevoll vari-
ierenden Erzihlstil, in dem die schéne Einheit von Dichtung und Seel-
sorgstheologie 1% greifbar wird.

Und dann steht es unserer Fragestellung absolut frei, jene lateini-
schen Vorreden als selbstindiges Dokument auszuwerten, das seine Ab-
sicht deutlich genug verrit, auch wenn sich seine Bezugnahme auf den
Heliand als eine nachtrdgliche und nicht einmal eindeutig erwiesene —
wiewohl hochst wahrscheinliche — herausstellt. Jedenfalls darf nochmals
die Ahnlichkeit zur Caedmon-Legende betont werden, weil auch hier
eine Bibeldichtung angekiindigt wird, die dulcedinis suavitate das

166 Vgl. dazu J. RATHOFER, Der Heliand. Theologischer Sinn als tektonische
Form, Niederdeutsche Studien 9, Ko6ln 1962, 302-306, der den «Heliand» nicht nur
auBerhalb einer Uberlieferung der spitantiken Bibeldichtung, sondern auch der
angelsichsischen sehen will. Der Helianddichter habe keinen literarischen Ehrgeiz,
er bemiihe sich als Seelsorger um den Hinweis auf das exemplum der vier Evangelien,
vgl. V 32 {. (Zu dieser imitatio des exemplum Christi s. ebd. 280-288.) Rathofer
schreibt das erstaunliche Werk allein dem « Impetus» zu, «der von der karolingischen
Reform ausging».

167 Rathofer entwickelt u. a. daran seine fragwiirdige Zahlentheorie.

168 WEHRLI, Sacra Poesis, 271.

169 Vgl. die guten Ausfithrungen bei RATHOFER, 280-288.



Propter lamentabilem vocem hominis 49

suchende Herz beriihrt, dank ihrer poetischen Kraft. Und in gleicher
Weise auch sieht man den Heliandsinger auBerstande, das Werk nur
de suae ingenio parvitatis vertrauend zu vollbringen 17°,

Bibeldichtung ist ErschlieBung der Schrift zu frommer Betrachtung
fiir das Volk, ist «héchste Begegnung von Dichtung und Offenbarungy,
ist «sacra poesis nicht nur dem Thema nach, sondern auch vielleicht
nach ithrem Anspruch auf besonderen Rang und besondere Wahrheit» 171
und steht als so bedeutsame Leistung immer im Zeichen hoher — indivi-
dueller oder nationaler — Berufung.

¢) Neuansatz und Erfiilllung im Althochdeutschen. Mit dem Nationalen
ist das Stichwort fiir das Werk des rheinfriankischen Moénchs, Otfrids von
Weillenburg, gefallen. Sein Evangelienbuch!?? ist, obwohl wie die andern
Bibeldichtungen durchaus ein Andachtswerk, in einem gewissen Sinn
ein offizieller Aufruf an die Adresse des frankischen Volkes. Dieser
Dichter ist es, der wie kein zweiter die Aufmerksamkeit unserer Frage-
stellung auf sich zieht, stellt er doch seinem ersten Buch das beriihmt
gewordene Eingangskapitel voran, das aufs genaueste das Thema unserer
Theorie formuliert:

«Cur scriptor hunc librum theotisce dictaverit.»
AuBer in dieser «dltesten erhaltenen deutschen Vorrede eines deutschen
Schriftstellersy» 173, diesem groBartigen Griindertext der deutschen Litera-
turgeschichte 17* in althochdeutschen Versen erklart sich Otfrid iiber das
gleiche Thema im amtlichen Begleitschreiben mit der Bitte um Appro-
bation, dem lateinischen Brief an Erzbischof Liutbert von Mainz. Diese
beiden Dokumente bilden nun, auf dem Hintergrund der Widmungen
und des ganzen Werkes, den Interpretationstext fiir Otfrids Beitrag zu
unserer Theorie. Was darin, neben dem neuen Aspekt des Nationalen,
geltend gemacht wird, bestdtigt und ergdnzt auf schéne Weise manches
von dem bereits aus andern Zeugnissen Erkannten.

Im Brief an Liutbert nennt Otfrid die spatantiken Bibeldichter
Juvencus, Arator und Prudentius, um diese poetae christiani den vates

170 Prosa-Praefatio.

171 WEHRLI, Sacra poesis, 263.

172 OTFRID VON WEISSENBURG, Evangelienbuch, hrsg. v. Erdmann/Schréder,
ATB 49, Tibingen °1965. Alle Zitate nach diesem Text. Beigezogen wird ERDMANNS
Kommentar aus der Ausgabe Halle/Saale 1882.

173 Oskar ERDMANN, ebd. (1965) V.

174 WEHRLI, Sacra poesis, 272.



50 Propter lamentabilem vocem hominis

gentilium Vergil, Lucan und Ovid gegeniiberzustellen 7. Fiir Otfrid gibt
es ndmlich zwei Probleme: Es geht darum, christliche Themen erstens
in dichterischer Form und zweitens in der Volkssprache darzustellen 17°.
Der Moénch hebt also die christlichen Bibeldichter gegen die heidnischen
vates ab und sieht sich selbst als Nachfolger der ersten. Er legt ja partem
Evangelrorum (9) vor, um den cantus obscenus laicorum (6 £.), den ludum
saecularium vocum (11) zu iiberrunden '77. Die Rechtfertigung der
Bibeldichtung als solcher weist Rupp «aus giiltiger Tradition» (ebd.)
nach. Sie soll hier nicht mehr zur Frage stehen, zumal Max Wehrli in dem
ebenso schonen wie wichtigen Aufsatz «Sacra poesis» Reichtum und Wert
dieser heute eher schlecht angeschriebenen Sonderform der Erzihlung
wieder ins Bewulltsein gebracht hat. Unsere Aufmerksamkeit muB3 sich
auf die Rechtfertigung der Volkssprache fiir diese Erzdhlgattung kon-
zentrieren, und das deckt sich exakt mit Otfrids eigenem Anliegen.

Nach Rupps Meinung sieht der Dichter sich ndmlich einem ganz
neuen Problem gegeniiber, der Versifizierung des Evangeliums in der
deutschen Sprache. Er konne und wolle nicht wie der Heliand an die
angelsichsische Geistlichendichtung ankniipfen 17®. Wir haben schon ge-
sehen, dafl hier neue Argumente zu erwarten sind.

Otfrids Bemiihen geht also dahin, die Verbindung zur lateinischen
Antike und nicht zur germanischen Dichtung herzustellen. Aber die
«volkssprachliche Bibeldichtung scheint nun ein Abweg zu sein von
dem (...) Ziel der Spitantike, eine vergilische Bibel zu formen». Sein
junges frinkisches Unternehmen im Gegensatz «zur reifen Kunst der
Griechen und Roémer» ist ein neues und nicht leicht zu lésendes Pro-
blem 17°, Deshalb mul} seine Rechtfertigung tief greifen.

Zunichst nennt er, wohl mit Absicht, die Sprache jener Dichter, der
heidnischen wie der christlichen, nicht etwa lingua latina oder lingua

175 .. quod gentilium vates, ut Virgilius, Lucanus, Ovidius caeterique quam
plurimi suorum facta decorarent lingua nativa, (...) nostrae etiam sectae probatis-
simorum virorum facta laudabant (jene Briider), Juvenci, Aratoris, Prudentii
caeterumque multorum, qui sua lingua dicta et miracula Christi decenter ornabant
(13-19). Im otfridischen Text handelt es sich zundchst um eine Aneinanderreihung
der beiden Dichtertypen; Gegeniiberstellung nach der Interpretation von Heinz
Rupp, Otfrid v. WeiBlenburg und die spatantike Bibeldichtung, WW Sammel-
band II 138 ff. (bzw. 7 (1956/7) 334 f1.).

176 Ebd. 142,

177 Dartiber mehr s. unten.

178 Vgl. auch ScHONBACH, Otfridstudien IV, ZfdA 40 (1896) 122.

179 WEHRLI, Sacra poesis, 272.



Propter lamentabilem vocem hominis 31

romana, sondern lingua nativa (15) 18, sua lingua (18), um gleich von
Anfang an die spontane Vorstellung einer Privilegierung des Lateins
von dessen Wesen her, wenn nicht auszuschalten, so doch wenigstens aus
dem vordergriindigen BewulBtsein herauszuhalten und die von ihm
anvisierte Richtung anzugeben. Uns aber, uns Franken, meint Otfrid !#,
fehlt es nur am ernstlichen Willen, ebenfalls propria lingua die Strahl-
kraft des Gotteswortes wiederzugeben ¥2. Denn die friankische Sprache
wird nur deshalb fiir eine barbarisch ungeziigelte gehalten, sagt er
spiter, weil sie von den eigenen Leuten bis jetzt noch nie, weder in Prosa
noch Poesie, geglittet worden ist 18, Otfrid gerdt in einen Ton schmerz-

180 Ein Ausdruck, der mir sonst nirgends begegnet ist. Lafein ertibrigt norma-
lerweise jede Erlauterung, ist ja die Sprache schlechthin. Der Begriff lingua nativa
wird sonst nur fir die Volkssprache gebraucht, aber nie in diesem Terminus, sondern
gewOhnlich lingua barbar(ic)a oder vulgaris. (Du Cange iiberliefert den Ausdruck
auch nicht.)

181 Vorerst immer durch das Sprachrohr seiner sogenannten Auftraggeber,
s. unten.

182 Nos vero, (...) divinorum verborum splendorem clarissimum proferre
propria lingua dicebant (jene Briider) pigrescere (19-21).

Die Faulheit der andern (als eine zu tiberwindende!) vorzuschiitzen und darin
eine Rechtfertigung des eigenen Tuns zu sehen, ist nicht nur Otfrids Einfall.. Viel
unverbliimter und zugleich késtlich naiv gebédrdet sich HEINRICH v. KROLEWITZ
iz Missen gegen Ende seiner langatmigen Vaterunser-Paraphrase (1251-1253
verfaf3t):

Die wisen in latine (gemeint sind Geistliche, Zeitgenossen)

ir kunst davan liezen schine

und schrviben dd vone vil,

des ich nicht alles sagen wil;

in diuschen wolten sie es niht tin,

daz sie sich icht wolten miin,

Sint sie ez alle verswigen

unde die vede liezen ligen,

s0 miistez tiin doch ettewer

ine weiz niht, vil lichte bin ich devr,

von dem got das wolte,

daz er diz veden solte. (V 4649—4661.)
(Ausgabe Friedr. Lisch, Quedlinburg u. Leipzig 1839.) So von sich eingenommen
das klingen mag, der Verfasser dichtet auf deutsch in der aufrichtigen Sorge, die
tumben mochten sonst iibergangen werden und den Text nie richtig verstehen (wie
es auch ihm frither ergangen sei). Auch hier wird der Gedanke der Eréffnung der
Schrift sehr deutlich.

Curtius scheint diesen Exordialtopos nicht zu kennen. Der Topos ‘Die Tragheit
ist zu meiden’ (Europdische Literatur, 98 {.) beinhaltet jeweils eine Forderung der
Ethik an den Schreibenden selbst; hier jedoch wird die Tragheit der andern als
Alibi fiir den Autor beniitzt.

183 Tingua enim haec velut agrestis habetur, dum a propriis nec scriptura nec
arte aliqua ullis est temporibus expolita (105-107).



52 Propter lamentabilem vocem hominis

licher Anklage. Er, dessen Sprach- und Stilideal das lateinische ist, das
er gerade anhand der barbaries der deutschen Sprache (der lingua «inculta
et indisciplinabilis atque insueta capi regulari freno grammaticae 18
artisy, 58 f.) entrollt 185 er, der durch die Aufzihlung aller moglichen
und schon dagewesenen «I‘ehler» der Deutschschreibenden vorsichtig
jeder kiinftigen Kritik an seinem Werk den Wind aus den Segeln nimmt 186
und dabei u. a. es verschmiht, seine eben entwickelte abstrakte Dar-
stellung der Schwierigkeiten seiner Muttersprache mit deutschen Bei-
spielen zu belegen, um sich nicht erneut dem Gelichter der Gebildeten
preiszugeben durch das Einfiigen solcher barbarischen Worte in das
Ebenmal des Lateins 187, dieser Mann bedauert in den schirfsten Worten,
daBl man es bisher unterlassen habe, diese ungehobelte Sprache aufzu-
werten 188, Es hort sich an wie ein Widerspruch. Und doch kann es sich
beidesmal nur um das gleiche handeln: um die Uberzeugung, die Fran-
kensprache sei der Erhebung fidhig, vorausgesetzt, da man sie pflegt.
Thre bisherige Vernachldssigung kann Otfrid nicht begreifen. Was selten
geschieht, fihrt er in seinem Unmut fort, sie, die Deutschen, iiben sich
mehr in einer ihnen fremden Sprache, dem Lateinischen oder Griechi-
schen. Sie hiiten sich, diese durch Mibrauch zu verunstalten, scheuen
sich aber nicht vor Fehlern in der eigenen. Sie fiirchten sich, in ihrem
biBchen lateinischer Schriftstellerei auch nur ein wenig die Kunst zu ver-
letzen, wihrend ihre eigene Sprache sozusagen durch jedes verwendete

184 Grammatica heift im Mittelalter oft einfach die lateinische Sprache. Vgl
Curtius, Europdische Literatur, 36. Vgl. aber auch ebd. 52 f., ferner LECLERCQ,
L’amour, besonders 21 f., und JAN PIiNBORG, Die Entwicklung der Sprachtheorie
im Mittelalter, in: Beitrige zur Geschichte der Philosophie und Theologie des Mittel-
alters, Bd. XLII Heft 2, Kopenhagen 1967, 25 ff., mit einem weit komplexeren
Begriff von Grammatik.

185 AufBlerdem in I 1, 1-30, s. unten.

186 Wie es sich gehort fur eine captatio benevolentiae.

187 Horum supra scriptorum omnium vitiorum exempla de hoc libro theotisce
ponerem, nisi inrisionem legentium devitarem; nam dum agrestis linguae inculta
verba inseruntur latinitatis planitiae, cachinnum legentibus prebent. (101-105.)

188 Es mufl} dessen ungeachtet schon frither an eine Moglichkeit, das Frankische
schriftfihig zu machen, gedacht worden sein. H. GRUNDMANN (Litteratus, 33 {.)
berichtet von Ko6nig Chilperich, 1584, der 4 neue Buchstaben ersonnen hat, um
allenfalls auch Worte der frinkischen Sprache in lateinische Texte aufnehmen zu
konnen. Das ist ein erster, fast schiichterner Versuch, sich des Friankischen anzu-
nehmen, das sich der Schrift so widerspenstig zeigt (wie OTFRID es noch 300 Jahre
spiter mit seinen «tria uuu», k und z (61.67) erfahren mubte). Von einer Hebung
der Volkssprache kann hier noch nicht die Rede sein, wohl aber vom Vertrauen in
eine grundsdtzliche Literaturfahigkeit derselben.



Propter lamentabilem vocem hominis 53

Wort einen Fehler erzeugt. Ein seltsames Ding, dal3 sie die Vorziige ihrer
GroB3en in die Fremdsprache iibersetzen und keine Schreiberfahrung in
der eigenen haben 1%

Trotzdem, schliet Otfrid, ist es angebracht, auf welche Art auch
immer, sei es in verderbter oder in kunstvoller Sprache, den Schopfer
aller zu loben, der den Menschen das Instrument der Sprache(n) gab, in
ihnen das Wort seines Lobes zum Klingen zu bringen, der nicht (wie
die GroBen dieser Welt) die Schmeichelei geschliffener Worte erwartet,
sondern die fromme Gesinnung und das in frommer Arbeit zusammen-
getragene Werk, nicht den leeren Sklavendienst der Lippen 1%°.

Damit kommt Otfrid zu seinem innersten Anliegen. Er unter-
scheidet zwischen Preis der Nationalhelden und Gotteslob, und er weil3
genau, dal} sein Frdankisch die Kunst der lateinischen Dichtung nie ein-
holen kann. Aber Gott akzeptiert auch das Preislied der Franken, und
zwar nicht etwa nur so, daf3 er in Nachsicht und Giite auch das Gestammel
der nicht wortgewandten Kinder anndhme. Vielmehr wird die Sprache
selbst, von goéttlichen Maflstdben her, aufgewertet. Hierin liegt Otfrids
subtile Rechtfertigung der Volkssprache.

Nist si (die frank. Sprache) so gisungan, mit regula bithuungan:
si habet thoh thia rihti in sconeru slihti (I 1,35 £.).

189 (Quod si raro contigit, aliarum gentium lingua, id est Latinorum vel Graeco-
rum, potius explanant; cavent aliarum et deformitatem non verecundant suarum.
Stupent in aliis vel litterula parva artem transgredi, et pene propria lingua vitium
generat per singula verba. Res mira tam magnos viros (...) in alienae linguae
gloriam transferre et usum scripturae in propria lingua non habere (109-117).
Interessant, dieses framnsferre in den Ruhm der Fremdsprache hiniiber. Das setzt
irgendwie die vorgdngige Formulierung jener GrofBtaten in der eigenen voraus,
die mindestens potentielle Fahigkeit der Volkssprache, solche Preisung zu tragen
und damit den eigenen (sprachlichen!) Ruhm zu begriinden. Nun aber wird dieser,
aus Nachldssigkeit, an die Fremdsprache verkauft.

Zur gloria alienae linguae vgl. auch 1 1, 31 f.: Indem die Griechen und Rémer
in ihrer Zunge dichteten, erhoéhten sie deren Ruhm, und das ist es, was Otfrid
auch den Franken dringend empfiehlt, s. 32 ff.

Der gleiche Gedanke wird im «Teutschen Michel» von GRIMMELSHAUSEN
vertreten, wenn dieser klagt, durch Latinisierung oder Grizisierung des Personen-
namens stehle man dem Vaterland die Ehre und hinge sie andern Nationen an.
(Ausgabe Scholte, 179.)

190 Est tamen conveniens, ut qualicumque modo, sive corrupta seu lingua
integrae artis, humanum genus auctorem omnium laudent, qui plectrum eis dederat
linguae verbum in eis suae laudis sonare; qui non verborum adulationem politorum,
sed quaerit in nobis pium cogitationis affectum operumque pio labore congeriem,
non labrorum inanem servitiem (117-123).



54 Propter lamentabilem vocem hominis

Also auch ohne in der Poesie verwendet und ohne in Regeln gefalBt zu
sein, hat sie ihre Geradheit, ihre Richtigkeit, ihre Billigkeit 1!, die in der
schonen Ebenheit besteht. Aber wodurch erreicht man diese sconiu slihii ?

Ilu thu zi note, theiz scono thoh gilute,
joh gotes wizod thanne tharanne scono helle,
Thaz tharana singe 1z scono man ginenne,
in themo firstantnisse wir gihaltan sin giwisse (37 ff.).

Otfrid selber ermuntert sich: Gib dir Miihe, dal die Dichtung und
Gottes Gesetz darin doch schon erklingen, schén dadurch, da8 wir dank
dem Verstdndnis (des Besungenen) in GewiBheit gehalten werden, gewil3
sind, Gottes Gebot recht verstanden zu haben.

Denn, gerade daran liegt es ja, an der Erfiillung von Gottes Willen:

Thaz laz thir wesan suazi: so mezent ez thie fuazi,
zit joh thiu regula, so ist gotes selbes brediga.
Wil thu thes wola drahton, thu metar wolles ahton
in thina zungun wirken duam joh scono vers wolles duan:
Il 10 gotes willen allo ziti irfullen,
so scribent gotes thegana in frenkisgon thie regula.
In gotes gibotes suazi laz gangan thine fuazi,
ni laz thir zit thes ingan: theist sconi fers sar gidan:
Dihto io thaz zi noti theso sehs ziti,
thaz thu thih so girustes, in theru sibuntun girestes (41-50).

Dieser Gedanke muf} dir lieb sein: So, wie Gott es gelehrt hat (in der
Heiligen Schrift), so messen es die Fiile — des Verses (21) und des Men-
schen (47) —, die sechs Zeiten — des Hexameters (25.49), des Schépfungs-
werkes (49 f.) 192 und als mogliche weitere Interpretation die der sechs
Weltalter 13 — und die Regel — die der Metrik (35) und die Gottes (46),
das gottliche Gebot in der Heiligen Schrift und vielleicht auch, im
speziellen Sinn, in der Ordensregel umfassend. Die im Gesetz Gottes

191 Der ErpMANN-Kommentar versteht, mit Bezug auf 19, unter »ih#i die
Prosa im Gegensatz zur Poesie der Lateiner. Rupp, Otfrid v. W., 144, verwendet
fir vkt den Begriff der rectitudo und sieht (ebd. 142 f.) Otfrid in einer Linie mit
den Bestrebungen Karls d. Gr., fiir die frankische Sprache die rectitudo zu erstreben.
Besonders Karls Plan einer frinkischen Grammatik hdtte darauf abgezielt. — Zur
Interpretation von V 41-50 auch P. v. PoLENz, Otfrids Wortspiel mit Versbegriffen
als lit. Bekenntnis, in: FS Ludw. Wolff, Neumiinster 1962, 121-134, der aber
Rupps Untersuchungen nicht beachtet.

192 In Analogie zum Schépfer sind aber 47-50 auch gut auf des Mo&nches
Sechstagewoche im Kleinen zu beziehen, wo es in erster Linie darum geht, die
zur Verfiigung stehende Zeit optimal auszuniitzen (48a).

193 So Rupps und WEHRLIS Interpretation der seks zifi, u. a.



Propter lamentabilem vocem hominis 55

dahineilenden FiiBe 1°%, die im Plane Gottes ablaufenden Zeiten der
Schopfung, der Heilsgeschichte und des Menschenlebens, die von Gott
aufgestellte und vom Menschen eingehaltene Regel, sie alle haben das in
sich, was von der Poesie erwartet wird: Schonheit durch Ordnung.

Und so bekriftigt Otfrid, um ja sicher verstanden zu sein: Willst
du dich also nach dem Metrum richten, um dadurch zum Ruhm deiner
Sprache schéne Verse zu schaffen, so gibt es nur diesen einen Weg:
File immer dahin in Gottes Willen, in der swazi von Gottes Gebot
laf} deine FiiBle laufen. Dann kannst du innert kurzem schéne Verse
machen (48 b).

Der Anklang an Ps 118 ist uniiberhérbar %3, Was der Monch Otfrid
allsonntédglich von der Prim bis zur Non horte, mitsang und meditierte:
Beati immaculati in via, qui ambulant in lege Domini (1 f.), Cogitavi
vias meas, et converti pedes meos in testimonia tua (59 f.), Lucerna
pedibus meis verbum tuum et lumen semitis meis (105 £.), Gressus meus
dirige secundum eloquium tuum (133), Et ambulabam in latitudinem,
quia mandata tua exquisivi (45 f.) und das fast atemlose Viam manda-
torum tuorum cucurri, cum dilatasti cor meum (32 f.) am Ende in der
Prim, das hat ihn offenbar nicht mehr losgelassen, darin hat er auch die
suazt (103) des gottlichen Gesetzes (das ja in diesem Psalm fortwdhrend
mit Umschreibungen von Wort abwechselt) begriffen, die dulcedo des
Wortes Gottes 19,

Mit der beriihmt gewordenen Parallelisierung von Gesetz Gottes
mit dem der Poesie faBt Otfrid in einem kiithnen Griff die Wertkriterien
der Dichtkunst und des frommen Lebens in eins. Und so geschieht denn,
was vordem unmoglich schien: die Knechte Gottes schreiben Gottes
Gesetz, das er in seinem Evangelium und der Heiligen Schrift {iberhaupt
gab, in frenkisgon (46). Die Moglichkeiten ihrer Sprache haben sich als
tahig erwiesen, die Kunde des Heils zu tragen. Aber diese Bibeldichtung

194 Das laz gangan thine fuazi dringt die Vorstellung einer vorgegebenen,
schon richtig gelegten Bahn auf, einer Schiene beinahe, auf die der Mensch bloB3
seine Fiille zu stellen hat, damit sie die vorgezeichnete und ein far allemal tiber-
nommene Spur nunmehr fast mechanisch richtig abschreiten. Aber freilich: reine
fuazi sind gefordert fiir diesen Pfad! Vgl. I 18, 35, fiir den Weg in die wahre Heimat
(Mystice zur stella magorum).

195 Vgl. auch den ERDMANN-Kommentar; ferner WEHRLI, Sacra poesis, 273
Anm. 22, der auf das Carmen paschale, I 80 f. des Sedulius und Petrus Riga ver-
weist.

196 Zum Sinnbezug suazi — fuazi vgl. jetzt FRIEDRICH OHLY, Geistige Stile bei
Otfried, in: Festschrift Max Wehrli, Ziirich 1969, 113 f.



56 Propter lamentabilem vocem hominis

1st, um es mit Wehrli zu sagen, nicht mehr (wie noch bei Juvencus und
den andern) «die duBere Verbindung von heiligem Stoff und antiker
Form, sondern, ganz ins Innere zuriickgenommen, die heilige Poesie,
in der der Mensch im gottlichen Wort steht, es {ibt und damit zum
Ewigen gelangt: Sacra poesis als das fromme Leben selbst» 197. Selbst
die edilzungun (53), d. h. die heiligen Sprachen der Apostel und Evange-
listen, konnen Otfrid nicht mehr ernstlich beunruhigen. Ein zweites Mal
bricht er in die provozierende Frage aus:

Ziu sculun Frankon, so ih quad, zi thiu einen wesan ungimah? (57)

Daraufhin setzt er zu dem {iberschwinglichen Lob der Franken an
(59-104).

Sie sind mit den Mazedoniern verwandt 18, sie stehen deshalb an
Kiihnheit und Tiichtigkeit im Felde weder den Roémern noch den
Griechen nach, Reichtum und Fruchtbarkeit des Landes verstehen sie
weise auszuniitzen, niemals haben sie sich unter das Joch eines aufge-
zwungenen Regenten gebeugt oder waren sie einem fremden Volk
untertdnig.

Wie Wehrli gezeigt hat 1%°, geht dieser Uberschwang nicht nur ein-
fach auf das Konto spontanen Nationalstolzes. Vielmehr mull man ihn
auf dem Hintergrund des ganzen otfridischen Oeuvres sehen, das sehr
bewuBt die Tradition einer «vergilischen Bibel» aufnimmt. D. h. das Epos
«eines als inspiriert gedachten Dichters» tritt mit seinem biblischen
Inhalt «mit dem Anspruch eines gleichsam offiziellen Universalwerkes»
auf. Aus dieser Sorge heraus: die christliche Botschaft im Kleid der
antiken Welt zu vermitteln, sucht Otfrid ja den Anschlull an die spit-
antike und nicht an die angelsidchsische Bibeldichtung, und deshalb
dient ihm die Uberlieferung, nach der die tapferen Franken unter
Alexanders Hand gekdmpft hitten, auf willkommene Weise. Die Wid-

197 WEHRLI, Sacra poesis, 273.

198 Eine alte und dauerhafte These, die vor allem im ANNOLIED wieder brillant
verfochten wird (XXI ff.). Der genealogische AnschluB3 an die Griechen ist von
Bedeutung, werden doch diese und die Romer als Trager, mindestens als Teilhaber
der Welt- und somit der Heilsgeschichte betrachtet. Die Franken nun in die gleiche
Linie zu stellen, legitimiert erst eigentlich die frinkische Geschichte. Otfrid leistet
mit seiner Theorie einen Beitrag zu der in der Karolingerzeit reich entfalteten These
der Origo Francorum, die in der deutschen Dichtung wieder, auller im Annolied,
in der Kaiserchronik und im Alexanderlied aufgenommen wird, in der franzosischen
aber bereits im Rolandslied.

199 WEHRLI, Sacra poesis, 268 f. 266. BorsT (Turmbau, 535 {.) dagegen
schiebt Otfrid nur national-politische Beweggriinde unter und tibersieht véllig das
Grundanliegen des Mdnches.



Propter lamentabilem vocem hominis 57

mung an Koénig Ludwig den Deutschen vollends stellt das Werk uniiber-
sehbar in den Rahmen des Reichs: dieser Herrscher, ther snello (1), der
edil Franko (13), der wie David thie gotes liuti regiert (56 ff. 37 f.) und
der feierlich aufgefordert wird zu horen, was Christus dem Frankenvolk
gebiete (89 {.), er ist zweifellos der Reprédsentant des christlichen Reiches,
dem nun, analog dem antiken Usus, das Buch in der Reichssprache
gedichtet wird (87).

In diesen sauber gezogenen Linien: Mazedonier-Franken, David-
Ludwig, Vergil- Juvencus-Otfrid und mit dem Anspruch auf den wiirdig-
sten Gegenstand einer Dichtung, der Bibel, mull doch wohl das provo-
zierende Faktum eines Buches in frinkischer Zunge akzeptiert werden 2%.

200 Kaum je sonst wird die Verteidigung der Volkssprache auf den Hinter-
grund des Reiches gestellt. Ich fand sehr spirliche Zeugnisse solchen Denkens.
Heranziehen durfte man wohl das Rolandslied des PFAFFEN KoONRAD (um 1172),
wo der Dichter im Epilog seine Auftraggeber, Herzog Heinrich und die edele her-
zoginne rihmt,

daz st sin (des Rolandsliedes) ie gedachten

daz man iz fur brvachte

intutische zungin gekevet,

da ist daz viche wol mit gevet. (V 9031 f1.)
(Ausgabe Carl Wesle, Bonn 1928). Aber auch hier, wie bei Otfrid, durfte es nicht
um das rein politische Reich gehen, sondern um jenes der Christenheit. So FRIED-
RICH OHLY in ZfdA 77 (1940) 199 ff. Das Rolandslied sei, neben der Kaiserchronik,
wie keine andere Dichtung des Jahrhunderts eine tiber das Reich, das freilich
nicht urspriinglich von dieser Welt, sondern als Reich Gottes metaphysisch be-
griindet sei und sich im irdischen Imperium spiegle und verwirkliche. Auf V 9034
nimmt Ohly keinen Bezug.

Einer Erwdhnung wert wire allenfalls noch das Georgslied REINBOTS VON
DURNE (um 1231-1253 entstanden), das eine Art Nationalgedankens, freilich in
schwicherer Auspriagung, formuliert: Reinbot (der seine Situation iibrigens mit
jener Wolframs vergleicht, der auf Geheil Hermanns v. Thiiringen den Willehalm
in tiutsche bekant (V 36), und der sich denn auch wie sein Vorbild im Prolog betend
an den zu besingenden Heiligen wendet) wolle das Gedicht (auf deutsch) machen,
dal3 es bekannt werde

und rveiche by alliu tiutsche lant
von Tyrol vehte unz an Bremen,

von Bresburc unz an Metze. (V 60 ff.)

(Der heilige Georg, hrsg. von Carl v. Kraus, Heidelberg 1907.)
Aus Grimms Worterbuch (2, 1047) seien noch folgende zwei Verse, ganz

auBerhalb ihres nur mit «Meisterlieder, Berlin» bezeichneten Rahmens, angefiihrt:

darumb ich das zu tiitsch beschreib

das es im tiitschen land bleib.
Auch eine, wenngleich etwas engstirnig anmutende Ansicht, jedenfalls ganz im
Gegensatz zu jenen deutschen Humanisten, die die deutsche Nationalsprache und
Nationalliteratur auf lateinisch preisen, u. a. weil das Lob des Deutschtums schlie3-



58 Propter lamentabilem vocem hominis

Dem Gewicht der otfridischen Gedankenfithrung entsprichen auch
Dantes Bemithungen um die italienische Sprache. Nur kurz (eingedenk
des bescheidenen Rahmens dieser Arbeit) sei darauf verwiesen. In der
Einleitung zur Ubersetzung von «De vulgari eloquentia» referiert Dorn-
seiff Dantes feurige Verteidigung der italienischen Sprache, durch die
dieser alle italienischen Stdnde belehren will, gegen MiBachtung seitens
der Gebildeten. Hier sei zum erstenmal einem vaterldndischen Stolz auf
die eigene Nationalsprache Ausdruck verliehen 201, Wichtig ist auch
Dantes angestrengte Suche nach dem italienischen volgare — die Jagd
nach dem Panther —, das er schlieBlich in der Sprache findet, die die
erlauchten italienischen Dichter gebraucht haben und die die hofische
Sprache wire, gidbe es einen italienischen Konigshof. Dante scheut sich
nicht, sie u. a. #llustre und cardinale zu nennen 292,

Die Volkssprache %% als Sprache der Nation verstanden, bewegt

lich ein auslandisches Publikum voraussetzt. Dies nach M. WEHRLI, Der National-
gedanke im deutschen und schweizerischen Humanismus, in: Nationalismus in
Germanistik und Dichtung, Dokumentation des Germanistentages in Miinchen
1966, hrsg. von B. v. Wiese u. R. Hen8, 140. Doch verbietet eigentlich die Isoliert-
heit der zwei zitierten Verse jeden derartigen Vergleich.

201 Aber im iibrigen seien diese und weitere Erklirungen (die Volkssprache
sei edler als das Latein, weil jene zuerst vom menschlichen Geschlecht gebraucht
wurde, weil die ganze Welt sie anwende und weil sie natiirlich sei) erstaunlich, da
Dante nicht immer so gedacht habe. In der «Vita nuova» erkldre er, die Literatur
in der Volkssprache sei nur durch die Liebe ins Leben gerufen worden, da er sich
seiner des Lateins entbehrenden Herrin verstdndlich machen wollte. Im «Gastmahl»
rechtfertige er sich des langen tber die Griinde, weshalb er diese Schrift nicht
lateinisch abgefafit habe und so Haferbrot statt Weizenbrot biete. Er wollte fiir
diese vorwiegend als Kommentar zu eigenen italienischen Gedichten gedachte
Schrift nicht in Latein abfassen, um so das Latein nicht zur Magd an der Vulgir-
sprache zu erniedrigen. Denn das Latein habe alle Vorziige, sei vornehmer, leistungs-
fahiger und schoner als die Volkssprache. — Ich referiere alle diese positiven und
negativen AuBerungen Dantes zur Volkssprache, um Dantes Situation in etwa mit
jener Otfrids zu vergleichen, bei dem es vorerst — wie eingangs schon erwdahnt —
auch scheint, er sei zwischen beiden Sprachen hin- und hergerissen.

202 Dornseiff/Balogh, DANTE, 29-48. Diese Erklirungen erinnern an J. G.
ScHoTTELS Spracharbeit, die M. WEHRLI (im Nachwort zur Schottel-Ausgabe von
M. Burkhard: Fruchtbringender Lustgarte Minchen 1967, viiI £.) als «imponierend
gelehrte Suche nach dem ‘Grund’, der ‘Grundrichtigkeit’ der deutschen Sprache,
nach der deutschen ‘lingua ipsa’, die als verbindende Norm in der Verwirrung
der Gegenwart dienen kénnte» bezeichnet. Schottel habe die Sprache stets als
Schliissel kultureller, moralischer und politischer Bildung verstanden. Schottel
selbst: «Wir jagen hier nach der Liebe zur Tugend, wir befleiBigen uns hierbei des
Guten, wir suchen nach dem Verstand der alten Weisheit und forschen zugleich
nach unserer edelsten Muttersprache.»

203 Der Terminus Volkssprache selbst kénnte in diesem Zusammenhang Anlal3
zu einer weiteren Erdrterung geben. Die Etymologie von deutsch (ahd. thiudisk)



Propter lamentabilem vocem hominis 59

also sowohl Otfrid als Dante, wenn auch nicht aus den gleichen An-
sitzen. Dante ?°* verfolgt eine ausgesprochene Sprachpolitik, er schafft
eine Theorie im Dienste eines politischen Programms. Otfrid sucht sein
Frankisch in der Tradition der reichspolitischen Historie zu verankern,
um damit freilich auch eine Theorie im Dienste eines Programms, aber
eines spiritualen, zu schaffen. Uberhaupt darf der Akzent fiir Otfrid nicht
sehr auf eine aus Griinden des Nationalen anerkannte Sprache gesetzt
werden. Es geht ihm jedenfalls nicht um ein Ausstechen etwa der alten
Sprachen zugunsten des Frdnkischen. Sein Eifer richtet sich, wie wir
sahen, nur gegen das Versagen der Eigenen, in keiner Weise aber gegen
die Sprache der Bildung und der Bibel. Er stellt in entwaffnender Einfach-
heit sein Frinkisch neben die edilzungun, bewundert jene aber unge-
schmalert :
Thaz Kristes wort uns sagetun joh druta sine uns zelitun,
bifora lazu 1h iz al, so ih bi rehtemen scal;
Wanta sie iz gisungun harto in edilzungun,
mit gote iz allaz riatun, in werkon ouh giziartun.

Theist suazi joh ouh nuzzi inti lerit unsih wizzi,
himilis gimacha,... (51-56),

besonders aber in den ersten Versen (1-30), wo er Gradheit und Eben-
mapB 2% der lateinischen Sprache mit der fugenlosen Elfenbeinkunst ver-
gleicht, in Prosa wie in der Feinheit und SiiBe der Verse gleichermalen
eine lust 2t ltbe (17). Das delectare wird stark betont: nim gouma thera
dihta (18), theist gouma filu veini (20), theiz gilustlichaz wurti (22), thar
lisist scona gilust (30). Hier zeigt sich etwas vom benediktinischen amour
des lettres bei Otfrid. Die zweite Hilfte der leclercqschen Formel, le désir
de Dieu, wird allenthalben offenbar, vorziiglich aber in V 23, 31-60, der
langen Schilderung De qualitate caelesti regni et inaequalitate terreni,

fithrt ja zu ahd. fhiot(a) = Volk. Deutsch ist aber im Deutschen, als groBe Aus-
nahme, zuerst als Bezeichnung der Sprache, nicht des Volksstammes, verwendet
worden. (Vgl. die Ausfithrungen LEo WEISGERBERS in «Deutsch als Volksnamen,
Stuttgart 1953.) Das deutsche Volk verstand sich also erst als solches, als das
Bewultsein der allen Stimmen gemeinsamen deutschen Sprache da war. (Erste
wiederholte deutsche Belege fiir die Deutschen als Volk nach Weisgerber erst im
Annolied.) Das miilBte eigentlich jede Rechtfertigung der Volkssprache erleichtern:
wird schon ein Volk aufgrund seiner mehr oder weniger einheitlichen Sprache mit
diesem selben Namen benannt, dann scheint jene als etwas bereits Gefestigtes
doch aus dem sonst barbarischen Gewirr hervorragen zu miissen und ihr schon
deshalb eine gewisse Eigenstdandigkeit zugesichert zu sein.

204 Nach Dornseiff/Balogh, DANTE, 5-7.

205 Vgl. planitia im Brief an Liutbert, 104.



60 Propter lamentabilem vocem hominis

wo thie gotes thegana wachsenden muates und Kristes wortes erhuggenti
nach Gott suftent.

Noch ein Wort zu den edilzungun. Sie reizen Otfrid in keiner Weise
zum Angriff. Fir dieses von Borsts Werk hartnickig verfolgte Thema
leistet der Monch keinen Beitrag. Er geht nicht vom Grundsatz aus, vor
Gott seien alle Sprachen gleich viel wert 2°°. Er entwickelt deshalb auch
keine Ursprungstheorie. Weder die Sprache Adams noch Babel werden
erwahnt, noch wird das Hebriische oder gar das Deutsche als Muster-
sprache verstanden, wie solches in manchem Traktat seiner und einer
fritheren Zeit, wie auch bei Hildegard von Bingen 27, bei Dante %%, im
deutschen Humanismus ?%°, bei Schottel 2! und sogar bei Grimmels-
hausen ?1 zu lesen ist. Eine eigentiimlich sympathisch anmutende
Objektivitdat den Sprachen gegeniiber, die im Loblied auf das Lateinische
der Antike wie das Griechisch-Hebrdische der Bibel Ausdruck findet
und jede Polemik ausschaltet, schreibt auch dem Frinkischen keine
hervorragende Stellung zu, verspricht ihm «nur» Ebenbiirtigkeit mit den
edilzungun, vorausgesetzt, daB sich dessen Triger um es bemiihen. Aber
darin liegt dann eben Otfrids groBartige Theorie der richtig nachvoll-
zogenen Gottessprache im frommen Leben selbst, die Theorie, in der die
Erhohung der Volkssprache von der Nachfolge des WORTES abhingig
gemacht ist. DaBl die Heilsgeschichte und das trinitarische Wirken in
ihr, wie die Monseer Fragmente es darstellen, die Voraussetzung dazu
bleiben, wird daraus klar, daB8 Otfrid gerade sie und nur sie zum Gegen-
stand seiner so verstandenen Arbeit an der Sprache machen kann. Es
darf sogar gesagt werden: die Heilstat Christi ist die Voraussetzung dafiir,
daf3 Otfrid iiberhaupt dichten kann. Wie sehr sie im Zentrum seines
Denkens lag, mag man aus IV 1 lesen, wo er den Leser versichert, im

206 Das erwiahnt er bloB in einem Nebensatz, s. an Liutbert 119 f., in etwa
noch 1 2, 33.

207 Adam et eva teutonica lingua loquebantur, que in diversa non dividitur
ut romana. Fragment IV 22, hrsg. von Heinrich Schipperges, Ein unveréffentlichtes
HirpecarDfragment in: Sudhoffs Archiv fiilr Geschichte der Medizin und der
Naturwissenschaften 40 (1956) 71. Vgl. dazu auch BorsT, Turmbau, 659.

208 Dornseiff/Balogh, DanTE, 20 ff.

209 Vgl. M. WEHRLI, Der Nationalgedanke, 137. 141 (u. a.: Adam, ‘ein tuscher
man’ — was praktisch fir das Deutsche ein Umgehen der babylonischen Sprachver-
wirrung ndtig machen miisse).

210 Vgl. M. WeHRLI, Nachwort zu Fruchtbringender Lustgarte, 1x {.

211 Teutscher Michel, Ausgabe Scholte, 154 {. 166, vor allem 205: «daBB Asche-
natz (= der Deutschen GroBvater) vor Erbauung des Babylonischen Thurns in
Teutschland kommen».



Propter lamentabilem vocem hominis 61

folgenden Kapitel, ndmlich dem der Passion und des Todes des Herrn,
nichts zu kiirzen, sondern «follen thinan (Christi) muatwillon, thinaz
girati (41 1.) zu kiinden und damit die ziemlich konzentrierte Botschaft
von Predigt und Wunder der vorherigen Biicher restlos aufzuholen.
Das otfridische Ruhmeslied beinhaltet also nicht unmittelbar die
Sprache der Franken, sondern ihre Genealogie und auBerdem ihre
Frommigkeit. Das Lob der Franken ist ndmlich noch nicht erschopft,
ab 105 (I 1) sind es nun die frommen Franken:
Wanta allaz thaz sies thenkent, sie iz al mit gote wirkent,
ni duent sies wiht in noti ana sin girati.
Sie sint gotes worto flizig filu harto,
thaz sie thaz gilernen, thaz in thia buah zellen;

Thaz sie thes biginnen, iz uzana gisingen,
joh sie iz ouh irfullen mit mihilemo willen (105-110).

All ihr Tun und Trachten ist nach Gottes Rat und Willen gerichtet,
Gottes Wort lernen sie fleiBig, sogar auswendig, und erfiillen es. Das
sind zweifellos Superlative, und sie fiigen sich durchaus in die Selbstlob-
Reihe mancher Vor- und Nachfahren, vom jiingeren Prolog der «Lex
Salica» (8. Jh.), der die frommen christlichen Franken {iber die grau-
samen Romer stellt 212, {iber Luthers deutsches Gottesvolk, wo nicht
zuletzt durch die Lutherbibel, also vom SprachbewulBtsein aus, der
Glaube selbst ein deutsches, ein nationales Pathos bekommt 213, bis zur
deutschen Grammatik Johann Clajs, der sein Unternehmen ebenfalls
aus Luthers Schriften begriindet ?*. Ein anderes ist es, sich als christliche
Franken von Taufe und Gnade her geadelt und mithin in einer Linie mit
den rémischen Christen zu wissen, woran Otfrid im Brief an Liutbert in
berechtigtem Stolz erinnert 215

Nun kann er (vorliufig) zusammenfassen in den beiden erfiillten
Voraussetzungen fiir das evangeliono deil in frenkisga zungun (113 f.):

Gidan ist es nu redina, thaz sie sint guate thegana,
ouh gote thiononti alle joh wisduames folle (111 {£.).

212 Nach Borst, Turmbau, 464.

213 So WEHRLI, Der Nationalgedanke, 138. 140.

214 Ebd. 140. Zu einem Teil in hiibscher Parallele mit Otfrid: Zur translatio
imperit habe auch eine translatio sacerdotii stattgefunden und als drittes beneficium
aus Luthers Schriften die perfecta et absoluta linguae Germanicae cognitio.

215 19 1.: nos (...) eadem fide eademque gratia instructi... Man vergleiche
auch I 1, 118, wo das gleiche, vielleicht weniger mit Stolz als mit religiéser Innig-
keit zum Ausdruck kommt: (Jok er ouh ivo worto gilobot werde harto) | ther sie zimo
holeta, zi giloubon sinen ladota.



62 Propter lamentabilem vocem hominis

Erstens sind die Iranken tapfere Helden, zweitens gottesfiirchtig und
weise, d. h. also, ihre Reichszugehorigkeit und ihre Frémmigkeit legiti-
mieren auch ihre Sprache.

Damit wire das iiberraschend Neue und Originelle #'¢ in Otfrids Ver-
teidigung der Volkssprache eingefangen. Aber der Kronzeuge unserer
Theorie wartet mit weiteren, den fritheren Darlegungen erfreulich nahe-
stehenden Argumenten auf.

Im Brief an Liutbert %7 erwdhnt Otfrid gewisse Personen, die ihn
zur Ausfithrung seines Werkes veranlaBt hédtten. Das beriihmte Vor-
schieben eines oder mehrerer Bittsteller oder Auftraggeber ist wohl kaum
buchstéblich, vielmehr als Topos mittelalterlicher Vorreden zu kleinen
und groBen Dichtungen zu nehmen #8. Die hier genannten memoriae
dignt fratres (7) und die veneranda wmatrona nomine Judith (8) *1° nun
konnen wohl aus dem Bekanntenkreis des Monchs stammen ; ob sie aber
wirklich verbis nimium flagitantis (9) — man vergleiche auch V 25,9 —
um das Evangelienbuch gebeten haben und ob er fraterna petitione
coactus (23) es getan, lassen wir dahingestellt. Wichtig sind die genannten
Personen trotzdem, weil sie stellvertretend fiir die vielen 220 stehen, denen
Otfrid sein Werk anbieten méchte: Mitbriider und mehr oder weniger
gebildete Laien mit geistlichen Anspriichen, also Leuten in- und auBer-
halb seiner Abtei ?21. Denn, wie schon bemerkt, setzt Otfrids Dichtung

216 Ob wirklich alles bloB3 «aus seiner Zeit erwachsene und ihm geldufige
Argumente» sind, wie Rupp (Otfrid v. W., 146 {f.) meint, wdre — nicht in bezug
auf die Bibeldichtung, aber auf das Frinkische — wohl nach all dem Gesagten in
Frage zu ziehen.

217 Fir die folgenden Uberlegungen vergleiche man u. a. EHRISMANN, 176 f.
182; H. FrRANKEL, ZfdA 58 (1921) 44-50; A. ScuonBAcH, Otfridstudien ZfdA 39
(1895) 412-423; pE Boor, 80 {.

218 Bei vielen mhd. Reimpaargedichten nachweisbar, gerade auch im Zu-
sammenhang mit der Redaktion in deutscher Sprache. Als Beispiel: Konrad v.
Wiirzburgs Silvester, V 85 ff.: daz ich diz buoch verrihtelund ez in tiusch getihte|
bringe von latine [durch die bete sine (Liutholts von Roetenlein zu Basel); vgl. auch
seinen Alexius, V 1390 ff. (KonraD v. WURzZBURG, Silvesterlegende u. Alexius,
hrsg. von Paul Gereke, ATB 19, Halle/Saale 1925.) Vgl. ferner CurTiUs, Européische
Literatur, 94 f.

219 Diese Personen werden auch fiir die Aussagen um Juvencus etc. verant-
wortlich gemacht.

220 Frankel denkt sich das quondam (5) und quorundam (6) als Ersatz fiir saepe
und multorum.

221 Schénbach betont Otfrids Absicht, tiber sein Kloster und iiber seinen
Orden hinaus zu wirken und ein Werk von allgemeinem kirchlichen Interesse zu
schreiben; deshalb der Brief an den Erzbischof von Mainz.



Propter lamentabilem vocem hominis 63

die Kenntnis des Bibeltextes voraus %22 und stellt sie, die ganz nach
theologisch-dogmatischen Schwerpunkten aufbaut und auswihlt, nicht
geringe Anforderungen an den Leser. Allein im hdufigen Aufruf zum
Nachlesen in der Vulgata, schon in der Selbstverstindlichkeit, mit der
Otfrid sein Buch als ein zu lesendes bezeichnet 223, wird klar, welches
Publikum der Ménch im Auge hat. Das wird vollends deutlich im erst-
erwiahnten Grund des Briefes: weltlicher, d. h. den Geist des Gebetes
storender Larm und anstoBiger Gesang von Laien soll durch das ab-
schnittweise Lesen seines Evangeliums unschiddlich gemacht werden 224,
Und deshalb das auch fiir Otfrid selbst Wichtigste, um dessentwillen er
ja Bittbrief und Vorrede verfal3t: aus diesem Grunde schreibe er ihnen
partem evangeliorum (...) theotisce (9 f.). Denn erst dadurch, in evangeli-
orum propria lingua occupatt dulcedine (11 {.), vermogen sie der genannten
stérenden Einfliisse Herr zu werden.

Man wird kaum zu weit gehen in der Annahme, mit diesem Satzteil
wieder mitten im Bereich der ruminatio zu sein, jenes unablidssigen und
intensiven Nachsprechens mit der Zunge und Nachdenkens im Herzen.
Denn in der vertrauten Landessprache, der gleichen, in der der eitle
Klatsch und die unflitigen Lieder die Ohren fiillen, hat Otfrid ja das
Evangelium in Worte geformt, und durch die Kraft dieser neuen Kldnge,
durch das unermiidliche Hersagen, sei’'s beim (lauten!) Lesen, sei’s beim
Memorieren, wiirden jene andern nutzlosen Worte schlieBlich aus dem
stindigen BewuBtsein schwinden. Das ist exakt die Sorge aller Leh-
rer des innerlichen Lebens seit eh und je, und selbst die vielleicht
fehlentwickelten Abarten eines nur duferlichen und auf die Lippen
beschrinkten Gebetes gehen zuriick auf jenen weisen Rat, immer einen
frommen Text zum « Kauen» zu haben. Das Schéne an unserm Dokument
hier ist die unmiverstdndliche Ineinssetzung der Forderungen : ruminatio
und Volkssprache, d. h. Meditieren in der Volkssprache.

Nach den Angaben iiber Inhalt und Aufbau des Buches erkldrt
Otfrid die Fiinfteilung desselben mit der bekannten Anwendung auf die
finf Sinne und setzt damit seine Theorie von der Bedeutung der memoria

222 Vgl. FRANKEL, 47 {.; McKENzIE, Otfrid v. W, 13-19.

223 Nachweise zusammengestellt in KeLLEs Otfrid-Ausgabe (Regensburg 1856)
36 f.

224 Dum rerum quondam sonus inutilium pulsaret aures quorundam pro-
batissimorum virorum eorumque sanctitatem laicorum cantus inquietaret obscenus
(...) ut aliquantulum huius cantus lectionis ludum saecularium vocum deleret et
(...) sonum inutilium rerum noverint declinare (5-13).



64 Propter lamentabilem vocem hominis

des Lesers fiir die Schriftbetrachtung fort. Der Tastsinn wird hier auf-
geboten, durch die memoria die Verbindung zwischen den deutsch ge-
lesenen Schriftworten und dem Herzen des Betrachters herzustellen:
cordisque praecordia lectiones has theotisce comscriptas semper memoria
tangent (55-57).

Schon ist auch die Erwdhnung der dulcedo der Heiligen Schrift, von
der der Leser in Beschlag genommen sein wird. Schon bei Caedmon und
beim Helianddichter wurde sie fiir das Erfassen des Laien verantwortlich
gemacht, die dulcedo des poetischen Gehalts. Aber die Bibeldichtung
fahrt hierin ganz auf den Geleisen ihrer Quelle: die Heilige Schrift selbst
enthilt ja diese Siile 2°. Und wenn diese suaz: im frommen Schreiten
eines christlichen Lebenswandels und im meditativen Durchdenken des
heiligen Textes erst erfahren wird und beides in engster Beziehung zum
Frankischen gemeint ist, dann wird erneut evident, wie sehr auch fir
Otfrid die «Theorie» der Volkssprache im letzten eine theologische ist,
eine spirituale fiir sein spezielles Anliegen.

Otfrids wahrhaft seelsorgerliche Bemithung geht noch weiter. Er hat
die Evangelien zuweilen nach dem spiritualen und moralischen Schrift-
sinn auf deutsch ausgedeutet, damit, wer die Schwierigkeiten der Fremd-
sprache (d. h. des Lateinischen) fiirchtet, auf diese Weise die heiligen
Worte und Gottes Gesetz in der eigenen Sprache verstehe und aus
unmittelbarer, mit dem eigenen Geist erworbener Kenntnis sich scheue,
auch nur ein wenig davon abzuweichen 2%,

Indem Otfrid seinem Leser die anspruchsvollere Auslegung nach
dem mehrfachen Schriftsinn zumutet und ihn dadurch und dank der
Volkssprache miindig zur Ubernahme eigener Verantwortung fiir sein
Heil erklirt, offenbart er sein Talent als Lehrer des geistlichen Lebens,
aber auch — vor allem dann in der Ausfithrung des Planes — seine pro-
funde Theologie. Damit ist ein neues, tiefschichtiges Gebiet angeschnit-
ten, das mit dem eben Gesagten aufs engste zusammenhéangt.

225 Vgl. Leclercq und David von Augsburg, s. oben S. 45 und Anm. 156.
Man vergleiche ferner Ps 118, 103: Quam dulcia faucibus meis eloquia tua! Super
mel ori meo, wobei wieder, im liturgischen Gebrauch, an die von Wilhelm von
Saint-Thierry evozierte Nihe zur Eucharistie erinnert wird. Vgl. jetzt auch F. OHLY,
Geistige Siuie bei Otfried.

226 Scripsi (...) evangeliorum partem francisce compositam, interdum spiri-
tualia moraliaque verba permiscens, ut qui in illis alienae linguae difficultatem
horrescit, hic propria lingua cognoscat sanctissima verba, deique legem sua lingua
intellegens, inde se vel parum quid deviare mente propria pertimescat (23-29).
Dazu ist zweifellos 1 1, 40 ff. mitzulesen: das sichere und deshalb schéne Gehen
im Gesetz dank dem Verstdndnis.



Propter lamentabilem vocem hominis 65

Kaum ein seelsorgerlicher Gedanke scheint Otfrid widhrend des
Dichtens am Buch so nahe zu gehen, keinen andern will er in seinem
Leser so sehr verankert wissen als den vom Tragen des Schriftwortes im
Herzen. Wenn ihn schon die Absicht leitet, nicht tiber die Képfe der
Leser hinwegzuschreiben ?#7, wenn er es — auch aus diesem Grund — auf
frinkisch wagt, so zielt das ganz eindeutig darauf hin, dal der Leser
wahrhaft ergriffen werden koénne. Dieser namlich mull mit dem Herzen
erfassen, was er gehort und verstanden, denn nur so vermag er in die
Tiefe des Geheimnisses Christi hineinzureifen. Wer sich hier verschlief3t,
verstockt sein Herz und bleibt beim Litteralsinn stehen.

Am eindriicklichsten stellt es der Dichter im Streitgespriach Jesu
mit den Schriftgelehrten dar, im 8. Kapitel bei Johannes, ITI 18 bei ihm:
Wenn ich es euch sage, glaubt ihr mir nicht, weil sich euer muat (Herz,
Gemiit, Verstdndniskraft) #2® nicht auftut fiir das guat (Heil, des Vaters
Wort), das ich euch bringe. Wer von Gott ist, hort sein Wort und richtet
immer sein Herz (herza) danach. Thr seid nicht von ihm, weil ihr nicht
hort und sein Wort nicht in euer Herz (muat) kommt 22°. Auf die harte
Erwiderung der Pharisder hin sagt Otfrid von Jesus: Er gab ihnen mit
thultt suazaz antwurti (37) und spiater kommt die Antwort des Herrn
nochmals mit suazlicheru mailti (57), denn er wolta thes biginnan, thaz

227 Thaz deta 1h bi einen vuachon, theih libi in thesen buachon,

thaz iz zi suar ni zalti ther iz lesan wolti (IV 1, 33 £.).

228 Auch OHLY interpretiert muat als Organ der Sinnessuche. Geistige Siil3e,
105. 107.

229 Oba ih iu sagen hiar thaz war, bi hiu ni giloubet iv miv sar,

bi hiu nintduat sih tuer muat, thav ih 1u zellu thaz guat?
Ther fon gote ist, wizit thaz, ther hovit wort sinaz,
joh rihtit io filu frua sin selbes hevza tharzua.
Ni birut ir fon imo in war, bi thiu ni hovet iv iz sar,
noh ni quimit iu in muat thaz sinaz mangfalta guat.
(5-10.) Vgl. auch III 22, 16.

Zum Vergleich: ALKUIN (PL 100, 874B): Interroget se unusquisque vestrum,
si verba Dei in aure cordis percepit, intelligit unde sit.

Auf die mutmallichen Quellen Otfrids verweisen die Otfridstudien I-IV
ANTON ScHONBACHS, ZfdA 38-40 (1894-96), z. T. auch der Erdmann-Kommentar,
der nur den Beda beigelegten Johanneskommentar Alkuins anmerkt. (Vgl. Schén-
bach, ZfdA 38, 336.) RupoLF ScHMIDT stellt neuerdings diese Quellen in Frage
und will fiir alle Auslegungen nach dem mehrfachen Schriftsinn den Weillenburger
Codex Guelferbytanus 26 verantwortlich machen (ZfdA 96 (1967) 96). Schonbachs
Quellenstudien erwdhnt er nicht (nur fir die Perikopen). Bis er jedoch den ange-
kiindigten Nachweis liefert, muf3 ich mich an Schénbachs ausgedehnte Forschung

halten und tue dies umso lieber, da die Ubereinstimmungen wirklich augenfillig
sind.

3]



66 Propter lamentabilem vocem hominis

muat z1 wege bringan (58). Er wollte ihr muat zur Giite der Gottheit er-
heben, wie er es mit uns auch immerfort versucht. Aber ihnen war es
ungimuatt, d. h. es ging ihnen nicht in den Sinn #9. Thr muat konnte das
ewiniga guat nicht ertragen (65), ihr Herz war versteinert, so sehr, daB3
es sich selbst vom Heil ausschloB. Und nun geht Otfrid #! in rithrender
Logik zu den Steinen iiber, die jene Menschen steinernen Herzens auf-
heben, um sich thaz muat zu kiihlen 232, Als Gegenstiick miilte man
V 6, 33-35 und 50 hinzulesen, den Osterbericht vom Wettlauf des Petrus
und Johannes zum Grabe, wo Johannes das Judentum, Petrus die
Christen zu versinnbilden hat 233 und wo Christi srstantnissi iro brusts
erweicht, thaz steinina herza rithrt, wo die Trdnen flieBen und man
rozagemo muate nach dem ewigen Gut wird 234,

Was bedeutet das fiir uns? Diese Verstockung des Herzens, die
Steine aufhebt, um das lebendige Wort zu téten, ist von der SiiBigkeit
des Wortes Gottes nicht beriihrt worden. Das menschgewordene Wort
oder das Wort in der Schrift erreichten das lebendige Herz des Menschen
nicht, obwohl es in groBer Giite (37. 57 ff.) um dasselbe warb 235. Im
Sinne Otfrids kann das auf zweifache Art verstindlich gemacht werden:

230 Ev huab in uf tho thaz muat, so ev uns emmaizigen duat,
zi thes gotnisses guati; thaz was in ungimuati. (59 f.)

231 Mit Haimo v. HALBERSTADT (PL 118, 336A): recte ad lapides cucurrerunt,
qui lapideum cor habebant. Im iibrigen kaum hier interessierende Quellenangaben
bei Schénbach.

232 Thaz steinina hevza vuavta tho thiu smevza,

ruarta tho thiz selba leid thaz emmizigen fruma meid.
Namun sie tho steina sar io thio meina,
thaz sliumo sies gihulfin joh inan anawurfin;
Thaz sie gikualtin in thaz muat, so man in fiante duat,
in thiu givachin iro zorn, sie thahiun ev thes filu forn. (67-72.)

233 Otfrid geht nach Hraban und Alkuin, vgl. Erdmann-Kommentar.

234+ Es gdabe mehrere weitere Stellen, die in dhnlicher Weise bemitht werden
konnten : II 21, 3-8 besonders schon, ganz wie Wilhelm von Saint-Thierrys
unermiidliche Suche nach der meditativen oratio, d.h. meditiertes Schriftwort
(= Theologie) und Gebet sind eins; vgl. ferner I 12, 26-28 (Mystice zur Verkiindigung
der Engel an die Hirten bei der Geburt Jesu); I 23, 57 (im Anschluf3 an die Reden
des Taufers wendet sich Otfrid wieder an seine Horer); 11 24, 14-16; II 24, 31 {.;
IIT 24, 26; III 24, 34 (Marthas Glaubensbekenntnis); IV 5, 29-34 (nochmals die
in unsern Herzen Sitz und Wohnung habende SiiBigkeit Christi vermittels des
Predigtwortes) ; oder schlieBlich I 5, 66: Maria, Prototyp des Menschenherzens, das
Gottes Wort glaubig empfangt.

235 Zur suavitas des Wortes Gottes vgl. E. AUERBACH, Sacrae scripturae sermo
humilis (Dantestudien) 1, Anm.: suavis werde u. a. von Bernhard gern verwendet
fiir die Kondeszendenz der Bibel, die durch ihre milde Giite und sensible Schénheit
iiberzeugen wolle. Vgl. auch OHLY, Geistige Sule, 109.



Propter lamentabilem vocem hominis 67

das gehoérte Wort wird fiir die Menschen nicht zum eigenen, einverleibten,
zum durchbetrachteten, da sie erstens nicht occupati dulcedine davon
sind, was Otfrid ja aufs engste mit der propria lingua verkniipft und was
wir in gleicher Weise bei Caedmon, in der Heliand-Praefatio und bei den
Anstrengungen der Seelsorge im frithen 9. Jh. schon sahen, und weil
zweitens sich ihr muat nintduat fiir das ewiniga guat, weil sie sich dem
geistlichen, dem iiber-sinnlichen Gehalt verschlieBen. Damit sind wir
wieder beim mehrfachen Schriftsinn, dessen Verstindnis in Otfrids
Werk von hohem Interesse ist und das der Dichter in seinem Buch
ebenfalls von der Volkssprache abhdngig macht.

Die Ankiindigung, wnterdum spiritualia moraliaque verba zwischen
die Teile des Evangeliums zu setzen und deren Ausfiihrung, jeweils in
einem Sonderkapitel mit Moraliter, Spiritaliter oder Mystice betitelt,
entspricht der mittelalterlichen Bibelexegese, wie hinldnglich bekannt
ist 236, Otfrid, «der erste Dichter des sensus spiritualis in deutscher
Sprache» 237 tut es als Theologe und als Dichter, und beides ist fiir uns in
gleichem MaBe wichtig.

Dem Judentum wurde in der Theologie des Mittelalters gewdhnlich
das Verstdndnis des geistigen Schriftsinns abgesprochen, und darin sah
man den wesentlichen Unterschied zur christlichen Schriftexegese. Otfrid
steht ganz in der Tradition seiner Zeit, wenn er 6fters darauf zu sprechen
kommt.

Zunichst sei nochmals auf ITI 18 verwiesen, wo Otfrid die Verstockt-
heit der Schriftgelehrten mit ihrer Blindheit der wahren Gestalt Christi
gegeniiber erkldrt: sie hatten nur seinen (noch nicht fiinfzigjahrigen) Leib
wahrgenommen 238, Und doch war ja gerade dieser Leib bestimmt, unsere
Blindheit von uns zu nehmen, fiihrt er in «Spiritaliter» zur Heilung des
Blindgeborenen aus: Tho ward thaz wort sinaz zi lichamen gidanaz |
2t fleisges gisceftiny (II1 21,17 {.) und zwar, ohne den Lehmteig in Bedas
Kommentar unmittelbar die Menschwerdung Christi meinend, seit der
wir gisehan mohtun (21). Aber die Inkarnation Gottes zwingt noch nie-
mand ; mannilih nu loufe z1 themo sconen doufe (23) (Taufe und Teich Siloe
in einem gesehen), wo uns erst die Augen getffnet werden, damit wir auf

236 Jch fithre nur FriEDRICH OHLYS wichtigen Aufsatz «Vom geistigen Sinn
des Wortes im Mittelalter», ZfdA 89 (1958/9) 1-23 an, der die reiche (ausfithrlich
verzeichnete) Literatur aufarbeitet.

237 Ebd. 20, auch fiir alles andere auf Otfrid Bezogene.

38 Sie namun thia meine thes lichamen gouma sahun sinaz altar. (111 18, 53 {.)
Bedas und Alkuins Kommentar (nach Erdmann): carnales mentes audientium ...
in eo solam carnis aetatem pensant.



68 Propter lamentabilem vocem hominis

dem rechten Pfad zur Erkenntnis seiner Herrlichkeit gelangen, offenen
Auges, enthiillten Antlitzes 23, mit gedffnetem Verstehen — kurz, mit
den Augen des Herzens (30-36). So wenig wie den Pharisdern und dem
Blindgeborenen die dullere Gestalt Jesu geniigen konnte, so wenig taugen
unsere in der Siinde verfinsterten Augen fiir das Licht, taugt der Litteral-
sinn allein fiir das wahre Schriftverstindnis 4.

Lag hier der Akzent mehr auf dem Verstehen mit den Augen des
Herzens, so bringt die spirituale Auslegung der Hochzeit zu Kana (II 9
und 10) sehr klar die Beziehung zwischen Buchstaben- und geistlichem
Sinn der Schrift. Friedrich Ohly #*! hat in diesen Otfrid-Kapiteln die Ver-
bindung der ErschlieBung der Schrift allgemein mit des Dichters Leistung
aufgezeigt, und Xenja von Ertzdorff #*2 hat darin besonders die intensive
Schriftmeditation des Ménches nachgewiesen. Ich kann deshalb von einer
weiteren Interpretation dieser schonen Verse absehen und lenke die
Aufmerksamkeit bloB auf die wichtigsten Stellen.

Den eben erzihlten, an geistlichem Gehalt so trichtigen Bericht
der Wandlung von Wasser in Wein kann Otfrid «uns» nicht vorenthalten:
thaz wir ni werden einon thero goumano adeilon (= unteilhaftig), ndmlich
das Wasser des Buchstabensinns schmecken und den Wein des sens
kosten (9,4 1.). Thaz wir ni werden einon ... erinnert allzusehr an das
Wanana sculun Frankon einon ... und das Ziu sculun Frankon ... 21 thiu
einan wesan, als dall nicht auch hier der frinkische Leser sich ganz
offensichtlich angesprochen fiihlte, unter der ndmlichen Aufforderung,
endlich teilzunehmen am interpretierten ¥ Wort. Aber auch der eigent-
liche Gehalt dieser geistlichen Exegese: daf3 der Litteralsinn, wie ihn der
Alte Bund verstand, nur Wasser zu bieten vermoge, wahrend der erst im
Christentum begriffene spirituale Sinn den késtlichen Wein anbiete,

239 Die Verbindung zu 2 Kor 3, 18 und zu 1 Kor 13, 12 drangt sich auf, und
dhnlich Paulus wird Otfrid vom Geist seiner eigenen Worte fortgerissen, die Verse
formen sich unwillkiirlich zum Gebet, konsolidiert im Amen des Schlusses.

240 Wie aktuell, ja geradezu heilsnotwendig der spirituelle Sinn der Schrift far
die Christen geworden ist, zeigt B. SMALLEY anhand Origines’ Kampf gegen den
bloBen Buchstaben, der nur den Koérper darstelle und so, ohne Seele, die Hoffnung
auf die eigene Unsterblichkeit téte. (The Study of the Bible in the Middle Ages,
Oxford 1952, 10.)

241 OHLY, Vom geistigen Sinn der Schrift, 20. Vgl. jetzt auch: Geistige Siille
bei Otfried.

242 XENJA vON ErtzDORFF, Die Hochzeit zu Kana, PBB West 86 (1964)
62-82. Vieles daraus, besonders 76-78, deckt sich mit den Ausfithrungen zur
meditatio, ruminatio etc., die ich hier schon oft, auch auBerhalb Otfrids, machte.

243 Interpretieren in seinen zwei Bedeutungen: in eine andere Sprache iiber-
tragen und auslegen.



Propter lamentabilem vocem hominis 69

fiihrt tiefer ins Thema der Volkssprache. Arator sah im Wein geradezu
die Vielfalt der pfingstlichen Sprachen, mit denen sich die Apostel -
nach Otfrid-Haimo-Alkuin sind die Kriige die reinen Herzen thero gotes
drutthegano (9,12) — fiillen und bei Arator #** wie bei Otfrid ?*5 geht es ums
Trinken, ums in sich Aufnehmen des geistlichen Gehalts. Was Arator
dabei betont, dall gerade die jungen, nicht die Schrift-Sprachen, die
wiirdigen Gefdle fiir den neuen Wein seien, ist bei Otfrid freilich nirgends
zu lesen %%, Doch hier mull nun das Selbstverstindnis des Dichters er-
wogen werden, wie Ohly es aus dem 10. Kapitel liest: Im Transparent-
machen des (litteralen) Wortes auf das in ihm verborgene Heil und damit
in der Verwandlung des Quellwassers in den herrlichen Wein habe Otfrid
seinen Dichterberuf gesehen. «Mit der Erweckung des Buchstabens zum
Geist, der Aufdeckung des Verhiillten, der Aufhebung der Schatten im
Licht der Erkenntnis #*7, der Verwandlung des Wassers in den Wein»
sehe Otfrid — ganz im Sinn einer neuen christlichen Asthetik des Mittel-
alters —, iiber die Antike hinaus, eine neue Schonheit gegeben. Denn
Christus selber hat diese Wandlung ins Schonere vollzogen:

Deta er iz sconara al so zam, joh ziarara ouh so filu fram,
(wir goum es nemen wollen), so win ist widar brunnen (11 f.) 8,

244 Beinahe notgedrungen aus der Pflicht, Apg 2, 13 richtig auszulegen.

245 Von Ertzdorff eindringlich nachgewiesen.

246 Ist auch nicht zu erwarten angesichts seiner aufrichtigen Bewunderung
der Bibelsprache. Arators Aussage konnte vielleicht auch nach dem geistlichen
Sinn der Schrift hin gedeutet werden, d. h. die Apostel verstehen im HI. Geist den
wahren Sinn des Wortes und verkiinden ihn. Diese Sprache verstehen alle, die
den Geist Christi empfangen haben. Auch das ist eine pfingstliche Sprache und eine
Aufhebung der babylonischen Sprachverwirrung, die fiir den bloB8en Litteralsinn
gestanden hitte. (Vgl. OHLY, Vom geistigen Sinn des Wortes 21 u. 13.) Daraus
erhellt einmal mehr, daB3 bei Babel nicht so sehr die Vielfalt der Sprachen als
vielmehr die Héarte, die Undurchlassigkeit fir den geistigen Sinn zu beklagen ist.
Die Dinge (Ohly), der Buchstabe, die Schrift bleiben tot ohne das belebende Licht
des Pfingstgeistes, der sie erst transparent macht auf ihren eigentlichen Sinn hin.
Wenn Otfrid sich in deutscher Sprache so sehr um diesen Sinn miiht, so heilt er
in zweifacher Weise die Schdaden der babylonischen Sprachverwirrung.

Nach Ohly zerbricht die Gemeinsamkeit der Voélker mit dem Verlust der
pfingstlichen Sprache der Allegorie und damit die Einheit des europédischen Mittel-
alters. Vgl. dazu AUERBACH, Literatursprache, 238 {., der zwar aus andern, aber
diesen hier verwandten Voraussetzungen die europiisch-christliche Spracheinheit
entstehen sieht.

247 Dieses Bild verwendet Otfrid hier aber nicht. Man vergleiche jedoch des
Priester Wernhers Gedicht.

248 Man vergleiche auch IT 9, 69 1.:

Wil thu iz kleinor veken, in wine gismeken:
fon Kriste scalt thu iz zellen.
OHLY sagt dies jetzt (Geistige Siile, 101 £.) auch im Hinblick auf I 1.



70 Propter lamentabilem vocem hominis

Der Dichter Otfrid kann diese Wandlung nachvollziehen, wenn er «die
Schonheit des Wortes nicht so sehr in seinem Klang als in seinem geistigen
Sinn» sucht. Ohly verweist auf Hrabans «in verbis verum amare, non
verbay, und nicht genug damit, er erinnert in subtiler Interpretation an
die fuazi, 21t und regula, deren Doppeldeutung wir nachgegangen sind
und worin wir sahen, in welchem MaBe die persénliche Frommigkeit des
frinkischen Dichters ausschlaggebend fiir die dsthetische Hohe seiner
volkssprachlichen Dichtung ist. Ohly schlieBt mit der gewonnenen Er-
kenntnis, durch Otfrid wiiBten wir, dal3 allegorisches Dichten (durch
Erwecken des Buchstabens zum Geist in sinnhaltiger Form) eine neue
Schonheit verwirkliche. Auf unsere Fragestellung ausgeweitet heil3t das:
Neue Schonheit in christlicher Dichtung kann sowohl durch Dichten
nach dem geistlichen Schriftsinn wie durch Dichten in der Volkssprache
verwirklicht werden, und beides ist nur méglich auf dem Grund eines
demiitig-frommen Lebens. Der Dichter Otfrid ist nicht vom Theologen,
vom Priester und Moénch zu trennen, und die so rithrenden und verdienst-
lichen Anstrengungen um das Prestige seiner frankischen Sprache sind
aus dieser Einheit des Amtes und der Berufung erwachsen 2%,

In den Betrachtungen zum sermo humilis hat uns die ErschlieBung
der Schrift durch die Volkssprache beschiftigt. Die Verbindung zu die-
sem Thema einerseits und zum Gleichnis des zu Wein verwandelten
Wassers andererseits stellt der Prolog der «Driu liet von der maget»
des Priesters Wernher aus dem Jahre 1172 her 25°. Das Uberraschende 251
an diesem Text ist die Umkehrung sozusagen der Idee des sermo humilis,
denn der Dichter sieht in der Er6ffnung der Schrift durch die Umsetzung
in die Sprache mit groBerem Publikum eine Aufwertung des Bibeltextes.
Wernher entwickelt diese seine Theorie vorsichtigerweise an dem eine
Stufe iiber ihm liegenden Ubersetzungswerk des Hieronymus, bezieht
sie dann aber unmiBverstindlich auf seine Leistung, die Ubertragung
vom Lateinischen ins Deutsche 252, Durch diese Tat des Erschlieens nun

249 Vgl. Anm. 169.

250 PriESTER WERNHER, Maria (Driu liet von der maget), hrsg. von Carl
Wesle, Halle (Saale) 1927. Das Dokument gehort nicht in den zeitlichen, um seiner
vielen Beziige willen aber in den thematischen Rahmen des laufenden Kapitels
dieser Untersuchung.

251 Das einzige Zeugnis dieser Art, das ich fand.

252 Vgl. WERNHER V 87-93 und 128-131: daz er (Hieronymus) daz liet gewitert
hat in die senften latine, dirre herve des miht verdaget in der vehten latine, durchaus
im Sinne des ErschlieBens fiir viele. Am Schluf3 unmittelbarer Bezug auf Matthédus
(V 182-186) : Swaz Mathéus schreip dort|den ébraischen liuten, | daz wil ich ze diute |
sagen und schriben | mannen unde wiben...Vgl.auch V77 ff. : sein orthabe sei Matthédus.



Propter lamentabilem vocem hominis 71

geschah das, was Otfrid und vor ihm die Vaterexegese auf den geistlichen
Schriftsinn bezogen:

daz wazzer wart da ze wine (94).

Das berithmte Bild ruft sofort weitere hervor: Milch wandelt sich in Ol,
die Wiiste wird bebaut (oder bewohnt?), da diese Rede neu verkiindet
worden war, die Schrift, diu é da slief, mulite er mit (seiner) Predigt er-
wecken und die siiBe Lehre entdecken, die bis dahin beschattet lag;
im gleichen Atem dann das vielgebrauchte Bild des Brotes, der geist-
lichen Nahrung #3: diu gotes chint ir brot unt 1r spise funden darvan, und
ein seltener Vergleich mit der eingerollten Fahne, die nun entfaltet dem
christlichen Heer voran in den geistlichen Streit mit dem Lindwurm
und zum Sieg getragen wird (95-117).

Diese Fiille kraftvoller Bilder dient dem einen Ziel: die Erofinung
der Schrift durch die Ubertragung vom Hebriischen ins Lateinische bzw.
vom Lateinischen ins Deutsche zu preisen. Denn im FFolgenden 143t der
Dichter an Deutlichkeit nichts zu wiinschen tibrig: von der vinster schuln
ouch wir erstén (118) 254,

Wernher wendet sich dann in kindlicher Fréommigkeit an seine
Herrin, deren Lied er ja singen will:

Nu (nach Matthdus und Hieronymus) wolt och ich den ir rat unt ir
helfe suochen,

ob si des wolte ruochen,

daz ich mit diutischer rede

daz buoch brahte her ze wege,

daz si ez alle muosen lesen

die gotes chint wellen wesen,

unt ouch mugen schouwen

phaffen, laien, frouwen,

smechen unt ergrunden

von dem frénen chinde
daz im die muoter erchds (136-147) 2%,

Die enge Verwandtschaft mit der Sorge Otfrids und eines jeden um den
innersten Gehalt, um die Stiigkeit des Schriftwortes bemiihten Theo-

253 Davon spater mehr.

25+ Hier ein neues Bild, eventuell an 107 (beschatewdt) ankniipfend, aber
jedenfalls unmiBverstindlich auf die Ubersetzung ins Deutsche bezogen. Wieder
wird die enge Beziehung zwischen Erwecken des Buchstabens zum Geist (OHLY)
und der Ubertragung in die Volkssprache der Heiligen Schrift deutlich, auch im
Erwechen derer diu € slief!

255 Die invocatio scriptoris ist an die Mutter Gottes adressiert. Vgl. auch
V 188, wo der Dichter auf die volleiste des Heiligen Geistes vertraut.



72 Propter lamentabilem vocem hominis

logen ist offensichtlich. Schauen, schmecken, ergriinden sollen es alle,
Klerus, Laien, Frauen, was in diesen unerschopflichen Texten ver-
borgen liegt, damit sie vom Schlafe (der Stinde) erstehen, gelabt, gendhrt
und wohl gefithrt den Kampf (mit dem Bosen) bestehen. Aus diesem
Grund konnte Hieronymus und kann er, der Priester Wernher, es nicht
verdagen, deshalb mul} er es ins Deutsche iibertragen. Das ist einer der
schonsten kleineren Texte einer Theorie der Volkssprache, der von neuem
die frither geduBerte Ansicht bestdtigt, ein Schriftverstindnis blo3 dem
Wortlaut nach sei nie gemeint, wenn von Riicksichtnahme auf lazen
und frouwen die Rede ist. Immer geht es um das Erspiiren des wahren
Geschmacks, um das Kauen des Schrift-Brotes, um das Trinken des
geistlichen Weines, so intensiv 25 und so sehr more poetico, bis die dulcedo
des Wortes Gottes verkostet wird 2%7.

Lag im «Spiritaliter» zur Hochzeit von Kana der Gegensatz zwischen
Buchstabensinn und geistlichem Sinn der Schrift im Bild von Wasser
und Wein, so zeigt ihn uns Otfrid in der Auslegung der wunderbaren
Brotvermehrung, II17 (Jo 6), im Bild des Brotes, dessen Kruste und
Krume 2°8, Hier wie dort verwirklicht er in spiirbar innerer Anteilnah-

256 Es muf} vielleicht mit LECLERCQ/VANDENBROUCKE/BOUYER daran erinnert
werden, dal3 das Lesen einer geistlichen Schriftauslegung nicht einfach als Ersatz
fiir das Gebet des Lesers hingehen kann. Erst die eigene Meditation, die ruminatio,
die Anstrengung fithrt zum Gebet, fithrt vom Wort zum verwirklichten Leben und
endlich zur Schau. (Vgl. Spiritualité, 112 {.)

257 Aus dem Prolog eines weiteren Zeugnisses aus spiaterer Zeit, dem mhd.
Reimpaargedicht « JupiTH» aus dem Jahre 1254 (weder mit der «Alteren» noch
«Jungeren Judith» identisch, im Verfasserlexikon und bei Ehrismann nicht erwdhnt,
hrsg. von Rudolf Palgen, ATB 18, Halle/Saale 1924) sei nochmals der Trank,
den die schrift beslozzen in i leve hat (JuDITH, V 80 f.) angemerkt. Von der Wandlung
in Wein ist nicht die Rede, aber Beweggrund fiir die ErschlieBung der Schrift
durch eine Dichtung zu dute (103) ist der Durst eines Freundes nach der rechien
wisheit (77) und der straze dahin (76). Der Dichter will ihn nun in schoner gift (79)
mit einem teil der brunnen (90), von dem der Leser selber (mit allegorisierten Mitteln)
sich bediene (91-95), tranken. Aber auch hier ist es die Stligkeit des Wortes Gottes,
daz manigen ist beslozzen vorv | dev nicht uf der schrvifte spor | wandert (97-99) (vgl.
Otfrid I, 1, 37-50), die der fromme Dichter durch seine deutsche Dichtung zu-
ganglich machen mochte: suezen (71), suzer honic seim (100. 122), suze wurize
gesamnen (119). Geistlicher Trank, aus der SiiBigkeit der Schrift, erschlossen durch
eine Dichtung in der deutschen Sprache, eigenes Bemithen des Lesers voraus-
gesetzt, das sind die bekannten Themen auch dieses Prologs. (suazen = ausdeuten
weist OHLY auch bei Otfrid nach. Geistige Sii3e, 110.)

258 Otfrid geht nach BepA, In S. Joannem VI (PL 92, 704 ff.) bzw. ALKUIN,
In Joannem 3, 12 (PL 100, 821 ff.). ERpDMANN nennt nur diese beiden Quellen;
ScudnBacH, Otfridstudien 1T, ZfdA 39, 83-85 zitiert aullerdem Haimo v. HALBER-
STADT — mit allen Vorbehalten zur Verfasserschaft, vgl. Zs. 38, 336 —, Homilie zum 4.
Fastensonntag, PL 118, 284 ff.



Propter lamentabilem vocem hominis 73

me die im Brief an Liutbert angekiindigte Bibelauslegung nach dem
geistlichen Sinn, die er so eng an den Gebrauch der Volkssprache
kniipft. In einer eigenen invocatio an Christus bittet er um den rechten
Sinn (fiir muat, hugu, herza!), dal3 er mat geistlichen redinon Christi liobon
theganon, d. h. seinen Lesern, auslege, was diese Speisung bedeute (14).
Und wieder folgt eine eindringliche Mahnung zur Nachfolge Christi, da
das zu interpretierende Ereignis im Hinblick auf Tod und Auferstehung
des Herrn zu verstehen sei (5-12). Nun aber zum Brot.

Thes sarphen wizodes not bizeinot thisu finf brot,
mit thiu er io in noti thuangta thie liuti (23 f.).

D. h.: Die fiinf Brote bezeichnen die Bedringnis des strengen (alttesta-
mentlichen) Gesetzes, das damals die Menschen beherrschte. Denn, hert
15t gerstun kornes hut (25), und hartes Gerstenbrot ist das Gesetz des Alten
Testamentes, das der fiinf Biicher Moses. Doch steckt die Harte nur in
sines letbes krusta, inwendig findet er Mehl, siile Krume, den sensus des
groben Brotlaibes (26—28). Nochmals:

So ist ther wizzod alter uzana herter;
thar ist inne manag guat thaz geistlicho uns io wola duat (29 f.).

Der Herr aber brach die Kruste, so dafl man die heilsame Gabe sah (31) %5°.
Ahnliches kann auch von den Fischen gesagt werden: sie stellen die
Schriften der Propheten dar, die, wie der Fisch im Meer, ihre Bedeutung
verstecken. Deshalb mull man in der Tiefe fischen (33-37). Aber erst
jetzt folgt der scharfe Angriff auf das VerschlieBen der Schrift im Alten
Bund und in der Praxis all derer, die alttestamentlich gesinnt sind: Der
Knabe, der Brot und Fische trug, steht fiir das Judentum. Er beachtet
seine Schidtze nicht, niitzt sie nicht, weder fiir sich noch fiir andere.

So duent thie Judeon in war: sie dragent iro buah thar
noh in thia fruma niazent noh andere ni lazent (39 f.) 260

259 Vgl. Haimo: Et bene quidem illi panes hordeacei fuisse referentur, propter
duritiam legis. Hordeum namque spissum habet tegumen et non facile ad eius
pervenitur medullam, obscuritatem legis significans, quia lex ante adventum
Domini in tantum velata exstitit ut nullus homo eam spiritualiter intelligere posset,
quoadusque, veniens, benedictionem daret qui legem dederat.

260 Vgl. Beda/Alkuin: Puer, qui quinque panes et duos pisces habuit nec
tamen hos esurientibus turbis distribuit (...), populus est Judaeorum, litterati
sensu puerilis, qui Scripturarum dicta clausum secum tenuit, quae tamen Dominus
in carne apparens accepit et quid intus haberent utilitatis ac dulcedinis ostendit
(...) patefecit (...) cunctis nationibus porrexit.

Hierzu paf3t, was Bernhard von Clairvaux von den Juden als bloBen Literaten
sagt: sie nagen wie an einer trockenen Brotrinde am Buchstaben der Schrift, und



74 Propter lamentabilem vocem hominis

Was die Juden unterlieBen, holt Christus auf, indem er das Brot uns z:
allemo anaguate spendet joh ouh woroltt ubar al, er unsih wiht es ni hal
(431.) 261, Was das Alte Testament bietet, er6ffnet er uns geistlicho, mit
geistlichen datin, mit geistlicheru leru (45—48). D. h. also Verbreitung der
Schrift {iber die ganze Welt sowohl wie ErschlieBung des geistlichen
Sinnes 262,

Weder das eine noch das andere ist vom Medium der Volkssprache
zu trennen. Jene gidngigen Johanneskommentare muflliten geradezu
herausfordern zu dieser Anwendung: Schriftauslegung durch die Volks-
sprache. Denn Lambert von Liittich im 12. Jh. braucht sie offenbar als
weiteres Argument seines bitteren Verteidigungsbriefes: Man klage ihn

was er denn seinem Briefadressaten aufzugeben empfiehlt (quam libenter suas
crustas rodendas litteratoribus Judaeis relinqueris). Hinweis bei LECLERCQ, L’amour,
240, im Hinblick auf den mittelalterlichen Ménch, der sich hiitet, bloBer Literat
zu sein.

Doch steckt der ganze Brief (an Meister Heinrich Murdach, Epist. 106, PL
182, 242) voller Erlauterungen zur Schriftlesung und Bilder, die weitgehend in der
gleichen Art wie das bisher Vorgebrachte die ErschlieBung der Schrift allegorisieren:
sequendo sei die Nachfolge schneller vollziehbar als legendo — vgl. Otfrids fuazi,
nicht mehr der Buchstabe sei im fleischgewordenen Wort zu suchen (quid quaeris
verbum in Verbo quod jam cavo factum praesto est oculis? — vgl. Otfrid III 18);
tam enim de latibulo prophetarum egrvessus est ad oculos piscatorum — Schrifter-
schlieBung im Sinne des sermo humilis; Aufhellung durch das Hervorspringen des
Wortes de monte umbroso et condenso in campum Evangelii — neues herrliches Bild
in unmittelbarer Anlehnung an Ps 18, 6; Finsternis und minderer Trank in einem
in der aqua tenebrosa de nubibus aeris, gegeniibergestellt den serenissimi fontes
Salvatoris — vgl. Wernher, Otfrid IT 9 u. 10; das degustare — nachgerade ein Leitwort
dieser Thematik — des adipis frumenti (vgl. den Introitus der Messe des Fronleich-
namsfestes, natiirlich mit Bezug auf die Eucharistie, hier aber auf den geistlichen
Schriftsinn); die ofenwarmen, frischen Brote endlich, die Christus suis pauperibus
bricht, als Gegensatz zu den trockenen Brotrinden des bloBen Litteralsinns; und
am Schlufl der fromme Wunsch, der Herr mége das Herz Heinrichs 6ffnen in lege
sua et in praeceptis suis — die Verwandtschaft zu Otfrids geistlichem Anliegen ist
evident.

261 Was bei Otfrid immer wieder frappiert: die zu kurz Gekommenen sind
nicht nur allgemein die Vélker, die Heiden, sondern sehr konkret und aktuell
«wir». D. h. ebensogut die Franken wie seine Generation christlicher, geistlicher
Leute, fiir die er den Auftrag zur ErschlieBung der Schrift empfangen zu haben
weill. Gleichzeitig begreift er sich mit ein (mine gilichon, 52) und schlieBt damit
den geringsten Anflug bloBen Theoretisierens aus. Hier ist zuhdchst erfahrene
Lebensnotwendigkeit!

262 Haimo: Discipuli autem apposuerunt turbae, quando eandem intelligen-
tiam universo orbi praedicaverunt.

Beda/Alkuin: (Christus) distribuit discipulis, quando ‘aperuit illis sensum,
ut intelligerent omnia, quae scripta essent in lege Moysi et prophetis et psalmis de
ipso’ (Lk 24, 45. 44). (Die zwei Fische stehen sinnbildlich fiir die Psalmen und die
Propheten.)



Propter lamentabilem vocem hominis i

der Schrifteréffnung fiir Unwiirdige an, #non (...) nofans quod quem
portabat nec manducabat puer ‘panem discipulis suis tradidit (Dominus)
ut llum turbae apponerent’ *°3, Die textliche Formulierung folgt dem
Lukasevangelium (9,16), aber die Interpretation ist genau die der ge-
nannten Johanneskommentare, umso mehr, als auch die Fortsetzung
jener Quellen die lukanische Textfolge, distribuit discipulos suis, ut
ponerent ante turbas, vor Augen zu haben scheint. Die Interpreten, die
Vermittler des Schriftbrotes, sind die Apostel, die Jiinger, zu denen sich
der Priester Lambert wie Otfrid zdhlen miissen 2¢¢. Otfrid in seiner Be-
scheidenheit schiebt allerdings thie hohun gotes thegana (51) vor, die es
so darlegen, dafl er und seinesgleichen es verstehen moégen. Aber es ist
ihm selbstverstdandlich klar, daB3 er in der weiteren Vermittlung der
Viterexegese, die hier ja mitgemeint ist, dasselbe tut: er teilt das Brot
aus. Auch er mull von dem groflen Glauben fordernden Befehl des Herrn
getroffen worden sein, der dem Wunder vorausgeht: Vos date illis
manducare (Lk 9, 13), und wenn er nun in seiner fleiBigen Kompilatoren-
arbeit die Viter das Brot austeilen 1a8t und bis in den Text hinein sein
Ich bescheiden unter die minores (Beda) mischt in seinem min gilicho
1z 1 firsteit (53), so ist das nichts anderes als Ausdruck seines demiitigen
Dienstes an den Briidern, bei dem er ohne wverborum adulatio politorum
auskommt, jedoch weill, dal der Dienstherr bei ihm pium cogitationis
affectum operumque pro labore congeriem sucht 2.

Man mag den Dichter Otfrid einschdtzen, wie man will (und es ist
ihm oft und entschieden das Dichtertalent abgesprochen worden), selbst
wenn seine poetische Ader ergiebiger gewesen wire, er hitte der jungen,
in der Dichtkunst noch so voéllig ungezihmten frinkischen Sprache
kaum mehr abfordern kénnen. Denn es ging ihm um den geistlichen
Gehalt der Schrift, den er als Theologe richtig und umfassend und diofo
wrfisgon mullte und dessen kleins al zi gisagenne sus frenkisgero worto sehr

263 FavEeN, L’antigraphum Petri, 100 f.

26+ Beda/Alkuin: iussit discipulos colligere, quae superaverunt fragmentorum,
ne perirent, hoc profecto signat, quia pleraque sunt arcana divinorum eloquiorum,
quae vulgi sensus non capit; nonnulla, quae per se quidem minus docti assequi
nequeunt, sed a doctoribus exposita mox intelligere queunt; haec ergo necesse est,
ut (...) diligenter scrutando colligant et ad eruditionem minorum suo dicto vel
scripto faciant pervenire... (Hier schon auf das in die K6rbe sammeln bezogen.)
Lambert, in der Ubernahme jenes scharfen Vorwurfs an die Juden (s. Anm. 260)
beschuldigt also seine Ankliger als ‘Schriftgelehrte’ der Kirche und geistlich
Habsiichtige.

265 An Liutbert 121 f. Vgl. ein Wort Augustins, im gleichen Zusammenhang:
non ornato politoque sermone» (zit. bei bE LuBac, La Foi chrétienne, 259).



76 Propter lamentabilem vocem hominis

schwierig war (V 14,3 f.). Da bleibt weder Raum noch Kraft fiir gro3-
artige, original-schépferische Leistungen in Theologie und dichterischem
Wort. Die Frage ist nur, ob er als so erwiesener treuer Vermittler der
Viterexegese in die friitheste spirituale Literatur deutscher Sprache
hiniiber und bei dieser bewundernswerten Spracharbeit weniger, auch
fiir die deutsche Sprache und Literatur (und hier einmal abgesehen von
seinen Verdiensten fiir den Endreim) weniger geleistet hat als etwa der
sicher groBe Dichter des «Heliand». Kompilation ist nicht immer, wenig-
stens nicht im Mittelalter, verdienstlos.

Demiitige Haltung allein ist tiberhaupt ausschlaggebend im mi-
nisterium Verbi. Was die «Kleinen» — min gilicho — wahrend dieser
Speisung nicht mehr oder noch nicht zu erfassen vermégen, sammeln
die Apostel und Viter in thie korbi, um es iiber Jahre hinaus zz habanne,
um immer daraus lesen zu koénnen. Diese demiitige Sammelarbeit 266
hat ihnen selbst den Namen Kdrbe eingebracht. Korb theist scalklichaz faz,
in ihrer guati dulden sie aber diese Entdullerung (armuati) in die knecht-
liche Gestalt eines Korbes. Obwohl sie thera Kristes lera folle sind,
kiimmern sie sich nicht um die dullere demiitigende Erscheinung, die sie
sich durch dieses Restesammeln fiir die Armen nach dem Mahl der Fiille
zuziehen (53-62).

Hier leuchtet nochmals der Gedanke des sermo humilis auf, wo vom
Diener am Wort, sei er nun Fischer oder Gelehrter, radikale Selbstauf-
gabe gefordert wird und was nicht nur auf die vom Dichter verehrten
Lehrer, sondern auch auf Otfrid selbst zu beziehen ist. Denn, was viel-
leicht seltsam anmutet nach der Betrachtung des gewi3 nicht an Minder-
wertigkeitsgefiihlen krankenden ersten Kapitels des ersten Buches,
Otfrids hdufiges 7/ steht nie fiir den Empfdnger eines auch nur verdeckten

266 Zugleich aber auch die Beschaffenheit der allegorisch auf sie bezogenen
Behiltnisse. Vgl. Haimo: Per duodecim namque cophinos duodecim apostoli
congrua ratione figurantur. Cophinus enim ex vilibus et minutissimis contexitur
virgis, sic nimirum et apostoli dum non ex regibus et principibus, non ex philosophis
et sapientibus huius mundi, sed ex simplicibus et piscatoribus sunt electi... Schlie3-
lich wird in den Koérben noch der Mist weggetragen zur Bebauung (= Erbauung)
der unfruchtbaren Herzen der heidnischen Vélker (Ps 64, 13 f.). Diesen Sdtzen
voraus geht folgendes: Hic Domini (...) humilitas declaratur (...) mira humilitas,
fragmenta quae remanserunt non velle perire. (...) possumus et per fragmenta
quae remanserunt, obscuriores quasque sententias eiusdem Scripturae intelligere.
Quod ergo plebeia multitudo non capit, Dominus apostolis, ut colligerent, praecepit;
quia obscuriores sententias, quas simplex multitudo capere non potest, magistri
Ecclesiae, episcopi scilicet et sacerdotes, in propriis pectoribus (!) debent recon-
dere (...).



Propter lamentabilem vocem hominis 77

Eigenlobes. Alles Riihmliche und Selbstsichere bezieht sich auf die
Franken, als Volk, als Sprachgemeinschaft.

Das Wort Gottes als Brot, als Speisung, Nahrung zu begreifen, ist
selbstverstindlich keine Neuheit. Schon Lk 4, 4 legt die Beziehung nahe.
Doch ist die Verwendung von Kruste und Krume fiir das VerschlieBen
und Erdéffnen der Schrift von einigem Reiz, und Otfrid und Lambert sind
nicht die einzigen, die das Wort Gottes als Brot oder allgemeine Nahrung
fiir das Volk just im Hinblick auf den Gebrauch der Volkssprache sehen.
Man erinnere sich Wernhers und vergleiche den schon erwdahnten Brief
Bedas an Egbert v. York, der die Seelsorgspflichten an den Gldubigen
mit dem Befehl bekriftigt, die Nichtlateiner in ihrer Sprache zu belehren,
da der Glaube der Nahrung bediirfe 2°7.

Um die Zeit der Synode von 813 gibt es ein lateinisches Gedicht iiber
schlechte Priester, d. h. solche, die nicht predigen. Die Klage geht dahin,
dall niemand dem christlichen Volk die verborgenen Mysterien der
Schrift 6ffne, niemand den hungernden Gemiitern die Nahrung des Wortes
reiche 2°®, Das Brechen der Kruste des verborgenen Schriftsinnes durch
die Interpretation in der Volkssprache scheint hérbar in einem Carmen
des Ermoldus Nigellus (1. Héilfte des 9. Jh.), selbst wenn hier vom Brot
nicht die Rede ist 26°.

267 LECLERCQ/VANDENBROUCKE/BOUYER, Spiritualité, 73. — Die Forderung
bleibt iiber Jahrhunderte die gleiche; heute verlangt (mit dem Vaticanum II)
z. B. YviEs ConNgaRr fir die Liturgie, die «aus sich selbst Ankiindigung und Ver-
kiindigung» (des Todes Christi) und das groBe Mittel zur Nahrung des Glaubens
ist, eine allen verstdndliche Sprache und damit die Uberwindung der Kluft, «welche
die Messe in einen didaktischen Teil, fiir den die Verwendung der Muttersprache
gestattet ist, und einen sakramentalen teilte, der in einer sogenannten (!) heiligen
Sprache gefeiert wurde». (Das Verhidltnis zwischen Kult oder Sakrament und
Verkiindigung des Wortes, Concilium 4 (1968) 177.)

268 Divinae legis abdita mystevia

Plebibus Chyisti non est qui aperiat

Nec est ietunis mentibus qui praebeat pabula verbi.
(Poetae lat. T 81, Str.4, zit. bei Hauck, Kirchengeschichte I1 255.) Dal3 das Predigen
in der Volkssprache zu geschehen hat, versteht sich von selbst. Zur Predigt im
frithen 9. Jh. berichtet Hauck (II 258 f.), sie habe vielfach in der Ubersetzung
alterer Homilien der Viter bestanden, zu welchem Zweck kleinere und gréBere
Homiliensammlungen herausgegeben worden seien. Otfrids «Anleihe» ist also
durchaus normal.

269 Barbara lingua sibi, scripturae nescia sacrae,

Ni forvet antestis ingeniosus ei:
Hic populis noto scripturas frangeve verbo
Cerlat, et assiduo vomere covda tevit,
Interpres quoniam simul atque antestis habetur.
(ErmorLpus NiGgeLLus, MGH Poetae lat. 1T 84, Vers 155 ff., von Bischof Bernold



78 Propter lamentabilem vocem hominis

Nahrung empfangen die parvuli auch durch die Knechtsgestalt des
Wortes Gottes im sermo humilis. Dafiir kennt Auerbach augustinische
und andere Beispiele 27°.

Otfrid erkldrt im gleichen Kapitel nochmals, wie man die Schrift
meditieren miisse. In thero buahstabo herti, in thes giscribes slihtt (= Prosa)
mul3 man griibelnd forschen, um schlieBlich untar themo gikruste filu
geistlichaz brot zu finden. Im beharrlichen Suchen wichst uns die Nahrung,
die Christi Wort uns bietet, zu, im Munde und in muate (73-80) 271,

Das ist die intensive, unermiidlich geiibte Schriftmeditation der
mittelalterlichen monastischen Theologie. Otfrid hat sie durch sein Werk
in der frinkischen Sprache auch an Leute mit weniger (lateinischer)
Bildung weitergegeben und mit dieser literarischen Leistung den Weg
gezeigt fiir die Seelsorge bei geistlich interessierten Christen.

So liegt denn der ganzen Thematik der ErschlieBung des geistlichen
Sinns der Schrift in ihrer reichen Allegorie in Otfrids Buch stets das eine
zugrunde: das Evangelium in der frankischen Sprache zu schreiben. Man
darf das nie aus dem Auge lassen, selbst dann nicht, wenn — wie im
soeben Dargelegten — eine unmittelbare Beriithrung mit diesem Grundan-
liegen nicht ohne weiteres ersichtlich ist, d. h. nicht ohne den bereits
erbrachten Nachweis der tatsidchlich gegenseitigen Durchdringung beider
Themen. Wie sehr Otfrids BewuBtsein von dem singuldren Unterfangen
beherrscht ist, beweisen die auBerordentlich zahlreichen Verwendungen
von theotisce, francisce, fremkisgon, propria lingua etc. Schon in dieser
eher duBerlichen Eigenschaft sucht das Dokument seinesgleichen #72. Es
wadre miilig, die Stellen alle aufzuzeichnen, viele boten sich ja schon in
den Interpretationstexten an, vornehmlich im Brief an Liutbert und in

von StraBburg gesagt.) Gleichzeitig ein neues Bild, das des Umbrechens der
Herzen mit dem Pflug der unermiidlichen volkssprachlichen Predigt.

270 AuerBACH, Literatursprache, 41. 68.

27t Brot und Wein als die beliebtesten Metaphern fiir die erschlossene Schrift
koénnen ihre Nahe zu den eucharistischen Gaben nicht leugnen. Wenn die heutige
katholische Theologie, wie z. B. Scheffczyk oder Congar, die Beziehung zwischen
Wort und Sakrament, zwischen Verkiindigung und Feier des Herrenmahls vom
Wesen her als eine enge sieht, so kénnte das als eine vielleicht explizitere Aus-
formung dessen zu nehmen sein, was die monastische Theologie im Mittelalter
schon immer so verstanden und gelebt hat. Man erinnere sich auch der Memoria
Passionis des Wilhelm von Saint-Thierry.

272 Wie tubrigens auch in der fiir ein deutsches Schriftstiick des Mittelalters
unerhorten GrofBziigigkeit der duBeren Darstellung: nicht nur, daB ein deutsch-
sprachiger Text allein zu einem Buch gebunden ist, auch steht in der Regel jedem
Vers eine eigene Zeile zur Verfiigung. Eine solche Pergament- «Verschwendungy
an eine deutsche Dichtung spricht fiir sich.



Propter lamentabilem vocem hominis 79

I 1. Doch gibt es sie auch spiter, im I., IV. und V. Buch mehrmals.
Eine einzige sei noch herausgehoben, die Uberschrift zum Index des
I. Buches: Incipit liber Evangeliorum (primus) Domini gratia theotisce
conscriptus. Die Versicherung, daBl ein Buch dank der vom Herm ver-
liehenen Gnade geschrieben wurde, ist bestimmt kein Novum im Schrift-
tum des Mittelalters, daBl es aber Domini gratia theotisce verfalit ist,
diirfte ein erstmaliges Bekenntnis in dieser Feierlichkeit, als Inschrift
tiber dem Werk, darstellen. Nicht nur theoretisch in der Praefatio er-
orternd, sondern gleichsam in kithner Vorwegnahme das vollendete
Faktum pridsentierend, wird die Legitimation erbracht.

Der Akzent liegt ebensosehr auf dem Domini gratia wie dem theotisce.
Der Dichter, auch und vor allem der Dichter in deutscher Zunge, ist von
Gottes Gnade abhdngig. Die «Invocatio scriptoris ad Deum» (I 2) stellt
das Ganze ein anderes Mal ins richtige Licht. Otfrid ist der Knecht des
Herrn (1) 273, dessen Willen zu tun (50-52) und dessen Ruhm - nicht
den eigenen ?’* — zu kiinden (17) seine gréBte Sorge ist. Aus dieser demiiti-
gen Haltung ?’> heraus mdochte sich der Dichter ausschlieBlich als ténendes
Lob Gottes verstehen 276, Daher bittet er um die Gnade des Beistandes:

Fingar thinan dua anan mund minan,
theni ouh hant thina in thia zungun mina (3 f.).

Diese Worte entsprechen in etwa der Berufung des Jeremias (1, 9), doch
rufen die zum Gebet geformten Verse Otfrids ebensosehr das Domine,
labia mea aperies et os meum annuntiabit Jaudem tuam in Erinnerung,
die Eingangsbitte vor der Matutin aus dem 50. Psalm. Prophetenbe-

213 Kmnecht, scalc in der Einleitung zu einer mittelalterlichen Dichtung ist
immer im biblischen Sinn, besonders im paulinischen zu verstehen. Vgl. J. ScHwWIE-
TERING, Humility Formula, PMLA 69, 1279 ff.

274 Vgl. Ps. 113, 9: Non nobis, Domine, non nobis, sed nomini tuo da gloriam.

275 Die Parallelitit zu manch anderen AuBerungen in mittelalterlichen Pro-
logen versteht sich von selbst. Die erwdhnten Verse aber deshalb fiir bloBe Topoi
und unreflektierte Demutsformeln zu nehmen, verbietet der Kontext des ganzen
otfridischen Buches. Im uibrigen, zur Exordialtopik vgl. Fr. OuLy, Wolframs Gebet,
besonders 456. 468. 472 ff. 511 (= Nachtrag der Literatur, 1965), daraus vor allem
H. BEumaNNs Gregor v. Tour und der Sermo Rusticus (1964), woraus Ohly «das
religiés begriindete Ernst-Werden der rhetorischen Exordialtopik, den radikalen
Funktionswandel des literarischen Formelgutes» betont. Vgl. ferner J. SCHWIETE-
RING, S. Anm. 273; ders., Die Demutsformel mittelhochdeutscher Dichter, Abhand-
lungen d. Konigl. Gesellschaft d. Wissenschaften zu Géttingen, philolog.-histor.
Klasse, NF 17, 3, Berlin 1921; dagegen Curtius, Europdische Literatur 410 ff.
Vgl. auch INGrID Ocus, Wolframs ‘Willehalm’-Eingang im Lichte der frithmhd.
geistlichen Dichtung, Medium Aevum 14, Miinchen 1968.

276 Thaz th lob thinaz si lutentaz (5).



80 Propter lamentabilem vocem hominis

rufung, wo Gott die Zunge 277 16st 27® oder Gebet um die Gnade dieses
Beistandes, beides setzt die demiitige Haltung des Knechtes voraus, der
sich abhdngig weill vom eigentlichen Autor ?7°, von dem er sich einfach
brauchen lassen mufl. Jedenfalls, die Worte gelingen, miissen gelingen,
wenn sie in der Kraft Gottes gesprochen werden. Otfrid bezieht das nicht
blof auf sich. Gott ist der Herr aller Sprachen und erwartet, dafl die
Volker seiner — in ihrer je eigenen Sprache — gedenken, ihn mittels ihr
erkennen, ihm so dienen und ihn in Ewigkeit darin loben:

Al gizungilo thaz isti — thu druhtin ein es alles bist;
weltis thu thes liutes joh alles woroltthiotes.

Mit thineru giwelti sie dati al sprechenti,
joh salida in gilungun thiu wort in iro zungun;

Thaz sie thin io gihogetin, in ewon jamer lobotin,
joh sie thih irknatin inti thionost thinaz datin (33-38).

Den Auftrag seines Volkes hat Otfrid iibernommen, und nochmals wird
die herrliche Synthese evident: frommer Dienst am Wort und daraus
wachsende Schoénheit dieses Wortes:

Joh theih thir hiar nu ziaro in mina zungun thiono (41).

Etwas von der eigentlichen Herrlichkeit des Wortes Gottes (Jo 1,14)
offenbart sich in dieser in aller Demut 2% erreichten Lieblichkeit der
frankischen Verse.

Was Wunder, wenn die helle Freude an diesem Gelingen durchbricht,
wie die letzten Verse von I 1 sie ausdriicken:

217 Zungun mina verlockt im ganzen Zusammenhang zur Interpretation als
Sprache, d. h. also, die frankische Zunge wire zu l6sen, zumal der Jeremiastext vom
Mund allein und nur Otfrid auch von der Zunge spricht. Andererseits ist die Anleh-
nung an diesen Text u. a. wegen der berithrenden Hand Gottes uniibersehbar. Aber
auch 9 b miBte einbezogen werden: Ecce dedi verba mea in ove tuo, somit ein problem-
loser Ubergang in den frinkischen Mund, weil von Gott selber vollzogen. Dasselbe
wird man wieder in der Deutschen Mystik lesen. SEUSE schreibt seine Betrachtungen
ze tutsche, wan su im och also von gotte waren wovden (Biichlein der Ewigen Weisheit,
Prolog, Ed. Bihlmeyer, 197), und von MEcCHTHILD wird gesagt: Diese schrift die in
disem biiche stat, die ist gevlossen us von dev lebenden gotheit in Swester Mehtilden herze
(Das flieBende Licht der Gottheit, VI 43, Ed. G. Morell, 215). Autorisierung (des
Propheten bzw. des Dichters) dhnlicher Art kennt auch die Caedmonlegende. Die
dort so stark betonte Einverleibung des gottlichen Wortes wiederum hat seine
Entsprechung in Ezech. 2, 8 ff., im Essen der Schriftrolle, die im Munde st} wie
Honig wird. Vgl. auch Apk 10, 9 f.

278 Qder reinigt, vgl. Is. 6, 6 f.

219 Vgl. 27 £. und 45 {.

280 Theih... — thaz nist bi wevkon minen, suntar vehto in waru bi thineru ginadu
(41-46).



Propter lamentabilem vocem hominis 81

Nu frewen sih es alle, so wer so wola wolle,
joh so wer si hold in muate Frankono thiote,
Thaz wir Kriste sungun in unsera zungun,
joh wir ouh thaz gilebetun, in frenkisgon nan lobotun! (123-126)

Im ersten Jahrhundert deutscher Literatur schon ist es Otfrid von
WeiBenburg gelungen, seine Sprache zum giiltigen Triger der Dichtung
und des Offenbarungswortes zu machen. Warum sein kithner Wurf nicht
ein fiir allemal die Bedenken der litterati und der Theologen der deutschen
Barbarensprache gegeniiber zerstreut hat, ist nicht ganz leicht zu be-
antworten, und m. W. sind diesbeziiglich von der Forschung bis heute
nur Vermutungen geduBert worden 281, Die Kurzlebigkeit der karolingi-
schen Renaissance mag am schwersten ins Gewicht fallen.

Doch deshalb bleibt die auBlergewdhnliche Leistung Otfrids unge-
schmilert, in den Praefationes so gut wie im Werk den Beweis fiir die
Fahigkeit der deutschen Sprache zum more poetico interpretare der Bibel
erbracht zu haben. Dall nur die Botschaft Christi als Gegenstand dieser
Erprobung des Deutschen in IFrage kommen konnte und dafB allein die
Erfiilllung des Gesetzes Christi die Schénheit der deutschen Dichtung
garantiert, da sich der Schaffensprozef am frinkischen Wort in der
Nachfolge des menschgewordenen Wortes vollziehen muB}, das ist der
unschitzbare Beitrag Otfrids zur Theorie der Volkssprache und das ist es,
was Wehrli 282 tiefsinnig erkennt, wenn er durch Otfrids Werk die
frainkische barbaries vom eigentlichen Wort eingeholt und wesenlos
gemacht sieht.

Riickblick

Alle befragten Zeugnisse der karolingischen Zeit antworten mit
theologischen Argumenten. Selbst Griinde, die allenfalls auBerhalb die-
ses Bereichs geltend gemacht werden, fallen bei naher und richtiger
Betrachtung unter den gleichen, den theologischen Aspekt. (Etwa
Otfrids Ruhmeslied auf die historische Abstammung der Franken.)

281 Vgl.z. B. A. ScuonBacH, Otfridstudien I1T u. IV, ZfdA 39, 423 bzw. 40, 123;
H. FRANKEL, ZfdA 58, 48 f.; J. SCHWIETERING, Die deutsche Dichtung des Mittel-
alters, Darmstadt 1957, 9, wobei ich aber Schwieterings Meinungs, «iiberliefertes
Dogma und gelebte Religiositdat» hitten zu weit auseinandergeklafft und Otfrid sei
«zu einseitig auf theologische Gelehrsamkeit und Unterweisung gerichtet» gewesen,
nicht beipflichten kann; D. McKEeNziEg, Otfrid v. W., 13-19; H. Rupp, Otfrid v. W.,
147; X. v. ErRTzDORFF, Die Hochzeit zu Kana, 82.

282 Sacra poesis, 273.



82 Propter lamentabilem vocem hominis

So iiberraschend das vielleicht fiir den Unvoreingenommenen sein
mag, es darf doch nicht verwundern. Denn man muB sich stets bewul3t
sein, daf3 die deutsche Dichtung ihren Ursprung beim Klerus und zwar
in dessen gottesdienstlicher Frommigkeit hat, welchen Charakter sie bis
ins Hochmittelalter nicht verlor 28. Wenn nun die Trédger der frithesten
deutschen Literatur aus dieser Welt stammen, lieBe sich ihre aus dem
geistlichen Bereich geholte Begriindung leicht begreifen. Doch damit
sind die wahren Verhiltnisse nicht erklart. Die Griinde liegen vielmehr
in der Sache selbst. Alle hier dargelegten und interpretierten Legitima-
tionen zeigen in erstaunlich {ibereinstimmender, wenn auch leicht vari-
ierter Thematik das gleiche: die Volkssprache kann nur in heilsgeschicht-
licher Sicht zur Literatursprache erhoben werden. Es geht um den Nach-
vollzug des WORTES Gottes, das in seiner EntduBerung in die Knechts-
gestalt zum Vorbild jedes eigentlichen Sprechens zum Menschen wird,
das in schockierendem Widerspruch sogar zum Muster einer neuen
Asthetik, einer neuen dichterischen Schonheit wird, das durch seinen
Geist die Schiden der verwirrten Menschensprache heilt und die ur-
spriingliche Prisenz des Sprechens Gottes im Menschenherzen erfiil-
lend ratifiziert (s. Rom 8,26 {.), in einer wahrhaften nova wvocis origo,
das langen, intensiven Umgang mit ihm selbst abfordert, bevor es die
Umsetzung, die Ubertragung in neuer Schonheit in die eigene Zunge
gewahrt, und das durch die Er6finung seiner suaz: nicht nur zur Nahrung
des Glaubens wird, sondern gerade zu fruchtbarem Schaffen, zu dichte-
rischen Moglichkeiten in noch nicht erprobter Sprache befdhigt.

Wenn dabei diese ganze, reich ausgefaltete Theorie aus dem er-
wihnten geistlich-frommen Milieu, vor allem aus der tief verstandenen
Demut der Diener des Wortes, herauswuchs, so ist das immer noch keine
Einseitigkeit der Begriindung. Es bestitigt vielmehr die Erkenntnis, dal3
volkssprachliche Dichtung nicht einfach eine Renaissance der litera-
rischen Antike ist, sondern eine aus der christlich erfahrenen Superioritit
erwachsene Ubersteigung des antiken, prifigurativen Stadiums der
Dichtkunst 284, ein «Durchbruch neuer Inspiration» 25, eine drgernis-
erregende Mischung der Stile. Die Verantwortung fiir diese Verwegenheit
liegt eindeutig bei der Kondeszendenz des Wortes Gottes selbst und bei

283 Vgl. J. SCHWIETERING, Humility Formula, PMLA 69, 1283.

28+ Vgl. ebd. 1291.

285 WeHRLI, Sacra poesis 270; auf die Bibeldichtung bezogen. Aber im
Wesentlichen blieb sie die Gattung der ersten drei Jahrhunderte deutscher Literatur
(vgl. ebd. 263).



Propter lamentabilem vocem hominis 33

den zitierten Autoren nur, insofern sie sich als demiitige Knechte dieses
Wortes erweisen.

Freilich, die Tatsache, daB die Geistlichen die volkssprachliche
Literatur einleiten und deren Charakter fiir Jahrhunderte bestimmen,
bleibt bestehen. Doch ist es schlieBlich kein Zufall, daBl ausgerechnet
die Diener des WORTES das in jener Frithzeit einzige Milieu schufen,
in dem Interesse und Arbeit am literarischen Wort moglich waren und
gedeihen konnten und in dem die MuBle oder besser: die meditative Kon-
templation dafiir nicht nur gewdhrt, sondern geradezu befohlen wurde.

Damit wird auch die Frage miiig, ob nun ein Otfrid wirklich nur
von seelsorgerlich-theologischen Absichten geleitet, diesen Durchbruch
wagte, ob nicht doch der Wunsch nach Erhebung des Deutschen auf die
literarische Ebene die eigentliche Triebkraft war. Beides hat seine
Wurzeln im gleichen Grund, und dem Heiligen Geist der Inkarnation
ist sowohl die erwiesene Kapazitit des Deutschen fiir die Gehalte der
Theologie wie auch die Schonheit dichterischen Schaffens zu verdanken.

Abkiirzungen .

Quellen-Sammelwerke:

ATB  Altdeutsche Textbibliothek. Begriindet von Hermann Paul, fort-
gefithrt von Georg Baesecke, herausgegeben von Hugo Kuhn.

DTMA Deutsche Texte des Mittelalters, hrsg. von der Koniglich Preu-
Bischen Akademie der Wissenschaften (bzw. der deutschen Akademie
der Wiss.), Berlin.

MGH Monumenta Germaniae Historica inde ab a. C. 500 usque ad a. 1500,
Hannover-Berlin 1826 ff.

MSD  Denkmailer deutscher Poesie und Prosa aus dem 8.-11. Jh., hrsg. von
K. Miillenhoff u. W. Scherer, I. Bd. Texte, II. Bd. Anmerkungen,
Berlin *1892.

Pl. Patrologia Latina, hrsg. von J. P. Migne, 217 Bde und 4 Reg.-Bde,
Paris 1878-1890.

Zeitschriften:

DVjS Deutsche Vierteljahresschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistes-
geschichte.

GRM  Germanisch Romanische Monatsschrift.

PBB  (Pauls und Braunes) Beitrdge zur Geschichte der dt. Sprache und
Literatur.

PLMA Publications of the Modern Language Association of America.

WW Wirkendes Wort. Deutsches Sprachschaffen in Lehre und Leben.

ZfdA  Zeitschrift fiir dt. Altertum und dt. Literatur.

Z{dPh Zeitschrift fiir dt. Philologie.



	Propter lamentabilem vocem hominis

