
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 16 (1969)

Heft: 3

Artikel: Zum Begriff der Erwartung und der Hoffnung bei Laín Entralgo

Autor: Widmer, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760437

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760437
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans Widmer

Zum Begriff der Erwartung
und der Hoffnung bei Lain Entralgo *

I. Zentrale Gedanken

der allgemein-philosophischen Anthropologie Lain Entralgos

Pedro Lain Entralgo (geb. 1908) hat seit 1942 den Lehrstuhl für
Medizingeschichte an der Universität Madrid inne und gehört zu den

bekanntesten Intellektuellen des modernen Spanien x. Es mag uns seltsam

scheinen, daß ein Medizingeschichtier über Hoffnung reflektiert.
Tatsächlich aber hat Lain Entralgo sich mehr und mehr von der
Naturwissenschaft - er studierte zunächst Chemie und dann Medizin - entfernt
und der Philosophie zugewandt2. Von seinen philosophisch-anthropologische

Probleme erörternden Werken hat zweifellos «La espera y la

esperanza» besondere Bedeutung erlangt3. Ein näheres Eingehen auf

* Referat über die ungedruckte, Ende Sommersemester 1968 dem Institutum
philosophicum Innsbruck vorgelegte Dissertation mit dem Titel: Anthropologie
der Hoffnung. Einführung in Denken und Werk Pedro Lain Entralgos und kritische
Darlegung von «La espera y la esperanza».

1 Zu einer allgemeinen Orientierung über Lain Entralgo sei hingewiesen auf :

W. Leibbrand, Pedro Lain Entralgo, in: Arzt und Christ 3, 1957, 102-107;
I. Höllhuber, Geschichte der Philosophie im spanischen Kulturbereich, München
1967, 174-178.

2 Davon legen besonders folgende Bücher Zeugnis ab : P. Lain Entralgo,
Las generaciones en la historia, Madrid 1945; ders., La espera y la esperanza,
1. Auflage, Madrid 1957, 2. Auflage, Madrid 1958, 3. Auflage, Madrid 1962. Im
folgenden zitieren wir immer nach der 3. Auflage, und zwar in der Abkürzung EE.;
ders., Teorfa y realidad del otro, 1. Auflage, Madrid 1961.

3 Eine deutsche Übersetzung ist bis anhin meines Wissens noch nicht
zustandegekommen, wohl aber eine französische: Pedro Lain Entralgo, L'attente et
l'espérance (histoire et théorie de l'espérance humaine). Trad, de l'espagnol par



Zum Begriff der Erwartung und der Hoffnung bei Lain Entralgo 429

diesen wertvollen Beitrag zum Thema der Hoffnung dürfte auch von
Interesse im Hinblick auf die philosophisch-theologische Diskussion sein,
die E. Blochs Buch über die Hoffnung auslöste 4. Unserer interpretierenden

Darlegung sei aber noch eine kurze Charakteristik von Lain Entralgos
Anthropologie im allgemeinen vorangestellt5.

Lain Entralgo - und hier spielt die Tatsache, daß er von der Medizin
herkommt, eine große Rolle - zentriert nach der Interpretation von
P. Soler Puigoriol seine Gedanken um den Begriff der Bedürftigkeit des

Menschen. Diese hat ihren Grund zunächst im Angewiesensein des

Menschen auf den Leib6. Die geistig-immaterielle Innerlichkeit
benötigt zu ihrer Aktivierung den Leib, der aber zugleich Grenzen setzt,
welche für die Innerlichkeit zu eng sind. So lebt also der Mensch in der

Spannung zwischen geistig-freier Innerlichkeit und leiblicher Äußerlichkeit,

was aber keineswegs ausschließen soll, daß der Geist mit dem Leib
eine innere Einheit bildet. Die leibseelische Einheit kommt unter anderem

darin zum Ausdruck, daß der Geist stets versucht, den somatischen

Aspekt zu deuten. Immer schon bemühte sich der Mensch darum, zur
leiblichen Dimension seines Seins Stellung zu nehmen, und im Verlaufe
der Geschichte treten die verschiedenartigsten Deutungen und Wertungen

des Leibes auf, insbesondere vielfältige Interpretationen der sich

vorwiegend am Leibe zeigenden Phänomene Gesundheit und Krankheit.
Die Anstrengung des Menschen, seinen eigenen Leib und dessen Zustände

zu begreifen, führte zu so bedeutenden Ergebnissen wie z.B. der Medizin
als erfolgreicher Wissenschaft oder einem klareren Selbstverständnis der

anthropologischen Grundfrage: «Was ist der Mensch?» Sie hat es aber

Robert Disse. (Coll. «Textes et études philosophiques), Bruges, Paris 1966. -
Höllhuber a. a. O., 176 übersetzt den Titel «La espera y la esperanza» mit «Harren
und Hoffen».

4 Vgl. E. Bloch, Das Prinzip Hoffnung, Frankfurt 1959. Vgl. dazu vor allem
J. Molimann, Theologie der Hoffnung, 3. Auflage, München 1965, W. D. Marsch,
Hoffen — worauf?, Hamburg 1963.

5 Vgl. dazu, P. Soler Puigoriol, El hombre ser indigente, Madrid 1966.
6 Wertvolle Gedanken zum Thema der Leiblichkeit finden sich besonders in den

von P. Soler Puigoriol (a.a.O.) in diesem Zusammenhang angeführten Werken,
z.B. P. LaIn Entralgo, Ocio y trabajo, Madrid 1960; ders. Enfermedad y pecado,
Barcelona 1961; ders. Mysterium doloris. in: Fe, razön y psiquiatrla, hrsg. von
Braceland, Barcelona 1959; ders. La relaciôn médico-enfermo, Madrid 1964; La
historia clinica, 2. Auflage, Barcelona 1961; ders. Estudios de historia de la medi-
cina y antropologia médica, Madrid 1943 ; Miguel Angel y el cuerpo humano, in :

Obras, Madrid 1965; ders. La curaciön por la palabra en la antigüedad clâsica,
Madrid 1958.

28



430 Zum Begriff der Erwartung und der Hoffnung bei Lain Entralgo

nicht fertiggebracht, den letzten Rest des Geheimnisses der psycho-
physischen Einheit zu entschleiern.

Nicht nur im Zusammenhang mit der Leiblichkeit, sondern auch
im Zusammenhang mit der Zeitlichkeit, die allerdings von der ersten

abhängig ist, zeigt sich die Bedürftigkeit des Menschen. Dieser bleibt
stets an eine bestimmte Raum-Zeit-Stelle gebunden, mit der er sich
aber nie identifiziert, da er, sich je neu entwerfend, auf seine Zukunft
hinschreitet, sich verändert und durch sein Handeln Geschichte macht,
wobei sich dieses Handeln entweder mehr an der Vergangenheit orientiert
oder eher der Zukunft verpflichtet. Als ein geschichtliches Wesen mit
Selbstbewußtsein versucht der Mensch, die Vielfalt der Geschichte mit
Hilfe der Geschichtsschreibung zu begreifen und zu ordnen7. Lain
Entralgo widmet den Themen der Biographie und der Generation eine

ganz besondere Aufmerksamkeit 8.

Die Bedürftigkeit des Menschen zeigt sich in der Leiblichkeit, in
der Geschichtlichkeit, aber auch in der Sozialveranlagung. Über diesen

Aspekt des Menschseins finden sich bei Lain ebenfalls wertvolle Gedanken

9. Die Menschen sind immer aufeinander angewiesen, und es ist
merkwürdig, daß die Interpersonalität als philosophisches Problem erst
sehr spät thematisch wurde. Es gibt aber viele Möglichkeiten, diese

Grund-Bedürftigkeit im mitmenschlichen Bereich zu verwirklichen, wobei

grundsätzlich solche Beziehungen zu unterscheiden sind, bei denen

die Bezugspersonen einander gegenseitig als Objekte betrachten, und
solche, bei denen sie sich wirklich als Person ernst nehmen. Beide Typen
interpersonaler Beziehungen haben je eigene Mittel der Kommunikation
und können sich vom Pol der Liebe bis zum Pol des Hasses bewegen.

Der tiefste Grund der genannten Dimensionen menschlicher

Bedürftigkeit, d. h. der Leiblichkeit, der Geschichtlichkeit und des sozialen

Aufeinander-angewiesen-Seins liegt in der wesentlichsten menschlichen

Bedürftigkeit, nämlich in der Abhängigkeit von Gott, die stets durch
die erwähnten Ansätze hindurch transparent werden kann, sei es in der

positiven oder negativen Erfahrung des Leibes (Gesundheit oder Krankheit),

im Aufleuchten einer Ordnung in der Geschichte oder in einer
authentischen interpersonalen Beziehung.

7 Vgl. in diesem Zusammenhang: P. Laîn Entralgo, Las generaciones en la
historia, a.a.O.; ders., Obras, Madrid 1965, 20 ff.

8 Vgl. dazu, Espana como problema, Madrid 1957.
9 Vgl. dazu besonders LaIn Entralgo, Teorla y realidad del otro, 2 Bde.,

1. Aufl., Madrid 1961, 2. Aufl., Madrid 1968.



Zum Begriff der Erwartung und der Hoffnung bei Lafn Entralgo 431

Damit haben wir schematisch und skizzenhaft-verallgemeinernd
den Raum, in dem sich Lain Entralgos Denken bewegt, umschrieben
und haben so auch den allgemeinen Horizont bestimmt, in den die nun
etwas ausführlicher darzulegenden Überlegungen über die Erwartung
und Hoffnung hineingehören.

II. Lains Entwurf einer Anthropologie der Hoffnung

7. Die Erwartung als Möglichkeitsbedingung der Hoffnung

Wir können nicht unmittelbar und direkt von der menschlichen

Erwartung sprechen, da der Mensch nicht eine vom Kosmos
unabhängige Größe ist. Lain nennt ihn ein «Bruchstück des Kosmos» (EE 474),
das nur im Rahmen des innerhalb des Kosmos Möglichen erwarten kann.
Seine Erwartung wird unter anderem auch von dem bestimmt, was mit
dem Gesamt der Welt in Zukunft zu geschehen hat10. Daher erörtert
Lain Entralgo die interessanten Fragen, ob die Welt, ob ihre einzelnen

Regionen in der Zukunft etwas erwarten lassen, und was dieses Etwas

genau sei.

Prinzipiell müßte man eigentlich nach dem Trägheitsgesetz von
Galilei und Newton die Zukunft des Mineralischen genau bestimmen
können; sie wäre nämlich nichts anderes als die Verlängerung der Gegenwart.

Im Sinne der thermodynamischen Betrachtungsweise von Carnot
und Clausius würde das Universum in Zukunft dem Kältetod entgegengehen

n. Faktisch aber gehen beide Überlegungen von einer Abstraktion
aus, die der vollen Realität nicht ganz gerecht wird : das Trägheitsgesetz
sieht von einer möglichen Einwirkung äußerer Einflüsse ab, während
die thermodynamische Sicht stillschweigend voraussetzt, der Kosmos sei

ein isoliertes thermodynamisches System. In der modernen Physik ist

10 Natürlich wirkt nicht nur die Zukunft des Kosmos auf die menschliche
Erwartung modifizierend, sondern vor allem die definitive Bestimmung des Individuums

nach seinem Tode. Diese Bestimmung wird heute und wurde auch in der
Geschichte nicht immer in gleichem Sinne verstanden. Folgende Möglichkeiten
ergeben sich: die ewige Wiederkehr, das absolute Nichts, die Unterblichkeit. Die
erste Annahme beinflußte die Erwartung im Sinne von «melancholischer Heiterkeit»

(EE 477), die zweite im Sinne «verzweifelter Entschlossenheit» (ebd.) und die
dritte im Sinne «echter Hoffnung» (ebd.).

11 Vgl. dazu: J.Seiler, Philosophie der unbelebten Natur, Ölten 1948,
192-204.



432 Zum Begriff der Erwartung und der Hoffnung bei Lain Entralgo

man immer mehr zur Überzeugung gekommen, daß die materielle
Wirklichkeit weder von innen noch von außen her ganz zu bestimmen ist12.

Die Unbestimmbarkeit der Zukunft des Mineralischen steht im
Gegensatz zur Bestimmbarkeit der Zukunft des Belebten, sowohl des

Vegetativen als auch des Tierischen. Wo es Leben gibt, haben wir den

ganz bestimmten Rhythmus : Geburt, Wachstum, Reproduktion, Altern,
Tod, und diese Abfolge macht es bei einer allgemeinen Betrachtung
leicht, von der Phase aus, in der sich ein Lebewesen im jetzigen
Zeitpunkt gerade befindet, auch seine Zukunft zu bestimmen, die immer
schon im Horizont des Todes steht.

Lain stellt sich nun weiterhin die Frage, ob man beim Vegetativen
von Erwartung sprechen könne und meint, daß nur von einer Erwartung
im uneigentlichen Sinne die Rede sein könne, da alle auf die Zukunft
ausgerichteten Vorgänge wie Assimilation, Wachstum und Reproduktion
von der Pflanze aus betrachtet passiv und unbewußt ablaufen. Bei den

Tieren kommt zu den erwähnten Abläufen: Geburt, Wachstum,
Fortpflanzung, Altern, Tod, der Zyklus von Schlaf- und Wachzustand hinzu,
wobei derWachzustand seinerseits in die Rhythmen : Fang und Sättigung,
Ruhe und Spiel, Angriff und Flucht aufzugliedern ist.

Nur im Wachzustand kommt jeweils die spezifische Animalität zur
Fülle. «Vom Gesichtspunkt der Zeitlichkeit des Tieres aus betrachtet,
bedeutet der Zustand des tierischen Wachseins» (EE 483) vor allem in
schwierigen Situationen nichts anderes als die Erwartung des Tieres im
eigentlichen Sinne, welche durch das Bestreben des Tieres, im Sein

weiterzudauern, den sog. «Lebensdrang» (impulso vital) (EE 483),
sowie durch ein stabilisierendes Moment, den «Lebensgrundton» (tono
vital) (EE 483), ermöglicht wird13. Beide Komponenten sind biologisch
betrachtet notwendig, damit überhaupt die tierische Zukunftsorientierung,
welche wir eigentliche Erwartung genannt haben, zustande kommt. Im
Schlaf sinkt der kontrollierende «Lebensgrundton» auf ein Minimum
herab, während er im Wachzustand steigt. Die soeben erläuterten
Termini: «Lebensdrang», «Lebensgrundton» betonen vor allem den

12 Vgl. z. B. die Heisenberg sehe Unschärferelation od. die Beziehung Energie-
Materie, wie sie in der Formel e mc2 zum Ausdruck kommt.

13 Zu den Quellen, die Lain hier benutzt, vgl. den Kurs «Cuerpo y aima»,
den X. Zubiri 1951-52 in Madrid gehalten hat, und der sich teilweise bei Rof
Carballo findet: Rof Carballo, El hombre a prueba, Madrid 1951, ders. Cerebro
interno mundo emocional, Barcelona 1952, angeführt in EE 484, Anm. 9 und
EE 487, Anm. 16.



Zum Begriff der Erwartung und der Hoffnung bei Lain Entralgo 433

biologischen Charakter tierischer Erwartung, während die Begriffe des

Gestaltkreises und der Formalisation eher ihr inneres Gefüge beschreiben
sollen. Unter Gestaltkreis14 ist die reziproke Beziehung zwischen Medium
und agierendem Subjekt zu verstehen und Formalisation meint den

Grad der Kombinationsfähigkeit von einzelnen Wahrnehmungselementen

alter Umgebungen mit solchen neuer Umgebungen. Zunehmende

Formalisation bedingt größere Distanz der Umwelt gegenüber.
Obwohl einige Tiere eine erstaunlich hohe Formalisationsfähigkeit
besitzen, erreichen sie doch nie eine Intelligenz im eigentlichen Sinne.

Aus diesem Grunde kann man auch die Zukunftsorientierung der Tiere
noch nicht Hoffnung nennen, wohl aber Erwartung im eigentlichen
Sinne, eine Erwartung, die durch ganz bestimmte anatomische Strukturen

geregelt ist. (Bei tiefstehenden Tieren sind diese Strukturen rein
biochemisch bedingt, bei ranghöheren kommt auch noch eine

neurologische Komponente dazu.) Zusammenfassend kann also gesagt werden,
die tierische Erwartung sei das durch eine bestimmte Unabhängigkeit von
der Umwelt und durch besondere physiologisch-anatomische Strukturen
ermöglichte Ausgerichtet-Sein des Tieres auf dasjenige, was auf es

zukommt (Zukunft). Die Frage nach dem Sinn der tierischen Erwartung
sucht Lain von der Offenbarung her zu beantworten, wenn er annimmt,
daß das Harren des Tierreiches nur im Hinblick auf die zur Erlösung
bestimmte Menschheit sinnvoll sei (vgl. Rom. viii, 19-22.) Es ist sicher

berechtigt, in diesem Zusammenhang auf die Offenbarung hinzuweisen,
aber es wäre unserer Ansicht nach vorzuziehen, wenn auf solche Fragen,
die sich auf den Sinn von etwas beziehen, zunächst rein philosophische
Antworten versucht würden. So könnte man z.B. vom Sinn des Seins

als solchem ausgehen und sagen, daß das Tierreich, am Sein, das als

solches sinnvoll ist, partizipiert. Ferner bedeutet ja der Bereich des

Animalischen eine Etappe innerhalb der Entwicklung zum Geiste und
schon von daher wäre es gerechtfertigt, von einer inneren Sinnrichtung
seines Harrens zu sprechen.

Bis jetzt war von den Vorstufen der menschlichen Erwartung die

Rede, von der uneigentlichen Erwartung des Vegetativen und der

eigentlichen des tierischen Bereiches. Erst jetzt können wir uns der
menschlichen Erwartung zuwenden und sie zu ihren Vorstufen, vor
allem zur tierischen in Beziehung bringen. Dieser ist sie zunächst ähn-

14 Vgl. V. von Weizsäcker, Der Gestaltkreis, Leipzig 1940, angeführt in
EE 486, Anm. 15.



434 Zum Begrifi der Erwartung und der Hoffnung bei Lain Entralgo

lieh, was vor allem bei einem Vergleich der konkreten Formen
tierischer und menschlicher Erwartung deutheh wird, denken wir z. B. nur
an das Stutzig-Werden eines Tieres und an dasjenige eines durch den

Wald wandernden Menschen. Die menschhche Erwartung ist der
tierischen aber auch sehr unähnlich, was besonders bei einem Vergleich
der in beiden implizierten Freiheitsintensitäten einleuchtet. Menschhche

Erwartung steht im Unterschied zu der tierischen über den
Instinkten und über der Jetztsituation (sobreinstintiva, sobresituacional :

EE 491). Beim Menschen ist die Formahsationsfähigkeit unendlich
geworden, bei ihm tritt erstmals Intelligenz im eigentlichen Sinne auf.
Diese wird von der unendheh gewordenen Formahsationsfähigkeit
geradezu gefordert, denn ohne sie würde man beim Fortschreiten der

Formahsationsfähigkeit auf einen Augenblick des Bruches stoßen, in
dem die Vielfalt der biologischen Möghchkeiten, welche aus dem
gehobenen Zustand der Formalisation hervorgehen, damit drohen würde,
die physiologische und dynamische Stabilität des Somatischen zu
vernichten. In diesem Augenblick bestimmt die Formalisation im Sinne

einer Forderung das bloß «Animische» (détermina exigitivamente) und ist
somit die Stufe der Intelligenz erreicht. Es ist der Punkt der Einrückung
des Geistes (der durch Schöpfung aus Gott hervorgeht) in das

Zoologische» 15. Auf Grund der Intelligenz steht der Mensch der Welt gegenüber

in einem anderen Verhältnis als das Tier. Er bleibt zwar weiterhin

ein Bruchstück des Kosmos, steht diesem aber zugleich auch
exzentrisch und in Unsicherheit gegenüber 16. Von den unendlich vielen

Möglichkeiten, die vor ihm liegen, muß er eine auserwählen, er bevorzugt

eine bestimmte Möglichkeit und schaltet alle übrigen aus, um
seine Kräfte der einen bevorzugten und auf die Zukunft hin entworfenen
zuzuführen. Seine Erwartung impliziert immer schon einen Entwurf:
«Die der menschlichen Erwartung eigene Form ist der Entwurf» (EE 494).
Der instinktiven oder sensitiven Erwartung des Tieres gegenüber steht
die projektive Erwartung des Menschen.

Trotz der geistigen Dimension menschlicher Erwartung
(Intelligenz, Freiheit) bleibt diese aber stets dem Leiblichen verpflichtet,

15 J. M. Diez-AlegrIa, La filosofia de la esperanza de Pedro Lain, hrsg. v.
Instituto de estudios pollticos in Madrid, Madrid 1959, 172.

16 Vgl. zum Gedanken der Exzentrität H. Plessner, Die Stufen des Organischen

und der Mensch, Berlin 1928, angeführt in EE 493, Anm. 20; ferner P. Wust,
Ungewißheit und Wagnis, 6. Aufl., München 1955, was den Gedanken der Unsicherheit

betrifft, angeführt in EE 493, Anm. 1.



Zum Begriff der Erwartung und der Hoffnung bei Lain Entralgo 435

auch sie ruht auf biologischen Strukturen. Genauso wie beim Tier gibt
es beim Menschen je ein System für akute Alarme und ein solches für
die chronische Erwartung. Auf der menschlichen Ebene zeichnen sich
beide Systeme durch neuroendokrinen Charakter aus, wobei beim ersten
das Nebennierenmark von Bedeutung ist und beim zweiten das innere
Gehirn und der frontale Gehirnlappen. Der Mensch ist - das zeigt uns
schon ein erster Einblick in seinen Erwartungsvollzug - dasjenige Wesen,
bei dem, wie X, Zubiri sagt: «alles Biologische geistig und alles Geistige
biologisch ist» (EE 493). Wegen der Verwurzelung der menschlich-

projektiven Erwartung im Biologischen spricht Lain von ihrer Pathologie

und Hygiene. Man kann verschiedene Einflüsse feststellen, welche

auf die Erwartung eine fördernde oder hemmende Wirkung haben, seien

es die Eigenheiten der einzelnen Lebensalter, das Geschlecht oder auch
bestimmte Drogen und es gibt hypo- und hypertonische Zustände der

Erwartung, für welche Lain Entralgo den gemeinsamen Begriff «Disel-

pidie» prägt.
Nachdem bei der vorausgehenden Darlegung der menschlich-projek-

tiven Erwartung deren enge Bindung an das Biologische schon zum
Ausdruck kam, wollen wir uns im folgenden noch etwas ausführlicher ihrer
geistigen Komponente zuwenden. Ganz allgemein kann man den Geist
umschreiben als «Selbstvollzug eines Seienden unter der Form des Seins

und im Horizont des Seins, darum immer schon über sich selbst
ausgreifend auf die unbegrenzte Ganzheit des Seins überhaupt» 17. Der
menschliche Geist ist aber wesentlich ein endlicher und inkarnierter,
d. h. er bewegt sich immer im Spannungsfeld von Geistigkeit und
Materialität, von virtueller Unendlichkeit und aktueller Endlichkeit.
Als «vergeistigtes Fleisch» (carne espiritualizada <rap^) und verfleisch-
lichter Geist» (espiritu encarnado 7tvsufxa) steht der Mensch nicht einfach-
hin außerhalb der Zeit, sondern bleibt an ein «allmähliches Nacheinander»

gebunden (successio continua), was allerdings nicht ausschließt, daß er
sich in gewissen Grenzfällen im Horizont des «plötzlichen Nacheinanders»

(successio instantanea) vollzieht18. Der Gegenstand der menschlichen

Erwartung, auch derjenige ihrer geistigen Dimension ist das Noch-
Nicht schlechthin, welches in das Noch-Nicht der Welt oder des Kosmos
und in dasjenige der Person zerfällt. Nach Lain Entralgo hat die Mensch-

17 E. Coreth, Metaphysik, 2. Aufl., Innsbruck 1964, 269.
18 Vgl. dazu EE 500 f. Von besonderem Interesse ist dabei der Verweis von

Lain auf Summa theol. I. q. 61, a. 2, ad 2 und q. 53 a. 3.



436 Zum Begriff der Erwartung und der Hoffnung bei Lain Entralgo

heit beim Einholen des Noch-Nicht der Welt vor allem folgende drei

Wege beschritten: Wahrsagerei, Magie, Wissenschaft. Um aber die

Frage nach der persönlichen Zukunft zu beantworten, die Frage, was

morgen, was übermorgen aus meinem Leben sein wird, genügen die

genannten Wege allein nicht, denn das persönliche Noch-Nicht wird
nur in unsicherem Entwerfen Besitz. Als inkarnierter Geist muß der
Mensch also seine Zukunft entwerfend einholen. Wir wollen daher, um
in unserer Untersuchung der menschlichen Erwartung weiterzukommen,
dem Entwurf und seinen Implikationen nachgehen.

Der Mensch ist im Sinne Josef Piepers ständig unterwegs: «Es ist
kaum eine Aussage möglich, die tiefer in die innerste Zone geschöpflicher
Existenz eindränge als die, daß der Mensch bis zu seinem Tode in «statu
viatoris», im Zustand des Auf-dem-Wege-Seins ist» 19. Ziel dieses Weges
ist das Sein, das aber nicht unmittelbar zu erreichen ist, sondern

notwendigerweise nur über die konkreten Seienden angestrebt werden kann.
Mit Hilfe der entwerfenden Erwartung greift der Mensch nach dem

Noch-Nicht der konkreten Wirklichkeit aus, wobei er aber das Sein

als Ziel seines Weges intendiert. Die Wirklichkeit des Konkreten ist für
ihn unumgänglich, und sie bietet ihm einen gewissen Widerstand. Sie

hält ihm aber immer auch neue Möglichkeiten bereit und bringt ihn so

zu einem je neuen Staunen. Sie ist für den Menschen teilweise erkennbar,
und damit auch besitzbar, bleibt ihm aber vor allem wegen ihres
Widerstandscharakters, auch wegen des Staunenerregenden, das sie für den

Menschen hat, entweder Problem oder Geheimnis 20.

Für Lain ist der Entwurf, «dessen rationaler Ausdruck die Frage
ist» (EE 509) «eine der radikalen Formen [unserer] wirksamen
Beziehung zur Wirklichkeit» (EE 507). Neben der Frage impliziert er die

Tendenz des Mehr-Sein-Wollens. Da aber der Fragecharakter des

Entwurfes von besonderem Interesse ist, sei hier eine ausführliche Analyse
der Frage geboten. Wir können die menschlichen Fragen in unbeanwort-
bare und beantwortbare Fragen einteilen. Jene zeigen uns einerseits, daß

der Mensch einen unendlichen Fragehorizont hat, anderseits bilden sie

was man das Feld des Nichts nennen könnte, welches die beantwortbaren

Fragen umgibt und so ihren Wagnischarakter begründet. Diese

weisen eine klare Hinordnung auf das Sein hin auf, denn « Fragen bedeutet,

19 Josef Pieper, Über die Hoffnung, 6. Aufl., München 1949, 13.
20 Zur Unterscheidung Problem/Geheimnis vgl. Gabriel Marcel, Être et avoir,

Paris 1939, zitiert in EE 301.



Zum Begriff der Erwartung und der Hoffnung bei Lain Entralgo 437

etwas von dem sein, was man sein kann» (EE 512). Die Hinordnung
auf das Sein, wie sie für die beantwortbaren Fragen typisch ist, schließt
ihre ständige Bedrohung vom Nicht-Sein her, ihren Wagnischarakter,
keineswegs aus, wahrt aber doch den in ihrem Wesen liegenden Grundtenor.

Nur durch ihre grundsätzliche Ausrichtung auf das Sein hin
erhält die Frage einen Sinn. Wenn wir nämlich nicht auf ein Gelingen der

Frage hoffen würden, stellten wir sie gar nicht erst. Die Frage setzt also

Hoffnung voraus, sie impliziert aber auch einen grundsätzlichen Glauben

an das Sein, einen Glauben, den wir ihr eigentliches Apriori nennen können.

Dieser Glaube geht natürlich nicht unmittelbar auf das Sein,
sondern er differenziert sich in concreto etwa in den Glauben, überhaupt
eine Antwort zu erhalten, in denjenigen, an die Wirklichkeit des fragenden

Subjektes und des befragten Partners usw. 21. Er ist ein äußerst

kompliziertes Phänomen, hat er doch nach Lain einen psychologischen,
einen moralischen und einen metaphysischen Aspekt. Psychologisch
gesehen, hilft er dem Menschen, klarer zu erfassen, was für ihn Wirklichkeit

ist und was nicht, moralisch betrachtet, bedeutet sein Inhalt
dasjenige, wofür der Mensch fähig ist, selbst sein biologisches Leben aufs

Spiel zu setzen, und durch den metaphysischen Glauben stößt er zur
Transzendenz vor.

Dem Menschen steht es nicht frei, zu glauben oder nicht zu glauben.
Der Glaube ist für ihn eine Notwendigkeit und die Wirklichkeit, auf
die sich dieser Glaube bezieht, erweist sich auch als glaubwürdig.
Daher kann Lain den Glauben als konkrete «Interferenz der primären
Glaubwürdigkeit des Realen und der radikalen Glaubensstruktur des

menschlichen Geistes» (EE 518) umschreiben. Der hier gemeinte Glaube
kann mehr oder weniger intensiv sein, und nur wenige seiner Inhalte
gehören der höchsten Intensitätsstufe an, nur wenige sind als wirklich
fest zu bezeichnen. Trotzdem aber ist es sicher, daß der Mensch, wenn er
als ein entwerfender erwartet und Fragen stellt, mit Hilfe seines Glaubens

an das Sein vor dem Ausgriff der Frage einen Vorgriff macht, daß er

21 Lain legt in diesem Zusammenhang verschiedene Deutungen derjenigen
Größe dar, die wir «Glauben an das Sein» genannt haben und die er selber immer
wieder mit dem Begriff «creencia» bezeichnet. Er geht dabei auf William James
ein, mit dessen Werk « The Principles of Psychology», 2 Bde., London 1901 er sich
auseinandersetzt. Ferner konfrontiert er sich mit. J. Ortega y Gasset, dessen
Studie «Ideen und Gaubensgewißheiten (ideas y creencias) in: J. Ortega y Gasset,
Gesammelte Werke, Zürich 1954-1956, Bd. IV, 96-129 er analysiert. Im Anschluß
an Ortega studiert er noch den Begriff «creencia» bei Tuliân Marias. Vgl. dazu
EE 516, Anm. 11.



438 Zum Begriff der Erwartung und der Hoffnung bei Lain Entralgo

bereits durch das Apriori der Frage seine Anker wirft, um für sein
entwerfendes Fragen und Erwarten einen sicheren Ausgangspunkt zu haben.

Die Frage ist als wichtiges Moment projektiver Erwartung nicht
nur von ihrem Apriori her betrachtet interessant, ihr kommt auch

deswegen eine hervorragende Bedeutung zu, weil sie ein schöpferischer Akt
ist; sie ist nämlich nur dann sinnvoll, wenn sie nach Neuem fragt, und
gerade vom Neuen her wird ja die Kategorie des Schöpferischen
bestimmt. Jede Frage setzt den in sich schöpferischen (da auf das Noch-
Nicht ausgerichteten) Glauben an das Sein voraus sowie ein konkretes
Mitwissen 22, welches im Gegensatz zum Glauben an das Sein, der sich

auf fundamentale Voraussetzungen des Fragens überhaupt bezieht,
nichts anderes ist als das Gesamt von bereits in schöpferischer
Integration assimilierten Antworten auf früher gestellte Fragen, und welches

die Bedingung der Möglichkeit für die Einzelfrage schafft. Wenn wir die

Frage als schöpferischen Akt bezeichnen, dürfen wir nicht vergessen,
daß das Schöpferische im menschlichen Bereich nie ein Schaffen aus

Nichts (creatio ex nihilo) meint, sondern sich immer aus einer kreativen
und einer rezeptiven Komponente zusammensetzt, weswegen Lain von
einer Quasischöpfung (cuasi-creaciôn) (EE 524) spricht. Jeder schöpferische

Akt des Menschen hat immer, wenn auch manchmal nur in einem
beschränkten Sinne, etwas Originelles an sich, er bedeutet aber, gerade
in seinem Originell-Sein-Wollen, ein Wagnis. Ferner zeichnet er sich

durch seinen Geschenkcharakter, durch seine Freiheit, seine Kontingenz
und durch seine wenigstens virtuelle Offenheit auf die Unendlichkeit von
Möglichkeiten hin aus. Die gesamte Wirklichkeit bietet dem Menschen

eine Vielzahl von Möglichkeiten an, sie wird auf ihrem Grunde sogar
auf denjenigen hin transparent, der bewirkt, daß es sie überhaupt gibt,
nämlich auf Gott hin 23. Da aber die menschlichen auf das Novum 24

bezogenen Akte nicht reine Schöpfung, sondern bloß Quasischöpfung
sind, werden sie bei ihrem Vollzuge oft von Schmerz begleitet und

bringen nur bei ihrem Gelingen reine Freude. Jede Schöpfung des
Menschen hat als Frucht seines schöpferischen Aktes dieselben Eigenschaften

22 Vgl. dazu E. Coreth, Metaphysik, a.a.O., 105.
23 Vgl. dazu X. Zubiri, En torno al problema de Dios, in: Naturaleza, Hist-

ria, Dios; Madrid 1944, 437 ff., angeführt in EE 530, Anm. 28.
24 An dieser Stelle ließe sich ein interessanter Vergleich zwischen den Gedanken

von Lain und denjenigen E. Blochs ziehen. Er kann hier nur angedeutet werden:
beiden geht es um die Kategorie des Noch-Nicht, wobei aber Lain als Theist
dieselbe im Angesichte des Absoluten relativiert, während der Neomarxist E. Bloch
sie mit dem Absoluten identisch setzt.



Zum Begriff der Erwartung und der Hoffnung bei Lain Entralgo 439

wie dieser, sie ist eigentlich der Ausdruck für neue Vollzüge der menschlichen

Existenz. Glaube und schöpferisches Tun sind wichtige
Funktionen unserer Bewegung auf das Sein hin, sie sind Wesenselemente

unserer projektiven Erwartung des Nocli-Nicht; beide, Glaube und
schöpferischer Akt, sind zutiefst seinsgerichtet, wobei der Glaube das

Moment der Wirklichkeit des Seins für uns und der schöpferische Akt
dessen Neuheit für uns meint. «Der Glaube eröffnet die konkrete Existenz
des Menschen auf die Wirklichkeit hin, in der er sich konstitutiv
befindet; seine persönliche Schöpfung setzt ihn direkt und indirekt vor die

Neuheit des Seins» (EE 525).
Bis dahin sprachen wir vom Apriori der Frage und von ihrem

schöpferischen Charakter. Im folgenden wollen wir noch ihre Hinordnung

auf das Andere hervorheben, sei es ihre Ausrichtung auf das personale

Du im eigentlichen Sinne oder jene auf das welthafte Es, welches

aber im Grunde auf das personale Du hin transparent ist, oder schließlich

noch ihre Intention, welche über das welthafte Es und das personale

Du hindurch auf das absolute Du verweist. Besonders die

Hinordnung der Frage auf das personale Du wird uns sofort ersichtlich,
wenn wir bedenken, daß sie ein wichtiger Bestandteil des Gespräches

ist, welches seinerseits nur vom gegenseitigen Aufeinanderangewiesen-
sein der Beteiligten her zu verstehen ist 25. Die Frage gehört in das

Gespräch hinein, welches allein von der Sprache her möglich wird, die

ihrerseits nur von der SozialVeranlagung des Menschen her zu begreifen
ist. Von dieser Verbindung: Frage, Gespräch, Sprache her leitet sich der
Mit-Seinscharakter der Frage ab, der alle ihre Aspekte umfaßt, ihren

Inhalt, ihr Apriori, ihren schöpferischen Charakter. Da nun aber die

Frage ein Wesensbestandteil der entwerfenden Erwartung ist, wird
auch die entwerfende Erwartung überhaupt von diesem Mit-Seinscharakter

geprägt. Die Frage kann nie in absoluter Einsamkeit
gestellt werden und wenn wir oben sagten, das Apriori der Frage sei der
Glaube an das Sein, so können wir hier analog dazu formulieren, die

Frage zei zunächst auf das Sein des personalen Du und des welthaften
Es hingeordnet und durch beide hindurch auf den absoluten Grund
des Seins überhaupt26, sie und mit ihr die entwerfende Erwartung strebe
die Gemeinschaft mit dem Sein an.

Bis jetzt konnten wir feststellen, daß sowohl der Glaube an das

25 Vgl. dazu E. Coreth, Metaphysik, a.a.O., 460 fi., besonders 465, Anm. 30.
26 Vgl. dazu E. Coreth, Metaphysik, a.a.O., 47t.



440 Zum Begriff der Erwartung und der Hoffnung bei Lain Entralgo

Sein, den wir das Apriori der Frage nannten, als auch deren schöpferischer

Aspekt sowie ihre Hinordnung auf das Andere, welche sich uns
als ein Verlangen nach der Gemeinschaft mit dem Sein zeigte, letztlich
auf einen unendlichen Horizont und dessen Möglichkeitsbedingung, das

Absolute, verweisen. Wir können zusammenfassend von der menschlichen

Erwartung, deren wesentlicher Bestandteil die Frage ist, sagen,
sie sei das durch die Spannung teilweiser Identität mit der Welt und
teilweiser Differenz zur Welt sowie durch das Vorhandensein eigener

(Strukturen) und die Integration der untermenschlichen Strukturen
ermöglichte entwerfende Vorgreifen des Menschen nach dem Noch-Nicht
des Seins der Seienden.

2. Von der Erwartung zur Hoffnung

Nachdem wir bis anhin das Phänomen der menschlichen Erwartung
zunächst mehr in seiner Ganzheit betrachteten und von der in ihm zum
Ausdruck kommenden Einheit der leiblichen und geistigen Dimension
sprachen, um nachher vor allem die geistige Dimension zu untersuchen,
können wir nun zum Thema Erwartung und Hoffnung übergehen.
Menschliche Erwartung kann nur von der Daseinsweise der Menschennatur

her verstanden werden. Wie diese, so weist auch jene einen mehr
potentiellen und einen mehr aktuellen Aspekt auf. Man kann sagen, die

Erwartung sei statisch betrachtet das Potential des Lebensdranges, der
nichts anderes meint als eine Spannung auf die Zukunft, auf ein «Weiter»
hin. Allerdings wird der Lebensdrang noch durch den Lebensgrundton
reguliert, der seinerseits von anatomischen und physiologischen Strukturen

modifiziert wird. Wir können die Erwartung, da sie im Lebensdrang

gründet und vom Lebensgrund ton reguliert wird, jenen Grundtrieb

nennen, der nichts anderes ist als Spannung auf die Zukunft hin,
Spannung, die nach Entspannung verlangt, Potential, das notwendig
aktuiert werden muß. Wenn wir die Erwartung vom dynamischen
Gesichtspunkte aus betrachten wollen, so können wir sagen, sie sei das

aktuierte Potential des Lebensdranges. Die Aktivierung des Lebensdranges

kann sich, da wir auf unserem Weg zum Sein mit je andersgearteten

Noch-nicht-Aspekten der Wirklichkeit in Kontakt treten, auch

je verschieden realisieren, sie kann z. B. die Formen der Furcht, des

Alarmes, der Verzweiflung, der Hoffnung usw. annehmen. Die
verschiedenen Möglichkeiten sind in diesem Zusammenhang nicht von
Bedeutung wohl aber die Tatsache, daß sich die auf dem Grunde unseres



Zum Begriff der Erwartung und der Hoffnung bei Lain Entralgo 441

Daseins vorhandene allgemeine Spannung auf das Noch-Nicht hin
unbedingt entladen muß. Dabei wird aber nie das ganze Potential in
Akte überführt, weil sonst der Lebensdrang völlig saturiert würde.

Die vorausgegangenen, eher allgemeinen Überlegungen erlauben es

uns nun, nach den konkreten Erwartungsmodi zu fragen. Diese
bestimmen sich nach dem unterschiedlichen Anteil der bereits bei der

Frage, dem Wesensbestandteil entwerfender Erwartung, untersuchten
Gesichtspunkte des schöpferischen Charakters, des Glaubens an das

Sein und der Ausrichtung auf die Gemeinshaft mit dem Sein. Bezüglich
des ersten Gesichtspunktes gilt folgendes: Steht bei einem Akt der

Erwartung besonders das passiv-rezeptive Element im Vordergrund -
menschliche Schöpfung ist ja nie reines Schaffen aus dem Nichts,
sondern immer auch ein Schaffen am bereits Vorhandenen und deswegen

Quasischöpfung - dann kann man mit Lain von «expectatio», von
«mosaischer Hoffnung» sprechen 27. Dabei kann es sich aber nie um
reine Passivität handeln, da sich der Erwartende bittend um das

Erwartete bemühen kann 2S, und da er auch in der «mosaischen» Erwartung
planend-entwerfend nach dem Noch-Nicht vorgreift. Zudem gilt: selbst,

wenn die Zeit des Erwartens noch so passiv verlaufen wäre, so würde
die Inkorporation des nun eingetroffenen Gutes notwendig den
schöpferischen Akt des Assimilierens fordern. Lain nennt einen Akt der

Erwartung, bei dem persönliche Anstrengung und schöpferisches Tun im
Vordergrund stehen, «hesiodische Hoffnung» 29 in «Erinnerung an die

Bedeutung, welche Hesiod der Wirksamkeit menschlicher Arbeit
beimißt» (EE 545) ; dabei ist wiederum zu beachten, daß es sich bloß um
eine Akzentsetzung handelt, weil menschliches Tun nie ein Schaffen aus
dem Nichts sein kann. Der Aspekt des Schöpferischen, wie er sich in
einem Mehr oder Weniger in der Frage, im Entwurf und damit in der

Erwartung zeigt, läßt uns ein mehr passives oder mehr aktives «der

Zukunft-gegenüber-Stehen » unterscheiden.
Bei der Analyse der Frage haben wir von deren Hinordnung auf

den Andern gesprochen und wir können, da die Frage als entscheidendes

27 «So erwartet man einen Preis der Lotterie und so erwarteten die Israeliten
das Manna; deswegen habe ich vorgeschlagen, diesen Modus des Erwartens
' mosaische Hoffnung' zu nennen » (EE 544).

28 Vgl. dazu J. Pieper, Über die Hoffnung, a.a.O., 38.
29 Da wir in unserer Darlegung den Begriff Hoffnung noch nicht erläutert

haben, gebrauchen wir die Begriffe «mosaische» und «hesiodische» Hoffnung bloß,
um der Terminologie von Lain Entralgo treu zu bleiben, wir selber ziehen die
Ausdrücke «rezeptiv-passive Erwartung» und «kreativ-aktive Erwartung» vor.



442 Zum Begriff der Erwartung und der Hoffnung bei Lain Entralgo

Moment in die entwerfende Erwartung des Menschen eingeht, von der
letzteren dieselbe Hinordnung aussagen. Ein Ausgerichtetsein auf den

andern impliziert immer schon Hingabe und Engagement. Selbstverständlich

haben wir nicht bei jeder Frage und somit auch nicht bei

jeder Erwartung denselben Grad von Hingabe und Engagement, was
Lain Entralgo dazu veranlaßt, eine Einteilung der verschiedenen

Erwartungsmodi je nach der Intensität des im einzelnen Modus investierten
Engagements zu bieten. So spricht er zunächst von der «oberflächlichen

Erwartung» 30, nämlich dann, wenn das Engagement der Erwartung an
Indifferenz grenzt, wenn man kaum um den Inhalt der Erwartung weiß.

Träger einer solchen Erwartung ist das unpersönliche Man. Bei diesem

Erwartungstyp droht ständig die Langeweile, und man ist versucht, die

Zeit, die ja ohnehin nichts Neues zu bieten hat, totzuschlagen. Wird die

Hingabe bei der Erwartung intensiver, spricht man von einer «umsichtigen
Erwartung» (espera circumspectiva: EE458), deren Objekt einen klaren
Umriß bekommt und bei der das Stadium der Indifferenz aufgehoben
wird. Man möchte das Objekt besitzen. Dieser Erwartungsmodus, der

vom zielbewußten Ich vollzogen wird, zeigt sich wohl in jedem Leben,
er ist aber doch zum typischen Ausdruck des Bürgertums geworden 31.

Der umsichtig Erwartende ist mißtrauisch all dem gegenüber, was von
außen kommt, und gleichzeitig besitzt er ein großes Vertrauen in seine

eigenen Kräfte. Deswegen spielen Organisation und Berechnung beim

umsichtig Erwartenden eine ganz besondere Rolle. Mit dieser Art von
Erwartung steht z.B. der Arbeitgeber seinem Untergebenen gegenüber.
Einem ausschließlich in diesem Sinne Erwartenden bringt das
NichtEintreffen einer geplanten Erwartung bittere Enttäuschung, vielleicht

sogar Verzweiflung, und das Gehngen macht ihn glücklich und
optimistisch. Da derjenige, welcher der Zukunft in umsichtiger Erwartung
gegenübersteht, merkt, daß er den Tod nicht berechnen kann, bezieht

er ihn überhaupt nicht in seine Pläne ein, sondern deutet ihn vielmehr
als einen von außen hereinbrechenden Zufall.

Wenn schließlich die Hingabe bei der Erwartung total wird, d.h.,
wenn sie den ganzen Menschen umfaßt, dann wird auch das Bruch-

30 Es handelt sich dabei nicht um eine wörtliche Übersetzung des bei Lain
stehenden Ausdruckes «espera inane » (EE 546), wohl aber trifft der Begriff
«oberflächliche Erwartung » unserer Ansicht nach das im Gesamtzusammenhang Gemeinte

sehr wohl.
31 Lain stützt sich zur geschichtlichen Erhärtung seiner These auf Studien

von E. Troeltsch und M. Weber. Vgl. dazu EE 177-178, Anm. 12.



Zum Begriff der Erwartung und der Hoffnung bei Lain Entralgo 443

stückhafte an der umsichtigen Erwartung aufgehoben in die «radikale

Erwartung», welche nicht mehr bloß «besitzen» möchte, sondern «sein»

will, und die der Möglichkeit des Todes und des Scheiterns im gegebenen

Falle nicht ausweicht. Es handelt sich bei der in der radikalen Erwartung
investierten Frage letztlich um jene von Sein oder Nicht-Sein, um die

Frage nach der persönlichen Berufung. Jeder Mensch ist zu einer
besonderen Seins- und Vollzugsweise berufen, wobei Berufung als eine

Bestimmung ohne Zwangscharakter, als am Wesen eines jeden
Menschen ausgerichtete Freiheit zu verstehen ist. Nicht-Befolgen der

Berufung ist möglich, bedeutet aber eine Gefahr, da der Mensch dann nicht
das ist, was er sein könnte. Treue der Berufung gegenüber ist schöpferisch,

sie bringt je neues Leben hervor, während Untreue den

«biographischen Tod» (EE 553) bei biologischem Weiterleben zur Folge hat.
Der authentisch seiner Berufung Lebende verwirklicht laufend neue

Möglichkeiten, und in dieser Tatsache zeigt sich der innige Bezug der

Berufung zum Schöpferischen. Aber auch zum Glauben an das Sein

steht die Berufung in enger Beziehung, da ihr Inhalt zunächst ein

solcher des Glaubens ist. Es geht nicht an, die besondere Berufung
eines Menschen und seine allgemeine Berufung zum Menschsein zu
sehr zu trennen oder zueinander in Gegensatz zu sehen. Eine besondere

Berufung rechtfertigt sich nur als Weg zur allgemeinen Berufung des

Menschseins. Wenn ein Mensch in radikalem Sinne erwartet, folgt er
seiner Berufung, und sein bedingungsloses Engagement eröffnet ihm
zugleich auch den Weg zum höchsten Gut. In der radikalen Erwartung
ist der Berufene fähig, das Endliche hinter sich zu lassen und das je
Größere anzustreben, selbst dann, wenn die Gefahr des biologischen
Todes droht32. Dies zeigt uns deutlich die Beziehung der Berufung zur
Großmut und zur Tapferkeit. Wir haben somit gesehen, welche Modi
der Erwartung (oberflächliche, umsichtige, radikale) sich ergeben, wenn
wir sie unter dem Gesichtspunkt ihrer Hinordnung auf den andern hin
betrachten, d. h. wenn wir die Intensitätsstufen des in ihr investierten
Engagements berücksichtigen.

Schließlich sei nun noch die Erwartung in ihrem Bezug zum Glauben

an das Sein berücksichtigt, um auch von diesem Aspekt her einen

Einteilungsgrund für die verschiedenen Erwartungsmodi zu erhalten.
Der Glaube an das Sein, der sich uns als Apriori der Frage zeigte, geht

32 In diesem Zusammenhang führt Lain den Wahlspruch der Matrosen an:
«navigare necesse, vivere non necesse» (EE 553).



444 Zum Begriff der Erwartung und der Hoffnung bei Lain Entralgo

genau so wie die Frage selber in die entwerfende Erwartung ein, wo er
sich psychisch als eine mehr oder weniger intensive Bewegung von
Vertrauen zeigt, wobei sich das «mehr» als Zu-trauen und das «weniger»
als Miß-trauen äußert. Das Miß-trauen meint die Beeinträchtigung der
einfachen Glaubensbewegung durch irgendeinen Zweifel. Die beiden
Pole des «Mehr» oder «Weniger», die psychologisch als Glaube und
Zweifel sowie als Ver-trauen und Miß-trauen faßbar werden, sind es,

welche die bereits umschriebenen Erwartungsmodi noch näher differenzieren.

So ergeben Ver-trauen und oberflächliche Erwartung die
«oberflächliche Hoffnung» oder «Sorglosigkeit» (esperanza trivializada/des-
preocupacion) 33 (EE 555), während aus Miß-trauen und oberflächlicher

Erwartung «die leichteste und weltlichste Form der Angst» (EE 555)
resultiert34. Bereits bei dieser ersten Stufe (oberflächliche Hoffnung
und leichteste Form der Angst) zeigt sich uns die Erwartung
sozusagen als gemeinsamer Nenner, sie liegt beiden entgegengesetzten
Größen zugrunde. Dies gilt auch für ihr Apriori, den Glauben an das

Sein. Wie erklärt sich aber trotz dieser Gemeinsamkeit die Differenz
zwischen Hoffnung und Angst

Sie ist deswegen möglich, weil die Bewegung des Glaubens auf das

Sein hin verschiedene Wege gehen kann, es gibt mehrere konkrete
Inhalte dieses Glaubens; sind diese seinsdürftig, nennen wir die Bewegung,

welche auf sie hinausgeht, Mißtrauen, sind sie aber seinsmächtig,
sprechen wir von Vertrauen. Wenn nun umsichtige Erwartung und
Vertrauen zusammenkommen, haben wir den Optimismus oder die

«bejahende Hoffnung» (esperanza confirmativa) (EE 556). Verbindet sich
die «umsichtige Erwartung» mit Mißtrauen, so tritt Verzweiflung ein,
welche aber nicht einfach ein Nicht-Erwarten meint, sondern die von
der Furcht begleitete Erwartung, daß das, was man erwartet «Nichts
sein wird» (EE 556). Die bis jetzt erwähnten Formen der Hoffnung und
der Angst haben in jedem Leben ihre Berechtigung, sie dürfen aber nicht
absolut gesetzt werden.

Kommt nun das Vertrauen mit radikaler Erwartung zusammen,
resultiert daraus «echte Hoffnung» (esperanza genuina) (EE 564), wird
die radikale Erwartung aber von Mißtrauen getragen, so haben wir es

mit «Angst» und «Hoffnungslosigkeit» (angustia, desesperanza: EE 559)

33 Wir haben hier bereits die formalen Elemente von der Größe vor uns,
die Lain Hoffnung nennt, nämlich Vertrauen und Erwartung.

34 Die formalen Elemente des Lainschen Begriffes der Angst sind hier bereits
gegeben, nämlich Mißtrauen und Erwartung.



Zum Begriff der Erwartung und der Hoffnung bei Lain Entralgo 445

zu tun. Dabei gilt es zu beachten, daß Vertrauen und Mißtrauen auf
dem gleichen Grund, nämlich auf demjenigen des «Trauens» (fianza)

(EE 562-63) ruhen, daß sie daher ineinanderübergehen können, daß man
bei ihnen nur immer von einem Mehr oder Weniger sprechen kann, und
daß es folglich kaum eine absolut von Mißtrauen gereinigte Hoffnung
oder eine Angst ohne jedes Vertrauen gibt. Auf die Frage, warum bei

einigen Menschen die Hoffnung und bei anderen die Angst vorherrscht,
gibt es folgende Antwort: «Die psychosomatische Konstitution, die

geschichtliche und soziale Welt und die Art und Weise des persönlichen
Lebens» (EE 565) spielen sicher eine bedeutende Rolle, den letzten
Ausschlag bei der Entscheidung gibt aber doch die, zwar begrenzte und
relative, Freiheit des Menschen, denn sie gehört zur menschlichen
Konstitution und hat daher auf so fundamentale Bezüge, wie das echte

Hoffnung und Angst eben sind, einen entscheidenden Einfluß. Im Grunde
seines Seins ist der Mensch in letzter Einfachheit auf seinen absoluten
Grund hingeordnet35, obwohl diese Einfachheit vielfach durch die

Vielfalt des modernen Lebens verdeckt zu werden droht. Aus dieser

Sicht heraus können wir mit Lain Entralgo die bisher gemachten
Aussagen über das Entstehen von Hoffnung und Angst dahin differenzieren,
daß wir sagen, der Mensch stoße dann zur Hoffnung vor, «wenn er es

versteht, durch sein Leben hindurch hinabzusteigen bis zur radikalen
Einfachheit seines personalen Seins, wenn er dort zu entdecken vermag,
daß seine Erwartung wesentlich ' Trauen' (fianza) ist und, wenn er dann
seine Entdeckung annehmend, dieses 'Trauen' zu einem 'Vertrauen'
(confianza) erheben will» (EE 569). Will oder kann aber einer nicht zur
letzten Einfachheit des menschlichen Seins vorstoßen, so aktuiert sich
sein Erwartungspotential als Angst, er bleibt dann im engen Gehäuse

des Vielfältigen gefangen. Die Gefahr, beim Vordergründig-Vielfältigen
steckenzubleiben, ist heute besonders groß; trotz der z.T. modern
gewordenen Verherrlichung radikaler Angst muß man sagen, daß sie dann,

wenn der Mensch sie definitiv zu setzen sucht, als widernatürlich zu
verurteilen ist, da der Grund menschlicher Erwartung auf dem dem
Sein zugeordneten «Trauen» ruht.

Das Verhältnis der menschlichen Erwartung zur Hoffnung kann
mit dem Begriff der Aufhebung umschrieben werden und in diesem
Sinne stellen wir fest, daß sich die Erwartung zur Hoffnung verhalte

35 Vgl. dazu den Begriff der Rückbindung (religaciön) bei X. Zubiri, s. o. 429,
Anm. 2.

29



446 Zum Begriff der Erwartung und der Hoffnung bei Lain Entralgo

wie das Aufgehobene zum Aufhebenden. Wir gebrauchen den Begriff
der Aufhebung zunächst in seinen positiven Bedeutungen von conser-

vare, detegere, elevare 36. Alles Positive an der Erwartung (z. B. ihre
biologische Struktur, ihre geistige Dimension) wird in die Hoffnung
hinein aufgehoben, conservare, das Tiefste, was in der Erwartung noch
z.T. latent ist, nämlich das «Trauen», wird in der Hoffnung endgültig
entdeckt und als Ver-trauen gesetzt, detegere; wenn wir beide Elemente

zusammen betrachten, die Bewahrung des Positiven und die Entdeckung
der eigentlichen Möglichkeit der Erwartung, dann können wir sagen,
die Hoffnung stehe höher als die Erwartung, elevare. Bei der

Umschreibung des Verhältnisses Erwartung-Hoffnung können wir aber

auch den negativen Aspekt von Aufheben, nämlich denjenigen von
«tollere» sinnvoll anwenden, weil in der Hoffnung, die negative Möglichkeit

der Erwartung, nämlich jene, sich als Angst und Hoffnungslosigkeit

zu aktivieren, endgültig aufgehoben, d. h. hier, vernichtet wird. Die

Hoffnung geht also aus der Erwartung als ihrer Möglichkeitsbedingung
hervor, indem sie diese in einem positiven und negativen Sinne
aufhebt. In der Hoffnung wird die Erwartung in ihrem Eigentlichen
explizit, die Hoffnung verhält sich der Erwartung gegenüber ähnlich wie
der Akt zur Potenz, das Eigentlichste der Erwartung wird in ihr
thematisch 37. Damit das soeben mit Hilfe verschiedener Begriffe
umschriebene Verhältnis von Erwartung und Hoffnung möglich ist, müssen

beide einander ähnlich sein. Ihr gegenseitiges Verhältnis kann also letztlich

nur mit Hilfe des Begriffes der Analogie verstanden werden.

3. Die Hoffnung als Phänomen unseres Daseinsvottzuges

Nach der Darstellung der Erwartungsmodi im allgemeinen wollen
wir die Hoffnung (und als Ergänzung auch die Angst) als konkrete
Phänomene unseres Daseinsvollzuges im besonderen analysieren. Da
beide von der Erwartung ausgehen, haben sie auch beide zu einem der
wesentlichsten Aspekte der Erwartung, nämlich zur Zeitlichkeit, eine

Beziehung, so daß sie nach Lain Entralgo von den verschiedenen

Auffassungen der Zeit modifiziert werden können 38.

36 Vgl. dazu Joh. Hoffmeister, Wörterbuch der philosophischen Begriffe,
2. Aufl., Hamburg 1955, 92.

37 Zum Begriffspaar « thematisch-unthematisch » vgl. E. Coreth, Metaphysik,
a. a. O., 98.

38 Diese Auffassungen werden besonders als Deutungen des «immer» faßbar,
da sich der im zeitlichen Nacheinander sich vollziehende Mensch stets auf ein



Zum Begriff der Erwartung und der Hoffnung bei Lain Entralgo 447

Wenn wir nun die Hoffnung getrennt von der Angst betrachten,
interessiert uns zunächst die Frage nach ihrem Subjekt: Ist der Mensch
als ganzer Träger der Hoffnung, oder wird diese von bestimmten
Fähigkeiten vollzogen? Nach der traditionellen Lehre hat die Hoffnung
als natürliche Leidenschaft ihren Sitz im sinnlichen Triebleben und als

theologische Tugend wird sie dem Willen zugeordnet. Sind damit aber
alle Aspekte erfaßt? Ist nicht bei der Hoffnung, die von der entwerfenden

Erwartung herkommt, der Intellekt maßgebend beteiligt? Der

ganze Mensch als psychophysische Einheit ist Subjekt der Hoffnung.
Diese wird ihm zum Erlebnis einer Öffnung der Zeit, und diese Erfahrung
steht in der Mitte zwischen derjenigen von Verschlossenheit, wie sie

der sich Ängstigende macht, und derjenigen von absoluter Fülle, wie sie

sich bei dem zeigt, der die Hoffnung in Euphorie aufgehoben hat. Diese

Zusammenhänge zeigen uns die enge Beziehung zwischen Hoffnung
und Zeitlichkeit, respektive von Hoffnungserleben und Zeiterleben. Da

nun der Mensch aber als ein ganzer hofft, und da er nur als Mit-Seiender

zu verstehen ist, wird die Hoffnung von ihrem Subjekt her zur Mit-
Hoffnung. Der Mit-seinscharakter des Menschen ist nicht nur ein
horizontaler (eine Hinordnung zu seinesgleichen), sondern auch ein vertikaler

(eine Orientierung auf den ganzen Kosmos hin auf Grund der

Leiblichkeit, sowie eine Ausrichtung nach oben hin, zum Absoluten auf
Grund der geistigen Dimension). In bezug auf die Orientierung des

ganzen Menschen auf den Kosmos hin heißt es bei Lain: «Durch den
Menschen hindurch hofft der ganze Kosmos» (EE 591).

Wenn ein Mensch hofft, dann erwartet er vertrauend. Was

Erwartung ist, wissen wir bereits, es stellt sich also die Frage nach dem

Vertrauen. Dieses ist nichts anderes als «eine persönliche Zustimmung
zu dem Urteil, das sich auf die Möglichkeit des Erwarteten bezieht»

(EE 576). Beim Vollzug des Vertrauens ist der Mensch intellektuell
urteilend und willensmäßig zustimmend engagiert, er wird theoretisch
und praktisch angesprochen, von ihm wird also eine ganzheitliche

«immer» hinbewegt. Lain unterscheidet die griechische Deutung des «Immer» von
der hebräisch-christlichen (vgl. EE 26-37, besonders 34, Anm. 11). Für den Griechen
bedeutete das «immer» eine stetige Wiederholung, d. h. immer wiederum dasselbe,
für den Hebräer und den Christen das je Neue, welches sich schließlich auf das für
immer geltende Eschaton hinbewegt. Lain nimmt an, Hoffnung und Angst seien
erst innerhalb der hebräisch-christlichen Zeitkonzeption möglich, eine Annahme,
die uns angesichts der Verwurzelung von vollzogener Hoffnung und Angst in der
Erwartung problematisch erscheint, die aber berechtigt ist, wenn sie sich auf die
theoretische Betrachtung von Hoffnung und Angst bezieht.



448 Zum Begriff der Erwartung und der Hoffnung bei Lain Entralgo

kluge Entscheidung gefordert39. Wenn wir uns die Frage stellen, welche

Beziehung zwischen dem Hoffenden und dem Erhofften besteht, so

können wir sagen, daß das Erhoffte dem Menschen zunächst als ein

Konkretum entgegentritt, welches aber auf seinem Grunde beständig
auf ein Nicht-Konkretes, auf ein Alles hinweist 40. Die Wirklichkeit ist
für den Hoffenden vertrauenswürdig, sie bedeutet ihm ein Geschenk,
welches ihn übersteigt und das auf den unendlichen Grund hin offen

ist. Mittels der Hoffnung stößt der Hoffende auf das Erhoffte, beide
treffen sich in schöpferischer Vereinigung. So kann die Hoffnung als

jene Haltung des ganzen Menschen umschrieben werden, «mit deren

Hilfe dieser mehr oder weniger fest auf die Verwirklichung der

Seinsmöglichkeiten vertraut, welche seine vitale Erwartung fordert und
anbietet» (EE 573).

Hinter jedem echten Hoffnungsakt steht eine personale, freie
Entscheidung, was aber nicht ausschließt, daß Hoffnung dann leichter
zustande kommt, wenn die Umstände günstig sind, als dann, wenn sie

ungünstig liegen. Im Anschluß an die bisherigen Überlegungen können

wir uns nach den Methoden, Haltungen, Überlegungen fragen, die

hoffnungsfördernd wirken, d. h. wir handeln von der Aszetik der

Hoffnung, wobei wir aber den Zusammenhang zur bereits erwähnten (s.o.S. 434)

Hygiene der Erwartung sehen wollen, um nicht der Gefahr des Spiritualismus

zu verfallen. Lain erwähnt folgende Mittel dieser Aszetik: «die

Betrachtung des Lebens als einer Prüfung, die Praxis des Opfers, die

Ausübung des schöpferischen Tuns und die Betrachtung des Todes»

(EE 593), wobei zu beachten ist, daß eigentlich nur das schöpferische
Tun neue Hoffnung schafft, während die anderen soeben aufgezählten
Mittel bloß bereits vorhandene Hoffnung fördern oder läutern können.

«Hoffnung ist nur dann echt, wenn sie die Existenz dem Bereiche einer

Wirklichkeit mit dem Horizont der Jenseitigkeit (transnatural)
eröffnet» (EE 598). Ständig droht der authentischen Hoffnung die Gefahr
der Naturalisierung oder der Spiritualisierung. Interpretiert man die

Hoffnung naturalistisch, d. h. glaubt man, das Auslangen der Hoffnung
nach Zukunftsraum, nach dem Unendlichen finde seine Entsprechung
in der Natur des Menschen, dann leugnet man den der Hoffnung wesent-

39 Vgl. dazu E. Biser, Klugheit (Die Tugend der Klugheit), in: Lexikon für
Theologie und Kirche, Bd. VI., Freiburg 21961, Sp. 353 f.; J. B. Metz, Entscheidung,

in: Handbuch theologischer Grundbegriffe, Bd. I, München 1962, 281-288.
40 Dabei betont Lain aber, man solle den Gegensatz zwischen Konkret und

Allgemein nicht übertreiben wie etwa G. Marcel, Bollnow usw. es tun.



Zum Begrifi der Erwartung und der Hoffnung bei Lain Entralgo 449

liehen Horizont des Unendlichen, Absoluten. In diesem Falle wird
entweder die Natur absolut gesetzt oder die Hoffnung wird nicht
ernstgenommen 41. Bei der spiritualistischen Deutung der Hoffnung gesteht

man zu, daß die Hoffnung erst im Transnaturalen ihre Entsprechung
findet, man vergißt aber, daß der Träger der Hoffnung der ganze Mensch

in leibseelischer Einheit ist, daß der Leib bei der Hoffnung «ein wesentliches

Moment ihrer Struktur ausmacht » (EE 598).

Objekt der Hoffnung ist ganz allgemein gesagt das Noch-Nicht.
Dieses ist zunächst sehr konkret faßbar, bleibt aber trotzdem auf seinem

Grunde auf ein allgemeines, unfaßbares und letztlich absolutes Totum hin
offen. Wenn der Mensch ein Noch-Nicht erreicht, bedeutet das für ihn
einerseits eine Bereicherung, denn er integriert damit eine neue
Wirklichkeit, anderseits wird es ihm zur Grenze, da er an Möglichkeiten
ärmer wird. Erreicht der Mensch das Ziel seiner Hoffnung, dann macht
ihn das glücklich, und in diesem Sinne ist das Glück, welches nach

Ortega y Gasset (s.o.S. 437, Anm.21) in der Identität zwischen Sein-Wollen

und Sein besteht, Gegenstand der Hoffnung. Nun aber kommt der

Mensch erfahrungsgemäß im Endlichen nie zur Ruhe, und es stellt sich

die Frage, ob ihm denn das Glück immer vorenthalten bleibe. Die
Möglichkeitsbedingung für das Glück des Endlichen ist seine Teilhabe am
Unendlichen, die nur dann möglich ist, wenn es eine Analogie zwischen

beiden gibt. Daraus ergibt sich, daß letztlich das höchste Gut Gegenstand

der Hoffnung ist. Dieses wird allerdings nicht direkt angestrebt,
sondern durch konkrete Einzelgüter vermittelt. Es wird ein Gut
genannt, weil es erstrebt wird, und es erhält deswegen den Charakter eines

«mit-geteilten», weil die hoffenden Menschen sich durch ihren
Mitseinscharakter auszeichnen. Das Objekt der Hoffnung hat sich uns so als

ein Noch-Nicht für uns gezeigt, als das Glück, als ein Gut, welches
entweder in «transzendenter Diesseitigkeit» (aquendidad trascendente)

(EE 583) oder in «verdiesseitigter Transzendenz» (trascendencia aquen-
dizada) als ein mit-geteiltes auf das höchste Gut hingeordnet ist.
Auf die Ausführungen über Subjekt und Objekt der Hoffnung
zurückblickend, können wir die Hoffnung als eine sinnvolle Bewegung des

41 Der Prozeß der naturalistischen Fehlinterpretation kann biologistische
oder rationalistische Formen annehmen: im ersten Fall glaubt man, der Lebensdrang,

der im Menschen den Wunsch nach immer mehr weckt, sei von sich aus
fähig, diesen Wunsch auch zu befriedigen, im zweiten Fall nimmt man an, der
sich entfaltende Menschengeist mit seinem Verlangen nach absoluter Fülle genüge
sich selber.



450 Zum Begriff der Erwartung und der Hoffnung bei Lain Entralgo

nach dem Absoluten ausgreifenden Menschen umschreiben ; sinn-voll ist
diese Bewegung deshalb, weil den kühnen Vorgriffen des Subjektes auch
tatsächlich ein adäquates Objekt entspricht42.

42 Die Angst kann man als Gegenpol zur Hoffnung auffassen, und Lain bietet
interessante Gedanken über sie sowie über ihr Verhältnis zur Hoffnung. Wir
können diese Gedankengänge hier bloß skizzenhaft anführen, sie erscheinen uns
aber doch wichtig, weil sie eine Ergänzung zum Thema der Hoffnung darstellen.
Angst bedeutet mißtrauende Erwartung, und parallel zur Hoffnung können wir
sagen, daß der ganze Mensch als psychophysische Einheit ihr Subjekt sei. Angst
steht in engem Zusammenhang mit der Zeitlichkeit und modifiziert das Zeiterleben.
Der sich Ängstigende steht nicht im befreienden Horizont des Seins wie der
Hoffende, sondern im Angesichte des Nichts. Wie die Hoffnung steht auch die Angst
in Beziehung zum Mit-Seinscharakter des Menschen, nur mit dem Unterschied,
daß sie abschließend und nicht eröffnend wirkt. Wenn einer sich für die Angst
entscheidet, dann mißtraut er seinen Erwartungen, d. h. er stimmt persönlich dem
Urteil zu, das sich auf die Unmöglichkeit des Erwarteten bezieht. Wie beim
Vertrauen, so können wir auch beim Mißtrauen einen theoretischen und einen praktischen

Aspekt unterscheiden, welche zusammen eine reziproke Wirkungseinheit
bilden. Angst macht letztlich verschlossen, sie ist, da die Wirklichkeit in ihrer
Struktur nicht verschlossen ist, sondern dies nur bisweilen scheinen mag, eine
Fehlentscheidung, wenigstens dann, wenn sie definitiv gesetzt wird. Sie hat, da sie
den Kontakt mit dem Schöpferischen an der Wirklichkeit nicht findet, etwas
Unschöpferisches an sich; sie führt uns,, wenn sie definitiv und radikal genommen
wird, nicht zum Sein sondern zum Nichts.

Es ist freilich nicht immer leicht, die vorläufige, durchaus berechtigte Angst
von der endgültigen und seinswidrigen zu unterscheiden. Zudem besteht für
denjenigen, der sich radikal ängstigt, die Möglichkeit, daß er in das konkrete Sein zwar
vertraut, dem Seinsgrund aber mißtraut. (So ist es möglich, daß der radikal sich
Ängstigende im Bereich des Vordergründig-Konkreten durchaus schöpferisch tätig
sein kann, während z. B. bei einem Selbstmörder die umgekehrte Situation
vorliegt.) Trotzdem ist anzunehmen, daß auch bei Menschen radikaler Angst ein
Funken genuiner Hoffnung vorhanden ist, weil Hoffnung und radikale Angst nicht
einfach kontradiktorische Gegensätze sind. Die Angst kann zusammenfassend als
ein Vollzug des von der geistigen Dimension gesteuerten ganzen Menschen
bezeichnet werden, als jener Vollzug des Menschen nämlich, mit dessen Hilfe er mehr
oder weniger fest der Verwirklichung der Seinsmöglichkeiten, die seine vitale
Erwartung fordert und anbietet, mißtraut.

Gegenstand der Angst ist das Nichts, und zwar zunächst in seinem konkreten
Aspekt, dann aber in einer allgemeinen, totalen Hinsicht. Dieses Nichts bringt
dem Menschen Ekel und Leere. Ob ein Mensch hofft oder sich ängstigt, ist neben
psychophysischen und geschichtlichen Einflüssen eine Frage der freien Willensentscheidung.

Für das Verhältnis Hoffnung/Angst gilt, daß sie zunächst beide
verschiedene Gemeinsamkeiten aufweisen: die Erwartung, die freie Willensentscheidung,

das Subjekt (nämlich den ganzen Menschen als psychophysische Einheit),
daß sie aber von ihrem Gegenstand her, der für die Hoffnung das Sein und für die
Angst das Nichts ist, sehr verschieden sind. Trotzdem schließen sich die beiden nie
völlig aus, weil sich ihre Möglichkeitsbedingungen, nämlich Vertrauen und
Mißtrauen ebenfalls nie völlig ausschließen. Daher darf man sagen: ohne Hoffnung
keine Angst, weil nämlich schon für die Wahrnehmung der in der Angst zum Aus-



Zum Begriff der Erwartung und der Hoffnung bei Lain Entralgo 451

Am Schluß seiner Darstellung schreibt Lain, man könne dann von
der Hoffnung als «einer natürlichen religiösen Tugend» (EE 600) sprechen,

wenn sich diese, «mit welcher Erleuchtung es auch sei» (EE 600) auf
die Gottheit beziehe. Hiermit beschließt er seine Anthropologie der

Hoffnung, indem er als Philosoph vor einer Theologie der Hoffnung
haltmacht, deren «natürliche Vorform» (EE600), d.h. die von der
entwerfenden Erwartung her zu verstehende Hoffnung er gründlich und

von vielen Aspekten her untersucht hat.

III. Kritische Schlußüberlegungen : Konfrontation der Gedanken

Lain Entralgos mit Begriffen aus der allgemeinen Metaphysik

Nachdem wir zu Beginn unserer Darlegungen eine Charakteristik der

Anthropologie Lains im allgemeinen gegeben haben, um dann im Hauptteil

seinen Entwurf einer Anthropologie der Hoffnung im besonderen

zu explizieren, wollen wir abschließend ein paar kritische Überlegungen

anfügen. Eingangs stellen wir uns die Frage, was denn eigentlich unter
philosophischer Anthropologie zu verstehen ist; diese Frage muß
deshalb gestellt werden, weil Lain den Begriff Anthropologie immer wieder

gebraucht und sich selber, vor allem in der späteren Phase seines

Wirkens, als Anthropologe versteht 43. Wenn wir uns die verschiedenen

Begriffsbestimmungen von Anthropologie ansehen, können wir mit M. Landmann

zur Ansicht kommen: «Das Wesen und die Aufgabe der
Philosophischen Anthropologie läßt sich keineswegs eindeutig bestimmen» 44.

H. Plessner umschreibt die Anthropologie als «Erkenntnis des

Menschenmöglichen» 45 und beheimatet sie in der Mitte zwischen Ontologie
und Empirie. P. Häberlin fordert eine Anthropologie apriori: «Es gibt
keine andere als rein aprioristische Anthropologie» 46. Man könnte noch
andere Autoren zitieren und das Bild würde immer verwirrender. Trotz¬

druck kommenden Enge eine prinzipielle Offenheit vorausgesetzt wird, aber auch,
ohne nicht absolut gesetzte Ängste keine geläuterte radikale Hoffnung. So charakterisieren

wir das Verhältnis Hoffnung/Angst mit den Begriffen : Identität, Differenz,
Ergänzung.

43 Vgl. dazu LaIn Entralgo, El autor habla de si mismo, in: LaIn Entralgo,
Obras, Madrid 1965, ix-xxxi.

44 M. Landmann, De homine, Freiburg 1962, 543.
45 H. Plessner, Anthropologie, in: Evangelisches Kirchenlexikon, Bd. I,

Göttingen 1956, Sp. 139.
46 P. Häberlin, Anthropologie und Ontologie, in Zeitschrift für philosophische

Forschung, 4 (1949), 10.



452 Zum Begriff der Erwartung und der Hoffnung bei Lain Entralgo

dem wollen wir hier von der Auffassung des Begriffs Anthropologie
ausgehen, wie sie sich bei E. Coreth findet, welcher annimmt, daß die

philosophische Anthropologie ein Aspekt der Metaphysik ist, daß sie
also «transzendental-metaphysische Anthropologie»47 ist, die sich der
transzendentalen Methode, welche eine ganzheitliche ist 48, verpflichtet
weiß. Wieweit wird nun die Anthropologie von Lain den Ansprüchen
einer solchen Anthropologie gerecht? Die Antwort muß differenziert
werden: weite Partien seines Werkes sind als eine Vorbereitung auf
eine philosophische Anthropologie im genannten Sinne zu betrachten,
was aber nicht ausschließt, daß sie stets mit streng philosophisch-metaphysischen

Fragestellungen in Dialog sind und auf sie hin offenbleiben.
Das gilt in besonderem Maße für die Werke «La espera y la espe-

ranza» und«Teoria y realidad del otro» (s. o. S. 428, Anm. 2). Wir beziehen

uns hier aber nur auf das erste Werk und denken dabei an die

philosophisch interessante Frage nach dem Sinn tierischer Erwartung (s.o.
S. 432 f.), an die Reduktion des Entwurfes auf die Frage und an deren

Analyse selber (s. o. S. 434 und S. 436 ff.). Das Thema der Frage nimmt
auch in Coreths Metahpysik eine zentrale Stellung ein, und ein Vergleich
zwischen beiden Autoren drängt sich auf, zumal beide versuchen, innerhalb

des Rahmens christlicher Philosophie zu denken. Bei ihrer Analyse
der Frage stoßen beide unabhängig voneinander auf die eigentlich
metaphysischen Themen des Seins und des Absoluten. Lain beschäftigt
sich mit dem Problem des Seins und des Absoluten bei der Darstellung
des Apriori der Frage, welches wir als Glauben an das Sein gedeutet
haben (s. o. S. 437f.), sowie bei der Erklärung der Tatsache, daß die Frage
auf den andern hingeordnet ist, welcher sich letztlich als auf das Absolute

hin transparent erweist (s. o. S. 439). Für Coreth ist die Frage der
Ausgangspunkt seiner metaphysischen Abhandlung 49, und das Sein ist ihre
Möglichkeitsbedingung, da alles Fragen ein Fragen nach dem Sein ist;
zunächst zeigt sich also der Horizont des Fragens als Sein, bei genauerer
Analyse erweist sich die Anstrengung des Fragens selber als Sein im
Vollzug, welcher als endlicher auf das Unendliche und absolute Sein

verweist50. Man darf wohl sagen, daß bei Lain die Frage als Wagnis
(s. o. S. 436) sowie ihr schöpferischer Charakter (s. o. S. 438) und damit ihre
existentielle Seite besser zur Geltung kommt als bei Coreth, der aber

47 E. Coreth, Metaphysik, a.a.O., 78.
48 Ebd. 85 ff.
49 Ebd. 81.
50 Ebd. 491.



Zum Begriff der Erwartung und der Hoffnung bei Lain Entralgo 453

seinerseits, was die Klarheit und die methodische Linienführung seiner

Darstellung anbelangt, Lain überlegen ist. Beide scheinbar ungleichen
Abhandlungen ergänzen sich aber, wenn wir Coreths bei der Analyse
der Frage verwendeten Begriffe «Übergriff» und «Vorgriff» 51 vom
Dynamischen, von der Zeit her deuten.

Es wäre interessant, im Sinne einer Einordnung der Überlegungen
Lains in ein metaphysisches Ganzes, seine Begriffe von Erwartung und
Hoffnung auf allgemeinere zurückzuführen, was wir hier aber nur
andeuten wollen. So könnte man Erwartung und Hoffnung zunächst als

die Bewegung des Menschen auf sein Noch-Nicht hin interpretieren.
Dabei ist diese Bewegung als die Verwirklichung von Möglichem zu
verstehen, allerdings nicht von einem Mögüchen in einem absoluten
Sinne, sondern vom Möglichen alles Endlichen 52. Das Endliche seinerseits

ist aber nicht als solches im Absoluten enthalten, sondern in ihm
bloß «in absolutem Wissen entworfen» 53. Nach einer Reduktion der

Begriffe Erwartung und Hoffnung auf den Begriff der Bewegung könnte

man versuchen, die Bewegung als ein Wirken zu deuten im Sinne von
Aristoteles, der schreibt: «Und die Bewegung scheint ein Wirken zu
sein, das aber noch nicht zu Ende gekommen ist, und dieser Mangel an

Vollendung ist wieder in jenem nur Möglichen zu suchen, dessen

Verwirklichung die Bewegung ist» 54. Der Grund des Wirkens ist sowohl das

Sein in seinem Streben nach Unendlichkeit als auch das Wesen in seiner

verendlichenden Tendenz 55. Bewegung und Wirkung meinen Vollzug,
und in diesem Sinne weisen Erwartung und Hoffnung auf das Sein im
Vollzug Irin. Erwartung und Hoffnung meinen die Bewegung des

Menschen auf einen Entwurf hin, der ein Mehr an Sein bringt, sie bedeuten
also die Bewegung des Menschen von einem Weniger zu einem Mehr an
Sein. Eine solche Bewegung aber ist nur möglich unter der Voraussetzung

des analogen Seinsbegriffes. Auch vom Subjekt und vom Objekt
der Erwartung her werden wir auf die Seinsanalogie verwiesen, das

Subjekt ist ein von einem Weniger zu einem Mehr sich vollziehendes,
das Objekt ein solches, das als konkretes Einzelnes auf ein unendliches

51 E. Coreth, Metaphysik, a.a.O., 107 ff.
52 Mit einer solchen, nur auf theistischer Grundlage möglichen Interpretation

setzen wir uns deutlich von E. Bloch ab, für den selbst das Absolute ein Noch-
Nicht ist.

53 Ebd. 416.
54 Aristoteles, Metaphysik, Buch X, 1066a, herausgegeben von P. Gohlke,

Paderborn 1847/1951, 342.
55 Vgl. zum Ganzen, E. Coreth, Metaphysik, a.a.O., 217 ff.



454 Zum Begriff der Erwartung und der Hoffnung bei Lain Entralgo

Allgemeines hin transparent ist und dieses vermittelt. Schließlich können

wir-den Erwartungsbegriff selbst (nicht aber denjenigen der
Hoffnung), insofern einen analogen nennen, als er - und damit erweitern wir
den Umfang dieses Begriffes bei Lain - in einem je ähnlichen Sinne auf
die ganze Schöpfung angewandt werden kann.

Mit diesen Gedanken, die nicht mehr sein können als eine Andeutung,

wollen wir schließen und nur den Wunsch noch anfügen, daß der
wertvolle Beitrag, den Lain Entralgo mit seinem Werk über die Erwartung

und Hoffnung zur aktuellen Diskussion über dieses Thema
beigetragen hat, auch im deutschen Sprachraum beachtet werde.


	Zum Begriff der Erwartung und der Hoffnung bei Laín Entralgo

