Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 16 (1969)

Heft: 3

Artikel: L'analogie chez Maitre Eckhart
Autor: Brunner, Fernand

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760434

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760434
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FERNAND BRUNNER

L’analogie chez Maitre Eckhart’

L’ceuvre allemande de Maitre Eckhart est généralement connue

* et on sait que le prédicateur dominicain conduisait ses auditeurs jusqu’a

la conception — et si possible I'expérience — d’un Dieu dont 1’absoluité
n’est plus affectée par aucune relation a la créature.

L’ceuvre latine du Maitre ne jouit pas de la méme faveur aupres
du public lettré. Deux préjugés militent contre elle. Selon le premier,
le génie de Maitre Eckhart ne s’y exprime pas: bridé par les concepts
et le langage étrangers de la philosophie scolastique, il ne peut donner
sa mesure ni manifester son originalité; Maitre Eckhart est un mystique
plutét qu'un scolastique, dit-on, et c’est dans I'ceuvre allemande ou il
donne libre cours a ses tendances profondes qu’on le rencontre vraiment.
Le second préjugé a été répandu par 1'érudit dominicain lui-méme
qui a redécouvert I'ceuvre latine du Maitre dans la seconde moitié du
XIXe siécle. Selon Heinrich Denifle, en effet, le dominicain thuringien
est un mauvais philosophe: sa pensée est vague et obscure et il tombe
malgré lui dans la confusion du créé et de l'incréé. Denifle écrit méme:
Diejenigen, welche Eckhart zu eimem der oviginellsten, klarsten und genial-
sten Denker des Maittelaliers gemacht haben, mogen mir einen Scholastiker
nennen, ber dem eine so grauliche Begriffsverwivrung hervscht, wie in
Eckhart’s Schriften 2. On ne saurait s’exprimer avec plus de vigueur.

1 Texte complété d’une conférence prononcée devant la Société de philo-
sophie de Berne en mai 1969 et devant la Leibniz-Gesellschaft de Hanovre en juin
de la méme annde.

2 Meister Eckharts lateinische Schriften und die Grundanschauung seiner
Lehre, dans: Archiv fiir Litteratur- und Kirchengeschichte des Mittelalters, II,
1886, 519.

22



334 L’analogie chez Maitre Eckhart

Voild donc deux raisons de se détourner de I'ceuvre latine de Maitre
Eckhart: elle est peu significative, selon le germaniste; elle est faible,
selon le médiéviste philosophe 3.

Certains critiques, tel Galvano della Volpe ¢, ont repris l'interpré-
tation que Denifle a donnée de I'ceuvre latine, mais I'ont éclairée d’une
autre lumiére. Pour eux, la doctrine hétérodoxe qu'on découvre dans les
écrits latins constitue non pas la faiblesse, mais 'originalité de Maitre
Eckhart. Ils observent qu’en accord parfait avec I’ccuvre allemande, les
écrits latins défendent un mysticisme spéculatif qui tourne le dos a
I'enseignement traditionnel de 1'Eglise. Pour reconnaitre la cohérence,
la clarté et la force de 1'ccuvre eckhartienne dans ses parties et dans
son ensemble, il faut donc étre libre de toute prévention doctrinale.

Ces derniers critiques ont le mérite de prendre au sérieux les écrits
latins et d’apercevoir I'unité de 1'ceuvre eckhartienne, mais les services
qu’ils rendent ne vont pas plus loin. Car il y a lieu de penser qu’ils
se détournent de la vérité en attribuant & leur auteur un panthéisme
hétérodoxe, de sorte que, loin de dévoiler le sens de 'enseignement du
Thuringien, ils ajoutent encore a la confusion qui régne dans l'inter-
prétation de sa pensée. L’ceuvre d’Eckhart est cohérente, mais elle
s’enracine dans la tradition patristique et scolastique. Nous la tenons
donc pour orthodoxe. Cependant, notre intention n’est pas de réhabiliter
Maitre Eckhart, mais simplement de comprendre sa doctrine avec la
sympathie qui seule permet de rejoindre la pensée d’autrui.

La théorie eckhartienne de ’analogie fournit un excellent prétexte
a cet effort de compréhension: puisqu’elle concerne principalement le
rapport qu’il y a entre les noms de Dieu et ceux de la créature, elle meéne
au cceur de la métaphysique et de la théologie. D’ailleurs, Maitre Eckhart
a dit 'importance qu’il lui attribuait, en particulier dans la I7¢ legon
sur I’ Ecclésiastique ® et pendant le procés de Cologne. Il est curieux de
noter a ce propos qu’il reproche a ses accusateurs colonais d’avoir
considéré comme hérétiques des propositions empruntées a saint Thomas,
en particulier sur la doctrine des univoques, des équivoques et des

3 Sur I’étonnante variété des jugements portés sur Maitre Eckhart, voir
I. IncEBORD, Studien zum Wandel des Eckhartbildes, Leiden 1967 ; Toni SCHALLER,
Die Meister Eckhart-Forschung von der Jahrhundertwende bis zur Gegenwart,
dans: Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie, Band 15, 1968, 262-316.

4 Il mistico speculativo di Maestro Eckhart nei suoi rapporti storici, Bologna,
1930; Eckhart o della filosofia mistica, Roma, 1952.

5 N. 53, Lateinische Schriften (LW), Stuttgart, t. I, 282.



L’analogie chez Maitre Eckhart 335

analogues 6. Maitre Eckhart rattache donc & son grand devancier sa
théorie de I’analogie. Nous verrons cependant que son originalité n’en
demeure pas moins et qu'on peut la définir avec précision.

Lancons-nous in medias rves sans nous laisser rebuter par la techni-
cité de la question et par I'humilité des exemples. Notre point de départ
se trouve dans le texte de la I17¢ legcon sur I’ Ecclésiastiqgue auquel je viens
de faire allusion. On lit: «L’équivoque se divise selon les diverses choses
signifiées; 'univoque se divise selon les différences de la chose, tandis
que l'analogue ne se divise pas selon les choses ni selon les différences
des choses, mais selon les modes d’une seule et méme chose absolument.
Par exemple, la seule et méme santé qui est dans ’animal, c’est elle
et non une autre qui est dans le régime et dans l'urine, de telle sorte
qu’il n'y a absolument rien de la santé en tant que santé dans le régime
et dans l'urine, pas plus que dans la pierre; mais on dit 1'urine saine
pour la seule raison qu’elle signifie cette santé, la méme en nombre, qui
est dans I'animal, comme le cercle, qui n’a rien du vin en lui (signifie),
le viny 7. En d’autres termes, les sens d’'un méme nom se distinguent
ou bien en vertu de leur diversité absolue, ou bien comme des différences
spécifiques au sein d’un méme genre, ou encore comme les modes d’'une
seule et méme chose. L'exemple de la santé, qui est destiné a illustrer
le troisiéme cas, se décompose comme suit: 1) la santé qui est dans
I’animal est aussi dans le régime et dans l'urine, 2) mais sans y é&tre
en tant que santé, 3) car I'urine est saine parce qu’elle signifie la santé.
Ces définitions et I'exemple de la santé — comme celui du vin — se retrou-
vent ailleurs dans I'ceuvre latine.

Josef Koch a comparé ce texte fondamental & un passage du Com-
mentaire sur les Semtences de saint Thomas d’Aquin &: on trouve en
effet chez le Docteur Angélique les termes mémes dont le Thuringien
se sert pour distinguer 1’équivoque, I'univoque et ’analogue: le premier

6 Edition critique des piéces relatives au procés d’Eckhart par G. THERY,
dans: Archives d’histoire doctrinale et littéraire du moyen age, t. I, 1926, 206.

7 N.52, LW II, 280-281: ... Aequivoca dividuntur per diversas res significatas,
univoca vero per diversas rei differentias, analoga vero non distinguuntur
per res, sed nec per rerum differentias, sed per modos unius eiusdem rei simpliciter.
Verbi gratia: sanitas una eademque, quae est in animali, ipsa est, non alia, in
diaeta et urina, ita quod sanitatis ut sanitas, nihil prorsus est in diaeta et urina,
non plus quam in lapide, sed hoc solo dicitur urina sana, quia significat illam
sanitatem eandem numero quae est in animali, sicut circulus vinum, qui nihil
vini in se habet.

8 Zur Analogielehre Meister Eckharts, dans: Mélanges offerts a Etienne
Gilson, Paris, 1959, 331, ol est cité Sent. I, d. 22, q. 1, a. 3 ad 2.



336 L’analogie chez Maitre Eckhart

se divise secundum res significatas, le deuxiéme secundum diversas
differentias, et le troisiéme secundum diversos modos. De plus, 'exemple
de la santé est aussi familier & saint Thomas qu’a Maitre Eckhart:
on le rencontre notamment dans les Principes de la nature, dans le
Commentaire sur la Métaphysique °, dans le De veritate 1°, dans la Somme
contre les Gentils 11 et dans la Somme théologique *?. En I'absence de
I'Ouvrage des propositions ot Maitre Eckhart s’expliquait sur I'analogie
plus complétement qu’'il n'a pu le faire dans ses commentaires sur
I’Ecriture, qui ont seul subsisté, la lecture de ces textes de saint Thomas
facilite grandement l'intelligence de la doctrine du dominicain allemand.

Force est de faire un choix. Commentant le quatriéme livre de la
Métaphysique, le Docteur Angélique observe que la prédication peut
avoir lieu «selon des raisons en partie différentes et en partie non diffé-
rentes: différentes selon qu’elles emportent des relations différentes,
unes selon que ces relations différentes se rapportent a quelque chose
d’'un et d’identique. C’est ce qu'on appelle la prédication analogique,
c’est-a-dire proportionnelle, puisque chacun se rapporte a ce quelque
chose d’un selon sa relation propre. De méme, continue saint Thomas,
il faut savoir que ce (quelque chose d’) un auquel les différentes relations
se rapportent dans le cas de I’analogie, est un en nombre et non seulement
en raison comme est un ce que désigne le nom univoque. C’est pourquoi,
au dire d’(Aristote), bien que ‘étant’ se dise de plusieurs facons, il ne se
dit pas cependant de maniére équivoque, mais par rapport a (quelque
chose d’) un; non certes par rapport a (quelque chose d’) un qui serait
un en raison seulement, mais qui est un comme 'est quelque nature
une» 13, Suit 'exemple de la santé, que le docteur résume en disant

9 IV, lect. 1, n. 537; V, lect. 8, n. 879.

10 0.2, a.11, ad. Resp.; q. 21, a. 4, ad 2.

17, 34.

121, q.13, a. 5, a. 6, a.10; q. 16, a. 6, ad Resp. dans les quatre cas; I-II,
q. 20, a. 3, ad 3 (passage sur lequel J. KocH a attiré aussi I’attention, ibid., 333):
... Quando aliquid ex uno derivatur in alterum sicut ex causa agente univoca,
tunc aliud est quod est in utroque: sicut cum calidum calefacit, alius numero est
calor calefacientis, et calor calefacti, licet idem specie. Sed quando aliquid derivatur
ab uno in alterum secundum analogiam vel proportionem, tunc est tantum unum
numero: sicut a sano quod est in corpore animalis derivatur sanum ad medicinam
et urinam; nec alia sanitas est medicinae et urinae, quam sanitas animalis, quam
medicina facit, et urina significat.

13 Lect. 1, n. 535-536: ... Quandoque vero secundum rationes quae partim
sunt diversae et partim non diversae: diversae quidem secundum quod diversas
habitudines important, unae autem secundum quod ad unum aliquid et idem istae
diversae habitudines referuntur; et illud dicitur «analogice praedicari», idest propor-



L’analogie chez Maitre Eckhart 337

que «sain» se dit par rapport a la seule et méme santé, car c’est la méme
santé que l'animal regoit, que l'urine signifie, que la médecine fait et
que le régime conserve.

Telle est I’analogie npog &v d’Aristote, que le philosophe distingue de
la simple homonymie *. En effet, dans ce type d’analogie, le nom com-
mun ne se dit pas de chacun des analogués au méme sens, comme dans le
cas de 'attribution du genre aux espéces, et I'unité du terme analogue
ne se réduit pas a 'unité d’une méme raison: le nom commun ne se dit
formellement que de I'un des analogués et il indique pour les autres
le terme d’un rapport. Dans le cas de la santé, seul I’animal est capable
de recevoir la santé; de lui seul, la santé se dit par dénomination intrin-
séque. Du régime, de l'urine, etc., la santé se dit par dénomination
extrinseque: elle n’est que le terme extérieur auquel ils se référent pour
la maintenir ou pour la signifier. En d’autres mots, la santé n’est présente
formellement que dans I’animal; la santé en tant que santé, la santé
comme telle, n’appartient qu’a I’animal. A la différence de la détermina-
tion univoque, la détermination analogue n’est réalisée qu'une fois
selon son concept, dans le premier analogué, les autres analogués ne
contenant qu’un rapport a ce méme concept. Telle est donc I’originalité
de la prédication par analogie dans cette perspective: au lieu d’attribuer
avec le méme nom une pure diversité de raisons & une pluralité de sujets,
comme dans le cas de I’équivocité, et au lieu d’attribuer par le méme
nom une méme raison a une pluralité de sujets — ainsi I'’animalité se
prédique univoquement du chat et du chien — l’analogie consiste a
rapporter une pluralité de sujets a une seule raison selon une pluralité
de relations, étant entendu que cette raison se trouve réalisée quelque
part selon son concept. L'unité de la tradition aristotélicienne est ici

tionaliter, prout unumquodque secundum suam habitudinem ad illud unum
refertur. — 536. Item sciendum quod illud unum ad quod diversae habitudines
referuntur in analogicis, est unum numero, et non solum unum ratione, sicut est
unum illud quod per nomen univocum designatur. Et ideo dicit quod ens etsi
dicatur multipliciter, non tamen dicitur aequivoce, sed per respectum ad unum;
non quidem ad unum quod sit solum ratione unum, sed quod est unum sicut una
quaedam natura. — Ce dernier mot s’éclaire par le contexte o1 I'on voit — au numéro
560 par exemple — que ens naturae s’oppose a ens rationis.

4 Cf. M.-D. PHiLIPPE, ¢Analogon» and «Analogia» in the philosophy of
Aristotle, 41-42, tiré a part de: The Thomist, XXXIII, 1, janvier 1969. L’auteur
souligne le fait qu’Aristote n’utilise pas le mot «analogie» pour désigner la relation
a un premier; il réserve ce terme a ’égalité de rapports du type: I'intellect est a
I’ame ce que la vue est au corps (ce qu’on appellera plus tard «analogie de propor-
tionnalité propre»). ‘



338 I’analogie chez Maitre Eckhart

bien remarquable, car il serait facile de mentionner des textes de Cajetan,
de Jean de saint Thomas ou d’autres auteurs qui, plusieurs siecles plus
tard, décrivent dans les mémes termes les mémes structures de pensée.

Mieux vaut citer encore une fois saint Thomas. Dans la premiére
partie de la Somme théologique, q. 13, a. 10, on lit: «Dans le cas de 'ana-
logie, il faut que le nom entendu selon une certaine signification soit
compris dans la définition du méme nom entendu selon d’autres signi-
fications. Comme ‘étant’ dit de la substance est compris dans la défi-
nition d’étant selon qu’il se dit de ’accident; et ‘sain’ dit de ’animal
est compris dans la définition de sain selon qu’il se dit de 'urine et de
la médecine; car ce sain qui est dans ’animal, 'urine le signifie et la
médecine le produit» 1.

Nous en savons maintenant assez pour élucider le texte de la 1€ lecon
sur I’ Ecclésiastique, au moins en premiére approximation. On observe un
moment d’univocité et un moment d’équivocité dans I’analyse eckhar-
tienne de ’exemple de la santé: en effet, c’est la santé de I’animal dont
on parle & propos de 1'urine, comme a propos de la médecine ou du régime;
mais en méme temps, la santé de 'animal demeure extérieure a l'urine,
a la médecine et au régime, puisque ces sujets ne sont pas sains par la
forme de la santé qui leur serait inhérente, mais en vertu de la relation
qu’ils entretiennent avec la santé de ’animal, extérieure & eux. En somme
on peut dire pour le moment que Maitre Eckhart reprend les définitions
de saint Thomas, mais en soulignant le paradoxe qu’il y a 4 soutenir
que les analogués seconds ont la détermination du premier analogué
sur le mode du non-avoir. Ce qui est propre aux analogués seconds,
ce sont les modes, c’est-a-dire les différents rapports que 'on considére
en eux. Mais dans la mesure ol le nom qu’on utilise désigne le terme de

15 In analogicis vero, oportet quod nomen secundum unam significationem
acceptum, ponatur in definitione ejusdem nominis secundum alias significationes
accepti. Sicut «ens» de substantia dictum, ponitur in definitione entis secundum
quod de accidente dicitur; et «sanum» dictum de animali, ponitur in definitione
sani secundum quod dicitur de urina et medicina; hujus enim sani quod est in
animali, urina est significativa, et medicina factiva. — Cf. ibid., a. 6: Respondeo
dicendum quod in omnibus nominibus quae de pluribus analogice dicuntur, necesse
est quod omnia dicantur per respectum ad unum: et ideo illud unum oportet
quod ponatur in definitione omnium. Et quia ratio quam significat nomen, est
definitio, ut dicitur in IV Metaphys., necesse est quod illud nomen per prius dicatur
de eo quod ponitur in definitione aliorum, et per posterius de aliis, secundum
ordinem quo appropinquant ad illud primum vel magis vel minus: sicut «sanumy»
quod dicitur de animali, cadit in definitione sani quod dicitur de medicina, quae
dicitur sana inquantum causat sanitatem in animali; et in definitione «sani» quod
dicitur de urina, quae dicitur sana inquantum est signum sanitatis animalis.



L’analogie chez Maitre Eckhart 339

ces rapports, la dénomination de ces sujets demeure extrinseque. Ainsi
les modes que sont la cause de la santé ou le signe de la santé sont pro-
pres & la médecine ou a l'urine, mais la santé n’en demeure pas moins
extérieure a I'une et a I'autre.

On sait que saint Thomas distingue ici l’analogie dans laquelle
«plusieurs ont rapport & un» et celle ot «I'un a rapport a I'autre» et
qu’il choisit la seconde pour expliquer la relation qu’il y a entre le monde
et Dieu. En effet, on chercherait en vain en dehors du monde et de Dieu
un troisiéme terme par rapport auquel on pourrait les penser: la créature
se rapporte & Dieu, et non pas I'un et I'autre a un wnum extérieur. Maitre
Eckhart ne prend pas la peine de faire cette distinction, semble-t-il, et
décrit résolument la relation de la créature a Dieu dans la perspective
de I'analogie unum ad alterum, comme en témoigne ce passage d’un
sermon: « Toutes choses sont prétes’ a servir Dieu, parce que dans la
cause et 'effet analogiques, il n'y a qu'une seule chose, qui différe seu-
lement par le mode. C’est ce qu'indique le mot méme d’analogie, a
savoir une méme chose ici et la, mais selon I'antérieur et le postérieur.
Donc, comme le cercle sert le vin en I’annoncant, et I'urine la santé
de T'animal, alors qu’elle n’a absolument rien de la santé en elle, ainsi
d’une maniere semblable toute créature sert Dieu. C’est pourquoi chez
saint Augustin les créatures sont des signes de Dieu et indiquent qu’il
faut aimer Dieu qui les a faites» 1°.

A leur tour, les propositions qui suivent immédiatement notre
texte de la I7¢ lecon sur I’ Ecclésiastigue méritent d’étre lues; elles peuvent
nous apparaitre maintenant dans leur signification forte et profonde:
«L’étant ou l'étre et toute perfection, surtout générale, comme I'étre,
I'un, le vrai, le bon, la lumiére, la justice, et les autres termes de ce
genre, se disent de Dieu et des créatures par analogie. D’ou il suit que
la bonté, la justice et les perfections semblables tiennent leur bonté
totalement d'un (principe) extérieur auquel elles sont analoguées, a
savoir Dieu» 7. Et plus loin: «Dans les analogués, il n'y a aucun enraci-

16 TW IV, 372, n. 446: Rursus notandum quod «omnia parata» sunt servire
Deo, quia res una est in causa et effectu analogis, differens solum modo. Propter
quod ipsum nomen hoc indicat analogiae, id est id ipsum utrobique, per prius tamen
et posterius. Sicut ergo circulus vino servit ipsum indicando et urina sanitati
animalis, nihil in se penitus sanitatis (habens), sic omnis creatura pari modo servit
Deo. Hinc apud Augustinum nutus Dei sunt et indicant amandum esse Deum,
qui fecit illas.

17 LW II, 281, n. 52: Ens autem sive esse et omnis perfectio, maxime generalis,
puta esse, unum, verum, bonum, lux, justitia et huiusmodi, dicuntur de Deo et



340 L’analogie chez Maitre Eckhart

nement positif de la forme a laquelle ils sont analogués. Or, tout étant
créé est analogué a Dieu dans 1’étre, la vérité et la bonté. Donc, tout
étant créé a par Dieu et en Dieu, et non dans son étre créé, I’enracine-
ment positif de I'étre, du vivre et du savoir» 18.

Ces déclarations sont en parfait accord avec la doctrine des «termes
générauxy, telle qu’elle s’exprime dans le Prologue général a I'Ouvrage
tripartite et dans le Prologue a I’Ouvrage des propositions, seule partie
de cet ouvrage a subsister. A 1'étre, 'auteur associe I'unité, la vérité,
la bonté, la sagesse, etc., pour les opposer aux accidents: 'étre et ce qui
va de pair avec lui sont antérieurs a tout dans les choses, tandis que les
accidents dépendent des choses pour étre. Antérieurs et supérieurs,
ils descendent dans les choses pour les assimiler a eux. Ils descendent
sans descendre, puisqu’ils ne sont pas affectés dans leur perfection par
leur action sur I'inférieur. Or, si tout ce qui est, est par 1'étre, si tout
ce qui est un 'est par I'un, et ainsi de suite, tout ce qui est signifie I'étre,
tout ce qui est un signifie I'un. Aprés la descente, la remontée: la pensée,
qui a suivi I’étre dans sa descente dans les étants, remonte des étants
a I'étre. On le voit, les transcendantaux et les perfections spirituelles
sont Dieu méme auquel seul ces noms conviennent au sens propre.
L’étre est Dieu. A-t-on assez ergoté sur cette formule! Loin de vouloir
dire que la créature fournit le contenu de I’étre de Dieu, elle proclame
que I’étre proprement dit, ipsum esse, est Dieu seul. A la créature, les
noms divins conviennent par analogie, c¢’est-a-dire non pas formellement,
mais en vertu du rapport de signe a chose signifiée que les créatures
entretiennent avec Dieu dont elles dérivent.

I1 est inutile de dire que saint Thomas connait aussi cette doctrine
de I'spsum esse. 11 écrit dans la Somme théologique 1, q. 4, a. 2, que «Dieu
est I’étre lui-méme subsistant; il faut donc qu’il contienne en soi toute
la perfection de I’étre... Si la chaleur était subsistante par soi, ajoute-t-il
plus loin, il ne pourrait rien lui manquer de la vertu de la chaleur» .
Saint Thomas admet la maniére qu’adoptera son confrére thuringien de

creaturis analogice. Ex quo sequitur quod bonitas et justitia et similia bonitatem
suam habent totaliter ab aliquo extra, ad quod analogantur, Deus scilicet.

18 Tbid., 282, n. 53: ... Analogata nihil in se habent positive radicatum formae
secundum quam analogantur. Sed omne ens creatum analogatur Deo in esse,
veritate et bonitate. Igitur omne ens creatum habet a Deo et in Deo, non in se
ipso ente creato, esse, vivere, sapere positive et radicaliter.

19 .. Deus est ipsum esse per se subsistens, ex quo oportet quod totam perfec-
tionem essendi in se contineat... Si calor esset per se subsistens, non posset ei
aliquid deesse de virtute caloris.



L’analogie chez Maitre Eckhart 341

présenter les rapports de la créature au créateur. Dans le De veritate,
par exemple, il déclare que la bonté de la créature est tirée de la bonté
incréée prise comme forme exemplaire, ce qui implique une relation
extrinséque de la perfection considérée a la créature 2.

Seulement — et c’est la une péripétie essentielle dans mon exposé —
I'article 4 de la question 21 du De veritate est consacré a montrer com-
ment on peut dire aussi, et méme comment il faut dire aussi, que les
créatures sont bonnes formellement par un principe interne de bonté.
De plus, I'auteur des Sommes n’utilise pas I’exemple de la santé comme
nous l'avons vu faire 3 Maitre Eckhart: quand l'analogie concerne les
noms communs a Dieu et a la créature, saint Thomas privilégie le cas
de la médecine plutét que celui de 1'urine, ce qui le conduit paradoxa-
lement & quitter ’analogie d’attribution extrinséque. En effet, la méde-
cine correspondant a Dieu, et I’animal a la créature, les perfections qui
se disent de la créature la dénomment intrinséquement, comme la santé
I'animal. D’autre part, il est évident qu'on ne peut se contenter de
nommer Dieu en vertu d’une relation extrinseque aux perfections de
la créature: Dieu est non seulement la cause de la bonté de la créature,
il est encore bon par essence d’une maniére plus élevée que la créature.
La dénomination est donc intrinséque dans les deux analogués.

Pour employer un langage commode, mais qui n’est ni thomiste
ni eckhartien, nous dirons que saint Thomas connait ’analogie de pro-
portionnalité propre, outre I’analogie d’attribution extrinséque. Car en
simplifiant, on peut assimiler a la proportionnalité 1’analogie de la santé
dans le reméde et dans I’animal, telle qu’elle est utilisée dans les deux
Sommes. La causalité y joue sans doute un réle essentiel, mais il n’est
pas celui qu'on observe dans 1'analogie d’attribution extrinséque, et il
suffit pour nous qu’'a la différence de Maitre Eckhart, saint Thomas
considere la détermination analogique comme inhérente a la créature
et comme la dénommant d’une maniére intrinseque. Ce faisant, le Doc-
teur Angélique ne compromet pas la transcendance du créateur, puisqu’il
affirme du créateur modo sublimiori la détermination propre a la créa-
ture: la distance de la créature au créateur peut étre aussi grande qu’on
voudra. Alors que l’analogie d’attribution extrinséque a lieu entre des

20 Q.21,a.4,ad 1: Ad primum ergo dicendum quod, sicut tactum est prius,
pro tanto creaturae non essent bonae nisi bonitas intellegeretur in Deo, quia bonitas
creaturae extrahitur a divina bonitate; unde non sequitur quod creatura dicitur
bona bonitate increata nisi sicut forma exemplari.



342 L’analogie chez Maitre Eckhart

étres dont 'un est proportionné a l’autre, mais par une dénomination
extrinséque, I'analogie de proportionnalité propre se rencontre entre des
étres qui n'ont entre eux aucune porportion, ou au moins aucune pro-
portion définie, mais dont quelque chose se dit intrinséquement de tous
les deux, quoique selon le mode propre 4 'un et & 'autre. On peut dire
que dans le premier cas, il n’y a de modes que dans les analogués seconds,
puisque la raison est affirmée du premier analogué d’une maniére absolue
et non modale, tandis que dans le second cas, les modes sont partout.

Alors donc qu’on peut reconnaitre différents types d’analogie chez
saint Thomas, Maitre Eckhart n’en cite qu'un seul, comme Hans Hof
et Vladimir Lossky l'ont relevé dans leurs beaux travaux ?l. Ainsi le
veut le génie du dominicain thuringien, dont le propre est la disposition
mystique. L’analogie d’attribution extrinséque répond en effet aux
exigences d'un esprit qui saisit la créature a la lumiére de son origine,
dans son état de dépendance, en un mot, par rapport a Dieu plutét
qu’en elle-méme. Si tout a été fait par Dieu, c’est que rien n’est par soi.
Tout dans la créature est de Dieu, lui appartient et le révele.

Cette conception de I’analogie est grande et belle et elle est, encore
une fois, parfaitement adaptée a I'intention mystique, mais elle préte
le flanc 4 une interprétation erronée. En effet, si la créature en tant
que signe de I'étre a I'étre sur le mode du non-avoir, quel est exactement
son étre? Il semble que l'attribution extrinséque de I'étre a la créature
ne suffise pas a la faire étre. Si Dieu seul est, la créature a un étre illusoire,
une apparence d’étre. Maitre Eckhart ne disait-il pas que la santé en
tant que santé n’est pas dans l'urine, pas plus que dans la pierre, pas
plus que le vin n’est dans le cercle qui le signifie?

Cependant, on ne peut parler ici, avec Galvano della Volpe par
exemple, de panthéisme ou d’acosmisme sans méconnaitre certains
aspects — trés manifestes aussi — de la doctrine du Thuringien. La créa-
ture, chez Maitre Eckhart, est un effet de Dieu. Or, Dieu est créateur,
c’est-a-dire donneur d’étre; il est cause premiére ou cause de 'étre. Il
produit son effet en dehors de lui, car «effet» (effectus) signifie «fait en
dehors» (extra factus). Il le produit au-dessous de lui et loin de lui. La
création est une descente, une chute, un recul. La créature a un étre
second, diminué, formel. Toutes ces théses que le dominicain thuringien

21 Hans Hor, Scintilla animae. Eine Studie zu einem Grundbegriff in Meister
Eckharts Philosophie..., Lund, Bonn, 1952. Vladimir Lossky, Théologie négative
et connaissance de Dieu chez Maitre Eckhart, Paris, 1960.



L’analogie chez Maitre Eckhart 343

ne se lasse pas de répéter impliquent que la créature est quelque chose:
puisqu’elle est un effet de Dieu distinct de lui, elle a un étre propre.

La créature est aussi une image de Dieu, car tout effet entretient
une certaine ressemblance avec sa cause. Cette these d’origine plato-
nicienne et aristotélicienne, est essentielle chez saint Thomas et se
rencontre également chez Maitre Eckhart. Nous avons vu en effet que,
selon le Prologue géméral, le supérieur détermine I'inférieur, descend en
lui avec ses propriétés et se 1’assimile. Dans ces conditions, la créature,
qui est extérieure a Dieu, n’est pourtant pas dans une extériorité absolue
par rapport a lul. Si Dieu est 1'étre, elle n’est pas étrangere a I'étre et
il faut dire que non seulement elle signifie ou indique Dieu, mais encore
qu’elle le révéle et I'exprime. Elle est, pour étre I'image de celui qui est.

L’exemple de la santé peut s’interpréter dans ce sens. Car il ne
suffit pas de dire que I'urine est saine par une dénomination extrinseque.
Pour étre le signe de la santé, 'urine doit étre constituée de telle ou
telle maniére: signe naturel de la santé, elle en est aussi I'smage: il y a
quelque chose dans I'urine qui la rend signe de la santé et qui se dit
d’elle d’'une maniére intrinseque. Donc, en quelque facon, l'urine a la
santé en commun avec I’animal et elle est saine comme lui.

Avec I'exemple du cercle comme signe du vin, il semble que nous
soyons en présence d’un cas-type de signe conventionnel, irréductible
au précédent. Eh bien, non! Qu’est-ce en effet que ce circulus que les
cabaretiers médiévaux exposaient a leur devanture pour annoncer qu’il
y avait du vin i» taberna et in vase, comme le dit Maitre Eckhart (Expo-
sition de I’Exode, n. 54)? Josef Koch y voit une couronne et traduit
le mot par Kranz ?> et le Deutsches Worterbuch de Grimm atteste en
effet ce role de la couronne comme signe du vin 23. Mais pourquoi Maitre
Eckhart n’emploie-t-il jamais a ce propos le mot coromna? Je verrais
plus volontiers dans le cizculus dont il est question ici le cercle du tonneau
(vas), qu'on enléve quand on met le tonneau en perce. Le mot reif,
attesté dans un passage parallele d’une ceuvre allemande apocryphe:
Daz ist swester katrei, peut avoir aussi ce sens 4.

22 W 11, 280 et ailleurs.

23 S. v. kranz (6 a), col. 2054.

24 Cf. le dictionnaire de GrimM, s.v. 7eif. Le passage en question de l'apo-
cryphe eckhartien est cité sous le mot kvanz et ne ’est pas sous reif. — Le cercle
comme signe du vin est attesté aussi en Bourgogne au XIVe siécle. Au cours d’un
procés de 1360 entre le sire de Mont-Saint-Jean et celui de Misery (Cote-d’Or)
sur la possession de la justice, le seigneur de Mont-Saint-Jean affirmait que 1'autre,
bien qu’ayant un gibet pour pendre les coupables, n’avait pas le droit d’exécuter



344 L’analogie chez Maitre Eckhart

S’il en est bien ainsi, la relation du cercle au vin n’est pas de pure
convention et les exemples de I'urine et du cercle sont symétriques:
de méme que la santé est dans ’animal et par conséquent dans l'urine,
le vin est dans le tonneau et par conséquent dans le cercle. La santé,
qui est dans ’animal, est aussi dans l'urine, partie de l'animal, et le
vin, qui est dans le tonneau, est aussi dans le cercle, partie du tonneau.
Sans doute, la préposition «dans» n’a-t-elle pas le méme sens ici et 1a,
mais peu importe, car il s’agit seulement de montrer que, dans les deux
cas, la détermination analogique s’attribue d’une mani¢re semblable
au premier et au second analogué et que, par conséquent, elle leur est
commune en quelque fagon, loin de n’appartenir qu’au premier analogué.

Le probléme de savoir ce qu'est exactement ce circulus comme
embléme du vin constitue en soi une question curieuse; il semble que les
histoires de la culture de la vigne n’aient pas & nous apprendre grand’
chose a ce sujet 2. Quoi qu’il en soit, méme si I'interprétation des édi-
teurs de Stuttgart est exacte, je ne crois pas que la couronne soit un
signe purement conventionnel: selon le dictionnaire de Grimm encore,
la couronne est un signe de joyeuse vie. Il est évident en effet que ’action
de se parer est liée naturellement a la joie et qu’elle a sa place dans les
fétes. Le vin est donc dans la couronne, puisqu’il est dans la féte dont la
couronne fait partie.

On peut admettre dans ces conditions que les exemples de la santé
et du vin dont Maitre Eckhart se sert pour enseigner l’attribution
extrinséque de I'étre a la créature, n’excluent pas le point de vue de
I'attribution intrinséque, et nous dirons de nouveau que la créature a
un étre propre. L’étre est dans la créature, puisqu’il est en Dieu dont
la créature participe. Nous avons relevé plus haut, a propos de la créa-
ture congue comme image, que l'extériorité du créé par rapport a Dieu
n’est pas absolue; donc la créature est en Dieu d’une maniére non
absolue aussi. Cette immanence relative n’entraine nulle confusion de
la créature avec Dieu: il est nécessaire que la créature soit a la fois
extérieure et intérieure a Dieu, sinon elle ne se distinguerait pas de lui

ceux-ci, «quar li uns peut bien estre sanz 'autre... si comme li cecles plantez en
la rue est signe de la taverne, et est maintes fois que li cecles y est, et n’y ay vin
ne taverne». Cf. J. RicuarD, Les ducs de Bourgogne et la formation du duché,
Paris, 1954, 282, note 2. Cette intéressante indication m’a été obligeamment
communiquée par l'auteur.

%5 Nous avons consulté les ouvrages suivants: v. CARLOwITZ, Versuch einer
Kulturgeschichte des Weinbaus, Leipzig, 1846, et Friedrich von BASSERMANN-
JorDpAN, Geschichte des Weinbaus, 2¢ éd., Frankfurt am Main, 1923, 3 vol.



L’analogie chez Maitre Eckhart 345

et n’en participerait pas. L’étre ab alio est aussi bien hors de Dieu qu’en
lui, autre et non autre que lui. C’est pourquoi il faut dire qu’il est,
qu’il est un, vrai, bon, etc., de la maniére qui lui convient. Ce qui n’em-
péche pas qu’il soit possible aussi de parler d’une extériorité et d’une
intériorité absolues: la créature est considérée alors dans le fond de
néant d’ou la tire la cause premiere ou dans le principe idéal ou la raison
principielle dans lequel elle ne fait qu'un avec Dieu.

Mais dans la perspective ot nous sommes maintenant, la créature
est prise comme créature, dans I’étre qu’elle a et que I'on considére en
lui-méme. L’analogie d’attribution extrinséque ne convient donc pas
et il faut recourir a une analogie d’un autre type, supposant la présence
intrinséque de la détermination analogique dans la créature. Non point
que la pensée de Maitre Eckhart souffre d’incohérence, mais elle implique
un autre point de vue que celui de 1'analogie d’attribution extrinséque.
Il n'y a a cela aucune difficulté: I’analogie d’attribution extrinséque
n’exclut pas l'attribution intrinseque de la propriété analogique au
second analogué, a condition que cette attribution s’effectue d’une
maniére appropriée: on dira alors que la créature est, est bonne, etc.,
a la maniére de la créature et 4 son niveau. Le point de vue a changé:
on ne considére plus la créature dans son rapport de dépendance a
I’égard de Dieu, mais dans son étre propre. Le dominicain thuringien
a soutenu a plusieurs reprises que sa doctrine n’enlevait pas I'étre aux
créatures, mais lui donnait au contraire son fondement %6. Et il est
intéressant de constater que saint Thomas atteste la compatibilité
des points de vue dont il est question ici en les adoptant tous les deux
dans le méme passage: «Chaque chose, écrit-il, est dite bonne par la
bonté divine comme par le principe exemplaire, efficient et final de la
bonté entiére. Néanmoins, chaque chose est dite bonne par une simi-
litude de la bonté divine, qui est inhérente & la chose, qui est formelle-
ment sa bonté et dénomme la chose» ?7. A quoi fait écho cette déclaration
du procés de Cologne: «Quand il est dit: ‘Le bon en tant que bon regoit

26 Cf. Prologue a l'ouvrage des propositions, n. 15, LW I, 176: Nihil ergo
entitatis, unitatis, veritatis et bonitatis penitus addit sive confert ens hoc aut
hoc, unum hoc aut hoc, verum hoc aut istud, bonum hoc aut istud, in quantum
hoc vel hoc... Hoc est autem dicentes non tollimus rebus esse nec esse rerum destrui-
mus, sed statuimus.

21 Somme théologique 1, q. 6, a.4, ad Resp.: Sic ergo unumquodque dicitur
bonum bonitate divina, sicut primo principio exemplari, effectivo et finali totius
bonitatis. Nihilominus tamen unumquodque dicitur bonum similitudine divinae
bonitatis sibi inhaerente, que est formaliter sua bonitas denominans ipsum.



346 L’analogie chez Maitre Eckhart

tout son étre de la bonté incréée, etc.’, je dis que c’est vrai, du moins
selon I'efficience; mais selon la forme, (c’est) de la bonté inhérente comme
habitus. Ainsi dans les corps, la paroi est colorée selon l'efficience par
le peintre, mais selon la forme, par la couleur» 2. Ce dernier texte est
moins complet que le précédent, puisqu’il ne fait allusion qu’a I’aspect
d’efficience dans la causalité divine, mais Maitre Eckhart connait aussi,
bien entendu, les aspects d’exemplarité et de finalité. Les deux penseurs
dominicains sont donc proches I'un de l'autre: ils admettent I'un et
I'autre que I'étre et les perfections de la créature se disent de la créature
en vertu de I'étre et des perfections divines — c’est I’analogie d’attribution
extrinséque — et que la créature a un étre et des perfections qui lui sont
formellement inhérents — ce qui implique une attribution intrinséque
des propriétés analogiques a la créature.

Dirons-nous que nos auteurs s’accordent pour admettre que 1'ana-
logie d’attribution extrinséque n’exclut pas 1'analogie de proportion-
nalité propre et que la différence entre eux consiste en ce que Maitre
Eckhart porte I'accent sur le premier type d’analogie, tandis que saint
Thomas privilégie le deuxiéme? Ce serait sans doute trop simple, car
il n’est pas certain que I'analogie que Maitre Eckhart laisse le plus souvent
dans I'ombre du sous-entendu soit I’analogie de proportionnalité propre.
Certes, elle a en commun avec celle-ci d’entrainer I'attribution intrin-
seque de la perfection analogique a la créature, mais elle s’en distingue
en ce qu’elle attribue la perfection analogique au premier analogué
non pas sous un mode supérieur inconnu, mais dans sa raison méme
par laquelle elle s’identifie & Dieu. Car I’étre est Dieu. 1’analogie sous-
entendue par la doctrine eckhartienne est donc une analogie de la
cause a l'effet ou de I'image au modéle qui implique une double déno-
mination intrinseque, mais dans laquelle le premier analogué apparait
non pas sous le voile de sa sublimité, mais dans 1’éclat de ses propriétés
propres. A parler exactement, nous n’avons pas affaire a ’analogie de
proportionnalité propre, qui conclut de la connaissance claire de la
créature a la connaissance confuse de Dieu.

Nous retrouvons ici le génie mystique du dominicain thuringien:
Maitre Eckhart commence par Dieu. Il dénomme la créature a partir

28 Ad tertium cum dicitur: bonus inquantum bonus totum suum esse recipit
a bonitate increata, etc., dico quod verum est efficienter quidem, formaliter autem
a bonitate habitualiter inherente. Sic enim in corporalibus, paries est coloratus
a pictore efficienter, formaliter autem a colore. (Edition critique par G. THERY,
dans: Archives d’histoire doctrinale et littéraire du moyen age, t. I, 192))



L’analogie chez Maitre Eckhart 347

de Dieu, sans nier qu’elle ait en elle-méme, comme effet ou image, un
degré de perfection inférieur a celui de Dieu: le signe de I'étre a aussi
I’étre du signe, car le non-étre ne saurait signifier I’étre et il appartient
a 1’étre dérivé de rendre témoignage a 1'étre premier. Au contraire,
saint Thomas dénomme Dieu & partir des créatures par lesquelles il
commence, sans nier qu'en principe les perfections se disent de Dieu
avant de se dire des créatures.

Quoique les deux auteurs s’accordent, ils ne laissent donc pas
de prendre des options différentes, dont il nous faut, en terminant,
préciser le sens.

Pour saint Thomas, I’analogie est principalement un moyen de dire
quelque chose de Dieu; elle est, pour Maitre Eckhart, un moyen de dire
quelque chose des créatures. L’analogie de proportionnalité propre con-
vient & une pensée qui s’éléve a Dieu a partir du monde. L’analogie
d’attribution extrinseéque est l'instrument intellectuel d'un esprit qui
s’attache a perdre le monde pour le penser en fonction de Dieu. En pri-
vilégiant ’analogie d’attribution extrinséque, qui réserve a Dieu les per-
fections analogiques prises formellement, Maitre Eckhart souligne la
singularité absolue de Dieu, sa suffisance propre et la dépendance radi-
cale ol sont les créatures par rapport a lui. Il rejoint par 1a sans doute
plusieurs doctrines orientales, mais aussi une tradition chrétienne bien
établie: Augustin enseigne que Dieu seul a 1'étre véritable et voit dans
la créature le signe de Dieu: Clamant quod facta sint ?, et saint Bernard
répéte que, comparé a I'étre de Dieu, tout autre étre n’est pas 3°. On
peut observer que dans un autre contexte, le protestantisme souligne
aussi la dépendance des créatures vis-a-vis de Dieu: Luther et Calvin
auraient pu s’exprimer dans le langage de l'attribution extrinséque. Au
dix-septiéme siécle, un Daniel Chamier et un Francois Turretin y recou-
rent 31. De nos jours, Karl Barth, en fondant sur la grace seule la parenté
de 'homme avec Dieu, défend la méme structure de pensée 32.

Pour en revenir a Maitre Eckhart, nous conclurons en disant qu’il

29 Confessions X, 4, 6.

30 Cf. De consideratione V, 6, 13, cité par Eckhart, par exemple dans I’Expo-
sition de I'Exode, n. 18, LW II, 24-25.

31 Nous devons ces observations a notre ami Benjamin D£coRrRVET, dont la
thése intitulée: Bref exposé, par mode de comparaison avec la pensée thomiste,
du role de I’analogie dans la connaissance des noms communs & Dieu et aux créa-
tures, d’aprés Jérome Zanchi, Daniel Chamier et Francgois Turretin, théologiens
calvinistes, Lausanne, 1956, demeure malheureusement inédite.

32 Cf. Horst Georg P6HLMANN, Analogia entis oder analogia fidei? Die Frage
der Analogie bei Karl Barth, Gottingen, 1965.



348 L’analogie chez Maitre Eckhart

laisse volontairement dans l'ombre la dénomination intrinséque des
créatures pour mettre en lumiére un autre aspect du mystére ontologique,
qui lui parait plus profond et plus fécond, & savoir celui de la causalité
créatrice. De 13 vient la préférence qu’il accorde a 1’analogie d’attribu-
tion extrinséque et la tendance qu’il manifeste & interpréter dans ce
langage tous les rapports entre supérieur et inférieur, ceux de cause a
effet, de modéle a image, de participé a participant, de forme a informé.
Ce qui ne facilite pas I'intelligence de sa pensée, car au moment ou 1’on
croit saisir chez lui ’attribution intrinséque des perfections 4 la créature,
elle s’évanouit, parce que l'auteur céde une fois de plus a la pente de
son esprit qui I'incline & penser toutes choses a partir de leur principe
plutét qu’'en elles-mémes. Mais cette attribution n’en demeure pas
moins implicite. Quoique la cause demeure en elle-méme, il y a quelque
chose de la cause dans l'effet; et quoique le modéle ne soit pas dans
I'image comme modele, I'image a en elle quelque chose du modéle.
De méme pour les rapports de I'un et du multiple.

Outre les exemples de la santé et du vin, Maitre Eckhart recourt a
d’admirables symboles — dont il ne mentionne qu'un aspect, mais sans
nier l'autre — pour faire comprendre que les perfections des créatures
leur viennent d’ailleurs. Il nous dit souvent que la lumiére appartient
au monde supralunaire et qu’elle ne saurait s’enraciner ici-bas: au
coucher du soleil, elle disparait d’'un coup, contrairement a la chaleur.
Ou bien les perfections sont comparées a un vétement qui nous demeure
étranger: la livrée sur les épaules du serviteur honore le maitre et non
le serviteur. Ou encore, I'étre et les perfections sont une nourriture que
la créature ne s’assimile pas et qui par conséquent ne la rassasie pas.
Nous pourrions analyser ces exemples comme nous l'avons fait dans
le cas de la santé et du vin: en cessant de prendre formellement I’analogie
d’attribution extrinseque, on reconnait en effet que 1'air est lumineux,
que le serviteur est fier de sa livrée et que I'aliment divin ne laisse pas
de nous nourrir, c’est-a-dire de nous faire étre. Mais Maitre Eckhart
ne le dit pas, parce qu’il ne veut pas considérer le monde en lui-méme.
Il préfeére saisir les perfections du monde dans leur continuelle dépen-
dance par rapport a Dieu. C’est moins elles qu’il observe, que 1'action
de Dieu en elles: elles apparaissent alors comme des passions et non
comme des qualités passibles, c’est-a-dire comme des états passagers
et non comme des affections stables 33; elles sont engagées dans un

33 Cette distinction est inspirée d’Aristote. Cf. Cat., 8.



L’analogie chez Maitre Eckhart 349

devenir qui n’aboutit jamais a I'étre, de sorte que la création, dans
cette perspective, n’est plus le don, mais le prét de I'étre 3%

Comment s’étonner de ce refus de penser le monde en lui-méme,
quand le Thuringien enseigne, avec saint Augustin, que la connaissance
des créatures dans leur étre propre est la connaissance du soir, que la
connaissance des créatures en Dieu est la connaissance du matin, et
que la connaissance de Dieu pour lui-méme est la lumiere de midi 3°?
On peut gloser cette doctrine en disant que la connaissance du soir est
le point de départ de 1'analogie de proportionnalité propre. La connais-
sance du matin caractérise ’analogie d’attribution extrinséque, car,
dans cette perspective, on connait la créature en Dieu plutdét qu'en
elle-méme. Quant a la connaissance de midi, elle est le terme de la vie
spirituelle, puisqu’elle est la connaissance de 1’absoluité divine prise
en elle-méme et sans relation a la créature. Il y a donc un au-dela de
I'analogie auquel conduit ’analogie elle-méme, car, le retour accompli,
il n'y a plus pour le mystique ni Dieu ni créature, parce qu’il n’'y a
plus que Dieu.

A ce stade ultime, dans la mesure ou le mystique parle encore, il
recourt au langage de 1’équivocité. En effet, il ne s’agit plus pour lui
de penser les créatures a partir de Dieu; il s’agit de s’élever a Dieu
considéré en lui-méme: Dieu devient alors I'incomparable et I'insondable
déité. Cette doctrine, si apparente dans les sermons allemands, est bien
I’au-dela normal de I’analogie d’attribution extrinséque, puisque celle-c1
implique le refus de considérer le monde en lui-méme. En refusant
encore de penser le monde par rapport & Dieu et Dieu dans sa fonction
de cause analogique, le mystique dépasse ’analogie d’attribution extrin-
séque sans en trahir I'intention. Ajoutons qu’il ne nie pas plus le monde
créé qu’au moment ou il I'envisageait par rapport a Dieu: simplement,
le monde n’existe plus pour lui. Ce qui n’implique nulle confusion entre
Dieu et la créature, puisque la créature est sortie d’elle-méme et qu’en
elle Dieu est Dieu.

3% Cf. le texte remarquable du Liber parabolarum Genesis, n. 23-25, LW 1,
493-496. :

35 Cf. De I'homme noble, Deutsche Werke, V, 116; Sermon allemand 8,
In occisione gladii, DW I, 133.

23



	L'analogie chez Maître Eckhart

