
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 16 (1969)

Heft: 3

Artikel: L'analogie chez Maître Eckhart

Autor: Brunner, Fernand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760434

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760434
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fernand Brunner

L'analogie chez Maître Eckhart1

L'œuvre allemande de Maître Eckhart est généralement connue
' et on sait que le prédicateur dominicain conduisait ses auditeurs jusqu'à

la conception - et si possible l'expérience - d'un Dieu dont l'absoluité
n'est plus affectée par aucune relation à la créature.

L'œuvre latine du Maître ne jouit pas de la même faveur auprès
du public lettré. Deux préjugés militent contre elle. Selon le premier,
le génie de Maître Eckhart ne s'y exprime pas: bridé par les concepts
et le langage étrangers de la philosophie scolastique, il ne peut donner
sa mesure ni manifester son originalité ; Maître Eckhart est un mystique
plutôt qu'un scolastique, dit-on, et c'est dans l'œuvre allemande où il
donne libre cours à ses tendances profondes qu'on le rencontre vraiment.
Le second préjugé a été répandu par l'érudit dominicain lui-même

qui a redécouvert l'œuvre latine du Maître dans la seconde moitié du
XIXe siècle. Selon Heinrich Denifle, en effet, le dominicain thuringien
est un mauvais philosophe: sa pensée est vague et obscure et il tombe

malgré lui dans la confusion du créé et de l'incréé. Denifle écrit même:

Diejenigen, welche Eckhart zu einem der originellsten, klarsten und genialsten

Denker des Mittelalters gemacht haben, mögen mir einen Scholastiker

nennen, bei dem eine so gräuliche Begriffsverwirrung herrscht, wie in
Eckhart's Schriften 2. On ne saurait s'exprimer avec plus de vigueur.

1 Texte complété d'une conférence prononcée devant la Société de
philosophie de Berne en mai 1969 et devant la Leibniz-Gesellschaft de Hanovre en juin
de la même année.

2 Meister Eckharts lateinische Schriften und die Grundanschauung seiner
Lehre, dans: Archiv für Litteratur- und Kirchengeschichte des Mittelalters, II,
1886, 519.

22



334 L'analogie chez Maître Eckhart

Voilà donc deux raisons de se détourner de l'œuvre latine de Maître
Eckhart: elle est peu significative, selon le germaniste; elle est faible,
selon le médiéviste philosophe 3.

Certains critiques, tel Galvano délia Volpe 4, ont repris l'interprétation

que Denifle a donnée de l'œuvre latine, mais l'ont éclairée d'une
autre lumière. Pour eux, la doctrine hétérodoxe qu'on découvre dans les

écrits latins constitue non pas la faiblesse, mais l'originalité de Maître
Eckhart. Ils observent qu'en accord parfait avec l'œuvre allemande, les

écrits latins défendent un mysticisme spéculatif qui tourne le dos à

l'enseignement traditionnel de l'Eglise. Pour reconnaître la cohérence,

la clarté et la force de l'œuvre eckhartienne dans ses parties et dans

son ensemble, il faut donc être libre de toute prévention doctrinale.
Ces derniers critiques ont le mérite de prendre au sérieux les écrits

latins et d'apercevoir l'unité de l'œuvre eckhartienne, mais les services

qu'ils rendent ne vont pas plus loin. Car il y a lieu de penser qu'ils
se détournent de la vérité en attribuant à leur auteur un panthéisme
hétérodoxe, de sorte que, loin de dévoiler le sens de l'enseignement du

Thuringien, ils ajoutent encore à la confusion qui règne dans

l'interprétation de sa pensée. L'œuvre d'Eckhart est cohérente, mais elle

s'enracine dans la tradition patristique et scolastique. Nous la tenons
donc pour orthodoxe. Cependant, notre intention n'est pas de réhabiliter
Maître Eckhart, mais simplement de comprendre sa doctrine avec la
sympathie qui seule permet de rejoindre la pensée d'autrui.

La théorie eckhartienne de l'analogie fournit un excellent prétexte
à cet effort de compréhension: puisqu'elle concerne principalement le

rapport qu'il y a entre les noms de Dieu et ceux de la créature, elle mène

au cœur de la métaphysique et de la théologie. D'ailleurs, Maître Eckhart
a dit l'importance qu'il lui attribuait, en particulier dans la IIe leçon

sur l'Ecclésiastique 5 et pendant le procès de Cologne. Il est curieux de

noter à ce propos qu'il reproche à ses accusateurs colonais d'avoir
considéré comme hérétiques des propositions empruntées à saint Thomas,

en particulier sur la doctrine des univoques, des équivoques et des

3 Sur l'étonnante variété des jugements portés sur Maître Eckhart, voir
I. Ingebord, Studien zum Wandel des Eckhartbildes, Leidenl967; Toni Schaller,
Die Meister Eckhart-Forschung von der Jahrhundertwende bis zur Gegenwart,
dans: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie, Band 15, 1968, 262—316.

4 II mistico speculativo di Maestro Eckhart nei suoi rapporti storici, Bologna,
1930; Eckhart o della filosofia mistica, Roma, 1952.

5 N. 53, Lateinische Schriften (LW), Stuttgart, t. II, 282.



L'analogie chez Maître Eckhart 335

analogues 6. Maître Eckhart rattache donc à son grand devancier sa

théorie de l'analogie. Nous verrons cependant que son originalité n'en
demeure pas moins et qu'on peut la définir avec précision.

Lançons-nous in médias res sans nous laisser rebuter par la technicité

de la question et par l'humilité des exemples. Notre point de départ
se trouve dans le texte de la IIe leçon sur l'Ecclésiastique auquel je viens
de faire allusion. On lit: «L'équivoque se divise selon les diverses choses

signifiées; l'univoque se divise selon les différences de la chose, tandis

que l'analogue ne se divise pas selon les choses ni selon les différences
des choses, mais selon les modes d'une seule et même chose absolument.
Par exemple, la seule et même santé qui est dans l'animal, c'est elle

et non une autre qui est dans le régime et dans l'urine, de telle sorte

qu'il n'y a absolument rien de la santé en tant que santé dans le régime
et dans l'urine, pas plus que dans la pierre; mais on dit l'urine saine

pour la seule raison qu'elle signifie cette santé, la même en nombre, qui
est dans l'animal, comme le cercle, qui n'a rien du vin en lui (signifie),
le vin» 7. En d'autres termes, les sens d'un même nom se distinguent
ou bien en vertu de leur diversité absolue, ou bien comme des différences

spécifiques au sein d'un même genre, ou encore comme les modes d'une
seule et même chose. L'exemple de la santé, qui est destiné à illustrer
le troisième cas, se décompose comme suit: 1) la santé qui est dans

l'animal est aussi dans le régime et dans l'urine, 2) mais sans y être

en tant que santé, 3) car l'urine est saine parce qu'elle signifie la santé.
Ces définitions et l'exemple de la santé - comme celui du vin - se retrouvent

ailleurs dans l'œuvre latine.
Josef Koch a comparé ce texte fondamental à un passage du

Commentaire sur les Sentences de saint Thomas d'Aquin 8
: on trouve en

effet chez le Docteur Angélique les termes mêmes dont le Thuringien
se sert pour distinguer l'équivoque, l'univoque et l'analogue: le premier

6 Edition critique des pièces relatives au procès d'Eckhart par G. Théry,
dans : Archives d'histoire doctrinale et littéraire du moyen âge, t. I, 1926, 206.

7 N. 52, LWII, 280-281 : Aequivoca dividuntur per diversas res significatas,
univoca vero per diversas rei difîerentias, analoga vero non distinguuntur
per res, sed nec per rerum difierentias, sed per modos unius eiusdem rei simpliciter.
Verbi gratia: sanitas una eademque, quae est in animali, ipsa est, non alia, in
diaeta et urina, ita quod sanitatis ut sanitas, nihil prorsus est in diaeta et urina,
non plus quam in lapide, sed hoc solo dicitur urina sana, quia significat illam
sanitatem eandem numéro quae est in animali, sicut circulus vinum, qui nihil
vini in se habet.

8 Zur Analogielehre Meister Eckharts, dans: Mélanges offerts à Etienne
Gilson, Paris, 1959, 331, où est cité Sent. I, d. 22, q. 1, a. 3 ad 2.



336 L'analogie chez Maître Eckhart

se divise secundum res significatas, le deuxième secundum diversas

differentias, et le troisième secundum diversos modos. De plus, l'exemple
de la santé est aussi familier à saint Thomas qu'à Maître Eckhart:
on le rencontre notamment dans les Principes de la nature, dans le

Commentaire sur la Métaphysique 9, dans le De veritate 10, dans la Somme

contre les Gentils 11 et dans la Somme théologique 12. En l'absence de

l'Ouvrage des propositions où Maître Eckhart s'expliquait sur l'analogie
plus complètement qu'il n'a pu le faire dans ses commentaires sur
l'Ecriture, qui ont seul subsisté, la lecture de ces textes de saint Thomas

facilite grandement l'intelligence de la doctrine du dominicain allemand.
Force est de faire un choix. Commentant le quatrième livre de la

Métaphysique, le Docteur Angélique observe que la prédication peut
avoir lieu « selon des raisons en partie différentes et en partie non
différentes: différentes selon qu'elles emportent des relations différentes,

unes selon que ces relations différentes se rapportent à quelque chose

d'un et d'identique. C'est ce qu'on appelle la prédication analogique,
c'est-à-dire proportionnelle, puisque chacun se rapporte à ce quelque
chose d'un selon sa relation propre. De même, continue saint Thomas,

il faut savoir que ce (quelque chose d') un auquel les différentes relations
se rapportent dans le cas de l'analogie, est un en nombre et non seulement

en raison comme est un ce que désigne le nom univoque. C'est pourquoi,
au dire d'(Aristote), bien que 'étant' se dise de plusieurs façons, il ne se

dit pas cependant de manière équivoque, mais par rapport à (quelque
chose d') un; non certes par rapport à (quelque chose d') un qui serait

un en raison seulement, mais qui est un comme l'est quelque nature
une» 13. Suit l'exemple de la santé, que le docteur résume en disant

9 IV, lect. 1, n. 537; V, lect. 8, n. 879.
10 Q. 2, a. 11, ad. Resp.; q. 21, a. 4, ad 2.
11 I, 34.
12 I, q. 13, a. 5, a. 6, a. 10; q. 16, a. 6, ad Resp. dans les quatre cas; I-II,

q. 20, a. 3, ad 3 (passage sur lequel J. Koch a attiré aussi l'attention, ibid., 333):
Quando aliquid ex uno derivatur in alterum sicut ex causa agente univoca,

tune aliud est quod est in utroque: sicut cum calidum calefacit, alius numéro est
calor calefacientis, et calor calefacti, licet idem specie. Sed quando aliquid derivatur
ab uno in alterum secundum analogiam vel proportionem, tune est tantum unum
numéro: sicut a sano quod est in corpore animalis derivatur sanum ad medicinam
et urinam; nec alia sanitas est medicinae et urinae, quam sanitas animalis, quam
medicina facit, et urina significat.

13 Lect. 1, n. 535-536: Quandoque vero secundum rationes quae partim
sunt diversae et partim non diversae: diversae quidem secundum quod diversas
habitudines important, unae autem secundum quod ad unum aliquid et idem istae
diversae habitudines referuntur; et illud dicitur«analogicepraedicari», idestpropor-



L'analogie chez Maître Eckhart 337

que «sain» se dit par rapport à la seule et même santé, car c'est la même
santé que l'animal reçoit, que l'urine signifie, que la médecine fait et

que le régime conserve.
Telle est l'analogie itpoç ev d'Aristote, que le philosophe distingue de

la simple homonymie 14. En effet, dans ce type d'analogie, le nom commun

ne se dit pas de chacun des analogués au même sens, comme dans le

cas de l'attribution du genre aux espèces, et l'unité du terme analogue
ne se réduit pas à l'unité d'une même raison: le nom commun ne se dit
formellement que de l'un des analogués et il indique pour les autres
le terme d'un rapport. Dans le cas de la santé, seul l'animal est capable
de recevoir la santé ; de lui seul, la santé se dit par dénomination intrinsèque.

Du régime, de l'urine, etc., la santé se dit par dénomination
extrinsèque: elle n'est que le terme extérieur auquel ils se réfèrent pour
la maintenir ou pour la signifier. En d'autres mots, la santé n'est présente
formellement que dans l'animal; la santé en tant que santé, la santé

comme telle, n'appartient qu'à l'animal. A la différence de la détermination

univoque, la détermination analogue n'est réalisée qu'une fois
selon son concept, dans le premier analogué, les autres analogués ne
contenant qu'un rapport à ce même concept. Telle est donc l'originalité
de la prédication par analogie dans cette perspective : au lieu d'attribuer
avec le même nom une pure diversité de raisons à une pluralité de sujets,
comme dans le cas de l'équivocité, et au lieu d'attribuer par le même

nom une même raison à une pluralité de sujets - ainsi l'animalité se

prédique univoquement du chat et du chien - l'analogie consiste à

rapporter une pluralité de sujets à une seule raison selon une pluralité
de relations, étant entendu que cette raison se trouve réalisée quelque

part selon son concept. L'unité de la tradition aristotélicienne est ici

tionaliter, prout unumquodque secundum suam habitudinem ad illud unum
refertur. - 536. Item sciendum quod illud unum ad quod diversae habitudines
referuntur in analogicis, est unum numéro, et non solum unum ratione, sicut est
unum illud quod per nomen univocum designatur. Et ideo dicit quod ens etsi
dicatur multipliciter, non tarnen dicitur aequivoce, sed per respectum ad unum;
non quidem ad unum quod sit solum ratione unum, sed quod est unum sicut una
quaedam natura. — Ce dernier mot s'éclaire par le contexte où l'on voit — au numéro
560 par exemple - que ens naturae s'oppose à ens rationis.

14 Cf. M.-D. Philippe, «Analogon» and «Analogia» in the philosophy of
Aristotle, 41-42, tiré à part de: The Thomist, XXXIII, 1, janvier 1969. L'auteur
souligne le fait qu'Aristote n'utilise pas le mot «analogie» pour désigner la relation
à un premier; il réserve ce terme à l'égalité de rapports du type: l'intellect est à

l'âme ce que la vue est au corps (ce qu'on appellera plus tard «analogie de
proportionnalité propre»).



338 L'analogie chez Maître Eckhart

bien remarquable, car il serait facile de mentionner des textes de Cajetan,
de Jean de saint Thomas ou d'autres auteurs qui, plusieurs siècles plus
tard, décrivent dans les mêmes termes les mêmes structures de pensée.

Mieux vaut citer encore une fois saint Thomas. Dans la première

partie de la Somme théologique, q. 13, a. 10, on lit: «Dans le cas de l'analogie,

il faut que le nom entendu selon une certaine signification soit
compris dans la définition du même nom entendu selon d'autres
significations. Comme 'étant' dit de la substance est compris dans la
définition d'étant selon qu'il se dit de l'accident; et 'sain' dit de l'animal
est compris dans la définition de sain selon qu'il se dit de l'urine et de

la médecine; car ce sain qui est dans l'animal, l'urine le signifie et la
médecine le produit» 15.

Nous en savons maintenant assez pour élucider le texte de la IIe leçon

sur l'Ecclésiastique, au moins en première approximation. On observe un
moment d'univocité et un moment d'équivocité dans l'analyse eckhar-
tienne de l'exemple de la santé: en effet, c'est la santé de l'animal dont
on parle à propos de l'urine, comme à propos de la médecine ou du régime ;

mais en même temps, la santé de l'animal demeure extérieure à l'urine,
à la médecine et au régime, puisque ces sujets ne sont pas sains par la
forme de la santé qui leur serait inhérente, mais en vertu de la relation
qu'ils entretiennent avec la santé de l'animal, extérieure à eux. En somme
on peut dire pour le moment que Maître Eckhart reprend les définitions
de saint Thomas, mais en soulignant le paradoxe qu'il y à à soutenir

que les analogués seconds ont la détermination du premier analogué

sur le mode du non-avoir. Ce qui est propre aux analogués seconds,

ce sont les modes, c'est-à-dire les différents rapports que l'on considère

en eux. Mais dans la mesure où le nom qu'on utilise désigne le terme de

15 In analogicis vero, oportet quod nomen secundum unam significationem
acceptum, ponatur in definitione ejusdem nominis secundum alias significationes
accepti. Sicut «ens» de substantia dictum, ponitur in definitione entis secundum
quod de accidente dicitur; et «sanumt dictum de animali, ponitur in definitione
sani secundum quod dicitur de urina et medicina; hujus enim sani quod est in
animali, urina est significativa, et medicina factiva. - Cf. ibid., a. 6: Respondeo
dicendum quod in omnibus nominibus quae de pluribus analogice dicuntur, necesse
est quod omnia dicantur per respectum ad unum: et ideo illud unum oportet
quod ponatur in definitione omnium. Et quia ratio quam significat nomen, est
definitio, ut dicitur in IV Metaphys., necesse est quod illud nomen per prius dicatur
de eo quod ponitur in definitione aliorum, et per posterius de aliis, secundum
ordinem quo appropinquant ad illud primum vel magis vel minus: sicut «sanum»
quod dicitur de animali, cadit in definitione sani quod dicitur de medicina, quae
dicitur sana inquantum causât sanitatem in animali; et in definitione «sani» quod
dicitur de urina, quae dicitur sana inquantum est signum sanitatis animalis.



L'analogie chez Maître Eckhart 339

ces rapports, la dénomination de ces sujets demeure extrinsèque. Ainsi
les modes que sont la cause de la santé ou le signe de la santé sont

propres à la médecine ou à l'urine, mais la santé n'en demeure pas moins
extérieure à l'une et à l'autre.

On sait que saint Thomas distingue ici l'analogie dans laquelle
«plusieurs ont rapport à un» et celle où «l'un a rapport à l'autre» et

qu'il choisit la seconde pour expliquer la relation qu'il y a entre le monde
et Dieu. En effet, on chercherait en vain en dehors du monde et de Dieu
un troisième terme par rapport auquel on pourrait les penser: la créature
se rapporte à Dieu, et non pas l'un et l'autre à un unum extérieur. Maître
Eckhart ne prend pas la peine de faire cette distinction, semble-t-il, et
décrit résolument la relation de la créature à Dieu dans la perspective
de l'analogie unum ad alterum, comme en témoigne ce passage d'un
sermon: «'Toutes choses sont prêtes' à servir Dieu, parce que dans la
cause et l'effet analogiques, il n'y a qu'une seule chose, qui diffère
seulement par le mode. C'est ce qu'indique le mot même d'analogie, à

savoir une même chose ici et là, mais selon l'antérieur et le postérieur.
Donc, comme le cercle sert le vin en l'annonçant, et l'urine la santé
de l'animal, alors qu'elle n'a absolument rien de la santé en elle, ainsi
d'une manière semblable toute créature sert Dieu. C'est pourquoi chez

saint Augustin les créatures sont des signes de Dieu et indiquent qu'il
faut aimer Dieu qui les a faites» 16.

A leur tour, les propositions qui suivent immédiatement notre
texte de la IIe leçon sur l'Ecclésiastique méritent d'être lues ; elles peuvent
nous apparaître maintenant dans leur signification forte et profonde:
«L'étant ou l'être et toute perfection, surtout générale, comme l'être,
l'un, le vrai, le bon, la lumière, la justice, et les autres termes de ce

genre, se disent de Dieu et des créatures par analogie. D'où il suit que
la bonté, la justice et les perfections semblables tiennent leur bonté
totalement d'un (principe) extérieur auquel elles sont analoguées, à

savoir Dieu» 17. Et plus loin: «Dans les analogués, il n'y a aucun enraci-

16 LW IV, 372, n. 446: Rursus notandum quod «omnia parata» sunt servire
Deo, quia res una est in causa et efiectu analogis, difïerens solum modo. Propter
quod ipsum nomen hoc indicat analogiae, id est id ipsum utrobique, per prius tamen
et posterius. Sicut ergo circulus vino servit ipsum indicando et urina sanitati
animalis, nihil in se penitus sanitatis <(habens)>, sic omnis creatura pari modo servit
Deo. Hinc apud Augustinum nutus Dei sunt et indicant amandum esse Deum,
qui fecit illas.

17 LW II, 281, n. 52 : Ens autem sive esse et omnis perfectio, maxime generalis,
puta esse, unum, verum, bonum, lux, justitia et huiusmodi, dicuntur de Deo et



340 L'analogie chez Maître Eckhart

nement positif de la forme à laquelle ils sont analogués. Or, tout étant
créé est analogué à Dieu dans l'être, la vérité et la bonté. Donc, tout
étant créé a par Dieu et en Dieu, et non dans son être créé, l'enracinement

positif de l'être, du vivre et du savoir» 18.

Ces déclarations sont en parfait accord avec la doctrine des « termes

généraux», telle qu'elle s'exprime dans le Prologue général à l'Ouvrage

tripartite et dans le Prologue à l'Ouvrage des propositions, seule partie
de cet ouvrage à subsister. A l'être, l'auteur associe l'unité, la vérité,
la bonté, la sagesse, etc., pour les opposer aux accidents: l'être et ce qui
va de pair avec lui sont antérieurs à tout dans les choses, tandis que les

accidents dépendent des choses pour être. Antérieurs et supérieurs,
ils descendent dans les choses pour les assimiler à eux. Ils descendent

sans descendre, puisqu'ils ne sont pas affectés dans leur perfection par
leur action sur l'inférieur. Or, si tout ce qui est, est par l'être, si tout
ce qui est un l'est par l'un, et ainsi de suite, tout ce qui est signifie l'être,
tout ce qui est un signifie l'un. Après la descente, la remontée: la pensée,

qui a suivi l'être dans sa descente dans les étants, remonte des étants
à l'être. On le voit, les transcendantaux et les perfections spirituelles
sont Dieu même auquel seul ces noms conviennent au sens propre.
L'être est Dieu. A-t-on assez ergoté sur cette formule! Loin de vouloir
dire que la créature fournit le contenu de l'être de Dieu, elle proclame

que l'être proprement dit, ipsum esse, est Dieu seul. A la créature, les

noms divins conviennent par analogie, c'est-à-dire non pas formellement,
mais en vertu du rapport de signe à chose signifiée que les créatures
entretiennent avec Dieu dont elles dérivent.

Il est inutile de dire que saint Thomas connaît aussi cette doctrine
de Y ipsum esse. Il écrit dans la Somme théologique I, q. 4, a. 2, que «Dieu
est l'être lui-même subsistant; il faut donc qu'il contienne en soi toute
la perfection de l'être... Si la chaleur était subsistante par soi, ajoute-t-il
plus loin, il ne pourrait rien lui manquer de la vertu de la chaleur»19.

Saint Thomas admet la manière qu'adoptera son confrère thuringien de

creaturis analogice. Ex quo sequitur quod bonitas et justitia et similia bonitatem
suam habent totaliter ab aliquo extra, ad quod analogantur, Deus scilicet.

18 Ibid., 282, n. 53: Analogata nihil in se habent positive radicatum formae
secundum quam analogantur. Sed omne ens creatum analogatur Deo in esse,
veritate et bonitate. Igitur omne ens creatum habet a Deo et in Deo, non in se

ipso ente creato, esse, vivere, sapere positive et radicaliter.
19 Deus est ipsum esse per se subsistens, ex quo oportet quod totam perfec-

tionem essendi in se contineat... Si calor esset per se subsistens, non posset ei

aliquid deesse de virtute caloris.



L'analogie chez Maître Eckhart 341

présenter les rapports de la créature au créateur. Dans le De veritate,

par exemple, il déclare que la bonté de la créature est tirée de la bonté
incréée prise comme forme exemplaire, ce qui implique une relation
extrinsèque de la perfection considérée à la créature 20.

Seulement - et c'est là une péripétie essentielle dans mon exposé -
l'article 4 de la question 21 du De veritate est consacré à montrer
comment on peut dire aussi, et même comment il faut dire aussi, que les

créatures sont bonnes formellement par un principe interne de bonté.
De plus, l'auteur des Sommes n'utilise pas l'exemple de la santé comme
nous l'avons vu faire à Maître Eckhart: quand l'analogie concerne les

noms communs à Dieu et à la créature, saint Thomas privilégie le cas
de la médecine plutôt que celui de l'urine, ce qui le conduit paradoxalement

à quitter l'analogie d'attribution extrinsèque. En effet, la médecine

correspondant à Dieu, et l'animal à la créature, les perfections qui
se disent de la créature la dénomment intrinsèquement, comme la santé

l'animal. D'autre part, il est évident qu'on ne peut se contenter de

nommer Dieu en vertu d'une relation extrinsèque aux perfections de

la créature : Dieu est non seulement la cause de la bonté de la créature,
il est encore bon par essence d'une manière plus élevée que la créature.
La dénomination est donc intrinsèque dans les deux analogués.

Pour employer un langage commode, mais qui n'est ni thomiste
ni eckhartien, nous dirons que saint Thomas connaît l'analogie de

proportionnalité propre, outre l'analogie d'attribution extrinsèque. Car en

simplifiant, on peut assimiler à la proportionnalité l'analogie de la santé
dans le remède et dans l'animal, telle qu'elle est utilisée dans les deux
Sommes. La causalité y joue sans doute un rôle essentiel, mais il n'est

pas celui qu'on observe dans l'analogie d'attribution extrinsèque, et il
suffit pour nous qu'à la différence de Maître Eckhart, saint Thomas
considère la détermination analogique comme inhérente à la créature
et comme la dénommant d'une manière intrinsèque. Ce faisant, le Docteur

Angélique ne compromet pas la transcendance du créateur, puisqu'il
affirme du créateur modo sublimiori la détermination propre à la
créature: la distance de la créature au créateur peut être aussi grande qu'on
voudra. Alors que l'analogie d'attribution extrinsèque a lieu entre des

20 Q. 21, a. 4, ad 1: Ad primum ergo dicendum quod, sicut tactum est prius,
pro tanto creaturae non essent bonae nisi bonitas intellegeretur in Deo, quia bonitas
creaturae extrahitur a divina bonitate; unde non sequitur quod creatura dicitur
bona bonitate increata nisi sicut forma exemplari.



342 L'analogie chez Maître Eckhart

êtres dont l'un est proportionné à l'autre, mais par une dénomination

extrinsèque, l'analogie de proportionnalité propre se rencontre entre des

êtres qui n'ont entre eux aucune porportion, ou au moins aucune
proportion définie, mais dont quelque chose se dit intrinsèquement de tous
les deux, quoique selon le mode propre à l'un et à l'autre. On peut dire

que dans le premier cas, il n'y a de modes que dans les analogués seconds,

puisque la raison est affirmée du premier analogué d'une manière absolue

et non modale, tandis que dans le second cas, les modes sont partout.
Alors donc qu'on peut reconnaître différents types d'analogie chez

saint Thomas, Maître Eckhart n'en cite qu'un seul, comme Hans Hof
et Vladimir Lossky l'ont relevé dans leurs beaux travaux 21. Ainsi le

veut le génie du dominicain thuringien, dont le propre est la disposition
mystique. L'analogie d'attribution extrinsèque répond en effet aux
exigences d'un esprit qui saisit la créature à la lumière de son origine,
dans son état de dépendance, en un mot, par rapport à Dieu plutôt
qu'en elle-même. Si tout a été fait par Dieu, c'est que rien n'est par soi.

Tout dans la créature est de Dieu, lui appartient et le révèle.
Cette conception de l'analogie est grande et belle et elle est, encore

une fois, parfaitement adaptée à l'intention mystique, mais elle prête
le flanc à une interprétation erronée. En effet, si la créature en tant
que signe de l'être a l'être sur le mode du non-avoir, quel est exactement
son être? Il semble que l'attribution extrinsèque de l'être à la créature

ne suffise pas à la faire être. Si Dieu seul est, la créature a un être illusoire,
une apparence d'être. Maître Eckhart ne disait-il pas que la santé en

tant que santé n'est pas dans l'urine, pas plus que dans la pierre, pas
plus que le vin n'est dans le cercle qui le signifie?

Cependant, on ne peut parler ici, avec Galvano délia Volpe par
exemple, de panthéisme ou d'acosmisme sans méconnaître certains

aspects - très manifestes aussi - de la doctrine du Thuringien. La créature,

chez Maître Eckhart, est un effet de Dieu. Or, Dieu est créateur,
c'est-à-dire donneur d'être; il est cause première ou cause de l'être. Il
produit son effet en dehors de lui, car «effet» (effectus) signifie «fait en
dehors» (extra factus). Il le produit au-dessous de lui et loin de lui. La
création est une descente, une chute, un recul. La créature a un être
second, diminué, formel. Toutes ces thèses que le dominicain thuringien

21 Hans Hof, Scintilla animae. Eine Studie zu einem Grundbegriff in Meister
Eckharts Philosophie..., Lund, Bonn, 1952. Vladimir Lossky, Théologie negative
et connaissance de Dieu chez Maître Eckhart, Paris, 1960.



L'analogie chez Maître Eckhart 343

ne se lasse pas de répéter impliquent que la créature est quelque chose :

puisqu'elle est un effet de Dieu distinct de lui, elle a un être propre.
La créature est aussi une image de Dieu, car tout effet entretient

une certaine ressemblance avec sa cause. Cette thèse d'origine
platonicienne et aristotélicienne, est essentielle chez saint Thomas et se

rencontre également chez Maître Eckhart. Nous avons vu en effet que,
selon le Prologue général, le supérieur détermine l'inférieur, descend en

lui avec ses propriétés et se l'assimile. Dans ces conditions, la créature,

qui est extérieure à Dieu, n'est pourtant pas dans une extériorité absolue

par rapport à lui. Si Dieu est l'être, elle n'est pas étrangère à l'être et
il faut dire que non seulement elle signifie ou indique Dieu, mais encore

qu'elle le révêle et l'exprime. Elle est, pour être l'image de celui qui est.

L'exemple de la santé peut s'interpréter dans ce sens. Car il ne
suffit pas de dire que l'urine est saine par une dénomination extrinsèque.
Pour être le signe de la santé, l'urine doit être constituée de telle ou
telle manière: signe naturel de la santé, elle en est aussi l'image: il y a

quelque chose dans l'urine qui la rend signe de la santé et qui se dit
d'elle d'une manière intrinsèque. Donc, en quelque façon, l'urine a la
santé en commun avec l'animal et elle est saine comme lui.

Avec l'exemple du cercle comme signe du vin, il semble que nous

soyons en présence d'un cas-type de signe conventionnel, irréductible
au précédent. Eh bien, non! Qu'est-ce en effet que ce circulus que les

cabaretiers médiévaux exposaient à leur devanture pour annoncer qu'il
y avait du vin in taberna et in vase, comme le dit Maître Eckhart (Exposition

de l'Exode, n. 54) Josef Koch y voit une couronne et traduit
le mot par Kranz 22 et le Deutsches Wörterbuch de Grimm atteste en
effet ce rôle de la couronne comme signe du vin 23. Mais pourquoi Maître
Eckhart n'emploie-t-il jamais à ce propos le mot corona? Je verrais

plus volontiers dans le circulus dont il est question ici le cercle du tonneau

(vas), qu'on enlève quand on met le tonneau en perce. Le mot reif,
attesté dans un passage parallèle d'une oeuvre allemande apocryphe:
Daz ist swester katrei, peut avoir aussi ce sens 24.

22 LW II, 280 et ailleurs.
23 S. v. kränz (6 a), col. 2054.
24 Cf. le dictionnaire de Grimm, s.v. reif. Le passage en question de

l'apocryphe eckhartien est cité sous le mot kränz et ne l'est pas sous reif. - Le cercle
comme signe du vin est attesté aussi en Bourgogne au XIVe siècle. Au cours d'un
procès de 1360 entre le sire de Mont-Saint-Jean et celui de Misery (Côte-d'Or)
sur la possession de la justice, le seigneur de Mont-Saint-Jean affirmait que l'autre,
bien qu'ayant un gibet pour pendre les coupables, n'avait pas le droit d'exécuter



344 L'analogie chez Maître Eckhart

S'il en est bien ainsi, la relation du cercle au vin n'est pas de pure
convention et les exemples de l'urine et du cercle sont symétriques:
de même que la santé est dans l'animal et par conséquent dans l'urine,
le vin est dans le tonneau et par conséquent dans le cercle. La santé,

qui est dans l'animal, est aussi dans l'urine, partie de l'animal, et le

vin, qui est dans le tonneau, est aussi dans le cercle, partie du tonneau.
Sans doute, la préposition «dans» n'a-t-elle pas le même sens ici et là,
mais peu importe, car il s'agit seulement de montrer que, dans les deux

cas, la détermination analogique s'attribue d'une manière semblable

au premier et au second analogué et que, par conséquent, elle leur est

commune en quelque façon, loin de n'appartenir qu'au premier analogué.
Le problème de savoir ce qu'est exactement ce circuius comme

emblème du vin constitue en soi une question curieuse ; il semble que les

histoires de la culture de la vigne n'aient pas à nous apprendre grand'
chose à ce sujet 25. Quoi qu'il en soit, même si l'interprétation des

éditeurs de Stuttgart est exacte, je ne crois pas que la couronne soit un
signe purement conventionnel: selon le dictionnaire de Grimm encore,
la couronne est un signe de joyeuse vie. Il est évident en effet que l'action
de se parer est liée naturellement à la joie et qu'elle a sa place dans les

fêtes. Le vin est donc dans la couronne, puisqu'il est dans la fête dont la
couronne fait partie.

On peut admettre dans ces conditions que les exemples de la santé

et du vin dont Maître Eckhart se sert pour enseigner l'attribution
extrinsèque de l'être à la créature, n'excluent pas le point de vue de

l'attribution intrinsèque, et nous dirons de nouveau que la créature a

un être propre. L'être est dans la créature, puisqu'il est en Dieu dont
la créature participe. Nous avons relevé plus haut, à propos de la créature

conçue comme image, que l'extériorité du créé par rapport à Dieu
n'est pas absolue; donc la créature est en Dieu d'une manière non
absolue aussi. Cette immanence relative n'entraîne nulle confusion de

la créature avec Dieu: il est nécessaire que la créature soit à la fois
extérieure et intérieure à Dieu, sinon elle ne se distinguerait pas de lui

ceux-ci, «quar li uns peut bien estre sanz l'autre... si comme li cecles plantez en
la rue est signe de la taverne, et est maintes fois que li cecles y est, et n'y ay vin
ne taverne». Cf. J. Richard, Les ducs de Bourgogne et la formation du duché,
Paris, 1954, 282, note 2. Cette intéressante indication m'a été obligeamment
communiquée par l'auteur.

25 Nous avons consulté les ouvrages suivants: v. Carlowitz, Versuch einer
Kulturgeschichte des Weinbaus, Leipzig, 1846, et Friedrich von Bassermann-
Jordan, Geschichte des Weinbaus, 2e éd., Frankfurt am Main, 1923, 3 vol.



L'analogie chez Maître Eckhart 345

et n'en participerait pas. L'être ab alio est aussi bien hors de Dieu qu'en
lui, autre et non autre que lui. C'est pourquoi il faut dire qu'il est,

qu'il est un, vrai, bon, etc., de la manière qui lui convient. Ce qui
n'empêche pas qu'il soit possible aussi de parler d'une extériorité et d'une
intériorité absolues: la créature est considérée alors dans le fond de

néant d'où la tire la cause première ou dans le principe idéal ou la raison

principielle dans lequel elle ne fait qu'un avec Dieu.
Mais dans la perspective où nous sommes maintenant, la créature

est prise comme créature, dans l'être qu'elle a et que l'on considère en
lui-même. L'analogie d'attribution extrinsèque ne convient donc pas
et il faut recourir à une analogie d'un autre type, supposant la présence

intrinsèque de la détermination analogique dans la créature. Non point
que la pensée de Maître Eckhart souffre d'incohérence, mais elle implique
un autre point de vue que celui de l'analogie d'attribution extrinsèque.
Il n'y a à cela aucune difficulté: l'analogie d'attribution extrinsèque
n'exclut pas l'attribution intrinsèque de la propriété analogique au
second analogué, à condition que cette attribution s'effectue d'une
manière appropriée: on dira alors que la créature est, est bonne, etc.,
à la manière de la créature et à son niveau. Le point de vue a changé:
on ne considère plus la créature dans son rapport de dépendance à

l'égard de Dieu, mais dans son être propre. Le dominicain thuringien
a soutenu à plusieurs reprises que sa doctrine n'enlevait pas l'être aux
créatures, mais lui donnait au contraire son fondement26. Et il est
intéressant de constater que saint Thomas atteste la compatibilité
des points de vue dont il est question ici en les adoptant tous les deux
dans le même passage: «Chaque chose, écrit-il, est dite bonne par la
bonté divine comme par le principe exemplaire, efficient et final de la
bonté entière. Néanmoins, chaque chose est dite bonne par une
similitude de la bonté divine, qui est inhérente à la chose, qui est formellement

sa bonté et dénomme la chose»27. A quoi fait écho cette déclaration
du procès de Cologne: «Quand il est dit: 'Le bon en tant que bon reçoit

26 Cf. Prologue à l'ouvrage des propositions, n. 15, LW I, 176: Nihil ergo
entitatis, unitatis, veritatis et bonitatis penitus addit sive confert ens hoc aut
hoc, unum hoc aut hoc, verum hoc aut istud, bonum hoc aut istud, in quantum
hoc vel hoc... Hoc est autem dicentes non tollimus rebus esse nec esse rerum destrui-
mus, sed statuimus.

27 Somme théologique I, q. 6, a. 4, ad Resp. : Sic ergo unumquodque dicitur
bonum bonitate divina, sicut primo principio exemplari, eflectivo et finali totius
bonitatis. Nihilominus tarnen unumquodque dicitur bonum similitudine divinae
bonitatis sibi inhaerente, que est formaliter sua bonitas denominans ipsum.



346 L'analogie chez Maître Eckhart

tout son être de la bonté incréée, etc.', je dis que c'est vrai, du moins
selon l'efficience; mais selon la forme, (c'est) de la bonté inhérente comme
habitus. Ainsi dans les corps, la paroi est colorée selon l'efficience par
le peintre, mais selon la forme, par la couleur» 28. Ce dernier texte est

moins complet que le précédent, puisqu'il ne fait allusion qu'à l'aspect
d'efficience dans la causalité divine, mais Maître Eckhart connaît aussi,
bien entendu, les aspects d'exemplarité et de finalité. Les deux penseurs
dominicains sont donc proches l'un de l'autre: ils admettent l'un et
l'autre que l'être et les perfections de la créature se disent de la créature
en vertu de l'être et des perfections divines - c'est l'analogie d'attribution
extrinsèque - et que la créature a un être et des perfections qui lui sont
formellement inhérents - ce qui implique une attribution intrinsèque
des propriétés analogiques à la créature.

Dirons-nous que nos auteurs s'accordent pour admettre que l'analogie

d'attribution extrinsèque n'exclut pas l'analogie de proportionnalité

propre et que la différence entre eux consiste en ce que Maître
Eckhart porte l'accent sur le premier type d'analogie, tandis que saint
Thomas privilégie le deuxième? Ce serait sans doute trop simple, car
il n'est pas certain que l'analogie que Maître Eckhart laisse le plus souvent
dans l'ombre du sous-entendu soit l'analogie de proportionnalité propre.
Certes, elle a en commun avec celle-ci d'entraîner l'attribution intrinsèque

de la perfection analogique à la créature, mais elle s'en distingue
en ce qu'elle attribue la perfection analogique au premier analogué

non pas sous un mode supérieur inconnu, mais dans sa raison même

par laquelle elle s'identifie à Dieu. Car l'être est Dieu. L'analogie sous-
entendue par la doctrine eckhartienne est donc une analogie de la
cause à l'effet ou de l'image au modèle qui implique une double
dénomination intrinsèque, mais dans laquelle le premier analogué apparaît
non pas sous le voile de sa sublimité, mais dans l'éclat de ses propriétés

propres. A parler exactement, nous n'avons pas affaire à l'analogie de

proportionnalité propre, qui conclut de la connaissance claire de la
créature à la connaissance confuse de Dieu.

Nous retrouvons ici le génie mystique du dominicain thuringien:
Maître Eckhart commence par Dieu. Il dénomme la créature à partir

28 Ad tertium cum dicitur: bonus inquantum bonus totum suum esse recipit
a bonitate increata, etc., dico quod verum est efficienter quidem, formaliter autem
a bonitate habitualiter inherente. Sic enim in corporalibus, paries est coloratus
a pictore efficienter, formaliter autem a colore. (Edition critique par G. Théry,
dans: Archives d'histoire doctrinale et littéraire du moyen âge, t. I, 192.)



L'analogie chez Maître Eckhart 347

de Dieu, sans nier qu'elle ait en elle-même, comme effet ou image, un
degré de perfection inférieur à celui de Dieu: le signe de l'être a aussi

l'être du signe, car le non-être ne saurait signifier l'être et il appartient
à l'être dérivé de rendre témoignage à l'être premier. Au contraire,
saint Thomas dénomme Dieu à partir des créatures par lesquelles il
commence, sans nier qu'en principe les perfections se disent de Dieu
avant de se dire des créatures.

Quoique les deux auteurs s'accordent, ils ne laissent donc pas
de prendre des options différentes, dont il nous faut, en terminant,
préciser le sens.

Pour saint Thomas, l'analogie est principalement un moyen de dire
quelque chose de Dieu ; elle est, pour Maître Eckhart, un moyen de dire

quelque chose des créatures. L'analogie de proportionnalité propre
convient à une pensée qui s'élève à Dieu à partir du monde. L'analogie
d'attribution extrinsèque est l'instrument intellectuel d'un esprit qui
s'attache à perdre le monde pour le penser en fonction de Dieu. En
privilégiant l'analogie d'attribution extrinsèque, qui réserve à Dieu les
perfections analogiques prises formellement, Maître Eckhart souligne la
singularité absolue de Dieu, sa suffisance propre et la dépendance radicale

où sont les créatures par rapport à lui. Il rejoint par là sans doute

plusieurs doctrines orientales, mais aussi une tradition chrétienne bien
établie: Augustin enseigne que Dieu seul a l'être véritable et voit dans

la créature le signe de Dieu : Clamant quod fada sint29, et saint Bernard
répète que, comparé à l'être de Dieu, tout autre être n'est pas 30. On

peut observer que dans un autre contexte, le protestantisme souligne
aussi la dépendance des créatures vis-à-vis de Dieu: Luther et Calvin
auraient pu s'exprimer dans le langage de l'attribution extrinsèque. Au
dix-septième siècle, un Daniel Charnier et un François Turretin y recourent

31. De nos jours, Karl Barth, en fondant sur la grâce seule la parenté
de l'homme avec Dieu, défend la même structure de pensée 32.

Pour en revenir à Maître Eckhart, nous conclurons en disant qu'il
29 Confessions X, 4, 6.
30 Cf. De consideratione V, 6, 13, cité par Eckhart, par exemple dans l'Exposition

de l'Exode, n. 18, LW II, 24-25.
31 Nous devons ces observations à notre ami Benjamin Décorvet, dont la

thèse intitulée: Bref exposé, par mode de comparaison avec la pensée thomiste,
du rôle de l'analogie dans la connaissance des noms communs à Dieu et aux
créatures, d'après Jérôme Zanchi, Daniel Charnier et François Turretin, théologiens
calvinistes, Lausanne, 1956, demeure malheureusement inédite.

32 Cf. Horst Georg Pöhlmann, Analogia entis oder analogia fidei? Die Frage
der Analogie bei Karl Barth, Göttingen, 1965.



348 L'analogie chez Maître Eckhart

laisse volontairement dans l'ombre la dénomination intrinsèque des

créatures pour mettre en lumière un autre aspect du mystère ontologique,
qui lui paraît plus profond et plus fécond, à savoir celui de la causalité
créatrice. De là vient la préférence qu'il accorde à l'analogie d'attribution

extrinsèque et la tendance qu'il manifeste à interpréter dans ce

langage tous les rapports entre supérieur et inférieur, ceux de cause à

effet, de modèle à image, de participé à participant, de forme à informé.
Ce qui ne facilite pas l'intelligence de sa pensée, car au moment où l'on
croit saisir chez lui l'attribution intrinsèque des perfections à la créature,
elle s'évanouit, parce que l'auteur cède une fois de plus à la pente de

son esprit qui l'incline à penser toutes choses à partir de leur principe
plutôt qu'en elles-mêmes. Mais cette attribution n'en demeure pas
moins implicite. Quoique la cause demeure en elle-même, il y a quelque
chose de la cause dans l'effet; et quoique le modèle ne soit pas dans

l'image comme modèle, l'image a en elle quelque chose du modèle.

De même pour les rapports de l'un et du multiple.
Outre les exemples de la santé et du vin, Maître Eckhart recourt à

d'admirables symboles - dont il ne mentionne qu'un aspect, mais sans

nier l'autre - pour faire comprendre que les perfections des créatures
leur viennent d'ailleurs. Il nous dit souvent que la lumière appartient
au monde supralunaire et qu'elle ne saurait s'enraciner ici-bas: au
coucher du soleil, elle disparaît d'un coup, contrairement à la chaleur.
Ou bien les perfections sont comparées à un vêtement qui nous demeure

étranger: la livrée sur les épaules du serviteur honore le maître et non
le serviteur. Ou encore, l'être et les perfections sont une nourriture que
la créature ne s'assimile pas et qui par conséquent ne la rassasie pas.
Nous pourrions analyser ces exemples comme nous l'avons fait dans
le cas de la santé et du vin: en cessant de prendre formellement l'analogie
d'attribution extrinsèque, on reconnaît en effet que l'air est lumineux,
que le serviteur est fier de sa livrée et que l'aliment divin ne laisse pas
de nous nourrir, c'est-à-dire de nous faire être. Mais Maître Eckhart
ne le dit pas, parce qu'il ne veut pas considérer le monde en lui-même.

Il préfère saisir les perfections du monde dans leur continuelle dépendance

par rapport à Dieu. C'est moins elles qu'il observe, que l'action
de Dieu en elles: elles apparaissent alors comme des passions et non
comme des qualités passibles, c'est-à-dire comme des états passagers
et non comme des affections stables33; elles sont engagées dans un

33 Cette distinction est inspirée d'Aristote. Cf. Cat., 8.



L'analogie chez Maître Eckhart 349

devenir qui n'aboutit jamais à l'être, de sorte que la création, dans

cette perspective, n'est plus le don, mais le prêt de l'être 34

Comment s'étonner de ce refus de penser le monde en lui-même,
quand le Thuringien enseigne, avec saint Augustin, que la connaissance

des créatures dans leur être propre est la connaissance du soir, que la
connaissance des créatures en Dieu est la connaissance du matin, et

que la connaissance de Dieu pour lui-même est la lumière de midi35?
On peut gloser cette doctrine en disant que la connaissance du soir est

le point de départ de l'analogie de proportionnalité propre. La connaissance

du matin caractérise l'analogie d'attribution extrinsèque, car,
dans cette perspective, on connaît la créature en Dieu plutôt qu'en
elle-même. Quant à la connaissance de midi, elle est le terme de la vie

spirituelle, puisqu'elle est la connaissance de l'absoluité divine prise
en elle-même et sans relation à la créature. Il y a donc un au-delà de

l'analogie auquel conduit l'analogie elle-même, car, le retour accompli,
il n'y a plus pour le mystique ni Dieu ni créature, parce qu'il n'y a

plus que Dieu.
A ce stade ultime, dans la mesure où le mystique parle encore, il

recourt au langage de l'équivocité. En effet, il ne s'agit plus pour lui
de penser les créatures à partir de Dieu; il s'agit de s'élever à Dieu
considéré en lui-même: Dieu devient alors l'incomparable et l'insondable
déité. Cette doctrine, si apparente dans les sermons allemands, est bien
l'au-delà normal de l'analogie d'attribution extrinsèque, puisque celle-ci

implique le refus de considérer le monde en lui-même. En refusant

encore de penser le monde par rapport à Dieu et Dieu dans sa fonction
de cause analogique, le mystique dépasse l'analogie d'attribution extrinsèque

sans en trahir l'intention. Ajoutons qu'il ne nie pas plus le monde
créé qu'au moment où il l'envisageait par rapport à Dieu: simplement,
le monde n'existe plus pour lui. Ce qui n'implique nulle confusion entre
Dieu et la créature, puisque la créature est sortie d'elle-même et qu'en
elle Dieu est Dieu.

34 Cf. le texte remarquable du Liber parabolarum Genesis, n. 23-25, LW I,
493-496.

35 Cf. De l'homme noble, Deutsche Werke, V, 116; Sermon allemand 8,
In occisione gladii, DW I, 133.

23


	L'analogie chez Maître Eckhart

