
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 16 (1969)

Heft: 2

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN

Gerke, Friedrich: Spätantike und frühes Christentum. - Baden-Baden:
Holle Verlag 1967. 279 S. (Kunst der Welt. - Die Kulturen des
Abendlandes.)

Nach dem Vorwort von J. A. Schmolle hat F. Gerke, bis 1966 Professor
für Kunstgeschichte an der Universität Mainz, im vorliegenden Band, den
er für die Sammlung Kunst der Welt verfaßte, gleichsam sein Vermächtnis
hinterlassen, in dem er sein jahrzehntelang gesammeltes Material in knapper
Form zur Darstellung brachte. Damit sind bereits zwei Hauptzüge der
Arbeit angedeutet. Es handelt sich einmal um eine meisterhafte Zusammenfassung

der frühchristlichen Kunstgeschichte. Mit sichern Strichen werden
uns darin die Werke vor Augen gestellt, die christliche Künstler und
Kunsthandwerker vom 3. bis 7. Jahrhundert, vor allem unter Konstantin, Theo-
dosius und Justinian, geschaffen haben. Dabei werden auf so persönliche
Weise Akzente gesetzt und Zusammenhänge aufgedeckt, daß die Lektüre
dieses gediegenen Werkes auch für den Fachmann Gewinn bringen muß.

Anderseits ist aus den einleitenden Worten auch zu verstehen, daß es

sich nicht um eine streng wissenschaftliche Arbeit handelt. Verweise und
Belege beschränken sich denn auch auf das Notwendigste. Hingegen helfen
ein Verzeichnis ausgewählter Literatur, alphabetisch geordnete Erklärung
von Fachausdrücken, eine Übersichtskarte, Verzeichnisse der Abbildungen
und ihrer Quellen sowie ein ausführliches Register auch weniger eingeweihten
Lesern, den Darstellungen besser zu folgen. Es muß allerdings gleich hinzugefügt

werden, daß der Text auch so noch nicht geringe Ansprüche stellt.
Die eingehenden Beschreibungen der verschiedenen Kunstwerke lesen sich
nicht immer gleich leicht. Sie werden jedoch dort zu einem Genuß, wo man
das entsprechende Bildmaterial vor sich hat, seien es die zahlreichen, durchwegs

gut gelungenen Abbildungen, die im Bande selbst geboten werden,
seien es andere Abbildungen, etwa aus einem Bildatlas. In dieser Hinsicht
sei beispielsweise auf die Erklärung des sogenannten Trinitätssarkophags
verwiesen (S. 104—110).

Sowohl für den Fachmann wie für den Laien liegt ein besonderer Wert
des Werkes darin, daß in ihm die geschichtlichen Zusammenhänge auf
souveräne Weise aufgedeckt werden. Ich denke da etwa an den Zusammenhang
zwischen einer neuen Sicht des Todes und der beginnenden christlichen
Grabeskunst (S. 22), an die Perspektiven, die aus der konstantinischen oder
justinianischen Zeit auf das spätere Kunstschaffen eröffnet werden, an die
Hinweise auf die Anfänge der Ikonenkunst im Schlußkapitel. Dabei sei indes

21



322 Besprechungen

nicht verschwiegen, daß nicht alle Parallelen gleich einleuchtend erscheinen
und daß das eine und andere historische Urteil vielleicht doch etwas zu
summarisch ausgefallen ist. So mag man die Feststellung, daß die Gebeine
der Apostelfürsten in der Verfolgungszeit im 3. Jahrhundert im heutigen
S. Sebastiano Zuflucht gefunden hätten, als zu kategorisch empfinden (S. 77).
Oder man wird sich darüber wundern, wenn gesagt wird, daß auf dem Konzil
von Chalzedon der Patriarch von Konstantinopel dem römischen Bischof
gleichgestellt wurde und daß das christliche Meßopfer durch Leo den Großen
seine erste endgültige Ausformung erfuhr (S. 123). Auch kann man sich
fragen, ob die verschiedene Auffassung der sogenannten Traditio Legis in
Rom und Ravenna mit der Gegenüberstellung von Kirchenordnung und
Lehre der Unsterblichkeit treffend wiedergegeben wird (S. 178. - Auf dieser
Seite ist auch von «Anbetung der Maria» die Rede, ein wenig glücklicher
Ausdruck). Es ist schließlich auch nicht recht klar, warum die Darstellung
der Verklärung, wie wir sie im 6. Jahrhundert finden, mit der Verurteilung
der antiochenischen Theologie und derjenigen der Philosophie des Origenes
in Zusammenhang gebracht wird (S. 211). Doch mit diesen Einschränkungen
soll der Wert dieses klaren und trotzdem so reichhaltigen Überblickes über
die frühchristliche Kunst in keiner Weise in Frage gestellt werden. Es sei
vielmehr den Mitarbeitern von F. Gerke wie auch dem Verlag dafür gedankt,
daß sie das Erscheinen dieses letzten Werkes seines Autors möglich gemacht
haben. B. Studer

Aubenque, Pierre: Le problème de l'être chez Aristote. (Essai sur la
problématique aristotélicienne.) 2e ed. - Paris: Presses universitaires de
France 1966. 551 p.

Wie bei jeder Neuerscheinung zur aristotelischen Metaphysik wird man
sich auch bei dem, übrigens schon nach vier Jahren in zweiter Auflage
herausgekommenen Buche von Aubenque fragen müssen, ob es zur
bisherigen Forschung überhaupt noch wesentlich neue Gesichtspunkte
beitragen könne. Bei Aubenque ist diese Frage zusätzlich noch deshalb angezeigt,

weil sein Werk mit über 500 Seiten nachgerade keine geringen
Anforderungen an Zeit und Geduld des Lesers stellt.

Doch solche Befürchtungen sind hier unbegründet. Schon ein Blick auf
die Zielsetzung des Buches zeigt, daß der Verfasser gewillt ist, neue Wege
zu gehen. Während nämlich in der bisherigen Forschung - Namen wie Owens,
Reale, Gomez-Nogales, Décarie, Dhondt seien bloß erwähnt - das
Seinsproblem in der aristotelischen Metaphysik in erster Linie von der objektiven
Seite her angegangen wurde, stellt Aubenque das subjektive Moment in den
Vordergrund. Problem ist bei ihm zwar auch die objektive Struktur des
Seins. Doch steht seine Untersuchung ganz im Dienste der Frage, ob und
inwiefern das Sein mit seiner komplexen Problematik von der menschlichen
Erkenntnis assimiliert werden könne.

Ein zweites, nicht unbedeutendes Novum von Aubenques Buch besteht
darin, daß es im Gegensatz zur herrschenden Tendenz in der Forschung die
Seinsproblematik nicht nur in der aristotelischen Metaphysik, sondern eben-



Besprechungen 323

sosehr in der aristotelischen Logik und Physik, ja sogar ursprünglich in den
Traktaten der Sophisten enthalten sieht. Diese bewußte Überschreitung der
von Aristoteles selbst gezogenen methodologischen Grenzen hängt bei Au-
benque mit einem weiteren Aspekt in der Zielsetzung seines Buches
zusammen, mit dem Bestreben nämlich, das Seinsproblem jenseits jeder
Interpretation und begrifflichen Fassung in einer allerersten und «unberührten»
Form kennen zu lernen.

Im einleitenden, mit «la science sans nom» betitelten Kapitel wird der
Versuch unternommen, die unter der Bezeichnung Metaphysik überlieferte
Wissenschaft in dem gleichnamigen aristotelischen Werk zu lokalisieren.
Konkret stellt sich dabei die Frage, ob die in Buch E beschriebene «Erste
Philosophie» oder «Theologie» mit der in Buch P eingeführten, aber nicht
näher benannten Wissenschaft vom Seienden identisch sei oder nicht.
Aubenque entscheidet sich für Nicht-Identität, und zwar aufgrund des nicht
uninteressanten Arguments, wonach nur die Theologie Erste Philosophie im
eigentlichen Sinne sein könne, während für die «namenlose» Seinswissenschaft,

die die Gebundenheit der menschlichen Erkenntnis an die Sinnendinge

voraussetze, die Bezeichnung «Meta-Physik» (d. h. Nach-der-Physik)
eher zutreffe.

Im folgenden Kapitel, «la science recherchée», steht der Zusammenhang
zwischen Sein und Sprache zur Diskussion, wobei unter Sprache im weiteren
Sinne auch die begriffliche Erkenntnis überhaupt verstanden werden kann.
Obgleich die Sprache nun für das Sein konstitutiv ist, indem sich letzteres
erst im Medium der Sprache offenbart, verunmöglicht gerade dieses sprachliche

Medium eine wissenschaftliche Betrachtungsweise des Seins; denn das
Wort «Sein» bedeutet ein Vielfaches; es besitzt zudem nicht die
Eigenschaften eines logischen Gattungsbegriffes, und damit auch nicht die
fundamentalen Voraussetzungen für eine wissenschaftliche Erkenntnismethode im
aristotelischen Sinne.

Nach der begrifflichen Analyse der Seinsproblematik wendet sich
Aubenque der außermentalen Wirklichkeit zu und versucht, von dort her
das Sein wissenschaftlich in den Griff zu bekommen. Aber wie schon die
Kapitelüberschrift : « la science introuvable », zeigt, ist auch dieses Unternehmen
zum Scheitern verurteilt. Auf der einen Seite entzieht sich das Sein, das im
göttlichen unbewegten Beweger verwirklicht ist, jeder positiven Erkenntnis,
und eine Theologie im Sinne des Aristoteles wäre nur insofern möglich, als
sie ihre eigene Unmöglichkeit beweist. Auf der andern Seite ist die «subluna-
rische» - wir würden sagen : die innerweltliche-Wirklichkeit einem ständigen
Wechsel unterworfen. Das sie konstituierende substantielle Wesen der Dinge
kommt nie ganz zu sich selbst und verunmöglicht so eine wissenschaftliche
Erfassung seiner selbst.

Im Schlußkapitel, in der «science retrouvée», finden wir endlich das, was
nach Aubenques Auffassung von der metaphysischen Seinserkenntnis zu
halten ist: Ein ständiges Kreisen um ein und dieselbe Frage «Was ist das
Sein »; ein unaufhörliches Suchen nach einem festen Punkt und einer fernen
Einheit, wobei dieses Suchen zu einem getreuen Abbild der Kontingenz des

gesuchten Seienden wird.



324 Besprechungen

Aubenque glaubt nun in der sog. Dialektik, wie sie in der aristotelischen
Topik behandelt wird, eine dieser Seinserkenntnis adäquate Form zu finden.
Unter Dialektik wäre dabei eine Kunst zu verstehen, die befähigt, über alles

Fragen aufzuwerfen, alles kritisch zu begutachten und die einzelnen
Probleme kontradiktorisch zu lösen. Dialektik wäre keine Wissenschaft, sondern
nur eine Vorstufe dazu. Die Tragik der aristotelischen Beschäftigung mit
dem Seinsproblem bestände gerade darin, daß sie, obgleich sie wissenschaftliche

Absichten bekundet, in der dialektischen Vorstufe stecken bleibt.
Aufgrund der Untersuchungen von W. A. De Pater: «Les Topiques

d'Aristote et la dialectique platonicienne » (Fribourg 1965) wird man die soeben
gegebene Charakteristik der aristotelischen Dialektik als unvollständig
bezeichnen müssen, und zwar deshalb, weil diese Erkenntnismethode letzten
Endes dazu dient, an den Wesensbegriff der Dinge heranzuführen, indem
im Verlaufe der dialektischen Diskussion mit wirklichen oder nur gedachten
Gesprächspartnern nach und nach die Elemente zusammengetragen werden,
welche die Definition der behandelten Sache ausmachen.

Der Wert solcher dialektisch gewonnener Definitionen darf allerdings
nicht überschätzt werden. Das Kriterium, ob gewisse Merkmale zur Definition

einer Sache gehören oder nicht, liegt nicht wie bei den eigentlich
wissenschaftlichen Definitionen in der Natur der betreffenden Sache, sondern in
gewissen allgemeinen Überzeugungen, meistens in rein formalen, logischen
Gesetzen, die ihres abstrakten Charakters wegen unterschiedslos auf alle
Sachgebiete angewendet werden können.

Man wird nun die These Aubenques, wonach die aristotelische Seinslehre

mit der Dialektik zusammenfalle, von diesem differenzierteren
Dialektik-Begriff aus beurteilen müssen, wobei sich die Frage aufdrängt, ob die
Ergebnisse dieser Seinslehre von solchen logischen und formalen Regeln und
Gesetzmäßigkeiten abgeleitet werden können. Es läßt sich aber nachweisen,
daß diese Regeln in der Seinslehre nicht unbedingt die gleiche Rolle spielen
wie in der dialektischen Diskussion. In letzterer haben sie rein instrumentalen

Charakter; sie werden verwendet, um diesen oder jenen Sachverhalt
zu beweisen oder zu widerlegen. In der Seinslehre dagegen sind diese gleichen
logischen Regeln, die ihrer allgemeinen Anwendungsmöglichkeit wegen mit
dem Seinsbegriff selbst in unmittelbarem Zusammenhang stehen, Gegenstand
einer eigentlichen Untersuchung. Begriffe, wie das «Dasselbe», «Ähnliche»,
«Gegenteilige», «Relative», oder wie «Gattung», «Art», «Ganzes», «Teil», etc.,
mit denen die dialektische Kunst arbeitet, und aus denen die erwähnten
logischen Regeln gebildet werden, fallen nach dem ausdrücklichen Zeugnis
Aristoteles' in Met. T 2 in den Bereich der Seinswissenschaft. Die Dialektik
steht somit selber zur Diskussion. Ihre Begriffe und Prinzipien werden in
der Seinswissenschaft nicht unbesehen hingenommen, sondern auf ihren
Wahrheitsgehalt durchleuchtet, wobei das sie tragende Fundament, das
substantielle Sein, notwendigerweise zum Vorschein kommen muß. Es scheint
uns deshalb, daß Aubenques Interpretation der aristotelischen Seinserkenntnis,

die vorzeitig bei der Dialektik als einzig möglichem Denkschema des
Seins stehen bleibt, in dieser Richtung ergänzt werden müßte.

Hans Ambühl



Besprechungen 325

De Pater, W. A. : Les Topiques d'Aristote et la dialectique platonicienne.
La méthodologie de la définition. - Etudes thomistes, Vol. X, Fribourg
(Suisse) Editions St. Paul, 1965, xiv-257 p.

Unter den aristotelischen Schriften, die uns heute noch interessieren,
ist die zum Organon gehörende Topik in der Forschung ziemlich vernachlässigt

worden. Angesichts dieser Tatsache, die bei dem Ausmaß, das die
Aristotelesliteratur angenommen hat, eher erstaunt, wird man sich
unwillkürlich fragen, ob die nachträgliche Erschließung der Topik einem echten
und breiten Nachholbedürfnis entspringe, oder ob damit ein nur wenige
Spezialisten interessierendes Randgebiet zugänglich gemacht werde. Nach
einer oberflächlichen Lektüre von De Paters Buch wäre man fast geneigt,
die letztere Frage zu bejahen. Der Verfasser bleibt mit seiner sehr eindringlichen

und den Windungen des Textes geduldig folgenden Analyse der
Topik bei der darin enthaltenen, rein logischen Problematik stehen, wobei
die Lesbarkeit seines Buches durch die Verwendung der modernen Symbolsprache

für den Laien erschwert wird.
Es gibt aber zwei Momente, die übrigens De Pater nicht unbekannt

sind, welche die Topik aus ihrer vermeintlichen Isolierung lösen und in einen
organischen Zusammenhang mit den übrigen Hauptwerken des Aristoteles
stellen. Gemeint ist damit zunächst die relativ frühe Abfassungszeit, die
als gesichert betrachtet werden kann und insofern für die Datierung der
übrigen aristotelischen Schriften bedeutsam ist, als in der Topik nicht
nur logische Regeln, sondern auch eine Menge von illustrierenden Beispielen
aus andern philosophischen Sachgebieten vorkommen, die ihrerseits manch
wertvollen Hinweis auf das Denken des frühen Aristoteles und seiner
Umgebung liefern. Das zweite Moment, das die Topik zu mehr macht als zu
einem nur logischen Traktat, liegt in ihrer Verwandtschaft mit der
«Metaphysik». Wie Aristoteles in Met. P 2.1004b 17-25 selbst feststellt, befassen
sich der «Dialektiker», für den recht eigentlich die Topik geschrieben wurde,
wie auch der «Philosoph» (wir würden heute sagen: der Metaphysiker) mit
der gleichen «Materie», nämlich mit dem Seienden überhaupt. Begriffe, mit
denen die Topik arbeitet, wie etwa derjenige der «Gattung» des «Dasselben»
«Ähnlichen», «Konträren», «Relativen», vor allem aber des tö t£ Ijv elvai
u. a. m. sind auch in der «Metaphysik» Gegenstand einer eingehenden
Untersuchung. Gewiß ist das «objectum formale quo», d. h. die wissenschaftliche
Absicht, in der «Metaphysik» eine andere als in der Topik. Doch die
Vermutung, wonach die Topik eine zeitlich voranliegende Vorstufe der
«Metaphysik» darstelle, drängt sich so oder anders auf.

In der Topik selbst geht es nun um die Auffindung einer Methode, die
es erlaubt, irgendeine problematische Behauptung aufgrund bloß
wahrscheinlich erscheinender Prämissen syllogistisch als richtig darzutun oder
als falsch zu widerlegen. Wichtig daran ist einmal, daß diese Methode - man
kann sie «dialektische» oder «topische» nennen - an kein spezielles Sachgebietgebunden

ist, und zweitens, daß sich die «Beweisführung» auf Sätze stützt,
die nur deshalb als wahr angenommen werden, weil die meisten oder zum
mindesten die gescheitesten Leute derselben Meinung sind.



326 Besprechungen

Die Frage ist nun, wie ein solcher «Beweis» zustandekomme. Hinweise
auf Schlußfiguren, Ober- und Untersätze, wie wir dies aus den «Analytiken»
kennen, fehlen gänzlich. Dagegen lassen sich nach De Pater zwei Phasen
unterscheiden. In einer vorbereitenden sollen mit Hilfe der sogenannten
Instrumente die erforderlichen Sätze aufgefunden, kritisch gesichtet und
je nach Bedürfnis erweitert werden. In der eigentlichen syllogistischen oder
deduktiven Phase finden wir dann die «Örter» (t6ttoi), die nach De Pater
als «Suchformeln» oder «Elemente» bezeichnet werden können: Suchformeln,
insofern als sie es ermöglichen, aus dem beigebrachten Material das für den
Syllogismus speziell in Frage Kommende auszuwählen; Elemente, insofern
der «Ort» diejenige Aussage darstellt, welche letzten Endes die Annahme,
bezw. Abweisung der anfänglich nur hypothetisch angenommenen
Schlußfolgerung bewirkt.

De Pater legt großen Wert auf die Unterscheidung zwischen den
sogenannten allgemeinen und besonderen «Örtern». Die letztern, die nur
vereinzelt vorkommen, entnehmen ihren Inhalt aus den zur Diskussion
stehenden Gegenständen, während die ersten, die allgemeinen «Örter», bloß
logische und formale Aussagen sind und deshalb entsprechend der Zielsetzung
der Topik unterschiedslos auf jedes Sachgebiet angewendet werden können.

Hier liegt nun der Schnittpunkt zwischen Topik und «Metaphysik».
Denn das, was De Pater unter «logischem Inhalt» versteht, ist bei Aristoteles
gleichbedeutend mit «ontologisch» und gehört, wie schon erwähnt, zum
Programm der «Metaphysik». Dabei besteht allerdings der Unterschied, daß
dort die in der Topik verwendeten «Örter», bzw. logischen Begriffe und
Urteile, nicht mehr als Prinzipen von Syllogismen auftreten, sondern selber
Gegenstand einer einläßlichen Untersuchung sind, was wiederum nur in
Verbindung mit dem Substanzproblem, der metaphysischen Grundfrage,
möglich ist.

Die Besprechungen von De Paters Buch wäre unvollständig, wenn der
freilich etwas summarisch gehaltene Abschnitt über die platonische
Dialektik unberücksichtigt bliebe. Von dort her erhält die Topik ihr
historisches Fundament und gleichzeitig ihren spezifischen Gehalt. Denn die
wesentlichen Elemente der platonischen Dialektik sind nicht nur in die Topik
eingegangen, sie haben dort auch eine für das aristotelische System typische
Präzisierung gefunden. Charakteristisch für die platonische Dialektik ist
nach De Pater das Verhalten der «Form» oder des «Eidos» zu den Dingen
dieser Welt. In der Frühzeit des platonischen Denkens ist diese Form den
Dingen immanent; in der Reifezeit löst sie sich von ihnen ab und bildet eine
Welt für sich - die Ideen; in der Altersperiode wird wieder eine Rückkehr
zu den Dingen versucht, indem die Ideen mittels der systematisch
durchgeführten Einteilungsmethode sich miteinander verbinden, bis sie eine den
Dingen unmittelbar entsprechende Wesensdefinition enthalten.

Diese auf- und absteigende Bewegung der Erkenntnis, von den Dingen
zu den obersten Ideen, und von dort herab zu den untersten Wesensdefinitionen

(species infimae), wird nun durch jene Begriffe und Regeln gesteuert, die
wir in der Topik unter dem Namen Instrumente oder «Örter» wiederfinden.
Es wäre interessant zu untersuchen, ob hier von Plato zu Aristoteles eine



Besprechungen 327

gewisse Entwicklung festzustellen sei. Doch hat De Pater darüber nichts
geäußert, mit Ausnahme einer, allerdings sehr zutreffenden, Bemerkung,
wonach Aristoteles die bei Piaton isoliert vorkommenden dialektischen
Elemente gesammelt und geordnet habe. Mit dieser Systematisierung geht
aber Hand in Hand eine Verselbständigung der dialektischen Methode in
dem Sinne, daß der rein funktionelle Charakter der Dialektik als Methodenlehre

klarer hervortritt, als dies bei Piaton der Fall war. Bei letzterem
mündet die dialektische Methode in die durch die Ideen garantierte Wesensschau

der Dinge. In der aristotelischen Topik führt dieselbe Methode zwar
auch zur Definition und damit zur Erkenntnis des Wesens der Dinge (die
«topischen» Beweisführungen beziehen sich teils auf die Definition selbst,
teils sind sie Vorstufen dazu), doch führt diese Methode nur an das Wesen
der Dinge heran und nicht in sie hinein.

Die oben als «Suchformeln» bezeichneten «Örter» vermögen zwar zu
bestimmen, ob eine bereits gegebene Aussage für den «Beweis», bzw. die
Definition einer Sache in Frage komme oder nicht. Sie sind aber infolge
ihres nur logisch-formalen Charakters außerstande, die betreffende Aussage
selber beizubringen, so wenig übrigens, wie die in der vorbereitenden Phase
der dialektischen Beweisführung wirksamen Instrumente, welche zwar
mithelfen, den Diskussionsstoff zu beschaffen, sich mit ihm aber in keiner Weise
identifizieren. Letzterer kann nach Aristoteles nur durch die Einsicht in die
gegebene Sache selbst gewonnen werden, wozu auf wissenschaftlicher Ebene
nicht mehr die Dialektik, sondern die sachbezogenen philosophischen
Disziplinen, wie «Physik», «Ethik» und vor allem die «Metaphysik» zuständig
sind. Durch das Vorkommen von sogenannten «besonderen Örtern», die,
wie oben gesagt, inhaltlich an bestimmte Sachgebiete gebunden sind, ist es

zwar nicht möglich, in der Topik eine klare Grenze zwischen reiner Dialektik
und real-philosophischen Ansätzen zu ziehen. Die Tendenz dazu und die
damit verbundene Aufspaltung der platonischen Dialektik in zwei bei
Aristoteles getrennt verlaufende Richtungen, ist aber zweifellos vorhanden.
Die spezifische Leistung De Paters in der Aristoteles-Forschung möchten
wir darin erblicken, daß er aus dem zum Teil wahllos in der Topik
herumliegenden Material die für die Methodologie der Definition brauchbaren
Elemente zusammengesucht und systematisch geordnet hat. Eine solche
Arbeit bedeutet sicher mehr als nur einen Beitrag zur Erforschung der
aristotelischen Logik; sie kann für die Propädeutik der systematischen traditionellen

Philosophie unschätzbare Dienste leisten. Auf der andern Seite darf
aber nicht übersehen werden, daß dieser der Topik entnommenen Methodologie

der Definition Grenzen gesetzt sind, sowohl hinsichtlich des platonischen
Erbes als auch innerhalb des aristotelischen Systems.

Hans Ambühl



328 Besprechungen

Treptow, Elmar: Der Zusammenhang zwischen der Metaphysik und der
Zweiten Analytik des Aristoteles. - München, Salzburg: Pustet 1966

(Empimeleia, Beiträge zur Philosophie des Philosophischen Seminars 1/2
der Universität München). 93 S.

Das Buch enthält, wie bereits im Titel angedeutet wird, eine
vergleichende Studie zwischen der «Metaphysik» und der Zweiten Analytik des

Aristoteles. (Wir schreiben «Metaphysik» in Anführungszeichen, wenn vom
Buch im Gegensatz zu der darin enthaltenen Ersten Philosophie oder
Metaphysik die Rede ist.) Nachdem aber heute jede seriöse Beschäftigung mit
Aristoteles, und insbesondere mit seiner «Metaphysik», Gefahr läuft, sich in
der Vielfalt von Gesichtspunkten und Interpretationsmöglichkeiten zu
verlieren, ist man dem Verfasser nur dankbar, wenn er sich schon im Vorwort
zwei wichtige Beschränkungen auferlegt: Er möchte erstens nicht den
genetischen oder entwicklungsgeschichtlichen, sondern den sachlich-systematischen

Zusammenhang zwischen den beiden erwähnten aristotelischen Werken

untersuchen; und zweitens sollen nur einige Hauptprobleme behandelt
werden.

Was nun die Eingliederung von Treptows Arbeit in die neuere Literatur
zur «Metaphysik» und Zweiten Analytik betrifft, so findet man bei ihm nur
26 Titel aufgeführt, und man wird deshalb seine Behauptung, wonach
«bisher keine Einzeldarstellungen über das sachliche Verhältnis zwischen
der «Metaphysik» und der Zweiten Analytik vorliegen» (S. 9) vorerst nur mit
einiger Skepsis registrieren. Tatsache ist denn auch, daß bereits größere
Werke existieren, die sich zwar in erster Linie mit der Zweiten Analytik
befassen, aber von dort her auf Fragen zu sprechen kommen, die in der
«Metaphysik» beheimatet sind. Zu erwähnen wäre hier vor allem das schon vor
mehr als 20 Jahren erschienene Werk von Suzanne Mansion : Le jugement
d'existence chez Aristote (Louvain, Paris 1946), oder das neuere Buch von
Mario Mignucci : La teoria aristotelica della scienza (Firenze 1965), worin
der Versuch unternommen wird, den logischen Standpunkt der Zweiten
Analytik auf den ontologischen Gehalt der «Metaphysik» zu reduzieren.
(Lesenswert ist die diesbezügliche Kritik von Suzanne Mansion in der
Revue philosophique de Louvain, Nr. 64, November 1966, S. 627-630). Man
muß aber Treptow insofern beipflichten, als es u. W. noch keine
monographischen Untersuchungen gibt, die sich vornehmlich an die
«Metaphysik» halten und den Einfluß der Zweiten Analytik auf dieses Buch
studieren. Anlaß dazu wäre aber sicher vorhanden, wenn man bedenkt,
daß die Konzeption der Metaphysik als Wissenschaft eines der
Hauptprobleme ist, die in der «Metaphysik» behandelt werden. Eine Konfrontation
mit der Wissenschaftslehre der Zweiten Analytik könnte zur endgültigen
Fixierung des immer noch nicht restlos abgeklärten aristotelischen
Metaphysikbegriffs nur nützlich sein. In dieser Richtung bewegen sich nun die
Untersuchungen Treptows. Seine wichtigsten Ergebnisse verdienen deshalb
auch festgehalten zu werden.

Zunächst befaßt sich unser Autor mit der Frage, ob die wissenschaftliche
Methodenlehre der Zweiten Analytik, insbesondere der mit apodiktischer



Besprechungen 329

Beweiskraft ausgestattete Syllogismus, auf die Metaphysik überhaupt
anwendbar sei. Die Frage muß nach ihm verneint werden, weil zwischen den
sogenannten Einzelwissenschaften, die nach dem Modell der Zweiten
Analytik konstruiert sind, und der - allgemeinen - Metaphysik ein grundlegender
Unterschied besteht. Die Einzelwissenschaften erhalten ihre spezifische
Konstitution von einem in sich und gegen außen abgeschlossenen Gattungsbegriff,

der seinerseits aber eine Differenzierung in definierbare Artbegriffe
und in «Propria», die notwendig mit den Artbegriffen verbunden sind,
zuläßt, womit die Elemente einer syllogistischen Beweisführung gegeben sind.
Die Metaphysik dagegen bezieht sich auf das universale, die Geschlossenheit
und Isolierung des Gattungsbegriffes durchbrechende Seiende als Seiendes
und hebt mit dieser Durchbrechung auch gleichzeitig die im Gattungsbegriff

liegende Differenzierungsmöglichkeit als Grundlage der Beweisführung
auf.

Die Gegenstände der Einzelwissenschaften sind ferner zusammengesetzt,
sie besitzen, wie Treptow sich ausdrückt, eine formale oder kausale

«Vermittlungsstruktur»; die Gegenstände der Metaphysik dagegen sind
einfach, und ihre Einheit ist eine unvermittelte. Entsprechend bedarf es zu
ihrer Erkenntnis auch einer eigenen Methode. Treptow nennt gleich deren
zwei: die «intuitive Intuition», und das «analogische» (vergleichende)
Erkennen.

Die sich nun aufdrängende Frage, ob zwischen der Metaphysik und den
Einzelwissenschaften überhaupt kein Funktionszusammenhang bestehe,
beantwortet Treptow teilweise mit nein, teilweise mit ja. Entgegen der
Ansichten namhafter Interpreten, wie Simplizius, Averroes, Rolfes u. a.,
möchte er dartun, daß die Metaphysik nicht imstande ist, die Prinzipien der
Einzelwissenschaften, die von letzteren vorausgesetzt werden, zu beweisen,
weil das Seiende als Seiendes hiefür keinen adäquaten Mittelbegriff abgeben
könne. Dagegen bestände eine der Nebenaufgaben der Metaphysik darin,
die Seinsbeschaffenheit oder den Realitätsgrad der Gegenstände der
Einzelwissenschaften zu bestimmen, und insofern würde die Metaphysik die
Wissenschaftslehre der Zweiten Analytik ergänzen und vervollkommen.

Es kann sich hier nicht darum handeln, Treptows Buch in allen Teilen
zu resümieren. Das Gesagte genügt aber, um auf einen grundlegenden
Aspekt darin hinzuweisen, nämlich darauf, daß Treptow die Beweislehre der
Zweiten Analytik einseitig mit den sogenannten Einzelwissenschaften
identifiziert und letztere wiederum der universalen Seinslehre der Metaphysik
gegenüberstellt. Zwischen den beiden wissenschaftlichen Typen besteht nun
ein unüberbrückbarer Gegensatz, weil, wie oben erwähnt, Objekt der
Einzelwissenschaften das Zusammengesetzte und Vermittelte, Objekt der
Metaphysik dagegen das Einfache und Unvermittelte ist.

Uns scheint aber, daß dieser auf eine sehr einfache Formel gebrachte
Kontrast zwischen Zweiter Analytik und Metaphysik nur deshalb möglich
geworden ist, weil bei der Interpretation der beiden aristotelischen Werke,
namentlich aber der «Metaphysik», gewisse Aspekte überbetont, andere,
nicht minder wichtige, dagegen vernachlässigt werden.

So ist es zwar unbestritten, daß die Zweite Analytik eine Wissenschaft-



330 Besprechungen

liehe Beweislehre enthält, die, wie auch die dort gebrauchten Beispiele
bezeugen, in erster Linie auf die Einzelwissenschaften anwendbar ist. Dagegen
birgt eine eigentliche Identifizierung die Gefahr in sich, die Interpretation
der Zweiten Analytik in gewisser Hinsicht zu präjudizieren. Die Art und
Weise, wie dort die Beweislehre dargestellt wird, läßt grundsätzlich alle
Anwendungsmöglichkeiten, also auch diejenige auf die Seinslehre der
Metaphysik offen. Der Umstand, daß, wie in Buch B der Zweiten Analytik
ausführlich erörtert und in Met. E 1.1025bl3 kurz angedeutet wird, von der
substantiellen Wesenheit kein Beweis möglich sei, besagt allein noch nicht,
daß das Beweisverfahren von der Metaphysik, bzw. von der Seinslehre,
vollständig ausgeschlossen sei.

Wenn Treptow ferner - und übrigens mit vollem Recht - behauptet,
der Seinsbegriff mache infolge seiner Allgemeinheit, Leere und Einfachheit
die Anwendung des Beweisverfahrens zum vornherein unmöglich, so ist
demgegenüber zu bemerken, daß die diesbezüglichen Texte, zu denen noch die
Abschnitte über die ersten Prinzipien gezählt werden könnten, einen umfangmäßig

eher geringen Platz in der aristotelischen «Metaphysik» einnehmen.
Zur Hauptsache stehen dort Gegenstände zur Untersuchung, die - wie etwa
die verschiedenen Weisen des substantiellen Seins in Buch Z, oder die Akt-
und Potenzlehre in Buch © - einen Grundbegriff enthalten, in welchem zwar
der allgemeine Seins-bzw. Substanzbegriff vorkommt, aber zusammen mit
differenzierteren Merkmalen, die dem Seinsbegriff mindestens logisch oder
begrifflich einen besonderen und zusammengesetzten Aspekt verleihen.
Nachdem anzunehmen ist, daß davon wiederum bestimmte «Propria»
abgeleitet werden können, wären die Voraussetzungen, die Treptow für ein
Beweisverfahren im Sinne der Zweiten Analytik fordert, eigentlich auch
in der Metaphysik gegeben.

Es muß allerdings hinzugefügt werden, daß mit den Voraussetzungen
auch die Grenzen des Beweisverfahrens gegeben wären, auf die Treptow
ebenfalls hingewiesen hat, und die im wesentlichen darin bestehen, daß ein
solches Wissen sich innerhalb fest umschriebener Gegebenheiten bewegen
müßte und sich im Falle der Metaphysik nur auf Teilbereiche, nicht aber
auf das Ganze der metaphysischen Untersuchung beziehen könnte. Damit
käme das Beweiswissen mit dem aristotelischen Metaphysikbegriff in Konflikt,

der die Einheit dieser Wissenschaft auf dem analogen Seins- bzw.
Substanzbegriff aufbaut und dementsprechend für die Fälle, wo das
Beweiswissen möglich wäre, eigentlich auch eine einzige, universale
Beweismethode fordern müßte.

Zusammenfassend kann über das Buch von Treptow gesagt werden,
daß in ihm mit der einseitigen Betonung der Transzendenz der Metaphysik
das Problem des Zusammenhanges zwischen der Zweiten Analytik und der
Metaphysik, wie sie uns in der «Metaphysik» überliefert worden ist, noch keine
endgültige Formulierung gefunden hat. Die Vielfalt der Gesichtspunkte,
unter welchen dort das Seinsproblem angegangen wird, läßt die Integration
der Beweismethode der Zweiten Analytik in gewissen Phasen der
metaphysischen Untersuchung als durchaus wahrscheinlich erscheinen. Ein
solcher Integrationsversuch ist selber aber wieder problematisch, weil sich ihm



Besprechungen 331

von Seiten der Einheitskonzeption der aristotelischen Metaphysik gewisse
Schwierigkeiten entgegenstellen. Einen Ausweg aus diesem Dilemma könnte
vermutlich nur eine genaue textliche Untersuchung ermöglichen. Es müßten
die wichtigsten Abschnitte der «Metaphysik» darnach befragt werden, ob
in ihnen das Beweisfahren tatsächlich zur Anwendung komme, m. a. W. ob
in ihnen aufgrund bestimmter Voraussetzungen etwas erschlossen oder
bewiesen werde. Es mußte aber gleichzeitig auch die Frage gestellt werden,
ob diese allenfalls in den Texten vorhandenen Beweisführungen sich in die
allgemeine Seinswissenschaft einbauen ließen, ohne daß sie die enge, für ihre
Beweiskraft aber unentbehrliche Bindung an bestimmte, und entsprechend
begrenzte Voraussetzungen verlieren würden. Hans Ambühl

Bochenski, Joseph M.: Logik der Religion. (Orig.-Titel: The logic of
religion. Aus dem Englischen übersetzt und mit Anmerkungen versehen von
Albert Menne.) - Köln: Bachem 1968. 159 S.

Seit Freges Untersuchungen und den «Principia Mathematica» von
Whitehead-Russell hat sich die symbolische Logik zu einem ausgebauten
Arbeitsinstrument entwickelt. Namen wie Tarski, Carnap oder Quine sind
keine unbekannten mehr - wenigstens in den angelsächsischen Ländern.
Hierzulande wird die Nützlichkeit einer logischen Analyse vielfach nicht
besonders hoch eingeschätzt. J. M. Bochenski hat bereits vor längerer Zeit
einige Anwendungsmöglichkeiten für die Philosophie aufgezeigt, etwa in der
Frage der Analogie oder der Universalien. Das vorliegende Werk bringt
nun eine Untersuchung zur religiösen oder theologischen Sprache. Es geht
dabei nicht um Apologie oder neue Beweise, sondern lediglich um eine
kritische logische Analyse. Die exegetische und dogmatische Arbeit der Theologen

und ein bestimmtes Verhalten der Gläubigen wird vorausgesetzt. Der
Semantiker beschäftigt sich ja mit bereits formulierten Aussagen.

Zuerst wird das Verhältnis von Logik und Religion geklärt und nach
der Berechtigung einer logischen Analyse gefragt. Insofern das religiöse
Sprechen sinnvoll und mitteilbar ist und wenigstens einige Aussagesätze
enthält, läßt sich auch die formale Logik anwenden. Aus der eigentlichen
Untersuchung greifen wir nur einige Themen stichwortartig heraus: Die
Struktur der religiösen Sprache, die syntaktische Stellung des Ausdruckes
«Gott», Bedeutung und Verfikation religiöser Aussagen, negative Theologie
und Analogie, die Autorität. Zu den wichtigsten Abschnitten zählt zweifellos
das Problem der Bedeutung, der Verifikation und der Begründung des
religiösen Sprechens.

Zur deutschen Ausgabe haben wir noch einige Vorbehalte anzubringen.
Der Übersetzer sagt in der Vorbemerkung, er habe sich «möglichst
weitgehend an den Wortlaut gehalten» und «nur gelegentlich durch ein zusätzliches

Wort den Sinn verdeutlicht» (S. 7). Dem glauben wir nur allzu gerne,
denn sprachlich-grammatikalisch ist der Text mancherorts schwerfällig und
holprig (z. B. S. 9, 82, 117, 142). Ebenso zeigen sich verschiedene termino-



332 Besprechungen

logische Mängel. «Semiotics» soll nicht mit «Metalogik» wiedergegeben (bzw.
definiert) werden (S. 14). Die Metalogik ist die Theorie über die Logik (so
auch in Anm. 1). Das Gebiet der Semiotik (mit Syntax, Semantik und
Pragmatik) hingegen erstreckt sich auf jedes Sprach- oder Zeichensystem, nicht
nur auf die Logik (Anm. 8 Warum kann der auch im Deutschen geläufige
(und richtige) Terminus «Semiotik» nicht beibehalten werden? Das gleiche
gilt für «Metalogie», das für «Philosophy of Logic» gebraucht wird (S. 14).
Niemand kann zwar die Einführung neuer Ausdrücke verbieten, aber hier
wäre mit einer wörtlichen Übernahme dem Verständnis besser gedient.
«Intuitive(ly) » heißt in der Semantik gewöhnlich weder «augenscheinlich»
(S. 55) noch einfach «intuitiv» (S. 139), sondern «interpretiert» (oder
«interpretierend»), so etwa ein «interpretierter Kalkül». «Probability» wird meist
richtig als «Wahrscheinlichkeit» wiedergegeben, aber auch mißverständlich
mit «Gewißheit» (S. 61, vgl. Anm. 36a). Es wären noch weitere terminologische

Ungenauigkeiten anzuführen. Und noch etwas: Wenn schon
Zusätze gemacht werden (ob nun einzelne Wörter oder ganze Sätze), so sollten
diese auch erkenntlich sein. Hier weiß der Leser aber nie, ob es sich um
bloße Übersetzung oder um eine Erweiterung handelt (S. 14, 33 u. a.).

Begrüßenswert sind die Anmerkungen. Es werden technische Begriffe
kurz erklärt und Literatur-Hinweise gegeben. Gerade das vermissen wir an
der Original-Ausgabe. J. M. Bochenski gibt eine kurze und inhaltsreiche
Übersicht, oft eher programmatisch. Wer sich eingehender mit einem Thema
auseinandersetzen möchte, wäre für kurze Literatur-Verweise dankbar.

Der unbestreitbare Wert dieses Buches (das aber wenn möglich in der
englischen Orginalfassung gelesen werden sollte) liegt nicht nur in einer
klaren und scharfen Analyse der Sprache der Religionen. Es leistet gleichzeitig

einen bedeutungsvollen Beitrag an die Auseinandersetzung mit der
gegenwärtigen sprachanalytischen Richtung der Philosophie.

Martin Brander


	Besprechungen

