Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 16 (1969)
Heft: 2
Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN

Gerke, Friedrich: Spitantike und frithes Christentum. — Baden-Baden:
Holle Verlag 1967. 279 S. (Kunst der Welt. — Die Kulturen des Abend-
landes.)

Nach dem Vorwort von J. A. Schmolle hat F. Gerke, bis 1966 Professor
fiir Kunstgeschichte an der Universitdt Mainz, im vorliegenden Band, den
er fiir die Sammlung Kunst der Welt verfalite, gleichsam sein Vermachtnis
hinterlassen, in dem er sein jahrzehntelang gesammeltes Material in knapper
Form zur Darstellung brachte. Damit sind bereits zwei Hauptziige der
Arbeit angedeutet. Es handelt sich einmal um eine meisterhafte Zusammen-
fassung der frithchristlichen Kunstgeschichte. Mit sichern Strichen werden
uns darin die Werke vor Augen gestellt, die christliche Kiinstler und Kunst-
handwerker vom 3. bis 7. Jahrhundert, vor allem unter Konstantin, Theo-
dosius und Justinian, geschaffen haben. Dabei werden auf so personliche
Weise Akzente gesetzt und Zusammenhinge aufgedeckt, dafl die Lektiire
dieses gediegenen Werkes auch fiir den Fachmann Gewinn bringen muB.

Anderseits ist aus den einleitenden Worten auch zu verstehen, dal3 es
sich nicht um eine streng wissenschaftliche Arbeit handelt. Verweise und
Belege beschrianken sich denn auch auf das Notwendigste. Hingegen helfen
ein Verzeichnis ausgewdhlter Literatur, alphabetisch geordnete Erkldrung
von Fachausdriicken, eine Ubersichtskarte, Verzeichnisse der Abbildungen
und ihrer Quellen sowie ein ausfiihrliches Register auch weniger eingeweihten
Lesern, den Darstellungen besser zu folgen. Es mul allerdings gleich hinzu-
gefiigt werden, daB der Text auch so noch nicht geringe Anspriiche stellt.
Die eingehenden Beschreibungen der verschiedenen Kunstwerke lesen sich
nicht immer gleich leicht. Sie werden jedoch dort zu einem Genuf3, wo man
das entsprechende Bildmaterial vor sich hat, seien es die zahlreichen, durch-
wegs gut gelungenen Abbildungen, die im Bande selbst geboten werden,
seien es andere Abbildungen, etwa aus einem Bildatlas. In dieser Hinsicht
sei beispielsweise auf die Erklarung des sogenannten Trinitdtssarkophags
verwiesen (S. 104-110).

Sowohl fiir den Fachmann wie fiir den Laien liegt ein besonderer Wert
des Werkes darin, daf3 in ihm die geschichtlichen Zusammenhédnge auf sou-
verdne Weise aufgedeckt werden. Ich denke da etwa an den Zusammenhang
zwischen einer neuen Sicht des Todes und der beginnenden christlichen
Grabeskunst (S. 22), an die Perspektiven, die aus der konstantinischen oder
justinianischen Zeit auf das spdtere Kunstschaffen erdffnet werden, an die
Hinweise auf die Anfange der Ikonenkunst im SchluBkapitel. Dabei sei indes

21



322 Besprechungen

nicht verschwiegen, daf3 nicht alle Parallelen gleich einleuchtend erscheinen
und daB das eine und andere historische Urteil vielleicht doch etwas zu
summarisch ausgefallen ist. So mag man die Feststellung, daB die Gebeine
der Apostelfiirsten in der Verfolgungszeit im 3. Jahrhundert im heutigen
S. Sebastiano Zuflucht gefunden hétten, als zu kategorisch empfinden (S. 77).
Oder man wird sich dariiber wundern, wenn gesagt wird, daB auf dem Konzil
von Chalzedon der Patriarch von Konstantinopel dem rémischen Bischof
gleichgestellt wurde und daB3 das christliche MeBopfer durch Leo den Grof3en
seine erste endgiiltige Ausformung erfuhr (S.123). Auch kann man sich
fragen, ob die verschiedene Auffassung der sogenannten Traditio Legis in
Rom und Ravenna mit der Gegeniiberstellung von Kirchenordnung und
Lehre der Unsterblichkeit treffend wiedergegeben wird (S. 178. — Auf dieser
Seite ist auch von «Anbetung der Maria» die Rede, ein wenig gliicklicher
Ausdruck). Es ist schlieBlich auch nicht recht klar, warum die Darstellung
der Verkldrung, wie wir sie im 6. Jahrhundert finden, mit der Verurteilung
der antiochenischen Theologie und derjenigen der Philosophie des Origenes
in Zusammenhang gebracht wird (S. 211). Doch mit diesen Einschrinkungen
soll der Wert dieses klaren und trotzdem so reichhaltigen Uberblickes iiber
die frithchristliche Kunst in keiner Weise in Frage gestellt werden. Es sei
vielmehr den Mitarbeitern von F. Gerke wie auch dem Verlag dafiir gedankt,
daB sie das Erscheinen dieses letzten Werkes seines Autors moglich gemacht
haben. - B. STUDER

Aubenque, Pierre: Le probléme de I’étre chez Aristote. (Essai sur la
problématique aristotélicienne.) 2¢ ed. — Paris: Presses universitaires de
France 1966. 551 p. '

Wie bei jeder Neuerscheinung zur aristotelischen Metaphysik wird man
sich auch bei dem, iibrigens schon nach vier Jahren in zweiter Auflage
herausgekommenen Buche von Aubenque fragen miissen, ob es zur bis-
herigen Forschung iiberhaupt noch wesentlich neue Gesichtspunkte bei-
tragen konne. Bei Aubenque ist diese Frage zusidtzlich noch deshalb ange-
zeigt, weil sein Werk mit {iber 500 Seiten nachgerade keine geringen An-
forderungen an Zeit und Geduld des Lesers stellt.

Doch solche Befiirchtungen sind hier unbegriindet. Schon ein Blick auf
die Zielsetzung des Buches zeigt, dal der Verfasser gewillt ist, neue Wege
zu gehen. Wiahrend ndmlich in der bisherigen Forschung — Namen wie Owens,
Reale, Gomez-Nogales, Décarie, Dhondt seien bloB erwdhnt — das Seins-
problem in der aristotelischen Metaphysik in erster Linie von der objektiven
Seite her angegangen wurde, stellt Aubenque das subjektive Moment in den
Vordergrund. Problem ist bei ihm zwar auch die objektive Struktur des
Seins. Doch steht seine Untersuchung ganz im Dienste der Frage, ob und
inwiefern das Sein mit seiner komplexen Problematik von der menschlichen
Erkenntnis assimiliert werden kénne.

Ein zweites, nicht unbedeutendes Novum von Aubenques Buch besteht
darin, daB3 es im Gegensatz zur herrschenden Tendenz in der Forschung die
Seinsproblematik nicht nur in der aristotelischen Metaphysik, sondern eben-



Besprechungen 323

sosehr in der aristotelischen Logik und Physik, ja sogar urspriinglich in den
Traktaten der Sophisten enthalten sieht. Diese bewuB3te Uberschreitung der
von Aristoteles selbst gezogenen methodologischen Grenzen hdngt bei Au-
benque mit einem weiteren Aspekt in der Zielsetzung seines Buches zu-
sammen, mit dem Bestreben ndmlich, das Seinsproblem jenseits jeder Inter-
pretation und begrifflichen Fassung in einer allerersten und «unberiihrten»
Form kennen zu lernen.

Im einleitenden, mit «la science sans nom» betitelten Kapitel wird der
Versuch unternommen, die unter der Bezeichnung Metaphysik iiberlieferte
Wissenschaft in dem gleichnamigen aristotelischen Werk zu lokalisieren.
Konkret stellt sich dabei die Frage, ob die in Buch E beschriebene «Erste
Philosophie» oder «Theologie» mit der in Buch I' eingefiihrten, aber nicht
ndher benannten Wissenschaft vom Seienden identisch sei oder nicht.
Aubenque entscheidet sich fiir Nicht-Identitat, und zwar aufgrund des nicht
uninteressanten Arguments, wonach nur die Theologie Evsfe Philosophie im
eigentlichen Sinne sein kénne, wadhrend fiir die «namenlose» Seinswissen-
schaft, die die Gebundenheit der menschlichen Erkenntnis an die Sinnen-
dinge voraussetze, die Bezeichnung «Meta-Physik» (d. h. Nach-der-Physik)
eher zutreffe.

Im folgenden Kapitel, «la science recherchée», steht der Zusammenhang
zwischen Sein und Sprache zur Diskussion, wobei unter Sprache im weiteren
Sinne auch die begriffliche Erkenntnis iiberhaupt verstanden werden kann.
Obgleich die Sprache nun fiir das Sein konstitutiv ist, indem sich letzteres
erst im Medium der Sprache offenbart, verunmdéglicht gerade dieses sprach-
liche Medium eine wissenschaftliche Betrachtungsweise des Seins; denn das
Wort «Sein» bedeutet ein Vielfaches; es besitzt zudem nicht die Eigen-
schaften eines logischen Gattungsbegriffes, und damit auch nicht die funda-
mentalen Voraussetzungen fiir eine wissenschaftliche Erkenntnismethode im
aristotelischen Sinne.

Nach der begrifflichen Analyse der Seinsproblematik wendet sich
Aubenque der auBermentalen Wirklichkeit zu und versucht, von dort her
das Sein wissenschaftlich in den Griff zu bekommen. Aber wie schon die
Kapiteliiberschrift: «la science introuvable», zeigt, ist auch dieses Unternehmen
zum Scheitern verurteilt. Auf der einen Seite entzieht sich das Sein, das im
gottlichen unbewegten Beweger verwirklicht ist, jeder positiven Erkenntnis,
und eine Theologie im Sinne des Aristoteles wire nur insofern moglich, als
sie ihre eigene Unmoéglichkeit beweist. Auf der andern Seite ist die «subluna-
rische» — wir wiirden sagen: die innerweltliche — Wirklichkeit einem standigen
Wechsel unterworfen. Das sie konstituierende substantielle Wesen der Dinge
kommt nie ganz zu sich selbst und verunmoglicht so eine wissenschaftliche
Erfassung seiner selbst.

Im SchluBkapitel, in der «science retrouvée», finden wir endlich das, was
nach Aubenques Auffassung von der metaphysischen Seinserkenntnis zu
halten ist: Ein stdndiges Kreisen um ein und dieselbe Frage «Was ist das
Sein ?»; ein unaufhdrliches Suchen nach einem festen Punkt und einer fernen
Einheit, wobei dieses Suchen zu einem getreuen Abbild der Kontingenz des
gesuchten Seienden wird.



324 Besprechungen

Aubenque glaubt nun in der sog. Dialektik, wie sie in der aristotelischen
Topik behandelt wird, eine dieser Seinserkenntnis adiquate Form zu finden.
Unter Dialektik wire dabei eine Kunst zu verstehen, die befidhigt, iiber alles
Fragen aufzuwerfen, alles kritisch zu begutachten und die einzelnen Pro-
bleme kontradiktorisch zu 16sen. Dialektik wire keine Wissenschaft, sondern
nur eine Vorstufe dazu. Die Tragik der aristotelischen Beschiftigung mit
dem Seinsproblem bestdnde gerade darin, daB sie, obgleich sie wissenschaft-
liche Absichten bekundet, in der dialektischen Vorstufe stecken bleibt.

Aufgrund der Untersuchungen von W. A. DE PATER: «Les Topiques
a’ Avistote et la dialectique platonicienner» (Fribourg 1965) wird man die soeben
gegebene Charakteristik der aristotelischen Dialektik als unvollstindig be-
zeichnen miissen, und zwar deshalb, weil diese Erkenntnismethode letzten
Endes dazu dient, an den Wesensbegriff der Dinge heranzufithren, indem
im Verlaufe der dialektischen Diskussion mit wirklichen oder nur gedachten
Gesprichspartnern nach und nach die Elemente zusammengetragen werden,
welche die Definition der behandelten Sache ausmachen.

Der Wert solcher dialektisch gewonnener Definitionen darf allerdings
nicht iiberschédtzt werden. Das Kriterium, ob gewisse Merkmale zur Defini-
tion einer Sache gehoren oder nicht, liegt nicht wie bei den eigentlich wissen-
schaftlichen Definitionen in der Natur der betreffenden Sache, sondern in
gewissen allgemeinen Uberzeugungen, meistens in rein formalen, logischen
Gesetzen, die ihres abstrakten Charakters wegen unterschiedslos auf alle
Sachgebiete angewendet werden kénnen.

Man wird nun die These Aubenques, wonach die aristotelische Seins-
lehre mit der Dialektik zusammenfalle, von diesem differenzierteren Dia-
lektik-Begriff aus beurteilen miissen, wobei sich die Frage aufdridngt, ob die
Ergebnisse dieser Seinslehre von solchen logischen und formalen Regeln und
GesetzmiaBigkeiten abgeleitet werden kénnen. Es 148t sich aber nachweisen,
da@ diese Regeln in der Seinslehre nicht unbedingt die gleiche Rolle spielen
wie in der dialektischen Diskussion. In letzterer haben sie rein instrumen-
talen Charakter; sie werden verwendet, um diesen oder jenen Sachverhalt
zu beweisen oder zu widerlegen. In der Seinslehre dagegen sind diese gleichen
logischen Regeln, die ihrer allgemeinen Anwendungsmoglichkeit wegen mit
dem Seinsbegriff selbst in unmittelbarem Zusammenhang stehen, Gegenstand
einer eigentlichen Untersuchung. Begriffe, wie das «Dasselbe», « Ahnlichey,
«Gegenteilige», «Relative», oder wie «Gattung», «Art», «Ganzes», « Teily, etc.,
mit denen die dialektische Kunst arbeitet, und aus denen die erwdhnten
logischen Regeln gebildet werden, fallen nach dem ausdriicklichen Zeugnis
Aristoteles’ in Met. I' 2 in den Bereich der Seinswissenschaft. Die Dialektik
steht somit selber zur Diskussion. Ihre Begriffe und Prinzipien werden in
der Seinswissenschaft nicht unbesehen hingenommen, sondern auf ihren
Wahrheitsgehalt durchleuchtet, wobei das sie tragende Fundament, das sub-
stantielle Sein, notwendigerweise zum Vorschein kommen muf3. Es scheint
uns deshalb, daB Aubenques Interpretation der aristotelischen Seinserkennt-
nis, die vorzeitig bei der Dialektik als einzig moglichem Denkschema des
Seins stehen bleibt, in dieser Richtung ergidnzt werden miif3te.

Hans AMBUHL



Besprechungen 325

De Pater, W. A.: Les Topiques d’Aristote et la dialectique platonicienne.
La méthodologie de la définition. — Etudes thomistes, Vol. X, Fribourg
(Suisse) Editions St. Paul, 1965, x1v—257 p.

Unter den aristotelischen Schriften, die uns heute noch interessieren,
ist die zum Organon gehorende Topik in der Forschung ziemlich vernach-
lassigt worden. Angesichts dieser Tatsache, die bei dem Ausmal, das die
Aristotelesliteratur angenommen hat, eher erstaunt, wird man sich unwill-
kiirlich fragen, ob die nachtriagliche ErschlieBung der Topik einem echten
und breiten Nachholbediirfnis entspringe, oder ob damit ein nur wenige
Spezialisten interessierendes Randgebiet zugédnglich gemacht werde. Nach
einer oberflichlichen Lektiire von De Paters Buch wédre man fast geneigt,
die letztere Frage zu bejahen. Der Verfasser bleibt mit seiner sehr eindring-
lichen und den Windungen des Textes geduldig folgenden Analyse der
Topik bei der darin enthaltenen, rein logischen Problematik stehen, wobei
die Lesbarkeit seines Buches durch die Verwendung der modernen Symbol-
sprache fiir den Laien erschwert wird.

Es gibt aber zwei Momente, die iibrigens De Pater nicht unbekannt
sind, welche die Topik aus ihrer vermeintlichen Isolierung l6sen und in einen
organischen Zusammenhang mit den iibrigen Hauptwerken des Aristoteles
stellen. Gemeint ist damit zunichst die relativ frithe Abfassungszeit, die
als gesichert betrachtet werden kann und insofern fiir die Datierung der
iibrigen aristotelischen Schriften bedeutsam ist, als in der Topik nicht
nur logische Regeln, sondern auch eine Menge von illustrierenden Beispielen
aus andern philosophischen Sachgebieten vorkommen, die ihrerseits manch
wertvollen Hinweis auf das Denken des frithen Aristoteles und seiner Um-
gebung liefern. Das zweite Moment, das die Topik zu mehr macht als zu
einem nur logischen Traktat, liegt in ihrer Verwandtschaft mit der «Meta-
physik». Wie Aristoteles in Met. I' 2.1004b 17-25 selbst feststellt, befassen
sich der «Dialektiker», fiir den recht eigentlich die Topik geschrieben wurde,
wie auch der «Philosoph» (wir wiirden heute sagen: der Metaphysiker) mit
der gleichen «Materie», ndmlich mit dem Seienden iiberhaupt. Begriffe, mit
denen die Topik arbeitet, wie etwa derjenige der «Gattung» des «Dasselben»
«Ahnlichen», «Kontriaren», «Relativen», vor allem aber des 7o i #v elvas
u. a. m. sind auch in der «Metaphysik» Gegenstand einer eingehenden Unter-
suchung. Gewil3 ist das «objectum formale quo», d. h. die wissenschaftliche
Absicht, in der «Metaphysik» eine andere als in der Topik. Doch die Ver-
mutung, wonach die Topik eine zeitlich voranliegende Vorstufe der «Meta-
physik» darstelle, drangt sich so oder anders auf.

In der Topik selbst geht es nun um die Auffindung einer Methode, die
es erlaubt, irgendeine problematische Behauptung aufgrund bloB wahr-
scheinlich erscheinender Pramissen syllogistisch als richtig darzutun oder
als falsch zu widerlegen. Wichtig daran ist einmal, da8 diese Methode — man
kann sie «dialektische» oder «topische» nennen — an kein spezielles Sachgebiet-
gebunden ist, und zweitens, daB sich die «Beweisfithrung» auf Sitze stiitzt,
die nur deshalb als wahr angenommen werden, weil die meisten oder zum
mindesten die gescheitesten Leute derselben Meinung sind.



326 Besprechungen

Die Frage ist nun, wie ein solcher « Beweis» zustandekomme. Hinweise
auf SchluBfiguren, Ober- und Untersitze, wie wir dies aus den «Analytiken»
kennen, fehlen ginzlich. Dagegen lassen sich nach De Pater zwei Phasen
unterscheiden. In einer vorbereitenden sollen mit Hilfe der sogenannten
Instrumente die erforderlichen Sidtze aufgefunden, kritisch gesichtet und
je nach Bediirfnis erweitert werden. In der eigentlichen syllogistischen oder
deduktiven Phase finden wir dann die «Orter» (témot), die nach De Pater
als «Suchformeln» oder « Elemente» bezeichnet werden kénnen: Suchformeln,
insofern als sie es ermdglichen, aus dem beigebrachten Material das fiir den
Syllogismus speziell in Frage Kommende auszuwihlen; Elemente, insofern
der «Ort» diejenige Aussage darstellt, welche letzten Endes die Annahme,
bezw. Abweisung der anfinglich nur hypothetisch angenommenen SchluB-
folgerung bewirkt.

De Pater legt grolen Wert auf die Unterscheidung zwischen den so-
genannten allgemeinen und besonderen «Ortern». Die letztern, die nur
vereinzelt vorkommen, entnehmen ihren Inhalt aus den zur Diskussion
stehenden Gegenstinden, wihrend die ersten, die allgemeinen «Orter», blof3
logische und formale Aussagen sind und deshalb entsprechend der Zielsetzung
der Topik unterschiedslos auf jedes Sachgebiet angewendet werden konnen.

Hier liegt nun der Schnittpunkt zwischen Topik und «Metaphysiky.
Denn das, was De Pater unter «logischem Inhalt» versteht, ist bei Aristoteles
gleichbedeutend mit «ontologisch» und gehort, wie schon erwahnt, zum
Programm der «Metaphysik». Dabei besteht allerdings der Unterschied, daf3
dort die in der Topik verwendeten «Orter», bzw. logischen Begriffe und
Urteile, nicht mehr als Prinzipen von Syllogismen auftreten, sondern selber
Gegenstand einer einldBlichen Untersuchung sind, was wiederum nur in
Verbindung mit dem Substanzproblem, der metaphysischen Grundirage,
moglich ist.

Die Besprechungen von De Paters Buch wire unvollstindig, wenn der
freilich etwas summarisch gehaltene Abschnitt iiber die platonische Dia-
lektik unberiicksichtigt bliebe. Von dort her erhdlt die Topik ihr histo-
risches Fundament und gleichzeitig ihren spezifischen Gehalt. Denn die
wesentlichen Elemente der platonischen Dialektik sind nicht nur in die Topik
eingegangen, sie haben dort auch eine fiir das aristotelische System typische
Prizisierung gefunden. Charakteristisch fiir die platonische Dialektik ist
nach De Pater das Verhalten der «Form» oder des «Eidos» zu den Dingen
dieser Welt. In der Friihzeit des platonischen Denkens ist diese Form den
Dingen immanent; in der Reifezeit 16st sie sich von ihnen ab und bildet eine
Welt fiir sich — die Ideen; in der Altersperiode wird wieder eine Riickkehr
zu den Dingen versucht, indem die Ideen mittels der systematisch durch-
gefithrten Einteilungsmethode sich miteinander verbinden, bis sie eine den
Dingen unmittelbar entsprechende Wesensdefinition enthalten.

Diese auf- und absteigende Bewegung der Erkenntnis, von den Dingen
zu den obersten Ideen, und von dort herab zu den untersten Wesensdefinitio-
nen (species infimae), wird nun durch jene Begriffe und Regeln gesteuert, die
wir in der Topik unter dem Namen Instrumente oder « Orter» wiederfinden.
Es wire interessant zu untersuchen, ob hier von Plato zu Aristoteles eine



Besprechungen 327

gewisse Entwicklung festzustellen sei. Doch hat De Pater dariiber nichts
geduBert, mit Ausnahme einer, allerdings sehr zutreffenden, Bemerkung,
wonach Aristoteles die bei Platon isoliert vorkommenden dialektischen
Elemente gesammelt und geordnet habe. Mit dieser Systematisierung geht
aber Hand in Hand eine Verselbstandigung der dialektischen Methode in
dem Sinne, daB3 der rein funktionelle Charakter der Dialektik als Methoden-
lehre klarer hervortritt, als dies bei Platon der Fall war. Bei letzterem
miindet die dialektische Methode in die durch die Ideen garantierte Wesens-
schau der Dinge. In der aristotelischen Topik fiihrt dieselbe Methode zwar
auch zur Definition und damit zur Erkenntnis des Wesens der Dinge (die
«topischen» Beweisfithrungen beziehen sich teils auf die Definition selbst,
teils sind sie Vorstufen dazu), doch fithrt diese Methode nur an das Wesen
der Dinge heran und nicht in sie hinein.

Die oben als «Suchformeln» bezeichneten «Orter» vermégen zwar zu
bestimmen, ob eine bereits gegebene Aussage fiir den «Beweis», bzw. die
Definition einer Sache in Frage komme oder nicht. Sie sind aber infolge
ihres nur logisch-formalen Charakters aullerstande, die betreffende Aussage
selber beizubringen, so wenig iibrigens, wie die in der vorbereitenden Phase
der dialektischen Beweisfiihrung wirksamen Instrumente, welche zwar mit-
helfen, den Diskussionsstoff zu beschaffen, sich mit ihm aber in keiner Weise
identifizieren. Letzterer kann nach Aristoteles nur durch die Einsicht in die
gegebene Sache selbst gewonnen werden, wozu auf wissenschaftlicher Ebene
nicht mehr die Dialektik, sondern die sachbezogenen philosophischen Dis-
ziplinen, wie «Physiky, «Ethik» und vor allem die «Metaphysik» zustdndig
sind. Durch das Vorkommen von sogenannten «besonderen Ortern», die,
wie oben gesagt, inhaltlich an bestimmte Sachgebiete gebunden sind, ist es
zwar nicht moéglich, in der Topik eine klare Grenze zwischen reiner Dialektik
und real-philosophischen Ansdtzen zu ziehen. Die Tendenz dazu und die
damit verbundene Aufspaltung der platonischen Dialektik in zwei bei Ari-
stoteles getrennt verlaufende Richtungen, ist aber zweifellos vorhanden.
Die spezifische Leistung De Paters in der Aristoteles-Forschung mochten
wir darin erblicken, daB er aus dem zum Teil wahllos in der Topik herum-
liegenden Material die fiir die Methodologie der Definition brauchbaren
Elemente zusammengesucht und systematisch geordnet hat. Eine solche
Arbeit bedeutet sicher mehr als nur einen Beitrag zur Erforschung der ari-
stotelischen Logik; sie kann fiir die Propddeutik der systematischen traditio-
nellen Philosophie unschéitzbare Dienste leisten. Auf der andern Seite darf
aber nicht iibersehen werden, daB dieser der Topik entnommenen Methodo-
logie der Definition Grenzen gesetzt sind, sowohl hinsichtlich des platonischen
Erbes als auch innerhalb des aristotelischen Systems.

Hans AMBUHL



328 Besprechungen

Treptow, Elmar: Der Zusammenhang zwischen der Metaphysik und der
Zweiten Analytik des Aristoteles. — Miinchen, Salzburg: Pustet 1966
(Empimeleia, Beitrdge zur Philosophie des Philosophischen Seminars I/2
der Universitdt Miinchen). 93 S.

Das Buch enthilt, wie bereits im Titel angedeutet wird, eine ver-
gleichende Studie zwischen der «Metaphysik» und der Zweiten Analytik des
Aristoteles. (Wir schreiben «Metaphysik» in Anfithrungszeichen, wenn vom
Buch im Gegensatz zu der darin enthaltenen Ersten Philosophie oder Meta-
physik die Rede ist.) Nachdem aber heute jede serise Beschiftigung mit
Aristoteles, und insbesondere mit seiner «Metaphysik», Gefahr 1duft, sich in
der Vielfalt von Gesichtspunkten und Interpretationsmoéglichkeiten zu ver-
lieren, ist man dem Verfasser nur dankbar, wenn er sich schon im Vorwort
zwel wichtige Beschrinkungen auferlegt: Er moéchte erstens nicht den ge-
netischen oder entwicklungsgeschichtlichen, sondern den sachlich-systema-
tischen Zusammenhang zwischen den beiden erwdhnten aristotelischen Wer-
ken untersuchen; und zweitens sollen nur einige Hauptprobleme behandelt
werden.

Was nun die Eingliederung von Treptows Arbeit in die neuere Literatur
zur «Metaphysik» und Zweiten Analytik betrifft, so findet man bei ihm nur
26 Titel aufgefithrt, und man wird deshalb seine Behauptung, wonach
«bisher keine Einzeldarstellungen iiber das sachliche Verhidltnis zwischen
der «Metaphysik» und der Zweiten Analytik vorliegen» (S. 9) vorerst nur mit
einiger Skepsis registrieren. Tatsache ist denn auch, daB bereits gréBere
Werke existieren, die sich zwar in erster Linie mit der Zweiten Analytik be-
fassen, aber von dort her auf Fragen zu sprechen kommen, die in der «Meta-
physik» beheimatet sind. Zu erwdhnen wére hier vor allem das schon vor
mehr als 20 Jahren erschienene Werk von Suzanne MansioN: Le jugement
d’existence chez Aristote (Louvain, Paris 1946), oder das neuere Buch von
Mario MigNucci: La teoria aristotelica della scienza (Firenze 1965), worin
der Versuch unternommen wird, den logischen Standpunkt der Zweiten
Analytik auf den ontologischen Gehalt der «Metaphysik» zu reduzieren.
(Lesenswert ist die diesbeziigliche Kritik von Suzanne MANSION in der
Revue philosophique de Louvain, Nr. 64, November 1966, S. 627-630). Man
mufl aber Treptow insofern beipflichten, als es u. W. noch keine mono-
graphischen Untersuchungen gibt, die sich vornehmlich an die «Meta-
physik» halten und den Einfluf der Zweiten Analytik auf dieses Buch
studieren. AnlaB dazu wire aber sicher vorhanden, wenn man bedenkt,
da die Konzeption der Metaphysik als Wissenschaft eines der Haupt-
probleme ist, die in der «Metaphysik» behandelt werden. Eine Konfrontation
mit der Wissenschaftslehre der Zweiten Analytik kénnte zur endgiiltigen
Fixierung des immer noch nicht restlos abgekldrten aristotelischen Meta-
physikbegriffs nur niitzlich sein. In dieser Richtung bewegen sich nun die
Untersuchungen Treptows. Seine wichtigsten Ergebnisse verdienen deshalb
auch festgehalten zu werden.

Zunichst befaBt sich unser Autor mit der Frage, ob die wissenschaftliche
Methodenlehre der Zweiten Analytik, insbesondere der mit apodiktischer



Besprechungen 329

Beweiskraft ausgestattete Syllogismus, auf die Metaphysik iiberhaupt an-
wendbar sei. Die Frage muf3 nach ihm verneint werden, weil zwischen den
sogenannten Einzelwissenschaften, die nach dem Modell der Zweiten Ana-
lytik konstruiert sind, und der — allgemeinen — Metaphysik ein grundlegender
Unterschied besteht. Die Einzelwissenschaften erhalten ihre spezifische
Konstitution von einem in sich und gegen aullen abgeschlossenen Gattungs-
begriff, der seinerseits aber eine Differenzierung in definierbare Artbegriffe
und in «Propria», die notwendig mit den Artbegriffen verbunden sind, zu-
laBt, womit die Elemente einer syllogistischen Beweisfithrung gegeben sind.
Die Metaphysik dagegen bezieht sich auf das universale, die Geschlossenheit
und Isolierung des Gattungsbegriffes durchbrechende Seiende als Seiendes
und hebt mit dieser Durchbrechung auch gleichzeitig die im Gattungsbe-
griff liegende Differenzierungsmaoglichkeit als Grundlage der Beweisfiihrung
auf.

Die Gegenstinde der Einzelwissenschaften sind ferner zusammenge-
setzt, sie besitzen, wie Treptow sich ausdriickt, eine formale oder kausale
« Vermittlungsstruktur»; die Gegenstinde der Metaphysik dagegen sind ein-
fach, und ihre Einheit ist eine unvermittelte. Entsprechend bedarf es zu
ihrer Erkenntnis auch einer eigenen Methode. Treptow nennt gleich deren
zwel: die «intuitive Intuition», und das «analogische» (vergleichende) Er-
kennen.

Die sich nun aufdringende Frage, ob zwischen der Metaphysik und den
Einzelwissenschaften iiberhaupt kein Funktionszusammenhang bestehe, be-
antwortet Treptow teilweise mit nein, teilweise mit ja. Entgegen der An-
sichten namhafter Interpreten, wie Simplizius, Averroes, Rolfes u. a.,
mdochte er dartun, da3 die Metaphysik nicht imstande ist, die Prinzipien der
Einzelwissenschaften, die von letzteren vorausgesetzt werden, zu beweisen,
weil das Seiende als Seiendes hiefiir keinen addquaten Mittelbegriff abgeben
kénne. Dagegen bestdnde eine der Nebenaufgaben der Metaphysik darin,
die Seinsbeschaffenheit oder den Realitdtsgrad der Gegenstinde der Einzel-
wissenschaften zu bestimmen, und insofern wiirde die Metaphysik die Wissen-
schaftslehre der Zweiten Analytik ergdnzen und vervollkommen.

Es kann sich hier nicht darum handeln, Treptows Buch in allen Teilen
zu resiimieren. Das Gesagte geniigt aber, um auf einen grundlegenden
Aspekt darin hinzuweisen, ndmlich darauf, daB Treptow die Beweislehre der
Zweiten Analytik einseitig mit den sogenannten Einzelwissenschaften iden-
tifiziert und letztere wiederum der universalen Seinslehre der Metaphysik
gegeniiberstellt. Zwischen den beiden wissenschaftlichen Typen besteht nun
ein uniiberbriickbarer Gegensatz, weil, wie oben erwdhnt, Objekt der Einzel-
wissenschaften das Zusammengesetzte und Vermittelte, Objekt der Meta-
physik dagegen das Einfache und Unvermittelte ist.

Uns scheint aber, daB dieser auf eine sehr einfache Formel gebrachte
Kontrast zwischen Zweiter Analytik und Metaphysik nur deshalb moglich
geworden ist, weil bei der Interpretation der beiden aristotelischen Werke,
namentlich aber der «Metaphysiky, gewisse Aspekte iiberbetont, andere,
nicht minder wichtige, dagegen vernachlédssigt werden.

So ist es zwar unbestritten, daB die Zweite Analytik eine wissenschaft-



330 . Besprechungen

liche Beweislehre enthilt, die, wie auch die dort gebrauchten Beispiele be-
zeugen, in erster Linie auf die Einzelwissenschaften anwendbar ist. Dagegen
birgt eine eigentliche Identifizierung die Gefahr in sich, die Interpretation
der Zweiten Analytik in gewisser Hinsicht zu prédjudizieren. Die Art und
Weise, wie dort die Beweislehre dargestellt wird, laBt grundsatzlich alle
Anwendungsmoglichkeiten, also auch diejenige auf die Seinslehre der Meta-
physik offen. Der Umstand, da3, wie in Buch B der Zweiten Analytik aus-
fithrlich erértert und in Met. E 1.1025b13 kurz angedeutet wird, von der sub-
stantiellen Wesenheit kein Beweis moglich sei, besagt allein noch nicht,
daB das Beweisverfahren von der Metaphysik, bzw. von der Seinslehre,
vollstandig ausgeschlossen sei.

Wenn Treptow ferner — und iibrigens mit vollem Recht — behauptet,
der Seinsbegriff mache infolge seiner Allgemeinheit, Leere und Einfachheit
die Anwendung des Beweisverfahrens zum vornherein unmdglich, so ist dem-
gegeniiber zu bemerken, daB3 die diesbeziiglichen Texte, zu denen noch die
Abschnitte iiber die ersten Prinzipien gezdhlt werden kénnten, einen umfang-
mafBig eher geringen Platz in der aristotelischen «Metaphysik» einnehmen.
Zur Hauptsache stehen dort Gegenstdnde zur Untersuchung, die — wie etwa
die verschiedenen Weisen des substantiellen Seins in Buch Z, oder die Akt-
und Potenzlehre in Buch ® — einen Grundbegriff enthalten, in welchem zwar
der allgemeine Seins-bzw. Substanzbegriff vorkommt, aber zusammen mit
differenzierteren Merkmalen, die dem Seinsbegriff mindestens logisch oder
begrifflich einen besonderen und zusammengesetzten Aspekt verleihen.
Nachdem anzunehmen ist, daBl davon wiederum bestimmte «Propria» ab-
geleitet werden konnen, widren die Voraussetzungen, die Treptow fiir ein
Beweisverfahren im Sinne der Zweiten Analytik fordert, eigentlich auch
in der Metaphysik gegeben.

Es muf3 allerdings hinzugefiigt werden, dal mit den Voraussetzungen
auch die Grenzen des Beweisverfahrens gegeben wiren, auf die Treptow
ebenfalls hingewiesen hat, und die im wesentlichen darin bestehen, daf ein
solches Wissen sich innerhalb fest umschriebener Gegebenheiten bewegen
miilte und sich im Falle der Metaphysik nur auf Teilbereiche, nicht aber
auf das Ganze der metaphysischen Untersuchung beziehen kénnte. Damit
kdme das Beweiswissen mit dem aristotelischen Metaphysikbegriff in Kon-
flikt, der die Einheit dieser Wissenschaft auf dem analogen Seins- bzw.
Substanzbegriff aufbaut und dementsprechend fiir die Fille, wo das Be-
weiswissen moglich wire, eigentlich auch eine einzige, universale Beweis-
methode fordern miilite.

Zusammenfassend kann iiber das Buch von Treptow gesagt werden,
daB in ihm mit der einseitigen Betonung der Transzendenz der Metaphysik
das Problem des Zusammenhanges zwischen der Zweiten Analytik und der
Metaphysik, wie sie uns in der « Metaphysik» iiberliefert worden ist, noch keine
endgiiltige Formulierung gefunden hat. Die Vielfalt der Gesichtspunkte,
unter welchen dort das Seinsproblem angegangen wird, 148t die Integration
der Beweismethode der Zweiten Analytik in gewissen Phasen der meta-
physischen Untersuchung als durchaus wahrscheinlich erscheinen. Ein sol-
cher Integrationsversuch ist selber aber wieder problematisch, weil sich ihm



Besprechungen 331

von seiten der Einheitskonzeption der aristotelischen Metaphysik gewisse
Schwierigkeiten entgegenstellen. Einen Ausweg aus diesem Dilemma kénnte
vermutlich nur eine genaue textliche Untersuchung ermdéglichen. Es mii3ten
die wichtigsten Abschnitte der «Metaphysik» darnach befragt werden, ob
in ihnen das Beweisfahren tatsidchlich zur Anwendung komme, m. a. W. ob
in ihnen aufgrund bestimmter Voraussetzungen etwas erschlossen oder be-
wiesen werde. Es miiflte aber gleichzeitig auch die Frage gestellt werden,
ob diese allenfalls in den Texten vorhandenen Beweisfithrungen sich in die
allgemeine Seinswissenschaft einbauen lieBen, ohne daB sie die enge, fiir ihre
Beweiskraft aber unentbehrliche Bindung an bestimmte, und entsprechend
begrenzte Voraussetzungen verlieren wiirden. Haxns AMBUHL

Bochenski, Joseph M.: Logik der Religion. (Orig.-Titel: The logic of
religion. Aus dem Englischen iibersetzt und mit Anmerkungen versehen von
Albert MENNE.) — K6ln: Bachem 1968. 159 S.

Seit Freges Untersuchungen und den «Principia Mathematica» von
‘Whitehead-Russell hat sich die symbolische Logik zu einem ausgebauten
Arbeitsinstrument entwickelt. Namen wie Tarski, Carnap oder Quine sind
keine unbekannten mehr — wenigstens in den angelsdchsischen Lindern.
Hierzulande wird die Niitzlichkeit einer logischen Analyse vielfach nicht
besonders hoch eingeschdtzt. J. M. Bochenski hat bereits vor lingerer Zeit
einige Anwendungsmoglichkeiten fiir die Philosophie aufgezeigt, etwa in der
Frage der Analogie oder der Universalien. Das vorliegende Werk bringt
nun eine Untersuchung zur religiésen oder theologischen Sprache. Es geht
dabei nicht um Apologie oder neue Beweise, sondern lediglich um eine kri-
tische logische Analyse. Die exegetische und dogmatische Arbeit der Theo-
logen und ein bestimmtes Verhalten der Glaubigen wird vorausgesetzt. Der
Semantiker beschiftigt sich ja mit bereits formulierten Aussagen.

Zuerst wird das Verhiltnis von Logik und Religion geklart und nach
der Berechtigung einer logischen Analyse gefragt. Insofern das religitse
Sprechen sinnvoll und mitteilbar ist und wenigstens einige Aussagesidtze
enthilt, 146t sich auch die formale Logik anwenden. Aus der eigentlichen
Untersuchung greifen wir nur einige Themen stichwortartig heraus: Die
Struktur der religiésen Sprache, die syntaktische Stellung des Ausdruckes
«Gott», Bedeutung und Verfikation religitser Aussagen, negative Theologie
und Analogie, die Autoritdt. Zu den wichtigsten Abschnitten zdhlt zweifellos
das Problem der Bedeutung, der Verifikation und der Begriindung des reli-
giosen Sprechens.

Zur deutschen Ausgabe haben wir noch einige Vorbehalte anzubringen.
Der Ubersetzer sagt in der Vorbemerkung, er habe sich «moglichst weit-
gehend an den Wortlaut gehalten» und «nur gelegentlich durch ein zusdtz-
liches Wort den Sinn verdeutlicht» (S. 7). Dem glauben wir nur allzu gerne,
denn sprachlich-grammatikalisch ist der Text mancherorts schwerfillig und
holprig (z. B. S. 9, 82, 117, 142). Ebenso zeigen sich verschiedene termino-



332 Besprechungen

logische Mingel. «Semiotics» soll nicht mit «Metalogik» wiedergegeben (bzw.
definiert) werden (S. 14). Die Metalogik ist die Theorie iiber die Logik (so
auch in Anm. 1). Das Gebiet der Semiotik (mit Syntax, Semantik und Prag-
matik) hingegen erstreckt sich auf jedes Sprach- oder Zeichensystem, nicht
nur auf die Logik (Anm. 8!). Warum kann der auch im Deutschen gelaufige
(und richtige) Terminus «Semiotik» nicht beibehalten werden? Das gleiche
gilt fiir «Metalogie», das fiir «Philosophy of Logic» gebraucht wird (S. 14).
Niemand kann zwar die Einfithrung neuer Ausdriicke verbieten, aber hier
wire mit einer wortlichen Ubernahme dem Verstindnis besser gedient.
«Intuitive(ly)» heift in der Semantik gewohnlich weder «augenscheinlich»
(S. 55) noch einfach «intuitiv» (S. 139), sondern «interpretiert» (oder ¢inter-
pretierend»), so etwa ein «interpretierter Kalkiil». «Probability» wird meist
richtig als «Wahrscheinlichkeit» wiedergegeben, aber auch milverstandlich
mit «GewiBheit» (S. 61, vgl. Anm. 36a). Es wiren noch weitere termino-
logische Ungenauigkeiten anzufithren. Und noch etwas: Wenn schon Zu-
sitze gemacht werden (ob nun einzelne Worter oder ganze Sitze), so sollten
diese auch erkenntlich sein. Hier wei3 der Leser aber nie, ob es sich um
bloBe Ubersetzung oder um eine Erweiterung handelt (S. 14, 33 u. a.).

BegriiBenswert sind die Anmerkungen. Es werden technische Begriffe
kurz erkldrt und Literatur-Hinweise gegeben. Gerade das vermissen wir an
der Original-Ausgabe. J. M. Bochenski gibt eine kurze und inhaltsreiche
Ubersicht, oft eher programmatisch. Wer sich eingehender mit einem Thema
auseinandersetzen moéchte, wire fiir kurze Literatur-Verweise dankbar.

Der unbestreitbare Wert dieses Buches (das aber wenn moglich in der
englischen Orginalfassung gelesen werden sollte) liegt nicht nur in einer
klaren und scharfen Analyse der Sprache der Religionen. Es leistet gleich-
zeitig einen bedeutungsvollen Beitrag an die Auseinandersetzung mit der
gegenwartigen sprachanalytischen Richtung der Philosophie.

MARTIN BRANDER



	Besprechungen

