Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 16 (1969)

Heft: 2

Artikel: Vita est actus primus [Fortsetzung]
Autor: Kohlmeier, Johann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760433

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760433
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JoHANN KOHLMEIER

Vita est actus primus

III. Der Zusammenhang der Lehre des Petrus Hispanus
vom Leben als actus primus mit der neuplatonischen Tradition *

1. Der formale Charakter des Lebensaktes

Nachdem im Vorangehenden die Grundziige der neuplatonischen
Lehre von den Hypostasen und Partizipationen herausgestellt wurden,
stellt sich nun die Frage, wie die Lebensmetaphysik des Petrus Hispanus
sich in diese Gedankenwelt einfiigt. Der Lebensakt ist eine SchluBfolge-
rung aus dem Teilhabedenken: «Actor rerum recto ordine cuncta dispen-
sans trium rerum sub simplici et invariabili identitate naturam parti-
cipat, ut rationem essendi, vivendi, cognoscendi. In hiis autem tribus
differentiis tota rerum universalitas comprehenditur. Ipse igitur opifex
omnium rerum exemplaria gerens omnes harum differentiarum constituit
esse participes, quibusdam vitam, quibusdam cognitionem exhibuit;
esse vero a forma simplici disposuit emanare, vitam a forma excellentiori
et cognitionem ab ultima in excessu» 1.

Gott teilt also bestimmte Vollkommenheiten mit, die durch die
jeweils entsprechenden Formen hervorgerufen werden. Ausgangspunkt
sind die Ideen, die Gott von den Seinsvollkommenheiten hat; die
Formen vermitteln dann diese Vollkommenheiten und konstituieren die
konkret existierenden Seinsstufen. Dieser Gestaltungsvorgang beruht
darauf, daBl die Formen selbst Partizipationen der Ideen sind und nun
ihrerseits den TeilhabeprozeB3 weiterleiten; ihre ihnen immanente Voll-

* Kap. I u. IT s. FZPT 16 (1969), 40-91; s. dort auch, S. 43, Anm. 6, die
Auflésung der im folgenden gebrauchten Sigel.
1 SA, 14, 18 fi.



288 Vita est actus primus

kommenbheit strahlt aus. Auch bei Petrus Hispanus gilt das von Proklos
formulierte Gesetz, dall die hoheren Seinsstufen die niedrigeren enthalten
und auf ihre spezifische Weise im Seienden hervorrufen 2: «Ipsa (anima
intellectiva) omnium rerum differentias participat, nam essentiam,
vitam, sensum et intellectionem communicat, minorem mundum
regens...» 3. Im Menschen hat Gott die verschiedenen Seinsdifferenzen
vereinigt; es ist Aufgabe der Seele, als Vollkommenheitsprinzip mehrerer
Seinsstufen ein Abbild des Universums in einem einzigen Subjekt
darzustellen, weshalb der Mensch «mundus minor» genannt wird *.

Das ganze Denken des Petrus Hispanus ist also sehr deutlich vom
Partizipationsgedanken bestimmt. Die allgemeinen synthetischen Uber-
blicke fithren ithn immer wieder darauf zuriick, die Wirkursache in die
Nihe der Exemplarursache zu bringen, wenn nicht sogar beide in dieser
hochsten Schau zu identifizieren. Im konkreten Fall mull er zwar dann
doch wieder zwischen beiden unterscheiden, da der aristotelische Einflull
nicht mehr zu {ibersehen ist; dieser wird allerdings sofort wieder in der
neuplatonischen Gedankenwelt neutralisiert, wie etwa folgender Text
zeigt: «Prius est duobus modis: quoddam est prius in via generationis
et incompletionis et hoc modo materia prior est et hoc modo esse est
prius quam intelligere. Est autem aliud prius secundum completionem
vel in via completionis et perfectionis et nobilitatis et sic intelligere est
prior actus quam esse, quia est nobilissimus et completissimus» >.
Dieses bereits bei Proklos und Dionysius gestellte Problem der Prioritit
der Seinsstufen im Werdeproze8 wird durch die Dialektik zwischen
zwel relativ selbstindigen Faktoren gelost: Der mangelhafte Voll-
kommenheitsgrad, also die Materie oder das Sein beziiglich des Denkens,
ist Ursache eines Werdeprozesses, wie umgekehrt der hoéhere Voll-
kommenheitsgrad Ursache der Anreicherung des tieferstehenden Faktors
ist; die Prioritit zwischen beiden Polen ist eine Frage des Standpunktes.
Alles Werden wird also wieder aus neuplatonischen Gedankengingen
erklirt, womit der eigentliche Gehalt der aristotelischen «materia
primay verzerrt wird. Es bleibt im Grunde bei der Informierung einer
relativ selbstindigen Materie durch einen Vollkommenheitstriger. Ein
klarer Begriff der Wirkursache wird auf der Ebene unmoglich, wo alles

2 Vgl. CA, 394, 18. Die Seele nimmt teil an Sein, Leben und Erkenntnis
in reeller Weise, nicht erkenntnismaBig.

3 SA, 307, 15.

4+ SA, 15, 6 ff.

5 CA, 369, 22.



Vita est actus primus 289

Geschehen und Werden nur durch ein UberflieBen von einem formal
seinsreichen Faktor auf ein formal seinsarmes Element erklart wird.
Ebenso bekommt der Hylemorphismus auf dieser Ebene eher die Gestalt
einer Flickarbeit als die einer Unterscheidung zweier Aspekte in einem
Wesen.

Deshalb ist nun unter Sein nicht in erster Linie die Seinsaktualitit
des Wesens 1im Sinne des thomistischen Seinsaktes zu verstehen, sondern
die von der Form mitgeteilte Seinsvollkommenheit als formale Voll-
endung der dieser Vollendung noch entbehrenden Materie: «Nam esse,
in actu perfectionis consistens, a forma perfectiva procedens in unione
formae cum materia fundatur...; et ideo cum anima sit corporis actus
completivus, vita quae est essentialis actus viventis, in unione animae
cum ipso radicatur» ®. Die Form teilt die Vollkommenheit mit, Sein
und Leben sind ihr «actus perfectivus». Sein ist also nur die Mitteilung
der formalen Vollkommenheit der Form, ein von der Form verschiedenes,
formales Element. Es ist ja erst die Vereinigung von Form und Materie,
die das Sein hervorruft. Die verschiedenen Elemente der Seinskonsti-
tuierung in ihrer logischen Reihenfolge sind also die die Vollkommenheit
enthaltende Form — «forma completiva», die Mitteilung der Vollkommen-
heit an die Materie durch die Vereinigung von Form und Materie, und
der «actus essentialis» oder «completivus». Dieses letztere Element geht
aber allein von der Form aus. Die Materie ist nur Bedingung dafiir,
daB iiberhaupt etwas vervollkommnet werden kann, daf3 also ein «actus
completivus» von der Form gegeben werden kann.

Auf die Seele angewandt sieht der ganze Proze folgendermafBen
aus: «Cum autem vita sit esse viventium perfectivum, perfectio autem
a forma completiva per sui unionem emanat, vita a forma, eam per
sul unionem cum corpore receptivo exhibente, procedit» 7. Der Seins-
oder Lebensakt wird also ausdriicklich als «perfectio» bezeichnet. Er
steht unter dem von der Form ausgehenden Dynamismus der Voll-
kommenheitsmitteilung, der Informierung. Er ist aber zugleich auch

6 LBV, 423, 6. — Die Bezeichnung «actus essentialis» ist in erster Linie als
Beschreibung des Aktes unter seinem seinsmafigen Aspekt zu verstehen, nicht
in erster Linie als Akt des Wesens; «essentialis» ist ein von «esse» abgeleitetes
Eigenschaftswort, wie aus SA, 307, 15 hervorgeht. Auch der Dionysius-Kommentar
hat diese terminologische Eigenart; vgl. Expositio, De ang. Hier., 40, 16, wo
aus «esse» das Hauptwort «essentia» gemacht wird. Dieser Umstand bedeutet
aber nicht, daB dieser Seinsakt existentiell verstanden wirde; er bleibt in der
formalen Linie der Information, wie gezeigt wird.

7 LBV, 416, 16.

19



290 Vita est actus primus

Resultat aus der Zusammensetzung von Form und Materie: «Esse
est actus primus resultans ex unione suae formae cum sua materiay 2.
Auf diese Weise ist das Sein sowohl eine Partizipation der Form in der
Materie als auch der das Kompositum zusammenhaltende Vollkommen-
heitsakt als spezifischer Ausdruck einer Seinsstufe, die als solche als
Idee in Gott existiert. Diese beiden Elemente sind ganz mit der neu-
platonischen Gedankenwelt verbunden, wie die vorausgehenden Unter-
suchungen zeigen. Ihre Darstellung geht aber iiber den einfachen
Partizipationsgedanken hinaus. Die terminologische Einkleidung ver-
weist an Ibn Gabirol, aus dessen Werk «Fons vitae» die fiir die unter-
nommene Untersuchung wichtigsten Gedanken nun dargestellt werden
sollen °.

Bei Gabirol tritt der Teilhabegedanke in den Hintergrund; sein
Anliegen ist mehr kosmogonischer, dynamischer Art. Wenn er das
bestehende Universum erkldaren will, geht er nicht so vor, dall die
Seinsvollkommenheiten als Partizipationen an iibergeordnete spezifische
Prinzipien angehingt werden. Der Teilhabegedanke ist nur insofern
anwesend, als alles Sein auf das Zusammenwirken zweier hoéchster
Prinzipien, Form und Materie, unter EinfluB der dynamischen Kraft
des gottlichen Willens, zuriickgefiihrt wird: «Omnia procedunt de
materia et forma et in ea resolvuntur omnia» 1%, Aus diesen beiden
Prinzipien leitet Gabirol alle Dinge ab, wobei der Seinsabstieg einmal
der Form, ein andermal der Materie zugeschrieben wird 1. Das Sein
selbst entsteht aus der Verbindung von Form und Materie und wird
als «existentia formae in materia» definiert 2

Dieses Sein ist das «esse in actu»: «Esse in actu est proprium ma-
teriae et formae cum uniuntur et componuntur» 3. Das Sein ist also

8 CA, 638, 11.

9 Eine ausfithrliche Darstellung der Gedanken Gabirols findet sich in meinen
Artikeln «Der Seinsbegriff Ibn Gabirols» und «Der Ursprung des Seins nach Ibn
Gabirol», in: Freiburger Zeitschrift far Philosophie und Theologie, Bd. 13/14
(1966/67), 161-209.

10 AVENCEBROLIS (SALoMO IBN GABIROL) Fons vitae ex Arabico in Latinum
translatus. Hrsg. Cl. BAuMKkER. Miinster 1895. (Beitrage zur Geschichte der Phi-
losophie des Mittelalters. Texte und Untersuchungen. Bd. 1, H. 2), I.5.7, 25.

11 Vgl. Fernand BRUNNER: La doctrine de la matiere chez Avicebron. Revue
de Théologie et Philosophie, 6, 1956, 261-279. (Diskussion, 285-293.)

1z Fons vitae, V.10.274, 19; vgl. V.8.270, 24 : «Esse non est nisi ex conjunctione
materiae et formae, et proprietas esse non convenit materiae per se, sed materiae
et formae simulb.

13 Tbd. V. 9,273, 15.



Vita est actus primus 291

Resultat aus der Verbindung der Seinskomponenten Form und Materie.
Dabei ist aber zu beachten, dafl dieses Sein ein «esse formale» ist; die
Materie hat in sich selbst ein «esse materiale» und erhilt deshalb von
der Form nur das «esse formale» *. Hiermit stehen sich zwei relativ
selbstindige Faktoren gegeniiber, die durch und im «esse formale»
verbunden sind. Nicht zu vergessen ist, dall der Prozel der Seinskonsti-
tuierung dynamischer Natur ist. Es handelt sich um ein AusflieBen von
Seinsdeterminationen, die der gottliche Wille vermittels der Form in
der Materie zum Aufleuchten bringt: «Factor primus largitor est formae
quae est apud se... unde necesse est ut quaecumque substantiae sunt,
sint oboedientes actioni eius et sequentes eam in dando suas formas
et largiendo suas vires, quamdiu invenerint materiam paratam ad
recipiendum hoc» 13,

Der Punkt im Emanationsschema Gabirols, an dem Petrus Hispanus
ansetzt, ist die auch iiber Boethius bekannt gewordene Formel «forma
dat esse». Fiir Gabirol ist das Sein eine Eigenschaft der Form 1°: «Esse
rei non est nisi propter formam» 7. Die Form vermittelt also das Sein;

14 Thd. V. 11. 276, 24: «Esse materiale materia non habet ex forma, sed esse
formale, scilicet quod habet materia ex forma; quia materia non habet illud esse
quod est ex conjunctione materiae et formae, nisi cum forma et propter formam,
quamvis materia habeat in se -esse materiale.»

15 Tbd. III. 13. 107, 11. — Der go6ttliche Wille wird beschrieben als «dif-
fusa a summo usque ad imum sicut diffusio animae in corpore; ipse est movens
omnia et disponans omnia». V. 38. 326, 2. — Wenn die Form die Materie im Sein
zuriickhdlt, so ist dies im uneigentlichen Sinn zu verstehen, da sie vom Willen die
Kraft hierzu erhilt, V. 39. 327, 23. Form und Wille sind somit wesensverwandt
in einer solchen Weise, dall sie nur dasselbe Prinzip in verschiedenen Phasen
seiner Entwicklung sind; vgl. Julius GurTMANN, Die Philosophie des Judentums,
Miinchen, 1933, 116. Einen treffenden Vergleich fuar die Vorstellung Gabirols von
der Rolle des Willens findet man in V. 42. 335, 22: «Materia est sicut cathedra
unius, et voluntas donatrix formae sedet in ea et quiescit super eam.»

16 Tbd. IV.10.234,17; V.9.273,18. Fiur die Formel «forma dat esse»:
I.13. 16, 17; 1V.11. 235, 19; V.9.273, 10; V. 35. 314, 12 etc.

17 Ibd. V. 10. 274, 9. — Die Formel «forma dat esse» kann an sich aristo-
telisches Gedankengut zum Ausdruck bringen, insofern man darunter versteht,
daB im einheitlichen Kompositum der Form die Rolle der Aktualisierung und der
spezifischen Determination zukommt. Im Neuplatonismus hingegen wird aus der
Form ein selbstindiger, von der Materie getrennter Faktor gemacht, der seine
eigene Subsistenz in sich hat. Deshalb taucht hier die Frage auf, wie sich die Form
mit der Materie verbindet, eine Frage, die Aristoteles gerade ablehnt. So wird
im Neuplatonismus das «esse», das die Form gibt, eigentlich zu einem Abbild der
Form, die von der Materie getrennt bleibt; dieses Abbild vertritt als Art sekundédrer
Form die wahre Form, wie noch zu zeigen ist. Das Problem des von der Form
gegebenen Erstaktes beruht in letzter Analyse auf dieser neuplatonischen Auffassung
der Form als Substanz.



292 Vita est actus primus

die Vermittlung zielt auf die Materie hin, die das «esse formale» erhilt.
Die Form selbst kann nicht ohne die Materie bestehen: «Iforma non
potuit esse sine materia uno ictu oculi» 8. Deshalb ist das Sein immer im
Spannungsfeld der Verbindung von Form und Materie. Dies bedeutet
im universellen Hylemorphismus Gabirols, daBl das Sein als eine Be-
gleiterscheinung der Zusammensetzung von FForm und Materie immer
und iiberall im geschaffenen Universum eine formale Aktualisierung
der Materie ist; die Materie verliert ja nicht ihr «esse materialey, sie
gewinnt aber das «esse formale» hinzu. Die eigentliche Aufgabe der
Materie als aufnehmendes Element ist die Beschaffung der Moglichkeit
fiir die Form, einen letzten Ruhepunkt zu gewinnen. Die spezifische
Eigenschaft der Materie ist die Substantialitit; das bedeutet fiir Gabirol,
daB die Materie immer nur die Rolle des Substrates spielt: «in se non
est nisi receptibilis tantum» °. Die Eigenschaften der Materie sind
«ut sit existens per se, existens autem per se sit sustinens», wihrend
die Form «non existens per se sustentatumn» ist 2. Die Materie stellt
sozusagen den Endpunkt dar, der in sich ruht und damit Grundlage
fiir die Form werden kann; die Materie trigt die Form. Fiir Gabirol
ist das Wesen der Materie das Wesen der Substanz: «Substantialitas
non est separata a sua essentia. Unde non est possibilis ut sit forma
eius quia essentia substantiae ipsa est essentia materiae» ?!. Substanz
bedeutet wohl ein aus Form und Materie zusammengesetztes Seiendes %2;
aber das Wesen der Substanz besteht in der Materie und kann nicht
von dieser getrennt werden: «substantialitas non est separata a sua
essentia», wobei das Wesen der Substanz mit dem Wesen der Materie
identisch ist. Substantialitit kann also nur Substratscharakter bedeuten,
da einerseits der Begriff Substanz dem aus Form und Materie zusammen-
gesetzten Seienden vorbehalten wird, andererseits aber der Materie
als «subsistens per se» des Kompositums zugesprochen wird. Dieser
letztere Gesichtspunkt ist fiir Gabirol ausschlaggebend, da alle Substan-
zen in ihrem Wesen gleich sind 23.

18 Tbd. IV. 4. 219, 4.

19 Thd. V. 31. 314, 14.

20 Thd. V. 25. 304, 14. — Die wichtigsten Eigenschaften der Materie sind
nach I. 10. 13, 16 ff. folgende: «Existens per se», «unius essentiae», «sustinens
diversitatem», «dans omnibus essentiam suam et nomenny.

21 Tbd.V. 7. 269, 17.

22 Thd. II. 11. 42, 20.

23 Tbd. I.6. 8, 17.



Vita est actus primus 293

Die Materie ist also wesentlich Subjekt; in dieser Funktion ist
sie unabhingig von der Form, von der sie nur das«esse formale» bekommt.
Uberall, wo Seiendes ist, wird ein die Form aufnehmendes Subjekt
angenommen. Die Form selbst ist Determinationsfaktor: «Oportet ut
genera, species, differentiae, propria, accidentia, et omnino omnes
formae quae sustinentur in materia, non sint nisi impressio a sapientia
in materiam» ?*. Die Form spielt also auf allen Seinsstufen die deter-
minierende Rolle: die Materie ist das Allumfassende, das von der Form
determiniert wird.

Dieses gegenseitige Verhdltnis von Form und Materie ist von
Petrus Hispanus iibernommen worden, da sich bei ihm ebenfalls beide
Elemente als relativ selbstindige Faktoren erwiesen haben, und da der
Seins- oder Lebensakt das Resultat ihrer Zusammensetzung ist. Indem
die Form die Materie determiniert, entsteht der «actus essentialis».
Oder miite man eher sagen, dal die Form durch ihren Akt die Materie
determiniert? Widerspricht dies der Aussage, daB3 das Sein das Resultat
der Zusammensetzung ist? Gabirol spricht immer nur vom Sein konkret
existierender Dinge. Auch wenn er das Universum aus rein formalen
Determinationen, die einer Materie mit einem eigenen «esse materiale»
gegeniibergestellt werden, erkliren will, so hat er doch die Absicht,
die konkrete Dingwelt in ihrem Sein zu erkliren. Die Schwierigkeit
fir ihn besteht darin, daB die konkrete Welt aus etwas Abstraktem
abgeleitet werden soll. Dieses Abstrakte ist die stufenweise herab-
fallende und sich immer mehr verbreiternde Kaskade von Formen,
die in sich noch keinen reellen Seinsgehalt haben und deshalb in einem
Subjekt empfangen werden miissen. Um nun diese Schwierigkeit, zu
konkreten Dingen zu gelangen, aus Abstraktem Konkretes zu ziehen,
zu 16sen, mull Gabirol eine relativ selbstdndige Materie einfithren, die
ihr Sein als Materie nicht von der Form erhilt, sondern dieser von
Anfang des Abstiegsprozesses an gleichgeordnet ist.

Deshalb wird die Seinskonstituierung zu einem Problem der Quali-
fizierung und der Determination der Materie durch die Form. Das
konkrete Sein als Resultat dieses Vorgangs ist also von vorneherein
gegeben, da nur noch das Wie der Determination zur Frage steht, ohne
daB das eigentliche existentielle Element des Kompositums hierdurch
beriihrt wird; dieses Element wire eher in die Linie der Materie als
Substantialititsfaktor zu setzen. Das Sein, wie Gabirol es versteht,

2¢ Tbd. V. 41. 331, 8.



294 Vita est actus primus

ist ein «esse formale», also das Sosein des Kompositums. Die Form
gibt dieses Sosein: «forma dat esse»; aber sie kann dieses nicht geben
ohne die aufnehmende Materie. Das Sein ist deshalb auch Resultat aus
der Verbindung von Form und Materie. Man wird also das Sein als
den formalen Ausdruck der Form in der Materie zu verstehen haben
— «forma dat esse» —, der in der Materie bestimmte Determinationen
ermoglicht auf Grund der fundamentalen Determination, die das «esse
materiale» zum «esse formale» tiberformt.

Nach dieser Analyse wiren zwei Kraftlinien im sich gebenden
Dynamismus der Form zu unterscheiden: die Determination, die die
verschiedenen Seinsschichten und Seinsvollkommenheiten hervorruft,
und eine fundamentale Determination, die das Kompositum als Voll-
kommenheitstridger konstituiert. Dieses letztere Element ist die Ebene
des Seins, der direkte Bezug der Form als Form zur Materie als Materie.
Aber Gabirol selbst macht diese Unterscheidung nicht; diese ist logisch
aus seinen Gedanken abzuleiten, und Petrus Hispanus wird diese
Folgerung auch ziehen. Die Vergleiche, die Gabirol anstellt, um den
WerdeprozeB des Seins zu erldutern, fithren jedenfalls in die bisher
geschilderte neuplatonische Linie der Informierung der Materie durch
ein von der Form ausgehendes Abbild: «Sigillatio formae in materia,
quando advenit ei a voluntate, est tamquam resultatio formae in spe-
culo» %, Dasselbe geht aus einem anderen Beispiel hervor, in dem der
Wille als Schreiber, die Form als das Geschriebene und die Materie
als die Tafel dargestellt werden 2. Die Form selbst scheint auBerhalb
des Kompositums zu bleiben; das, was sich mit der Materie verbindet,
ist das Abbild der Form. Das Sein, das ja ebenfalls von der Form ausgeht,
ist dann auch ein Eindruck der Form in die Materie, durch den die
Materie das «esse formale» erhdlt. Gabirol bleibt demnach in der Linie
der neuplatonischen Hypostasen, die als eine Art sekundidrer Formen
die wahren Formen vertreten und damit als formale und nicht in erster
Linie als existentielle Vollkommenheiten gedacht sind.

In diese Perspektive ist nun der «actus primus» des Petrus Hispa-
nus zu stellen. Wie bereits gezeigt wurde, {ibernimmt der Autor in einer
gewissen Weise die Formulierung Gabirols: «esse est actus primus
resultans ex unione suae formae cum sua materia» 2. Das Sein ist das

25 Thd. V. 41. 330, 22.
26 Tbd. V. 38. 326, 23.
271 CA, 638, 11.



Vita est actus primus 295

Resultat einer Zusammensetzung; dies gilt im gleichen Mall vom Lebens-
akt 8. Das Problem des Ursprungs dieses von der Form gegebenen
Aktes als «actus primus» ist noch nicht gel6st; aber es konnte bis jetzt
der Gehalt dieses Ausdrucks festgelegt werden: Es handelt sich um
ein formales Element, um eine Partizipation der Form in der Materie,
die sowohl von der Form als auch von der Materie verschieden ist. Der
Akt ist einerseits Resultat aus der Verbindung von Form und Materie,
andererseits ein von der Form ausgehender Faktor, der das Sosein
des Kompositums bestimmt. Dies erméglicht es Petrus Hispanus, die
Hypostasen «esse», «viverey, «intelligere», die als getrennte Vollkom-
menheitsgrade Partizipationen gottlicher Ideen sind, unter Einflull des
Teilhabedenkens in Verbindung zu setzen mit der von Gabirol vorge-
zeichneten Kosmogonie der dynamischen Faktoren vor einer relativ
selbstindigen Materie. Als Resultat einer Zusammensetzung sind die
Hypostasen jeweils der das ganze Kompositum charakterisierende
formale Akt, der als Partizipation der gottlichen Ideen auftritt; als
von den entsprechenden Ideen ausgehende Faktoren sind die Hypostasen
die formalen Gestaltungselemente der Materie im kosmogonischen
ProzeB nach dem Schema Gabirols. Diese beiden Elemente kennzeichnen
den «Hylemorphismus» des Petrus Hispanus, der also in letzter Analyse
nichts anderes darstellt als die Fortsetzung der neuplatonischen Linie
der Erklirung des Werdeprozesses durch die formalen Ausstrahlungen
der wahren Formen auf die Materie, wobei Wirk- und Exemplarursache
identifiziert werden.

Diese SchluBfolgerungen stimmen mit den frither gemachten Fest-
stellungen iiberein, nach denen der Lebensakt keinen direkten EinfluB
auf den Organismus ausiibt. Die Seele als Form gibt der «materia
prima» das «esse completivumy»; das ist der spezifische Daseinsbereich
des Seins- oder Lebensaktes, und hier befindet sich der ¢actus primus»
in der bisher dargestellten neuplatonischen Tradition, Gabirol ein-
geschlossen. Der «actus primus» ist die fundamentale Determination
des Kompositums; alles, was die Hervorbringung des Organischen
betrifft, ist nicht seine Aufgabe. Die Grunddetermination erméglicht die
Konstituierung des Organismus des Lebewesens und ist Grundlage aller
Lebensprozesse, ohne selber an diesen Prozessen beteiligt zu sein.
Deshalb unterscheidet Petrus Hispanus zwischen Grunddetermination

28 LBV, 416, 16; vgl. CA, 638, 31; 555, 21ff.; 556, 17ff. Fiir das Denken:
CA, 634, 3fi.



296 Vita est actus primus

und Lebenserscheinungen: «Anima dat esse completivum ef est prin-
cipium operationis in illo» ?°. Wie bereits gezeigt wurde, geht die «ope-
ratio» und die Belebung im organischen Bereich auf die Seelenpotenzen
zuriick, vermittels derer die Seele als Form eine von der Grunddeter-
mination verschiedene Tétigkeit ausiibt. Die bereits hervorgehobene
Unterscheidung zwischen Belebung und Beseelung wird auf dieser
Ebene in das rechte Licht gestellt. Wahrend die Belebung in der Grund-
determination des Kompositums besteht, ist die Beseelung im Vergleich
zur Belebung in Beziehung zu setzen zu dem eher sekundiren Bemiihen
des Autors, mit Aristoteles die Seele als Form soweit wie moglich ernst
zu nehmen. Auf der Ebene der Belebung hat man die eigentliche Be-
gegnung der Form als Form mit der Materie als Materie vor sich, so
wie die ganze neuplatonische Tradition diese Beziehung gesehen hat;
die eigentliche Inspiration des Petrus Hispanus in der Erklirung des
Leib-Seeleverhiltnisses nimmt von hier ihren Ausgang. Auf der Ebene
der Beseelung geht es ihm darum, mit Aristoteles das Formsein der
Seele zur letzten Konsequenz im eigentlichen organischen Bereich zu
tragen 3°. Im abschlieBenden Abschnitt iber die Einheit des Menschen
bei Petrus Hispanus soll gezeigt werden, wie wichtig diese Unterscheidung
zwischen Belebung und Beseelung, die schlieBlich die tiefsten philo-
sophischen Ansichten des Autors iiber die innere Beschaffenheit des
Seienden und iiber die Art und Weise ihres Ursprungs widerspiegelt,
fiir das Verstdndnis des Menschen als geistig-korperliches Wesen ist.
Vorher soll noch, soweit dies beim jetzigen Stand der Forschung moglich
ist, auf den terminologischen Werdegang eingegangen werden, der vom
oben charakterisierten «esse perfectivumy zur speziellen Formulierung
«actus primus» gefiihrt hat.

29 CA, 231, 30.

30 In CA, 692, 4 ff. sagt Petrus Hispanus, dall sowohl der «actus primus»
als auch der «actus secundus» jeweils in der eigenen Materie existieren. Die Aussage
befindet sich auf der Ebene der Beseelung, da hier unter «actus primus» die Form
bezeichnet wird. Man muB also die Unterscheidung zwischen Belebung und Beseelung
so prizisieren, daB die Beseelung in zwei Etappen vor sich geht: Auf der hochsten
Ebene, auf der die Form «actus primus» ist, trifft die Seele auf den Korper als
auf das zu gestaltende Subjekt; das Resultat dieser Begegnung ist der Lebensakt,
so daf3 die Belebung die Begegnung der Form als Form mit der Materie als Materie
darstellt. Der Lebensakt bleibt auf diese Ebene beschrinkt, so daf er sich im Kern
der Seinskonstituierung selbst befindet und damit tiber der Entfaltung des Seins
in seinen Handlungen steht, die ja die zweite Etappe der Beseelung darstellt.



Vita est actus primus 297

2. Der terminologische Werdegang

Ein interessantes Zeugnis iiber den Ursprung der Formel «vita
est actus primus» gibt Johannes Pecham in seinem « Tractatus de Animay,
der gegen 1277 entstanden ist. Pecham schreibt die Formel Gabirol zu:
«... quoniam sicut dicitur in libro Fontis vitae: Vita est actus primus et
aequalis» 3. Man sucht allerdings vergeblich bei Gabirol nach dieser
Formel. Es ist aber aufschluBreich, da Pecham sich gerade auf ihn
beruft. Wie dargestellt wurde, kann wirklich der Inhalt der Formel
auf Gabirol zuriickgefithrt werden. Auch die Definition der Seele als
Substanz schreibt Pecham Gabirol zu. Die ersten Seiten seines Traktates
iiber die Seele weisen tiberhaupt in die bereits untersuchte neuplatonische
Tradition. So zitiert Pecham die Lebensdefinition des «Liber de causisy,
die Beschreibung der Seele als Quelle der Bewegung aus Platons Phai-
dros 32. Alle diese Elemente bei einem nach Petrus Hispanus schrei-
benden Autor weisen deutlich auf eine gemeinsame neuplatonische
Grundinspiration hin, die sich bei allen Autoren aufweisen 1if3t, die die
Formel «vita est actus primus» kennen: Albertus Magnus, Alexander
von Hales, der bereits erwidhnte anonyme Aristoteleskommentator des
«De Anima»; aber der genaue Ursprungsort der Formel wird nirgends
angegeben.

Die édlteste, in einer Textedition zur Verfiigung stehende Schrift
mit dieser Formel ist «De motu cordis» von Alfred von Sarashel 33:
«Prima ergo et aequalis et continua est vita. Primus enim formae actus
est. Est enim primus motus ex quieto sempiterno fluens» 3*. Diese

31 P. G. MELaNI, Tractatus de anima Joannis Pecham, Firenze 1948, 4.

32 245 c-d; vgl. MELANI, op. cit. 6: ¢«animam se ipsam movere et motum
istum esse continuum ».

33 ALFRED VON SARASHEL, De motu cordis. Hrsg. von Clemens BAUMKER
(Beitrdge, Bd. 23, H. 1-2).

3% Tbd. 8, 9; vgl. 30, 19: «Primus et continuus animae actus vita est». Bei
Alfred von Sarashel findet sich dasselbe Bild der Unterscheidung zwischen der
Seele als Substanz und als Form wie bei Petrus Hispanus: «In se enim considerata
substantia incorporea, intellectiva, illuminationum quae a primo sunt ultima rela-
tione perceptiva. Relata vero anima est perfectio corporis physici organici.»
Ibd. 2. Deshalb mufl auch das Leben als Akt der Form betrachtet werden:
«Primus enim formae actus est.» — Es sei hier kurz zusammengefa3t, aus welchen
Quellen die Elemente der Lebensdefinition des Alfred von Sarashel, die sich auch
bei Petrus Hispanus findet (vgl. SA, 11, 12; 319, 33), stammen. Der Liber de
causis, op. cit., § 17, gibt im Anschlull an die Elementatio Theologica, prop. 102,
folgende Definition: « Vita est processio ex ente primo, quieto, sempiterno et primus



298 Vita est actus primus

Lebensdefinition darf nicht aus dem Zusammenhang gerissen werden.
Schon das letzte Glied der Definition, das aus dem «Liber de causis»
tibernommen wurde, 1468t auf den besonderen Akzent der Aussage
aufhorchen: Wenn fiir Alfred von Sarashel das Leben der «primus
motus» ist, der iiber das Formsein der in sich ruhenden, bestdndigen
Seelensubstanz flieBt, so ist von vorneherein nicht an die aristotelische
Terminologie des «actus primus» zu denken. Fiir Aristoteles ist die
Seele Entelechie, also «actus primus»; bei Alfred von Sarashel hingegen
ist der «actus primus» eine von der Seele als Form ausgehende Partizi-
pation im organischen Korper. Durch die Zeilen, die dem zitierten Text
vorausgehen, wird der Verdacht bestdrkt, dall die terminologische
Koinzidenz des Lebens als «actus primus» mit dem von Aristoteles
geschaffenen Fachausdruck Entelechie duBlerer Natur ist, daf Alfred
also nicht beabsichtigte, die spezielle Tatsache, da8 das Leben aus
der Seele hervorgeht, auf dieselbe Stufe zu setzen wie die Seele als
¢actus primus».

Die Unterscheidung zwischen Seele und Leben als Folgeerscheinung
der Seele oder als eine von ihr abgetrennte Seinsvollkommenheit, die
die Seele vermittelt, diirfte fiir Alfred von Sarashel selbstverstindlich
gewesen sein: «Primus enim formae actus est». Die Frage, um die es
hier geht, woher denn der Lebensakt das Qualifikativ «primus» bekommt,
erhilt deshalb einen ganz neuen Ansatzpunkt: «Primus» ist ein Eigen-
schaftswort, das auf derselben Stufe mit anderen EigenschaftsWértem_
steht: «Prima ergo et aequalis et continua est vita». Es handelt sich
also um nichts anderes als um die Beschreibung der fundamentalen
Eigenschaften des Lebens, das ein Akt ist. Diese Eigenschaften werden
in den Zeilen, die der Definition des Lebens vorausgehen, erklart. Fiir
«primay: «Vitam igitur vegetabilis et animalis omnium potentiarum
primam esse concludimus» **. Das Leben liegt naturgemdll vor den
Seelenpotenzen; es macht die Aktivierung der Potenzen mdglich. Fiir
die Eigenschaft «aequalisy: «Vitam actu omnibus aequaliter inesse
necesse est, ceteras (potentias) neutiquam»3®. Manche Seelenkrifte

motus.» Hierzu kommt die Formulierung des Dionysius «quieta et uniformis»
(vgl. Expositio, De div. Nom., 392, 20). Alfred hilt sich also ziemlich genau an
die aufgezeigten Elemente der neuplatonischen Lebensdefinition. Nur dirfte in-
zwischen bei ihm im Element «ex quieto sempiterno» die Seelensubstanz ange-
sprochen sein, wie dies deutlich der Fall fiir Petrus Hispanus ist (vgl. SA, 11, 12).
33 Ibd. 7, 3.
3 Ibd. ¥ 9



Vita est actus primus 299

kénnen diesem oder jenem Lebewesen fehlen; das Leben aber haben
sie alle gleichermaBen. Fiir «continuus»: « Vitae autem actus necessario
continuus est, ceterorum vero minime» 37. Alle Eigenschaften des Lebens
werden also jeweils im Gegensatz zu den Seelenpotenzen erkldrt. Das
Leben ist ein fundamentaler Wesenszug des Lebendigen; die Potenzen
kénnen unvollkommen und einzeln auftreten, sie kénnen ihre Tétigkeit
einstellen. Das Leben hingegen liegt vor den Potenzen und ist jedem
Lebewesen inne in ununterbrochener Weise. Der Sinn des Lebens
speziell als «actus primus» liegt darin, daBl es der Grundakt, die erste
und wichtigste Tétigkeit der Seele ist. Alired von Sarashel befindet sich
mit diesen Aussagen eindeutig in der neuplatonischen Tradition, fiir
die das Leben ein vom Seelenzentrum ausgehender Akt ist. Dieser Akt
ist der «actus primus» der Seele, da er die Grundlage fiir alle anderen
Tatigkeiten der Seele ist.

Eine Bestdtigung fiir die hier aufgestellte Hypothese, daf} die
Terminologie «actus primus» nicht aristotelischen Ursprungs ist, findet
man darin, dal Alfred von Sarashel ebenfalls seine Terminologie mit
Gabirol abstimmt: «Est enim vita corporis et animae unitorum actus
primus» 38, Der Lebensakt ist das Resultat aus der Zusammensetzung
von Seele und Koérper. Nur darf man sich nicht vorstellen, da Alfred
von Sarashel etwa folgenden Gedankengang entwickelt hitte: Aristoteles
sagt, daB die Seele «actus primus» ist. Nun stammt aber das Leben von
der Seele. Also ist das Leben als Verlingerung der Seele als «actus
primus» zu betrachten, weshalb es selbst ¢actus primus» genannt werden
mubB3. Nein, Alfred von Sarashel scheint keine sachliche Koinzidenz
zwischen dem aristotelischen «actus primus» und dem Leben als Erstakt
herstellen zu wollen. Das Werden seiner Gedanken diirfte so vor sich
gegangen sein: Das Leben ist eine der Seele entstammende Tétigkeit.
Nun muB man aber der Seele viele Tatigkeiten zuschreiben. Welchen
Platz nimmt unter ihnen das Leben ein? Hier ist der genaue Punkt,
in dem sich das neuplatonische Partizipationsdenken auswirkt, teils
durch das«vivere» als getrennter, in den géttlichen Ideen priexistierender
Vollkommenheitsgrad, teils durch die an Gabirol sich inspirierende
Terminologie des dynamischen Aktes, durch den die Form sich mit der
Materie verbindet. Das Leben ist also ein wesentlicher Akt der Seele,
ja, es ist der erste Akt der Seele, der allen anderen sich durch die Seelen-

3 Thbd. 7, 14
38 Tbd. 84, 17.



300 Vita est actus primus

krafte auswirkenden Tatigkeiten der Seele vorangeht. Die Autoritit, die
vielleicht der Ursprungsort der Formulierung «actus primus» sein diirfte,
garantiert, daB der so geschilderte Werdegang der Terminologie «actus
primus» durchaus wahrscheinlich ist.

Man weil um das Ansehen, das die pseudo-augustinische Schrift
«De spiritu et anima» gegen Ende des zwolften Jahrhunderts erlangte 3°.
Gerade dieses Werk sollte die neuplatonische Lebensphilosophie zur
aristotelischen Terminologie des «actus primus» fithren, obwohl weder
in «De spiritu et anima» noch bei den Autoren, die aus dieser Quelle
schopfen, das Leben als «actus primus» eigentlichen aristotelischen
Gehalt bekommt. Dies ist sehr deutlich aus «De spiritu et animan
herauszulesen: «Anima in essentia est simplex, in officiis est multiplex.
Habet enim septem actionis gradus... Primus est vivificatio... Im primo
gradu sive actu anima praesentia sua corpus vivificat, colligit in unum...
Primum gradum communem habemus cum arbustis...» . Im darauf
folgenden Lehrgedicht werden die sieben Grade so eingefiihrt:

«Vis animae nostrae septem sibi vindicat actus:
vivificat, sentit, varias complectitur artes,

Ex actu primo vegetantur corpora, crescunt,
Provehit inde vigor, nexus, complexio, motus,
Et status et species, et convenientia quaedamy *%.

Die sieben Stufen der Tatigkeit der Seele stellen sieben Schichten
und Etappen dar, die die Seele von ihrer natiirlichen Téatigkeit der
Belebung bis zum Gipfel der Mystik fithren: «vivificatio», «sensusy,
«ars, «correctio», «tranquillitas», «contemplatio», «quies». Jede Stufe
der Tatigkeit geht direkt von der Seele aus; aber man sieht auch, daB3
die hoheren Stufen auf den niedrigeren aufbauen, da der Endpunkt die
Reinigung der niedrigeren Aktivitdten voraussetzt. In dieser Reihenfolge
ist die Verlethung des Lebens die Basis aller folgenden Tatigkeiten.
Der erste Akt der Seele ist also das Leben, das der Mensch gemeinsam
mit dem vegetativen und tierischen Leben hat; die Sinnestitigkeit ist
ihm mit den Tieren gemein. Das Leben stellt sich also als die Hypostase
«vivere» dar, die die Grundvollkommenheit auch fiir den Menschen
auf dem Weg zur Vollendung seiner hochsten geistigen Kapazitdten ist.

39 Vgl. E. GiLson, La philosophie au Moyen-Age, 302 f.
40 De spiritu et anima, PL 40, Kol. 825, Kap. 61.
#1 Ibd. 826.



Vita est actus primus 301

Hier findet sich wieder, was bei Alfred von Sarashel inzwischen zur
Prioritdt des Lebens iiber die Seelenkrifte geworden ist: Das Leben ist
der fundamentale Akt der Seele, den alle anderen von der Seele aus-
gehenden Handlungen voraussetzen. Aus dieser sachlichen Ubereinstim-
mung der Einschdtzung des Lebens folgt aber auch die terminologische
Ubereinstimmung. Das «ex actu primo» der Schrift «De spiritu et animay,
das das Leben zur ersten Tatigkeit der Seele macht, fiithrt zum «actus
primus» des Alfred von Sarashel, bei dem wiederum das Leben die
Grundtitigkeit der Seele ist. Nur hat sich bei ihm inzwischen eine Wende
zu einer mehr metaphysischen Darstellung unter dem EinfluB Gabirols
vollzogen *2.

Wenn man von hier aus die Entwicklung der Formel «vita est
actus primus» weiter verfolgt, stellt man fest, daB sich ihr metaphysisches
Gewicht immer stdrker geltend macht, und dies zur selben Zeit, da
Aristoteles einen immer gréBeren Einflul gewinnt. So kam es naturgemal
zur Identifizierung auch des Gehaltes der Formel mit der Terminologie,
die Aristoteles mit einem neuen Inhalt erfiillte, und diese Identifizierung
vollzog sich, obwohl die Formel in der geschichtlichen Entwicklung
aus anderen Quellen stammt. Aber der Gehalt, mit dem man die Formel
nun fiillt, bleibt trotzdem neuplatonisches Gedankengut 43. Die vor-
ausgehenden Untersuchungen erhellen zur Geniige diesen Umstand:
Das Leben ist eine Partizipation einer iibergeordneten Vollkommenheit,

42 Natiirlich ist Gabirol nicht der einzige Urheber der metaphysischen Dar-
stellung des von der Form ausgehenden Aktes als Resultat der Verbindung von
Form und Materie. Gerade darin, daBl die aus der Form heraustretende Parti-
zipation Akt gennant wird, z. B. das Leben als «actus primus», diirfte auch ein
EinfluB Avicennas vorhanden sein: «Sensus enim perfectionis hic est, scilicet id
propter cuius esse fit animal in actu animal, et vegetabile in effectu vegetabiley.
AvicENNA, De anima, fol. 1va. Das Sein der Seele als «perfectio» schafft das «animal
in actu»; von dieser Terminologie aus ist kein groBer Schritt erforderlich, um aus
diesem Sein, das das «animal in actu» schafft, das neuplatonische Sein als eine
von der Form an die Materie mitgeteilte Partizipation zu machen. Ein Vergleich
AvicENNaAs, ibd. fol. 1rb, kann in einer neuplatonischen Mentalitdt in derselben
Richtung interpretiert werden: «Potest etiam dici (anima) perfectio, hac compara-
tione scilicet, quod perficitur genus per illam et habet esse species per illam...
Natura enim generis imperfecta est et indeterminata nisi perficiat eam natura
differentiae simplicis... Differentia enim est perfectio speciei ex hoc quod est species».
Dies kommt der Lehre Gabirols nahe, wonach das Sein — in diesem Fall das Sein
der Spezies als solcher — aus der Verbindung von Form und Materie entsteht.

43 Far Albertus Magnus vgl. L. B. GEIGER, Art. cit., 108, Anm. 223, tiber den
Sinn des Begriffes «actus». — Petrus Hispanus stellt ausdriicklich einen Paralle-
lismus her zwischen der Seele als «actus primus» und dem Leben als «actus primusy»,
indem er von beiden sagt: «id guo vivimus»; vgl. CA, 688, 22-689, 13.



302 Vita est actus primus

die selber als das eigentliche formale Element in einer gewissen Distanz
von der Materie bleibt und dafiir ein Abbild ihrer Vollkommenheit in
die Materie hineingibt, durch das das Kompositum determiniert und
damit in den der Ranghohe der Form entsprechenden Seinsgrad ein-
geordnet wird. Die Hypostasen «esse», «vivere», «intelligere» bestimmen
die unbewulte Grundhaltung des Petrus Hispanus und der anderen
Autoren, wenn sie schreiben: «Vita est actus primus» *4.

# L. B. GEIGER wirft in seinem Artikel iiber Albertus Magnus, 53, Anm. 19,
das Problem eines medizinischen Ursprungs der Formel «vita est actus primus»
auf. Ein solcher Ursprung scheint fraglich. Der Text R. Bacons, den P. Geiger
zur Stiitzung der Annahme eines medizinischen Ursprungs zitiert, 148t sich, wie
dies bereits fiir «De motu cordis» geschehen ist, so interpretieren, daf3 der Lebens-
akt erster genannt wird, weil er den Seelenkrdften vorangeht; es sind ja gerade
die Arzte, die nicht mit dieser von Bacon approbierten Theorie einverstanden
sind, da fur sie das Leben aus der «potentia animalis» entsteht und nicht direkt
aus der Seelensubstanz. Es ist im Verlauf dieser Arbeit auf die von Petrus Hispanus
deutlich hervorgehobene Unterscheidung zwischen Leben als «actus primus» und
Leben als Effekt des «motus cordis» samt der diesem entsprechenden «vis vitalis»
als «actus secundus» der Seele hingewiesen worden; dieses letztere Element ent-
stammt nach den Aussagen des Petrus Hispanus medizinischen Spekulationen,
vgl. CA, 723, 19ff.; SA, 139, 6ff. Galen scheint die Formel vom Leben als Erstakt
nicht zu kennen; die fur diesen Zweck konsultierten Werke sprechen vom Leben
einfach als einer Folgeerscheinung der Seele. AvicENNas Canon schweigt sich
ebenfalls aus; daftir findet man aber in seiner De Anima-Paraphrase einen deut-
lichen Gegenbeweis in der Beantwortung folgenden Einwandes: «Quod opus fuit
affirmare animam, et cur non sufficit nobis dicere: quod ipsa vita est perfectio
haec ex qua emanat id quod attribuimus necessario animae?» Nach verschiedenen
Unterscheidungen, die die Natur der «perfectio prima» herausstellen, kommt
folgende solutio: «Quod autem intelligitur de perfectione prima quam descrip-
simus, prohibet ut praecedat eam essentialiter alia perfectio. Perfectio enim prima
non habet principium nec perfectionem primam. Ergo quod intelligitur de vita
et de anima non est unum et idem, si quod dicimus animam volumus intelligere
quod omnes intelligunt. Si autem quod volumus quod vita sit nomen multivocum
ad animam in significando perfectionem primam, non contendimus super hoc,
quin vita sit nomen eius quod volumus affirmare de hac prima perfectione. Ergo
jam cognivimus nunc intellectum nominis, quo appellatur haec res quae vocatur
anima ex relatione quam habet». De anima, fol. 2ra—2rb. Wenn Avicenna ein
Vertreter des Lebens als «actus primus» gewesen wire, hidtte sich ihm hier, da
von der Seele als «perfectio prima», also vom aristotelischen «actus primus», die
Rede ist, die Gelegenheit geboten, die Beziehungen zwischen Seele und Leben
klarzulegen. Dies ist aber nicht der Fall; man kann aus diesem Text nur schlieffen,
daB das Leben im univoken Sinn nicht «perfectio prima» ist. In den &rztlichen
Kreisen scheinen die Lebensspekulationen auf den ganz bestimmten Punkt der
Verbindung der zwei Substanzen Leib und Seele beschriankt gewesen zu sein;
die Theorie der «spiritus», die die Vermittlerrolle iibernehmen, ist die Grundlage
hierfiir, selber wiederum auf den primiren Qualititen aufbauend. So Urso Sa-
LERNITANUS, in: Die medizinisch-naturphilosophischen Aphorismen und Kommen-
tare des Magister Urso Salernitanus, hrsg. von Rudolf CREUTZ (Quellen und Studien



Vita est actus primus 303

3. Grundkonzeptionen der Welterklirung

Es diirfte inzwischen klar geworden sein, warum bis jetzt nicht
von einem direkten EinfluB des Aristoteles gesprochen wurde, obwohl
die Formulierung «actus primus» gerade auf diese Quelle hinzuweisen
scheint. Wenn man in der Philosophiegeschichte die erste Hilfte des
dreizehnten Jahrhunderts allgemein als Zeitabschnitt der Aristoteles-
rezeption bezeichnet, so darf damit doch noch nicht gesagt sein, dal3
viele Autoren dieser Zeit zum eigentlichen spezifischen Kern des aristote-
lischen Systems vorgedrungen seien. Die doktrinalen Schichten, die
man in dieser Epoche feststellen kann, sind iibereinander gelagert. Die
Gedanken des Aristoteles bilden die zuletzt hinzugekommene Schicht.
Nun ist es aber schon rein erfahrungsgeméf3 sehr wahrscheinlich, daf3
in einer Zeit, in der eine tiefergehende Konfrontierung verschiedener
Gedankenrichtungen erst beginnt, die meisten Autoren das Spezifische
der neu hinzugekommenen Thesen noch nicht voll erfal3t haben, da@l
sie also in der Interpretation des neuen Gedankengutes von der ihnen
vertrauten Basis ausgehen. In der zur Frage stehenden Epoche ist es
eigentlich nur einem Denker gelungen, das aristotelische Gedankengut
zur Grundlage einer neuen Synthese zu machen, und zwar auf die Weise,
daB die jiingst hinzugelangte Schicht nicht mehr nur den dulleren Anstrich
traditioneller Gedankenginge bildet, sondern daBl radikal die Wert-
pyramide der Gedanken umgekehrt wird, so daB3 die jiingste Schicht
Grundlage wird, die alle dlteren Schichten der Kritik dieser zur Grund-
lage gewordenen Pyramidenspitze unterwirft; es handelt sich um
Thomas von Aquin.

Petrus Hispanus gehort eindeutig zu jenen Autoren, die dem tradi-
tionellen neuplatonischen Gedankengut durch die Ubernahme ari-
stotelischer Terminologie nur einen Aspekt der Aktualitidt, der Moderni-
tit der Philosophie hinzugewinnen. Wenn sein ganzes System um das
Begriffspaar Form — Materie aufgebaut ist, so ist dies noch lange kein

zur Geschichte der Naturwissenschaften und der Medizin, Bd. 5, H. 1). Berlin,
1936, 49f. Das Leben ist das Resultat aus einer besonderen Komplexion. Und
hierbei konnen natiirlich platonische Gedanken zutiefst in das philosophische
System eingearbeitet werden; so legt Urso Salernitanus seiner Arbeit die Kosmo-
gonie des Timdos in der Darstellung des Chalcidius zugrunde; vgl. Einleitung
von R. CreUTZ, op. cit., 5. Aber das Leben wird nicht zum direkten Objekt
der philosophischen Spekulation gemacht; es bleibt auf den Bereich beschridnkt,
in dem der Arzt mit seinen naturphilosophischen Begriffen sein Entstehen, Dasein
und Verschwinden empirisch in den Griff bekommen kann.



304 Vita est actus primus

aristotelisches Gedankengut. Auch Platon kannte ja schon vor Aristoteles
diese Begriffe. Es sei nur daran erinnert, daB3 Petrus Hispanus die Seele
genau so gut durch das Leben als auch durch das Formsein definiert .
Dies ist nicht erstaunlich, wenn man sich die Miithe macht, den besonde-
ren Gehalt der Seele als Form und {iberhaupt das Verhiltnis einer so
verstandenen Form zu einer solchen Materie zu untersuchen.

In einem neuplatonischen System geht die Form keine eigentliche
Verbindung mit der Materie ein; es ist unvorstellbar, da8 die Form aus
der Potenz der Materie unter EinfluB einer Wirkursache hervorgehen
soll, wie dies Aristoteles annimmt. Die Form ist vielmehr autonom;
sie ist der dynamische Pol, der die Initiative im Gestaltungsprozell
ergreift. Und dies geschieht auch nicht durch das direkte Einwirken
der Form auf die Materie, sondern so, dafl die Form in sich ruhend
bleibt und nur ein Abbild als Gestaltungselement in die Materie hinein-
gibt. Dieses ist im Fall der Seele das Leben, also eine Partizipation, der
in einem viel hoheren Grad verwirklichten Vollkommenheit der Seelen-
substanz. Und wie bei Petrus Hispanus aufgezeigt wurde, ist auch das
Formsein der Seele in dieser Linie zu verstehen, so daB3 die Seele als
Form nicht als aristotelische Form gedacht ist, sondern ebenfalls nur
als ein von der Seelensubstanz sich auf die Materie ergieBender Kraft-
strom. So kommen Form und Leben in engste Nihe, aber nur deshalb,
weil keines von beiden die eigentliche, echte und wahre Form ist. Die
wahre Form ist der Ursprung und das autonome, dynamische Zentrum
der beiden aus ihr abstammenden Strahlen, die Vermittler der in sich
ruhenbleibenden Vollkommenheit der wahren Form sind. Das Leben
hat sich hierbei, geschichtlich gesehen, direkt aus dem Partizipations-
denken als eine von Seele und Korper verschiedene Hypostase ent-
wickelt; die Seele als Form hat ihren Ursprung bei Aristoteles, hat sich
aber ebenfalls unter Einflul des neuplatonischen Gedankens der Auto-
nomie der Formen zu einer Verlingerung des der Form inneseienden
Dynamismus, der sich nach auBlen ergieBt, umgebildet 4.

4 Vgl. CA, 555, 214

4 Vgl. den Artikel von L. B. GEIGER iiber Albertus Magnus, 113, wo der
Gehalt der Form als Substanz in einem neuplatonischen Gedankensystem klar
umrissen wird: «Elle (la forme) est substance au sens premier. Ce qui veut dire
non pas qu’elle subsiste comme la substance individuelle d’Aristote, mais qu’elle
constitue au regard de l'intelligence un contenu déterminé, une essence justement,
et, en ce sens, un esse. C’est par elle qu’est, c’est-a-dire est déterminé ou spécifié,
tout ce qui est, tout ce qui posséde la raison, objet de la définition. Ni le quod est,
ni la matiére ne concourent a l'esse, c’est-a-dire a la spécification. Ce sont des



Vita est actus primus 305

Man mul} aber zugestehen, dall ein gewisses Verstdndnis der ari-
stotelischen Form doch gegeben ist. Dies tritt deutlich zu Tage in der
ofters aufgetauchten Frage, warum nur die Menschenseele unsterblich
ist, da doch alle Seelendifferenzen geistige Substanzen sind. Die Antwort
auf diese Frage bleibt immer unklar, da eine geistige Substanz autonom
zu sein scheint und nicht selbst von dem abhingig sein kann, was sie
aus eigenem Dynamismus der Materie mitteilt, ihr Formsein. Da sie
aber doch davon abhidngig ist in Pflanze und Tier, mul man dieses
Aufgehen der geistigen Substanz in ihrer Funktion des Formseins
aristotelischem EinfluB zuschreiben, da, wie Petrus Hispanus immer
wieder betont, die Form nur Form fiir die Materie sein kann. Die ari-
stotelische Lehre des Hylemorphismus bietet also dem grundsitzlich
neuplatonischen System des Partizipationsdenkens einen bequemen
Ausweg aus dem Problem, warum manche Formen vergidnglich, andere
unverginglich sind: eben deshalb, weil manche Formen der Materie
zu nahe kommen und dadurch ihre Selbstdndigkeit verlieren. Natiirlich
liegt hier ein FehlschluB vor, da nicht gleichzeitig die Autonomie der
Form und ihre Verstrickung in die Materie ausgesagt werden koénnen.
Entweder erklirt man die Form als Substanz autonom, und dann ist
ihre Abhingigkeit von der Materie, wie dies erfahrungsméiBig festgestellt
werden kann, unerklérlich; oder aber, diesmal direkt von der Erfahrung
herkommend, muf8 man den integralen Hylemorphismus zugeben, um
dann aber in die Problematik der Geistseele als Form des Korpers zu
geraten. Dies ist die Situation der Aristotelesinterpretation im dreizehn-
ten Jahrhundert, in der Petrus Hispanus seine Werke schreibt und die
aufgezeigte Problematik vom Platonismus her 16st; dabei ist der Ari-
stotelismus nur ein Hilfsmittel, um manche dunkle Stellen in platoni-
schen Thesen, die der Erfahrung nicht Rechenschaft tragen, durch
Anleihen bei Aristoteles auszuflicken.

In der Tat liegen den Divergenzen der beiden Systeme verschiedene
Grundintuitionen der Welterkldrung zugrunde. Das aristotelische
Universum ist — insgesamt gesehen — ohne Anfang, ohne Entwicklung,
ohne Ende. Alles ist an einem bestimmten Platz. Harmonie herrscht
in diesem Universum durch die Zielursache. Niemand koénnte sagen
— und es ist hochst iiberfliissig, diese Frage stellen zu wollen — wie jedes

principes qui fondent la subsistance, qui fournissent le support nécessaire pour
passer de 1’état commun et abstrait de la forme a I’état individuel et subsistant
des étres réels.

20



306 Vita est actus primus

Element den ihm zukommenden Platz einnimmt, wie auch die Frage,
ob Leib und Seele eins sind, unzulissig ist . Wenn man einen Quer-
schnitt durch dieses Universum macht, findet man zwar eine wunder-
volle Konstruktion; aber der Plan hierzu ist nicht mitgeliefert. Die
Gefahr des statischen Nebeneinanders der verschiedenen Elemente ist
reell vorhanden *.

Dasselbe trifft auf die aristotelische Auffassung von der Form
zu. Das stdndig wiederkehrende Vergleichselement im Dienst der Induk-
tion der Form ist die kiinstlerische Tatigkeit. Die Form wird aus dem
Holz herausgearbeitet, sie kommt nicht von auBen hinein, es sei denn
als Idee des Kiinstlers. In sich aber ist die Form eher statischer Natur;
das heiBt, sie hat wohl ihren Wirkungsbereich, aber nicht so, dalB sie
auf die Materie als getrenntes Element einwirken wiirde, wie dies im
Platonismus angenommen wird. Die grofle aristotelische Grundintuition
erfaBt die Einheit des Seienden, in dem die Unterscheidung in Form
und Materie nur zwei Aspekte des einen Seienden darstellt. Die Voll-
kommenheit des Seienden entsteht nicht durch die Polaritdt von zwei
relativ selbstindigen Faktoren, sondern besteht in der Entelechie des
einen Seienden, das als ganzes, einheitliches Gefiige in sich die Seins-
aktualitdt besitzt. Dies ist der Sinn der Entelechie, des «actus primus».

Anders ist die Grundinspiration des platonischen Systems. Hier
ist es die Welt der geistigen Erfahrung, des Reichtums der Ideen, die
die eigentliche Seinserfahrung ausmacht. Die Ideenwelt liefert die
gestaltenden Elemente des Werdens. Das Problem des Werdens muBlte
ja dann entstehen, wenn man von den Ideen als eigentliche Wirklichkeit
und zugleich als Exemplare der dulleren, sinnenhaften Welt aus den
Riickweg sucht zum sinnenhaften Sein. Es stellt sich die Frage, wie
denn die sinnenhafte Welt moglich sei im Vergleich zum wahren Sein,
wie sie gestaltet wurde und in welcher Beziehung sie zur Welt der
Ideen steht. Die Antwort besteht darin, daB die Ideen dynamischer
Natur sind und sich mitteilen; sie gestalten die Materie, die als formloser
Faktor das Gegeniiber der formgebenden Naturen ist. Hier herrscht

47 De An. 412b 6.

48 Die Schwierigkeit des Auffindens einer dynamischen Gesamtkonzeption wird
heute gerade in einem zentralen Punkt des aristotelischen Systems sichtbar: in
der Lehre von der Substanz. Mit dem immer tieferen Vordringen der Naturwis-
senschaften wurde der klassische Substanzbegriff in immer gréBere Schwierigkeiten
gebracht, so dal man schlieBlich bei der Lokalisierung der Substanz in der kérper-
lichen Welt die groB3ten Meinungsverschiedenheiten antrifft.



Vita est actus primus 307

also die Grundkonzeption des Modellierens vor, wobei der Akzent auf
das Hineinfiihren einer Form in einen vorgegebenen Stoff liegt. Es
handelt sich um einen aktiven Vorgang; das Erleiden liegt nur auf
seiten der Materie. Die Form erhilt einen Dynamismus zugesprochen,
der es ihr ermoglicht, die Materie zu gestalten. In dieser Hinsicht ist
sie unabhidngig von der Materie; durch die Gestaltung der Materie
gewinnt die Form nur die Subsistenz in einem konkreten, individuellen
Wesen hinzu, wihrend sie in sich auch ohne die Materie ein intelligibles
Sein hat. Die Gestaltung der Materie durch die Form schlieBt deshalb
die Verschmelzung der beiden Elemente aus, da die Form auch nach
der Individuation ihren intelligiblen, von der Materie unabhingigen
Zustand behilt. Der eigentliche Gestaltungsfaktor ist deshalb nur ein
Abbild der wahren Form, die in sich bestehend von der Materie getrennt
bleibt, wie bereits aufgezeigt wurde. Dies ist der Kern des neuplatoni-
schen Partizipationsdenkens, und in dieser Sicht kann man wohl von
einer Gesamtschau des Universums sprechen, da alles an ganz bestimmte,
iibergeordnete Prinzipien angekniipft ist. Aber der Vorteil einer Gesamt-
schau des Universums wird schwer bezahlt durch den Nachteil der
Inkohédrenz der Seienden, die nicht das volle Gewicht ihres Seins in sich
haben. Es ist dem Menschen eben unméglich, auch wenn er in einer das
ganze Universum umfassenden Gedankenschau in etwa den Blick Gottes
iiber dieses Universum nachahmen kann, dieser Grundintuition schép-
ferische Kraft zu verleihen.

Die Art und Weise, wie die verschiedenen neuplatonischen Systeme
die Welt erkldren, kommt ungefihr einem Bemiihen um den intuitiv-
schopferischen Blick Gottes auf das Universum nahe. Noch die Philo-
sophie des zwolften Jahrhunderts legt hiervon Zeugnis ab; die Schule
von Chartres erklirte den Genesistext der Weltentstehung in enger
Verbindung mit Platons Timdéos, der die unerschépfbare Quelle aller
Welterklarungsversuche vom eben geschilderten Typus ist. Uber Chal-
cidius, der den Timé&os iibersetzte und kommentierte, wurde die pla-
tonische Weltkosmogonie auch im christlichen Abendland bekannt und
akzeptierbar; die Schule von Chartres kommentiert nur Chalcidius
weiter °. Ein Blick auf die Gedankenwelt des Chalcidius gibt Auskunft

4 Die Auswirkung der platonischen Grundkonzeption der Kosmogonie, des
Begriffspaars Form-Materie etc., auf das Mittelalter ist noch nicht systematisch
erforscht worden. Aber manche interessante einschligige Texte sind jetzt in neuen
Ausgaben zuganglich, z. B.: CLAREMBAUD D’ARRas, Life and Works, (by) Nikolaus
M. HArRING, Toronto, 1965. GILBERT DE LA PORREE, The commentaries on Boethius
by Gilbert of Poitiers. Ed. by Nikolaus M. HARING, Toronto, 1966.



308 Vita est actus primus

iber die Mentalitdt, die durch eine lingere Zeit wihrende Assimilation
seines Timdos-Kommentars entstehen muBte.

«Quippe primum elementum universae rei silva est informis ac
sine qualitate quam, ut sit mundus, format intelligibilis species; ex
quibus, silva videlicet et specie, ignis purus et intelligibilis ceteraeque
sincerae substantiae quattuor, e quibus demum hae materiae sensibiles,
igneae aquatiles terrenae et aereae. Ignis porro purus et ceterae sincerae
intelligibilesque substantiae species sunt exemplaria corporum, ideae
cognominatae; quarum ad praesens differt examinationem nec quaerit,
unane sit archetypa species eorum quae sunt communis omnium, an
innumerabiles...» 0. Chalcidius kennt also eine stets sich gleichbleibende
Materie 5!, eine Species, die zusammen mit der Materie die Idee bildet;
die Idee, oder «exemplary, ist die wahrhaft sich gleichbleibende Substanz,
aus der dann die sinnlichen, verginglichen Wesen entstehen als Abbilder
der wahren Substanzen %%, Es liegt hier implizit die Lehre zugrunde,
daB alles Geschaffene aus Form und Materie besteht, auch die Ideen.
Natiirlich handelt es sich um einen analogen Materiebegriff, da die
Ideen unvergidnglich, die sinnlichen Wesen aber vergidnglich sind. Im
Grund beruht die ganze Kosmogonie auf dem Dynamismus der Ideen,
die der Materie, die nur die Rolle des Subjektes und Substrates innehat,
ein Abbild ihrer selbst eindriicken: «Igitur, quia sensiles quoque species
imagines sunt specierum intelligibilium, sicut saepe iam diximus, et ab
intelligibilibus substantiam trahunt, nec substantiam modo, sed etiam
similitudinem, opus est his, opinor, silva, in quo fiant et substantiam
sortiantury 33. Das wahre Sein befindet sich nicht im sinnlichen Wesen,
sondern in der Idee. Deshalb zihlt nicht das Sein als existentielles
Moment des Seienden, sondern das formale Sein, das heillt die Deter-

50 CHALcipIus, In Tim., cap. 272, op. cit. 276, 10.

51 Tbd. cap. 309, S. 310, 7: «Namque ut cera, quae transfigurata in multas
diversasque formas non ipsa vertitur sed figurae, ipsa (silva) in propria natura
perseverante, cum figurae non sint quod cera est, sic opinor silvam quoque formis
figurisque variatur, cum de sua condicione minime recedat, recte patibilem dici».

52 Tbd. cap. 329, S. 323, 11: «Manet ergo silva in tali fortuna [ohne jegliche
Qualitat] et condicione semper, archetypum quoque exemplum manet in substantia
propria, idea scilicet cuiusque existens rei natae; similiter deus opifex per aevum
manet, sed achetyporum exemplorum simulacra, quae silvae obveniunt, non
permanent...».

53 Ibd. cap. 344, S. 341, 4. Der Unterschied zwischen Idee und Abbild wird
ganz uniiberhérbar betont, vgl. cap. 337: «Et est imposita quidem silvae species
secunda, prima vero illa, ad cuius haec secunda similitudinem facta est».



Vita est actus primus 309

mination, die Spezifizierung, die als solche einen realen Gehalt fiir den
Verstand hat. Aus dieser Mentalitdt heraus muf3 das konkret Seiende
in verschiedene Bereiche aufgespalten werden, die einerseits der Deter-
mination, also dem formalen Sein, entsprechen, andererseits der Materie
als Grundlage und Moglichkeit zur Entfaltung und Realisierung des
formalen Elementes; aus dem Zusammenwirken beider Elemente ent-
steht das konkret Seiende, das weder das eine noch das andere dieser
Elemente ist 5*. Dies also ist der «Hylemorphismus» des Chalcidius. Er
entstammt nicht wie bei Aristoteles einer induktiven Methode, sondern
den Gesetzen des Geistes, der die Wirklichkeit durch die Methoden
der «resolutio» und der «compositio» in den Griff bekommen will 33, Diese
Darlegungen besagen natiirlich nicht, daB Petrus Hispanus sich dieses
Kontextes bewul3t gewesen ist. Es ist vollkommen ausreichend, daf3
man bei ihm in dem, was seine innersten philosophischen Uberzeugungen
betrifft, das Vorhandensein der geschilderten neuplatonischen Mentalitdt
feststellen kann. Auch fiir Petrus Hispanus treffen der Dynamismus der
Form, der Substratscharakter der Materie, die Uberbriickung des
Abstandes zwischen beiden durch die Hypostasen «esse», «viverey,
«intelligere» als Abbild der Form zu. Deshalb ist auch sein Hylemorphis-
mus mit Anfithrungszeichen zu versehen; und die in dieser Arbeit
vertretene These, dal das Leben eine aus dem Partizipationsdenken
des Neuplatonismus stammende Hypostase ist, gewinnt durch den
‘Nachweis des Vorhandenseins der Grundintuition des Neuplatonismus
viel an Wahrscheinlichkeit.

3¢ Tbd., cap. 330, S. 324, 19: «Comparat enim quod percipit in se species
matri, videlicet silvae — haec enim recipit a natura proditas species —, illud vero
ex quo similitudo commeat patri, hoc est ideae — huius enim similitudinem memo-
ratae species mutuantur —, quod vero ex his duobus est proli, generatae scilicet
speciei — est enim haec posita inter naturam vere existentem constantem eandemque
semper, nimirum idean, quae intellectus dei aeterni est aeternus, et inter eam
naturam quae est quidem, sed non eadem semper, id est silvam; quippe haec
natura sua nihil est eorum quae sunt, cum sit aeterna. Ergo quod inter has duas
naturas positum est vere existens non est. Cum enim sit imago vere existentis
rei, videatur esse aliquatenus...» Vgl. Tim. 50 d 2—4.

55 Tbd. 305 ff. «Igitur silvam quidem juxta legem rationemque dissolutionis
invenimus, juxta compositionis vero praecepta ipsum opificem deum, ex operibus
dei opificis exemplum» (306). Vgl. E. GiLsoN, La philosophie au Moyen-Age,
206-207 iiber den Realismus, mit dem diese Methoden in einem neuplatonischen
Kontext gehandhabt wurden.



310 Vita est actus primus

4. Die Einheit des Menschen nach der Grundkonzeption des Petrus Hispanus

Die immer wieder auftauchenden Schwierigkeiten, die ein harmo-
nisches Gesamtbild des Menschen unmdglich zu machen scheinen,
diirfen nicht isoliert und fiir sich betrachtet werden, sondern miissen
in die Grundkonzeption des Petrus Hispanus eingeordnet werden, wo
sie nicht nur das ihnen entsprechende Gewicht bekommen, sondern
auch einen wertvollen Hinweis auf das Bemiihen des Autors um ein
Gesamtbild des Menschen in einer neuplatonischen Perspektive geben.
Wenn man sich damit begniigen wiirde, den aristotelischen Standpunkt
zum objektiv allein giiltigen MaBstab zu erheben, wire das Bemiihen
des Autors schnell als unkohdrent und widerspriichlich abgeurteilt,
aber man wire damit auch am Wesentlichen des Menschenbildes des
Petrus Hispanus vorbeigegangen. Die wissenschaftliche Ehrlichkeit und
Aufrichtigkeit verlangt vom Forscher eine ernsthafte Anstrengung, ein
System von dem Standpunkt aus zu interpretieren, von dem aus es
auch wirklich aufgestellt wurde. Dann erst kann man darauf hinweisen,
daB eine solche Synthese nicht méichtig genug ist, alle Gegebenheiten
des Problems in eine volle, gegenseitige Harmonie zu bringen; sei es,
weil die Basis, die Grundinspiration, von der der Autor ausgeht, von
vornherein einen bestimmten Bereich von Fakten ausschlieBt; sei es,
weil es dem Autor nicht gelang, das gestellte Problem ganz zu bewiltigen.

Wenn Petrus Hispanus auch frithzeitig eine bedeutende Rolle in
der Aristotelesrezeption spielte 56, so darf man in ihm doch nicht einen
hundertprozentigen Aristotelesanhinger sehen. Seine Grundkonzeption
ist alles andere als eine Ubernahme der Ideen, die Aristoteles bei seinem
Werk iiber die Seele leiteten. Gerade das, was Aristoteles bekdmpft,
die platonische Lehre von der Seele als autonomer Substanz, wird fiir
Petrus Hispanus zum Kriterium dafiir, inwieweit und wie die verschie-
denen Beitrige des Aristoteles iibernommen werden kénnen 7. Wenn

56 «Es war noch eine mutige Tat, als Petrus Hispanus, wahrscheinlich kurz
vor der Mitte des 13. Jahrhunderts, den ersten uns erhaltenen De anima-Kommentar
verfaBte». Joachim VENNEBUscH, Ein anonymer Aristoteleskommentar des
13. Jahrhunderts, S. 2.

57 Mancher Text in den psychologischen Werken des Aristoteles kann einer
neuplatonischen Interpretation Vorschub leisten, da Aristoteles selbst eine Ent-
wicklung in seiner Seelenlehre mitgemacht hat. Vgl. F. Nuvens, L’évolution de
la psychologie d’Aristote, Louvain, 1948 und J. JAEGER, Aristoteles, Berlin 1923,
43ff. Aber gerade seine platonische Vergangenheit erlaubt es Aristoteles, seine



Vita est actus primus 311

man Petrus Hispanus verstehen will, dann mufl man von hier ausgehen.
Die Seele ist Substanz; alles, was die Seele in Beziehung zu anderem
bringt, kann folglich nur die Beziehung einer Substanz zu einer anderen
Substanz sein. Eine der Beziehungen der Seele ist ihr Formsein, das die
Seele-Substanz nur insoweit kennzeichnet, als sie sich in einem be-
stimmten Verhdltnis zum Korper befindet. Das Formsein macht nicht
das Wesen der Seele aus, sondern bezeichnet nur eine Richtung fiir die
Tatigkeit der Seele; die Seele teilt durch ihr Formsein ihre Vollkommen-
heit an Unvollkommenes mit. Dies ist genau der Inhalt, mit dem Petrus
Hispanus das erfiillt, was er im Formsein der Seele von Aristoteles zu
iibernehmen glaubt. Die Seele ist in sich Substanz; sie ist Form, wenn
man sie in ihrer Funktion der Koérpervervollkommnung betrachtet.
Dieses Schema 148t sich fiir die Menschenseele noch ohne grofere
Schwierigkeiten durchfithren, da in diesem Fall die neuplatonische
Intuition der von einem autonomen Prinzip herabfallenden Voll-
kommenheitsstrahlen vollstindig durchgefithrt werden kann. Fiir die
beiden niederen Seelendifferenzen aber, die ja auch geistige Substanzen
sind, gilt dies nicht mehr uneingeschrinkt; die Berithrung mit der
Materie, also das Formsein, steht hier iiber der Autonomie der Substanz
in sich selbst, so daBl die Intensitdt des Formseins den Vorzug vor der
Selbstindigkeit der Substanz hat und somit das Uberleben dieser Seelen
nach ihrer Trennung von der Materie unmoéglich macht.

Aber auch in diesem letzteren Fall kann man nicht von einem
eigentlichen Hylemorphismus sprechen, obgleich Aristoteles dazu her-
angezogen wird, die bestehenden Erfahrungstatsachen durch das
Begriffspaar Form — Materie zu erkliren. Die Seele als Form bleibt
eben immer noch eine getrennte Vollkommenheit, selbst wenn sie gar
nicht anders bestehen kann als in der Mitteilung dieser Vollkommenheit
selbst, also im Vollzug der Vervollkommnungstatigkeit. Damit bleibt
man weiterhin in der Grundkonzeption der Welterklirung des Petrus
Hispanus, die im wesentlichen in der Mitteilung von Vollkommenheiten
von einem formal reichen Element an ein formal armes Element besteht.
Die Seele-Substanz als Vollkommenheitszentrum teilt ihre Vollkom-
menheit durch ihr Formsein mit; Formsein bedeutet UberflieBen und
AusfluB von Vollkommenheit. Deshalb ist das Formsein auch irgendwie

endgiiltige Lehre von der Seele als Entelechie des Koérpers, die aus der lockeren
Verbindung der Seele mit dem Leib im platonischen System eine substantielle
Leib-Seele Einheit macht, mit besonderer Kraft jeglichem Dualismus gegeniiber-
zustellen.



312 Vita est actus primus

von der Seele selbst getrennt, so wie nach einem neuplatonischen
Vergleich die Lichtstrahlen vom Strahlungszentrum selbst verschieden
sind. Aber dieses Ausstrahlen allein ist noch nicht die Helligkeit, die
erst dann entsteht, wenn der Strahl auf einen Gegenstand fillt. Im Fall
der Seele ist das Formsein noch nicht das Leben; die Form selbst lebt
nicht 8. Leben hat nur der vom Strahl getroffene Gegenstand. Das Leben
ist das Aufleuchten des Vervollkommnungsstrahls in dem der Voll-
kommenheit entbehrenden, aufnehmenden Subjekt. Somit sind Formsein
der Seele und Leben nahe verwandt, sie sind aber nicht dieselbe Voll-
kommenheit. Sie stellen zwei verschiedene Phasen des einen Vervoll-
kommnungsprozesses dar, von denen dieletzte die eigentliche, angestrebte,
vom Seelenzentrum abstammende und von ihrem Formsein vermittelte
neue Seinsvollkommenheit ist: der charakteristische Ausdruck der
Seinsvollkommenheit des Lebewesens, das Anzeichen der Anwesenheit
gerade dieses Vervollkommnungselementes. Das Leben erméglicht die
Einheit des Kompositums, die in der dialektischen Gegeniiberstellung
von Form und Materie als relativ selbstindigen Elementen die Aufgabe
nicht der Verschmelzung der Seinskomponenten, sondern die Aufgabe
der formalen Harmonie unter verschiedenartigen Faktoren im Ein-
fluBbereich eines iibergeordneten Vollkommenheitszentrums innehat.
Alle Seinskomponenten behalten im Kompositum mit ihrer relativen
Selbstindigkeit auch ihre spezifischen Eigenschaften bei; sie bekommen
ihren einheitlichen Gesamtausdruck deshalb nur in einem formalen
Element, das ihnen tibergeordnet ist, obwohl es erst aus ihrer Verbindung
entsteht. Dies ist die spezifische Einheitsfunktion der Hypostasen
«esse», «viverey, «intelligere»: in formaler Hinsicht «actus formalis
denominans compositum» zu sein >, der in seiner ganzheitlichen Charak-
terisierung des Kompositums dem WerdeprozeB des Kompositums
iibergeordnet ist, da er als Ziel des Werdeprozesses in sich selbst eine
bestimmte Partizipation der goéttlichen Vollkommenheit ist. Das Auf-
einandertreffen von Form und Materie im WerdeprozeB dient dieser
Determination, die in einem kosmogonischen Vorgang neuplatonischen
Charakters hervorgebracht werden soll, so dal das Verhéltnis der Form
zur Materie selbst ein Problem der Qualifizierung ist. Sein, Leben und
Denken sind Resultat dieser Qualifizierung im kosmogonischen Prozel3
da sie von vorneherein schon die dem kosmogonischen ProzeB zum
Ziel gesetzten Vollkommenheiten sind.

38 Vgl. SA, 355, 11.
59 Vgl. CA, 688, 221,



Vita est actus primus 313

In dieser soeben aufgezeigten Linie muB man die Einheit des
Welt- und Menschenbildes des Petrus Hispanus suchen. Man darf
also nicht unter dem Vorwand, daB Petrus Hispanus dauernd von
Form und Materie spricht und alles auf sie zuriickfiihrt, von der aristote-
lischen Grundkonzeption der Einheit des Menschen ausgehen, um Petrus
Hispanus daran zu beurteilen. Man muB} im Gegenteil, um zur Einheits-
schau des Petrus Hispanus vorzustoBen, vom neuplatonischen Gedanken
der Partizipation, des UberflieBens eines an Vollkommenheiten reichen,
dynamischen Zentrums ausgehen, einem Gedanken, der nicht nur der
Grundintuition des Neuplatonismus entspricht, sondern auch im Chri-
stentum einen tiefen Anklang findet .

Die Einheit des menschlichen Kompositums ergibt sich aus der
neuplatonisch aufgefafSiten dynamischen Durchdringung von Form und
Materie. Wenn Petrus Hispanus im Verhiltnis der Seele zum Leib die
verschiedenen Schichten der Seinsgestaltung manchmal wahllos in seine
Darstellung aufnimmt, so daBl etwa die Seele um die Lenkung des
Leibes bemiiht ist, daB} sie seine «perfectio» ist, daB sie dem Korper in
natiirlicher Weise vereint ist, dal sie dem Koérper mit einer gewissen
natiirlichen Liebe zugetan ist ¢!, so darf man dies nicht als Zeichen von
Ungereimtheit auffassen. Der Autor weill die Akzente richtig zu setzen:
«Ipsa (anima) a subjecto corpore dependet et dispositiones corporis
ipsi conformes eius exigunt susceptionem et ipsa non tanquam motor

60 Der Neuplatonismus als philosophische Welterkldrung legte es immer
wieder nahe, die Weltentstehung als notwendigen Emanationsprozel3 zu betrachten,
da die Giite Gottes als Emanationsprinzip nicht in sich eingeschlossen bleiben
konnte; einige Philosophen des Neuplatonismus werden die Notwendigkeit der
Emanation schon deshalb bewuBt betont haben, um mit ihr ein rationelles Prinzip
in die komplexe Frage der Weltentstehung zu bringen. Das Christentum hingegen
konnte nicht von der Freiheit des Schopfungsaktes absehen. Bald aber spiirten
die christlichen Denker, daB beide Aussagen sich nicht unbedingt widersprechen
muBten, daB man sie also in ein gegenseitiges nuanciertes Verhdltnis bringen kann,
so daB der neuplatonische Emanationsgedanke auch fiir den christlichen Denker
einen méichtigen Ansporn fiir eine gesamtheitliche Schau des Universums unter
dem Prinzip «bonum est diffusivum sui» bilden konnte. Vgl. Klaus KREMER,
Das «Warum» der Schopfung: «quia bonus» velfet «quia voluit»? Ein Beitrag
zum Verhiltnis von Neuplatonismus und Christentum an Hand des Prinzips
«bonum est diffusivum sui». In: Parusia, Festgabe fiir Johannes Hirschberger,
hrsg. von Kurt FrascH, Frankfurt/Main 1965, 241-264. — Im gleichen Werk findet
man auch einen interessanten Artikel iiber die verschiedenen Sinngebungen und
Voraussetzungen des Begriffs Emanation: Heinrich DORrRriE, Emanation. Ein
unphilosophisches Wort im spidtantiken Denken. Op. cit., 119-141.

61 LBV, 434, 271.



314 Vita est actus primus

et rector solum sed sicut formale principium esse conferens corporis
est perfectio et inter utriusque existentiam actualem non cadit distinctio
et cum ipsa primum actum vitae corpori tribuit eius et subjecti unus
est actus et indivisibilis vitae communis et cum essentia hominis unitatem
participans naturalem ex ipsa et corpore constet, ipsa cum corpore
unam constituit essentiam compositam cuius unitas in principiorum
consistit mutua et indivisibili unione, et vita communis ab eius procedens
substantia et opera communia ab eius virtutibus emanantia composito
ex utriusque copula conferuntur, ipsa igitur cum corpore in sua substan-
tia ac virtutibus veram et individuam participat unionemy» 2.

In diesem Text zeigt sich, daBl die Vereinigung von Seele und
Koérper auf der ontologischen Ebene zuerst in Begriffen des neuplato-
nischen Verhéltnisses von Form und Materie gedacht wird. Die Einheit
von Leib und Seele entsteht genau an dem Punkt, an dem die Form
in ihrer Verbindung mit der Materie den den beiden Faktoren gemein-
samen Seinsakt hervorbringt. Die Einheit zwischen Form und Materie
ist keine Verschmelzung beider Faktoren in sich selbst, sondern ein
Vollkommenheitsakt, der wie eine Briicke iiber den Abgrund zwischen
beiden Elementen gebaut ist. Diese Briicke garantiert die Einheitlichkeit
des Kompositums, das als solches nur ezn Wesen ist, in dem der Gegensatz
Form — Materie iiberwunden ist. Dies besagt aber auch, daB3 der die
Einheit herstellende Seinsakt selbst formaler Natur ist, da er zum
Ausdruck des Wesens des Kompositums wird, indem er sowohl einerseits
auf der Form als auch andererseits auf der Materie sich aufstiitzt und
seine Spannkraft aus den Eigenschaften der beiden Seinskomponenten
bezieht, die sich ja nur auf der Ebene des Seinsaktes als Briicke zwischen
ihnen gegenseitig durchdringen konnen. Dieser Seinsakt wird auf der
Ebene der logischen Abstraktion als Substantiv erfaf3t, was ja durch
seine ontologische Rolle als Bindeglied zwischen einer so beschaffenen
Form und einer solchen Materie erst moglich wird: «homo — intelligerey,
«animal — sentire», «planta — vegetare».

62 SA, 318, 18ff. — Auf der Ebene der logischen Abstraktion zeigt sich deutlich,
daB3 Petrus Hispanus auf der ontologischen Ebene ein ganz bestimmtes Bild der
Einheit des Kompositums besitzt. Vgl. CA, 249, 8: « Universale est forma resultans
ex compositione formae cum materia», und 249, 11: «essentia universalis quae est
vera natura est tota substantia singularis totum singulare complectens». Es ist
bereits darauf hingewiesen worden, da3 die Hypostasen «esse», « vivere», «intelligere»
auf der ontologischen Ebene genau das beinhalten, was auf der logischen Ebene
das Universale oder die «essentia universalis» ausdriicken.



Vita est actus primus 315

Wenn in dem beschriebenen Verhiltnis von Form und Materie,
die im Wesensakt zur Einheit gelangen, die tiefste ontologische Durch-
dringung des Kompositums zu sehen ist, so ist sie doch nicht die einzige.
Der oben zitierte Text weist bereits darauf hin, dafl auch noch in der
Verbindung von Leib und Seele ein anderer Aspekt zu sehen ist, nimlich
das Verhdltnis der Seele als Motor zum Leib als Mobile . Man koénnte
versucht sein, dieses Verhdltnis als das Zutagetreten des im ganzen
Werk des Autors mehr oder weniger verborgenen Dualismus zu be-
trachten. Aber wenn man sich daran erinnert, da3 das Formsein fiir die
Seele auch bereits eine ihrer Eigenschaften ist, warum sollte man dann
nicht ebenfalls die anderen Eigenschaften der Seele in ein einheitliches
Gesamtbild des Menschen einbauen kénnen? Es ist mehr als wahrschein-
lich, dafl der Autor bewuBt das Verhiltnis von Beweger und Bewegtem
als die das Leib — Seele Verhiltnis zutiefst kennzeichnende Beziehung
als fundamental herausstellte; denn hier geht es um die schwerste
Problematik der Seelenlehre: Die Seele muf3 als selbstindige Substanz
erhalten bleiben. Deshalb ist zuerst in diesem Punkt Klirung zu schaffen,
damit man das Verhiltnis Form — Materie am richtigen Platz einordnen
kann.

Die Seele ist eine autonome Substanz; dieser ihr Wesenszug darf
auch nicht in ihrer Verbindung mit dem Kérper verloren gehen. Deshalb
stellt sich das Problem, wie die Seele einerseits eine natiirliche Verbindung
mit dem Korper eingehen kann, ohne andererseits in Abhingigkeit
vom Korper zu geraten. Petrus Hispanus unterscheidet darum in der
Aktivitit der Seele beziiglich des Korpers eine doppelte Perspektive:
neben die bereits dargestellte der Informierung tritt die der Funktion der
Seele, den Korper ihren Anforderungen dienstgerecht zu machen. Der
Korper ist Instrument der Seele. Wie aber kann die Seele diesem Instru-
ment, das ganz anderer Natur ist als sie selbst, gegenwirtig sein? Die
Kluft zwischen ihnen wird in erster Linie durch die Pluralitit der

63 Vgl. CA, 521, 15: «Anima et corpus unum sunt per compositionem sicut
materia et forma in una via, et in alia via sunt sicut motor et mobile.» Vgl. SA,
34, 38ff. In CA, 247, 1ff. sagt Petrus Hispanus, daB die Vereinigung von Seele
und Leib dreifacher Art ist. Die erste Art ist die Vereinigung von Form und Materie,
die zweite Art diejenige einer geistigen Substanz mit einer korperlichen Substanz,
weshalb die Seele «hoc aliquid» ist; die dritte Art ist das Verhéltnis von Beweger
und Bewegtem, weshalb die Seele «substantia completa» ist. Es ist leicht ersichtlich,
daB die zwei letzten Arten einen einzigen Gedanken herausstellen, daB die Seele
in sich ein abgeschlossenes Ganzes ist, das in Beziehung zu einem anderen Ganzen
tritt.



316 Vita est actus primus

Formen {iberbriickt, so daB ein allmihlicher Ubergang vom Geist
zur Materie geschaffen wird; da die beiden tieferstehenden Formen,
also die beiden niederen Seelendifferenzen, selbst substantieller Natur
sind, bleibt die Geistseele vom eigentlichen Kontakt mit der Materie
frei. Die Aufgabe der beiden niederen Seelendifferenzen selbst liegt
aber mehr in der Linie der Informierung; jede von ihnen behilt ihren
eigenen Erstakt bei, durch den die Verbindung mit der jeweils entspre-
chenden Materie geschieht ®. Der endgiiltige Ausdruck aber dieser
stufenweise sich vollziehenden Durchdringung des Korpers ist in den
Seelenkriaften gegeben, durch die die Seele sich auf die einzelnen Kor-
perteile festlegt, ohne aber aufzuhoren, selbst ganz und in jedem Ké&rper-
teil «per essentiam» anwesend zu sein %. Durch die Seelenkrifte wird
der Korper letztlich zum geeigneten Instrument der Seelensubstanz.
Die Pluralitit der Formen soll diese endgiiltige Inbesitznahme des
Korpers durch die Seele vorbereiten, da die Seele selbst nicht wesens-
méaBig Form ist, so daB sie auf Zwischenstufen angewiesen ist °°.

Die Seele als Beweger des Korpers — in dessen Durchdringung
durch die Seelenkridfte — bleibt nun ebenfalls in der Linie des neuplato-
nischen Gedankens des sich vom Vollkommenheitszentrum aus mittei-
lenden Dynamismus. Die Seele ist ja nicht Wirkursache des Korpers,
sondern nur Wirkursache seiner Bewegung. Der Dynamismus der
Seele zeigt sich darin, daB sie den Kérper als Instrument benutzt. Die
Seele ist die Zielursache aller korperlichen Aktivitit. Dementsprechend
kann man also nicht die Ursdchlichkeit der Seele als eigentliche Wirk-
ursache bezeichnen; das, was das Verhéiltnis der Seele als Beweger zum
Korper als Bewegtem kennzeichnet, ist die Zielursache, auch wenn
Petrus Hispanus zwischen Wirk- und Zielursache unterscheiden méchte:
«Anima comparatur ad corpus secundum triplex genus causae: compa-
ratur enim ad ipsum sicut efficiens causa secundum quod est principium

64 Der Mensch nimmt reell an den drei Hypostasen «esse», «vivere», «intelli-
gere» teil, da durch die Pluralitdit der Formen jede Seelendifferenz substantieller
Natur ist und mit der ihr entsprechenden Materie den ihr zukommenden Erstakt
hervorruft. Vgl. CA, 634, 3ff. 14ff.; 705, 11ff. Wie aber die Formen unter sich
geordnet sind, so dal3 die hochste als Zielursache die beiden niederen in Dienst
nimmt, so gilt dies auch fiir die verschiedenen Erstakte. Auf welche Weise dieser
Gedanke vollziehbar ist, war durch Liber de Causis, § 11 (op. cit., 175) dargestellt
worden.

65 CA, 281, 304.

% Vgl. A. ForesT, La structure métaphysique du concret selon St. Thomas
d’Aquin, Paris 1931, 170: «L’d4me s’unit au corps par des intermédiaires lorsqu’on
la considére comme un moteur».



Vita est actus primus 317

in ipso, unde motus et secundum quod est principium ortus corporis.
Item comparatur ad ipsum sicut causa finalis secundum quod corpus
et partes eius sunt propter animam. Item comparatur ad ipsum sicut
causa formalis secundum quod perficit corpus et dat esse ipsi corpori» 7.

Zwei Gedanken sind also grundlegend fiir die Bestimmung aller
Beziehungen der Seele zum Korper. Einerseits ist die Seele Form des
Korpers im bereits geschilderten Sinn; andererseits ist sie Zielursache
des Korpers, da sie dem Korper die Bewegung mitteilt, durch die der
Korper in allen seinen Aspekten auf die Seele als autonome Substanz
mit ihren Bediirfnissen finalisiert wird. Als Form des Korpers ist die
Seele Ursache der Belebung, da der Lebensakt das Resultat der Zusam-
mensetzung der Seele als Form mit dem Korper als Materie ist. In der
Linie der Seele als Beweger des Korpers ist die Seele als Substanz
Ursache der letzten Inbesitznahme des Korpers als dessen Finalursache;
und, so sonderbar dies erscheinen mag, gerade hier ist das zweite Glied der
frither gemachten Unterscheidung in Belebung und Beseelung anzu-
setzen. Die Seele als Motor ruft die Beseelung hervor, die endgiiltige
Durchdringung des Korpers durch die Seele, die Instrumentalisierung
des Korpers. Denn in der doppelten Beziehung der Seele zum Korper
—als Form und als Motor — wird das Formsein allein als die fundamentale
Beziehung der Form zur Materie verstanden, aus der der Lebensakt
als charakteristischer Ausdruck des Kompositums entsteht; von hier
geht kein weiterer EinfluB mehr aus, der in die Koérperkonstituierung
eingreifen kénnte. Hingegen liegt es in der Linie der Seele als Motor,
den Korper als ein fiir die Finalisierung der Seele geeignetes Instrument
zu gestalten. Was also Petrus Hispanus von der eigentlichen aristote-
lischen Form iibernimmt, setzt er paradoxalerweise in sein Bild von der
Seele als autonomer Substanz ein, ein Vorgang, der fiir ihn ohne Schwie-
rigkeiten vollziehbar war, da nach seiner Ansicht Aristoteles den Korper
als Instrument der Seele versteht. Fiir Petrus Hispanus ist diese zweite
Linie der Seele als Motor wahrscheinlich die fundamentalere, da hier
sein wahres Anliegen, ndmlich die Seele als autonome Substanz erhalten
zu sehen, direkt zur Frage steht; indem die Seele als Beweger betrachtet
wird, kénnen sich in diesem Punkt keine weiteren Schwierigkeiten
ergeben. Wenn er dagegen die Seele als Form betrachtet, so tut er

67 CA, 690, 16. — Petrus Hispanus spricht anldBlich der Seele als Wirkursache
nicht eigentlich von «causa efficiens», sondern von «principium ortus corporisy,
also wieder von der den Entstehungsprozel3 leitenden, iibergeordneten Ursache,
die die letzte Finalisierung gibt. Vgl. hierzu Expositio, De div. Nom., 274, 14.



318 Vita est actus primus

dies sicherlich, um auch hierin Aristoteles zu folgen, ein zweites Pa-
radoxon! Denn so, wie er die eigentliche Erscheinungsweise der echten
aristotelischen Form in Zusammenhang mit der Seele als Substanz
bringt, so vollzieht er nun den vermeintlich aristotelischen Gedanken
des Formseins der Seele in typisch neuplatonischen Gedankengingen
einer Art Kosmogonie zwischen zwei relativ selbstindigen Faktoren.

Schon die Art und Weise, wie Petrus Hispanus Aristoteles interpre-
tiert, ist ein deutlicher Hinweis auf sein Bild von der Seele. Die Seele
ist eine Substanz, die in ihrer Beziehung zum Korper als dynamisches
Zentrum verschiedene Vervollkommnungstitigkeiten ausiibt. Die ide-
engeschichtliche Situation, in der Petrus Hispanus sich befindet, also
die Konfrontierung des neuplatonischen Weltbildes mit den Texten des
Aristoteles, veranlaBt ihn unmittelbar dazu, die Tatigkeiten der Seele
beziiglich des Korpers in die zwei aufgezeigten Richtungen der Belebung
und der Beseelung einzuordnen. Im Grunde aber ist die Natur der
Aktivitat der Seele in beiden Fillen dieselbe. Es geht beidesmal um die
Vervollkommnungstitigkeit der Seele als Substanz, nur die Richtung ist
jedesmal anders. Bei der Belebung handelt es sich um die Vervoll-
kommnungstitigkeit der Seele als Substanz angesichts der Materie, eines
der Vollkommenheit noch entbehrenden Elements, auf das die Seele
als Vollkommenheitszentrum seinen Strahl fallen 14Bt, um in ihm das
Leben hervorzurufen; dieses Leben ist das eigentliche gehalt- und
formgebende Element des Kompositums, das als solches die Einheit
von Leib und Seele darstellt und der Ausdruck der Vollkommenheit des
Kompositums ist. Der Lebensakt steht somit iiber den Seinskomponen-
ten des Kompositums, indem er der endgiiltige Ausdruck gerade dieses
Seinsbereichs und dieser Seinsvollkommenheit ist. Die Beseelung hin-
gegen stellt dieselbe Vervollkommnungstitigkeit der Seele dar, aber
diesmal vom Leib her gesehen. Der Korper, als in den EinfluBbereich
der Ausstrahlungen der Seele als Substanz gehorend, wird bis in seine
Organisation hinein zum Zweck seiner Finalisierung auf die Seele,
deren Instrument er ist, von den Seelenkriften durchdrungen. Aber
gerade in diesem Punkt zeigt sich eben die grundsétzliche Schwiéche der
Intuition des lebenden Kompositums als einem von einem Vollkommen-
heitszentrum angestrahlten Ganzen, da die Strahlen auf etwas fallen,
was selbst nicht vom Vollkommenheitszentrum hervorgerufen wurde ©8.

68 Es ist gerade die Seele als Motor, die einen Dualismus Seele — Korper herauf-
beschworen muf3, da die Unterscheidung Beweger — Bewegtes eine Unterscheidung



~ Vita est actus primus 319

Die Grundintuition der Einheit des Lebewesens 148t sich widerspruchslos
nur von oben her durchfithren, von seiten der Ausstrahlungen des
Vollkommenheitszentrums; sobald aber von unten her das Kompositum
bis in seine letzten Konsequenzen nicht nur durch einen Gestaltungs-
oder InformierungsprozeB, sondern vor allem durch einen Hervor-
bringungsproze3 im Sinne der Wirkursache erklirt werden soll, dann
st6Bt man auf die uniiberwindliche Schranke des Dualismus.

Die Einheit des Menschen wird also von Petrus Hispanus in einer
neuplatonischen Perspektive von oben her erklirt und anschaulich
gemacht. Das Bild der stufenweise herabfallenden und in den niederen
Seelendifferenzen sich immer mehr vergrobernden Vollkommenheit der
Geistseele ist die innere Kraftlinie der Gesamtschau des Menschen.
Die Seele vereint sich mit dem Ko6rper mit ihrer ganzen Substanz, aber
ohne Verwischung der Grenzen: «Unitur igitur corpori per substantiam
absque continuatione, contiguatione, mixtione, distensione ac impres-
sione» 9. Der Korper geridt also sozusagen in das Kraftfeld der Seele,
das in den beschriebenen Richtungen der Seele als Form und der Seele
als Beweger auf ihn einwirkt. Die Geistseele vereinigt sich aber nur
iiber die beiden niederen Seelendifferenzen mit dem Kéorper, so daB3
in den Vergleichen, die Petrus Hispanus fiir die Vereinigung der verschie-
denen Seelendifferenzen gibt, die mehr oder weniger groBle Nihe zur
Materie zum Ausdruck kommt: «Unio intellectivae cum corpore unioni
lucis cum aere comparatur...». Das Licht kann auch ohne Luft weiterbe-
stehen. «Unio sensibilis unioni ignis in natura aerea comparatur...».
Das Feuer ist von der Luft abhingig. « Vegetabilis unio ignis in carbonosa
materia ac terrestri assimilatur propter sui et subjecti grossitiem...» 7.

Zusammen mit ihren entsprechenden Erstakten bilden die verschie-
denen Seelendifferenzen eine Hierarchie von Vollkommenheiten, die
in ihrer Tatigkeit der Vervollkommung der Materie den Dynamismus
der Seelensubstanz dem Korper mitteilen, die in dieser Vervollkomm-
nungstitigkeit aber selber sich langsam abstumpfen und sich im Ké&rper-
lichen verlieren; aber gerade auf diese Weise wird die Einheit des

von zwei Substanzen bedeutet. So erklart auch Petrus Hispanus die Ursachen,
die zur Auflosung des Kompositums «ex parte animae» fithren, damit, daf3 der
Leib eine Neigung zum Zentrum hat, widhrend die Seele geradlinig bewegt; das
Resultat aus dieser gegensdtzlichen Bewegung ist eine Reibung zwischen Seele
und Korper, die zur Erschépfung des Organismus fithrt. Vgl. LBV, 451, 2ff.

e BA, 35, 7.

70 SA, 35; 134.



320 Vita est actus primus

Menschen mdglich, wenn die vollkommenheitsbringende Form den
bestidndigen FluB der sich ausbreitenden Materie zur Einheit bringt 7,
so daB schlieBlich Petrus Hispanus mit einem typisch neuplatonischen
Gedanken zur Charakterisierung des Verhiltnisses von Seele und Leib,
der den Leib in die EinfluBzone der die Vollkommenheit ausstrahlenden
Seelensubstanz bringt, sein Kapitel «De unione animae cum corpore»
beschliet: « Verum cum anima corpori unitur, ipsum eam non continet.
Sed ipsa illud continet...» 72

7t Vgl. CA, 520, 3ff.; 521, 3ff. — Zum Bild des «fluxus materiae» vgl. FORTIN,
Christianisme et culture philosophique au cinquié¢me siécle. La querelle de I'dme
humaine en Occident, Paris 1951, 133, Anm. 8.

72 SA, 35, 23. — Vgl. die Ausfithrungen ForTINS, op. cit., 129-141, tiber die
Seele als «Ort» des Korpers.



	Vita est actus primus [Fortsetzung]

