
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 16 (1969)

Heft: 2

Artikel: Vita est actus primus [Fortsetzung]

Autor: Kohlmeier, Johann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760433

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760433
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Johann Kohlmeier

Vita est actus primus

III. Der Zusammenhang der Lehre des Petrus Hispanus
vom Leben als actus primus mit der neuplatonischen Tradition *

7. Der formale Charakter des Lebensaktes

Nachdem im Vorangehenden die Grundzüge der neuplatonischen
Lehre von den Hypostasen und Partizipationen herausgestellt wurden,
stellt sich nun die Frage, wie die Lebensmetaphysik des Petrus Hispanus
sich in diese Gedankenwelt einfügt. Der Lebensakt ist eine Schlußfolgerung

aus dem Teilhabedenken: « Actor rerum recto ordine cuncta dispen-
sans trium rerum sub simplici et invariabili identitate naturam participât,

ut rationem essendi, vivendi, cognoscendi. In hiis autem tribus
differentiis tota rerum universalitas comprehenditur. Ipse igitur opifex
omnium rerum exemplaria gerens omnes harum differentiarum constituit
esse participes, quibusdam vitam, quibusdam cognitionem exhibuit;
esse vero a forma simplici disposuit emanare, vitam a forma excellentiori
et cognitionem ab ultima in excessu» 1.

Gott teilt also bestimmte Vollkommenheiten mit, die durch die

jeweils entsprechenden Formen hervorgerufen werden. Ausgangspunkt
sind die Ideen, die Gott von den Seinsvollkommenheiten hat; die
Formen vermitteln dann diese Vollkommenheiten und konstituieren die
konkret existierenden Seinsstufen. Dieser Gestaltungsvorgang beruht
darauf, daß die Formen selbst Partizipationen der Ideen sind und nun
ihrerseits den Teilhabeprozeß weiterleiten; ihre ihnen immanente Voll-

* Kap. I u. II s. FZPT 16 (1969), 40-91; s. dort auch, S. 43, Anm. 6, die
Auflösung der im folgenden gebrauchten Sigel.

1 SA, 14, 18 ff.



288 Vita est actus primus

kommenheit strahlt aus. Auch bei Petrus Hispanus gilt das von Proklos
formulierte Gesetz, daß die höheren Seinsstufen die niedrigeren enthalten
und auf ihre spezifische Weise im Seienden hervorrufen 2: «Ipsa (anima
intellectiva) omnium rerum differentias participât, nam essentiam,

vitam, sensum et intellectionem communicat, minorem mundum
regens...»3. Im Menschen hat Gott die verschiedenen Seinsdifferenzen

vereinigt; es ist Aufgabe der Seele, als Vollkommenheitsprinzip mehrerer
Seinsstufen ein Abbild des Universums in einem einzigen Subjekt
darzustellen, weshalb der Mensch «mundus minor» genannt wird4.

Das ganze Denken des Petrus Hispanus ist also sehr deutlich vom
Partizipationsgedanken bestimmt. Die allgemeinen synthetischen
Überblicke führen ihn immer wieder darauf zurück, die Wirkursache in die

Nähe der Exemplarursache zu bringen, wenn nicht sogar beide in dieser

höchsten Schau zu identifizieren. Im konkreten Fall muß er zwar dann
doch wieder zwischen beiden unterscheiden, da der aristotelische Einfluß
nicht mehr zu übersehen ist; dieser wird allerdings sofort wieder in der

neuplatonischen Gedankenwelt neutralisiert, wie etwa folgender Text
zeigt: «Prius est duobus modis: quoddam est prius in via generationis
et incompletionis et hoc modo materia prior est et hoc modo esse est

prius quam intelligere. Est autem aliud prius secundum completionem
vel in via completionis et perfectionis et nobilitatis et sie intelligere est

prior actus quam esse, quia est nobilissimus et completissimus»5.
Dieses bereits bei Proklos und Dionysius gestellte Problem der Priorität
der Seinsstufen im Werdeprozeß wird durch die Dialektik zwischen
zwei relativ selbständigen Faktoren gelöst: Der mangelhafte
Vollkommenheitsgrad, also die Materie oder das Sein bezüglich des Denkens,
ist Ursache eines Werdeprozesses, wie umgekehrt der höhere

Vollkommenheitsgrad Ursache der Anreicherung des tieferstehenden Faktors
ist ; die Priorität zwischen beiden Polen ist eine Frage des Standpunktes.
Alles Werden wird also wieder aus neuplatonischen Gedankengängen
erklärt, womit der eigentliche Gehalt der aristotelischen «materia

prima» verzerrt wird. Es bleibt im Grunde bei der Informierung einer
relativ selbständigen Materie durch einen VoUkommenheitsträger. Ein
klarer Begriff der Wirkursache wird auf der Ebene unmöglich, wo alles

2 Vgl. CA, 394, 18. Die Seele nimmt teil an Sein, Leben und Erkenntnis
in reeller Weise, nicht erkenntnismäßig.

3 SA, 307, 15.
4 SA, 15, 6 ff.
5 CA, 369, 22.



Vita est actus primus 289

Geschehen und Werden nur durch ein Überfließen von einem formal
seinsreichen Faktor auf ein formal seinsarmes Element erklärt wird.
Ebenso bekommt der Hylemorphismus auf dieser Ebene eher die Gestalt
einer Flickarbeit als die einer Unterscheidung zweier Aspekte in einem

Wesen.
Deshalb ist nun unter Sein nicht in erster Linie die Seinsaktualität

des Wesens im Sinne des thomistischen Seinsaktes zu verstehen, sondern
die von der Form mitgeteilte Seinsvollkommenheit als formale
Vollendung der dieser Vollendung noch entbehrenden Materie: «Nam esse,

in actu perfectionis consistens, a forma perfectiva procedens in unione
formae cum materia fundatur...; et ideo cum anima sit corporis actus

completivus, vita quae est essentialis actus viventis, in unione animae

cum ipso radicatur» 6. Die Form teilt die Vollkommenheit mit, Sein

und Leben sind ihr «actus perfectivus». Sein ist also nur die Mitteilung
der formalen Vollkommenheit der Form, ein von der Form verschiedenes,
formales Element. Es ist ja erst die Vereinigung von Form und Materie,
die das Sein hervorruft. Die verschiedenen Elemente der Seinskonstituierung

in ihrer logischen Reihenfolge sind also die die Vollkommenheit
enthaltende Form - «forma completiva», die Mitteilung der Vollkommenheit

an die Materie durch die Vereinigung von Form und Materie, und
der «actus essentialis» oder «completivus». Dieses letztere Element geht
aber allein von der Form aus. Die Materie ist nur Bedingung dafür,
daß überhaupt etwas vervollkommnet werden kann, daß also ein «actus

completivus» von der Form gegeben werden kann.
Auf die Seele angewandt sieht der ganze Prozeß folgendermaßen

aus: «Cum autem vita sit esse viventium perfectivum, perfectio autem
a forma completiva per sui unionem emanat, vita a forma, earn per
sui unionem cum corpore receptivo exhibente, procedit» 1. Der Seinsoder

Lebensakt wird also ausdrücklich als «perfectio» bezeichnet. Er
steht unter dem von der Form ausgehenden Dynamismus der

Vollkommenheitsmitteilung, der Informierung. Er ist aber zugleich auch

6 LBV, 423, 6. - Die Bezeichnung «actus essentialis» ist in erster Linie als
Beschreibung des Aktes unter seinem seinsmäßigen Aspekt zu verstehen, nicht
in erster Linie als Akt des Wesens; «essentialis» ist ein von «esse» abgeleitetes
Eigenschaftswort, wie aus SA, 307, 15 hervorgeht. Auch der Dionysius-Kommentar
hat diese terminologische Eigenart; vgl. Expositio, De ang. Hier., 40, 16, wo
aus «esse» das Hauptwort «essentia» gemacht wird. Dieser Umstand bedeutet
aber nicht, daß dieser Seinsakt existentiell verstanden würde; er bleibt in der
formalen Linie der Information, wie gezeigt wird.

7 LBV, 416, 16.

19



290 Vita est actus primus

Resultat aus der Zusammensetzung von Form und Materie: «Esse

est actus primus resultans ex unione suae formae cum sua materia» 8.

Auf diese Weise ist das Sein sowohl eine Partizipation der Form in der

Materie als auch der das Kompositum zusammenhaltende Vollkommenheitsakt

als spezifischer Ausdruck einer Seinsstufe, die als solche als

Idee in Gott existiert. Diese beiden Elemente sind ganz mit der

neuplatonischen Gedankenwelt verbunden, wie die vorausgehenden
Untersuchungen zeigen. Ihre Darstellung geht aber über den einfachen

Partizipationsgedanken hinaus. Die terminologische Einkleidung
verweist an Ibn Gabirol, aus dessen Werk «Fons vitae» die für die

unternommene Untersuchung wichtigsten Gedanken nun dargestellt werden

sollen 9.

Bei Gabirol tritt der Teilhabegedanke in den Hintergrund; sein

Anliegen ist mehr kosmogonischer, dynamischer Art. Wenn er das

bestehende Universum erklären will, geht er nicht so vor, daß die

Seinsvollkommenheiten als Partizipationen an übergeordnete spezifische

Prinzipien angehängt werden. Der Teilhabegedanke ist nur insofern

anwesend, als alles Sein auf das Zusammenwirken zweier höchster

Prinzipien, Form und Materie, unter Einfluß der dynamischen Kraft
des göttlichen Willens, zurückgeführt wird: «Omnia procedunt de

materia et forma et in ea resolvuntur omnia» 10. Aus diesen beiden

Prinzipien leitet Gabirol alle Dinge ab, wobei der Seinsabstieg einmal
der Form, ein andermal der Materie zugeschrieben wird u. Das Sein

selbst entsteht aus der Verbindung von Form und Materie und wird
als «existentia formae in materia» definiert12.

Dieses Sein ist das «esse in actu»: «Esse in actu est proprium ma-
teriae et formae cum uniuntur et componuntur» 13. Das Sein ist also

8 CA, 638, 11.
9 Eine ausführliche Darstellung der Gedanken Gabirols findet sich in meinen

Artikeln «Der Seinsbegriff Ibn Gabirols» und «Der Ursprung des Seins nach Ibn
Gabirol», in: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie, Bd. 13/14
(1966/67), 161-209.

10 Avencebrolis (Salomo ibn Gabirol) Fons vitae ex Arabico in Latinum
translatus. Hrsg. Cl. Baumker. Münster 1895. (Beiträge zur Geschichte der
Philosophie des Mittelalters. Texte und Untersuchungen. Bd. 1, H. 2), I. 5. 7, 25.

11 Vgl. Fernand Brunner: La doctrine de la matière chez Avicebron. Revue
de Theologie et Philosophie, 6, 1956, 261-279. (Diskussion, 285-293.)

12 Fons vitae, V.10.274, 19; vgl. V.8.270, 24 : «Esse non est nisi ex conjunctione
materiae et formae, et proprietas esse non convenit materiae per se, sed materiae
et formae simul».

13 Ibd. V. 9. 273, 15.



Vita est actus primus 291

Resultat aus der Verbindung der Seinskomponenten Form und Materie.
Dabei ist aber zu beachten, daß dieses Sein ein «esse formale» ist; die
Materie hat in sich selbst ein «esse materiale» und erhält deshalb von
der Form nur das «esse formale»14. Hiermit stehen sich zwei relativ
selbständige Faktoren gegenüber, die durch und im «esse formale»
verbunden sind. Nicht zu vergessen ist, daß der Prozeß der Seinskonstituierung

dynamischer Natur ist. Es handelt sich um ein Ausfließen von
Seinsdeterminationen, die der göttliche Wille vermittels der Form in
der Materie zum Aufleuchten bringt: «Factor primus largitor est formae

quae est apud se... unde necesse est ut quaecumque substantiae sunt,
sint oboedientes actioni eius et sequentes eam in dando suas formas
et largiendo suas vires, quamdiu invenerint materiam paratam ad

recipiendum hoc» 15.

Der Punkt im Emanationsschema Gabirols, an dem Petrus Hispanus
ansetzt, ist die auch über Boethius bekannt gewordene Formel «forma
dat esse». Für Gabirol ist das Sein eine Eigenschaft der Form 16: «Esse

rei non est nisi propter formam» 17. Die Form vermittelt also das Sein;

14 Ibd. V. 11. 276, 24: «Esse materiale materia non habet ex forma, sed esse

formale, scilicet qnod habet materia ex forma; quia materia non habet illud esse

quod est ex conjunctione materiae et formae, nisi cum forma et propter formam,
quamvis materia habeat in se esse materiale.»

15 Ibd. III. 13. 107, 11. - Der göttliche Wille wird beschrieben als «diffusa

a summo usque ad imum sicut diffusio animae in corpore; ipse est movens
omnia et disponans omnia». V. 38. 326, 2. - Wenn die Form die Materie im Sein
zurückhält, so ist dies im uneigentlichen Sinn zu verstehen, da sie vom Willen die
Kraft hierzu erhält, V. 39. 327, 23. Form und Wille sind somit wesensverwandt
in einer solchen Weise, daß sie nur dasselbe Prinzip in verschiedenen Phasen
seiner Entwicklung sind; vgl. Julius Guttmann, Die Philosophie des Judentums,
München, 1933, 116. Einen treffenden Vergleich für die Vorstellung Gabirols von
der Rolle des Willens findet man in V. 42. 335, 22: «Materia est sicut cathedra
unius, et voluntas donatrix formae sedet in ea et quiescit super eam.»

16 Ibd. IV. 10. 234, 17; V. 9. 273, 18. Für die Formel «forma dat esse»:
I. 13. 16, 17; IV. 11. 235, 19; V. 9. 273, 10; V. 35. 314, 12 etc.

17 Ibd. V. 10. 274, 9. — Die Formel «forma dat esse» kann an sich
aristotelisches Gedankengut zum Ausdruck bringen, insofern man darunter versteht,
daß im einheitlichen Kompositum der Form die Rolle der Aktualisierung und der
spezifischen Determination zukommt. Im Neuplatonismus hingegen wird aus der
Form ein selbständiger, von der Materie getrennter Faktor gemacht, der seine

eigene Subsistenz in sich hat. Deshalb taucht hier die Frage auf, wie sich die Form
mit der Materie verbindet, eine Frage, die Aristoteles gerade ablehnt. So wird
im Neuplatonismus das «esse», das die Form gibt, eigentlich zu einem Abbild der
Form, die von der Materie getrennt bleibt; dieses Abbild vertritt als Art sekundärer
Form die wahre Form, wie noch zu zeigen ist. Das Problem des von der Form
gegebenen Erstaktes beruht in letzter Analyse auf dieser neuplatonischen Auffassung
der Form als Substanz.



292 Vita est actus primus

die Vermittlung zielt auf die Materie hin, die das «esse formale» erhält.
Die Form selbst kann nicht ohne die Materie bestehen: «Forma non

potuit esse sine materia uno ictu oculi» 18. Deshalb ist das Sein immer im
Spannungsfeld der Verbindung von Form und Materie. Dies bedeutet
im universellen Hylemorphismus Gabirols, daß das Sein als eine

Begleiterscheinung der Zusammensetzung von Form und Materie immer
und überall im geschaffenen Universum eine formale Aktualisierung
der Materie ist; die Materie verliert ja nicht ihr «esse materiale», sie

gewinnt aber das «esse formale» hinzu. Die eigentliche Aufgabe der
Materie als aufnehmendes Element ist die Beschaffung der Möglichkeit
für die Form, einen letzten Ruhepunkt zu gewinnen. Die spezifische

Eigenschaft der Materie ist die Substantialität ; das bedeutet für Gabirol,
daß die Materie immer nur die Rolle des Substrates spielt: «in se non
est nisi receptibilis tantum»19. Die Eigenschaften der Materie sind
«ut sit existens per se, existens autem per se sit sustinens», während
die Form «non existens per se sustentatum» ist20. Die Materie stellt
sozusagen den Endpunkt dar, der in sich ruht und damit Grundlage
für die Form werden kann; die Materie trägt die Form. Für Gabirol
ist das Wesen der Materie das Wesen der Substanz: «Substantialitas

non est separata a sua essentia. Unde non est possibilis ut sit forma
eius quia essentia substantiae ipsa est essentia materiae» 21. Substanz
bedeutet wohl ein aus Form und Materie zusammengesetztes Seiendes 22

;

aber das Wesen der Substanz besteht in der Materie und kann nicht
von dieser getrennt werden: «substantialitas non est separata a sua
essentia», wobei das Wesen der Substanz mit dem Wesen der Materie
identisch ist. Substantialität kann also nur Substratscharakter bedeuten,
da einerseits der Begriff Substanz dem aus Form und Materie zusammengesetzten

Seienden vorbehalten wird, andererseits aber der Materie
als «subsistens per se» des Kompositums zugesprochen wird. Dieser
letztere Gesichtspunkt ist für Gabirol ausschlaggebend, da alle Substanzen

in ihrem Wesen gleich sind 23.

18 Ibd. IV. 4. 219, 4.
19 Ibd. V. 31. 314, 14.
20 Ibd. V. 25. 304, 14. - Die wichtigsten Eigenschaften der Materie sind

nach I. 10. 13, 16 ff. folgende: «Existens per se», «unius essentiae», «sustinens
diversitatem», «dans omnibus essentiam suam et nomen».

21 Ibd.V. 7. 269, 17.
22 Ibd. II. 11. 42, 20.
23 Ibd. I. 6. 8, 17.



Vita est actus primus 293

Die Materie ist also wesentlich Subjekt; in dieser Funktion ist
sie unabhängig von der Form, von der sie nur das « esse formale » bekommt.
Überall, wo Seiendes ist, wird ein die Form aufnehmendes Subjekt
angenommen. Die Form selbst ist Determinationsfaktor: «Oportet ut
genera, species, differentiae, propria, accidentia, et omnino omnes
formae quae sustinentur in materia, non sint nisi impressio a sapientia
in materiam» 24. Die Form spielt also auf allen Seinsstufen die
determinierende Rolle : die Materie ist das Allumfassende, das von der Form
determiniert wird.

Dieses gegenseitige Verhältnis von Form und Materie ist von
Petrus Hispanus übernommen worden, da sich bei ihm ebenfalls beide
Elemente als relativ selbständige Faktoren erwiesen haben, und da der
Seins- oder Lebensakt das Resultat ihrer Zusammensetzung ist. Indem
die Form die Materie determiniert, entsteht der «actus essentialis».

Oder müßte man eher sagen, daß die Form durch ihren Akt die Materie
determiniert Widerspricht dies der Aussage, daß das Sein das Resultat
der Zusammensetzung ist Gabirol spricht immer nur vom Sein konkret
existierender Dinge. Auch wenn er das Universum aus rein formalen
Determinationen, die einer Materie mit einem eigenen «esse materiale»

gegenübergestellt werden, erklären will, so hat er doch die Absicht,
die konkrete Dingwelt in ihrem Sein zu erklären. Die Schwierigkeit
für ihn besteht darin, daß die konkrete Welt aus etwas Abstraktem
abgeleitet werden soll. Dieses Abstrakte ist die stufenweise
herabfallende und sich immer mehr verbreiternde Kaskade von Formen,
die in sich noch keinen reellen Seinsgehalt haben und deshalb in einem

Subjekt empfangen werden müssen. Um nun diese Schwierigkeit, zu
konkreten Dingen zu gelangen, aus Abstraktem Konkretes zu ziehen,

zu lösen, muß Gabirol eine relativ selbständige Materie einführen, die

ihr Sein als Materie nicht von der Form erhält, sondern dieser von
Anfang des Abstiegsprozesses an gleichgeordnet ist.

Deshalb wird die Seinskonstituierung zu einem Problem der
Qualifizierung und der Determination der Materie durch die Form. Das
konkrete Sein als Resultat dieses Vorgangs ist also von vorneherein

gegeben, da nur noch das Wie der Determination zur Frage steht, ohne
daß das eigentliche existentielle Element des Kompositums hierdurch
berührt wird; dieses Element wäre eher in die Linie der Materie als

Substantialitätsfaktor zu setzen. Das Sein, wie Gabirol es versteht,

24 Ibd. V. 41. 331, 8.



294 Vita est actus primus

ist ein «esse formale», also das Sosein des Kompositums. Die Form

gibt dieses Sosein: «forma dat esse»; aber sie kann dieses nicht geben
ohne die aufnehmende Materie. Das Sein ist deshalb auch Resultat aus
der Verbindung von Form und Materie. Man wird also das Sein als

den formalen Ausdruck der Form in der Materie zu verstehen haben

- «forma dat esse» -, der in der Materie bestimmte Determinationen
ermöglicht auf Grund der fundamentalen Determination, die das «esse

materiale» zum «esse formale» überformt.
Nach dieser Analyse wären zwei Kraftlinien im sich gebenden

Dynamismus der Form zu unterscheiden: die Determination, die die

verschiedenen Seinsschichten und Seinsvollkommenheiten hervorruft,
und eine fundamentale Determination, die das Kompositum als

Vollkommenheitsträger konstituiert. Dieses letztere Element ist die Ebene
des Seins, der direkte Bezug der Form als Form zur Materie als Materie.
Aber Gabirol selbst macht diese Unterscheidung nicht; diese ist logisch
aus seinen Gedanken abzuleiten, und Petrus Hispanus wird diese

Folgerung auch ziehen. Die Vergleiche, die Gabirol anstellt, um den

Werdeprozeß des Seins zu erläutern, führen jedenfalls in die bisher

geschilderte neuplatonische Linie der Informierung der Materie durch
ein von der Form ausgehendes Abbild: «Sigillatio formae in materia,
quando advenit ei a voluntate, est tamquam resultatio formae in spe-
culo»25. Dasselbe geht aus einem anderen Beispiel hervor, in dem der

Wille als Schreiber, die Form als das Geschriebene und die Materie
als die Tafel dargestellt werden 25. Die Form selbst scheint außerhalb
des Kompositums zu bleiben; das, was sich mit der Materie verbindet,
ist das Abbild der Form. Das Sein, das ja ebenfalls von der Form ausgeht,
ist dann auch ein Eindruck der Form in die Materie, durch den die
Materie das «esse formale» erhält. Gabirol bleibt demnach in der Linie
der neuplatonischen Hypostasen, die als eine Art sekundärer Formen
die wahren Formen vertreten und damit als formale und nicht in erster
Linie als existentielle Vollkommenheiten gedacht sind.

In diese Perspektive ist nun der «actus primus» des Petrus Hispanus

zu stellen. Wie bereits gezeigt wurde, übernimmt der Autor in einer

gewissen Weise die Formulierung Gabirols: «esse est actus primus
resultans ex unione suae formae cum sua materia» 27. Das Sein ist das

25 Ibd. V. 41. 330, 22.
26 Ibd. V. 38. 326, 23.
27 CA, 638, 11.



Vita est actus primus 295

Resultat einer Zusammensetzung ; dies gilt im gleichen Maß vom Lebensakt

28. Das Problem des Ursprungs dieses von der Form gegebenen
Aktes als «actus primus» ist noch nicht gelöst; aber es konnte bis jetzt
der Gehalt dieses Ausdrucks festgelegt werden: Es handelt sich um
ein formales Element, um eine Partizipation der Form in der Materie,
die sowohl von der Form als auch von der Materie verschieden ist. Der
Akt ist einerseits Resultat aus der Verbindung von Form und Materie,
andererseits ein von der Form ausgehender Faktor, der das Sosein

des Kompositums bestimmt. Dies ermöglicht es Petrus Flispanus, die

Hypostasen «esse», «vivere», «intelligere», die als getrennte
Vollkommenheitsgrade Partizipationen göttlicher Ideen sind, unter Einfluß des

Teilhabedenkens in Verbindung zu setzen mit der von Gabirol
vorgezeichneten Kosmogonie der dynamischen Faktoren vor einer relativ
selbständigen Materie. Als Resultat einer Zusammensetzung sind die

Hypostasen jeweils der das ganze Kompositum charakterisierende
formale Akt, der als Partizipation der göttlichen Ideen auftritt; als

von den entsprechenden Ideen ausgehende Faktoren sind die Hypostasen
die formalen Gestaltungselemente der Materie im kosmogonischen
Prozeß nach dem Schema Gabirols. Diese beiden Elemente kennzeichnen
den «Hylemorphismus» des Petrus Hispanus, der also in letzter Analyse
nichts anderes darstellt als die Fortsetzung der neuplatonischen Linie
der Erklärung des Werdeprozesses durch die formalen Ausstrahlungen
der wahren Formen auf die Materie, wobei Wirk- und Exemplarursache
identifiziert werden.

Diese Schlußfolgerungen stimmen mit den früher gemachten
Feststellungen überein, nach denen der Lebensakt keinen direkten Einfluß
auf den Organismus ausübt. Die Seele als Form gibt der «materia

prima» das «esse completivum»; das ist der spezifische Daseinsbereich
des Seins- oder Lebensaktes, und hier befindet sich der «actus primus»
in der bisher dargestellten neuplatonischen Tradition, Gabirol
eingeschlossen. Der «actus primus» ist die fundamentale Determination
des Kompositums; alles, was die Hervorbringung des Organischen
betrifft, ist nicht seine Aufgabe. Die Grunddetermination ermöglicht die

Konstituierung des Organismus des Lebewesens und ist Grundlage aller
Lebensprozesse, ohne selber an diesen Prozessen beteiligt zu sein.

Deshalb unterscheidet Petrus Hispanus zwischen Grunddetermination

28 LBV, 416, 16; vgl. CA, 638, 31; 555, 21ff.; 556, 17f£. Für das Denken;
CA, 634, 3ff.



296 Vita est actus primus

und Lebenserscheinungen: «Anima dat esse completivum et est prin-
cipium operationis in illo» 29. Wie bereits gezeigt wurde, geht die « ope-
ratio » und die Belebung im organischen Bereich auf die Seelenpotenzen
zurück, vermittels derer die Seele als Form eine von der Grunddetermination

verschiedene Tätigkeit ausübt. Die bereits hervorgehobene
Unterscheidung zwischen Belebung und Beseelung wird auf dieser

Ebene in das rechte Licht gestellt. Während die Belebung in der
Grunddetermination des Kompositums besteht, ist die Beseelung im Vergleich
zur Belebung in Beziehung zu setzen zu dem eher sekundären Bemühen
des Autors, mit Aristoteles die Seele als Form soweit wie möglich ernst

zu nehmen. Auf der Ebene der Belebung hat man die eigentliche
Begegnung der Form als Form mit der Materie als Materie vor sich, so

wie die ganze neuplatonische Tradition diese Beziehung gesehen hat;
die eigentliche Inspiration des Petrus Hispanus in der Erklärung des

Leib-Seeleverhältnisses nimmt von hier ihren Ausgang. Auf der Ebene
der Beseelung geht es ihm darum, mit Aristoteles das Formsein der
Seele zur letzten Konsequenz im eigentlichen organischen Bereich zu
tragen 30. Im abschließenden Abschnitt über die Einheit des Menschen

bei Petrus Hispanus soll gezeigt werden, wie wichtig diese Unterscheidung
zwischen Belebung und Beseelung, die schließlich die tiefsten
philosophischen Ansichten des Autors über die innere Beschaffenheit des

Seienden und über die Art und Weise ihres Ursprungs widerspiegelt,
für das Verständnis des Menschen als geistig-körperliches Wesen ist.
Vorher soll noch, soweit dies beim jetzigen Stand der Forschung möglich
ist, auf den terminologischen Werdegang eingegangen werden, der vom
oben charakterisierten «esse perfectivum» zur speziellen Formulierung
«actus primus» geführt hat.

29 CA, 231, 30.
30 In CA, 692, 4 ff. sagt Petrus Hispanus, daß sowohl der «actus primus»

als auch der «actus secundus» jeweils in der eigenen Materie existieren. Die Aussage
befindet sich auf der Ebene der Beseelung, da hier unter «actus primus» die Form
bezeichnet wird. Man muß also die Unterscheidung zwischen Belebung und Beseelung
so präzisieren, daß die Beseelung in zwei Etappen vor sich geht: Auf der höchsten
Ebene, auf der die Form «actus primus» ist, trifft die Seele auf den Körper als
auf das zu gestaltende Subjekt; das Resultat dieser Begegnung ist der Lebensakt,
so daß die Belebung die Begegnung der Form als Form mit der Materie als Materie
darstellt. Der Lebensakt bleibt auf diese Ebene beschränkt, so daß er sich im Kern
der Semskonstituierung selbst befindet und damit über der Entfaltung des Seins
in seinen Handlungen steht, die ja die zweite Etappe der Beseelung darstellt.



Vita est actus primus 297

2. Der terminologische Werdegang

Ein interessantes Zeugnis über den Ursprung der Formel «vita
est actus primus» gibt Johannes Pecham in seinem«Tractatus de Anima»,
der gegen 1277 entstanden ist. Pecham schreibt die Formel Gabirol zu:
«... quoniam sicut dicitur in libro Fontis vitae: Vita est actus primus et

aequalis»31. Man sucht allerdings vergeblich bei Gabirol nach dieser

Formel. Es ist aber aufschlußreich, daß Pecham sich gerade auf ihn
beruft. Wie dargestellt wurde, kann wirklich der Inhalt der Formel
auf Gabirol zurückgeführt werden. Auch die Definition der Seele als

Substanz schreibt Pecham Gabirol zu. Die ersten Seiten seines Traktates
über die Seele weisen überhaupt in die bereits untersuchte neuplatonische
Tradition. So zitiert Pecham die Lebensdefinition des «Liber de causis»,

die Beschreibung der Seele als Quelle der Bewegung aus Piatons Phai-
dros 32. Alle diese Elemente bei einem nach Petrus Hispanus
schreibenden Autor weisen deutlich auf eine gemeinsame neuplatonische
Grundinspiration hin, die sich bei allen Autoren aufweisen läßt, die die

Formel «vita est actus primus» kennen: Albertus Magnus, Alexander

von Haies, der bereits erwähnte anonyme Aristoteleskommentator des

«De Anima»; aber der genaue Ursprungsort der Formel wird nirgends
angegeben.

Die älteste, in einer Textedition zur Verfügung stehende Schrift
mit dieser Formel ist «De motu cordis» von Alfred von Sarashel33:

«Prima ergo et aequalis et continua est vita. Primus enim formae actus
est. Est enim primus motus ex quieto sempiterno fluens»34. Diese

31 P. G. Melani, Tractatus de anima Joannis Pecham, Firenze 1948, 4.
32 245 c-d; vgl. Melani, op. cit. 6: «animam se ipsam movere et motum

istum esse continuum ».
33 Alfred von Sarashel, De motu cordis. Hrsg. von Clemens Baumker

(Beiträge, Bd. 23, H. 1-2).
34 Ibd. 8, 9; vgl. 30, 19: «Primus et continuus animae actus vita est». Bei

Alfred von Sarashel findet sich dasselbe Bild der Unterscheidung zwischen der
Seele als Substanz und als Form wie bei Petrus Hispanus: «In se enim considerata
substantia incorporea, intellectiva, illuminationum quae a primo sunt ultima
relatione perceptiva. Relata vero anima est perfectio corporis physici organici. »

Ibd. 2. Deshalb muß auch das Leben als Akt der Form betrachtet werden :

«Primus enim formae actus est.» - Es sei hier kurz zusammengefaßt, aus welchen
Quellen die Elemente der Lebensdefinition des Alfred von Sarashel, die sich auch
bei Petrus Hispanus findet (vgl. SA, 11, 12; 319, 33), stammen. Der Liber de
causis, op. cit., § 17, gibt im Anschluß an die Elementatio Theologica, prop. 102,
folgende Definition: «Vita est processio ex ente primo, quieto, sempiterno et primus



298 Vita est actus primus

Lebensdefinition darf nicht aus dem Zusammenhang gerissen werden.
Schon das letzte Glied der Definition, das aus dem «Liber de causis»

übernommen wurde, läßt auf den besonderen Akzent der Aussage
aufhorchen: Wenn für Alfred von Sarashel das Leben der «primus
motus» ist, der über das Formsein der in sich ruhenden, beständigen
Seelensubstanz fließt, so ist von vorneherein nicht an die aristotelische

Terminologie des «actus primus» zu denken. Für Aristoteles ist die
Seele Entelechie, also «actus primus»; bei Alfred von Sarashel hingegen
ist der «actus primus» eine von der Seele als Form ausgehende Partizipation

im organischen Körper. Durch die Zeilen, die dem zitierten Text
vorausgehen, wird der Verdacht bestärkt, daß die terminologische
Koinzidenz des Lebens als «actus primus» mit dem von Aristoteles

geschaffenen Fachausdruck Entelechie äußerer Natur ist, daß Alfred
also nicht beabsichtigte, die spezielle Tatsache, daß das Leben aus

der Seele hervorgeht, auf dieselbe Stufe zu setzen wie die Seele als

«actus primus».
Die Unterscheidung zwischen Seele und Leben als Folgeerscheinung

der Seele oder als eine von ihr abgetrennte Seinsvollkommenheit, die
die Seele vermittelt, dürfte für Alfred von Sarashel selbstverständlich

gewesen sein: «Primus enim formae actus est». Die Frage, um die es

hier geht, woher denn der Lebensakt das Qualifikativ « primus» bekommt,
erhält deshalb einen ganz neuen Ansatzpunkt: «Primus» ist ein

Eigenschaftswort, das auf derselben Stufe mit anderen Eigenschaftswörtern,
steht: «Prima ergo et aequalis et continua est vita». Es handelt sich
also um nichts anderes als um die Beschreibung der fundamentalen

Eigenschaften des Lebens, das ein Akt ist. Diese Eigenschaften werden
in den Zeilen, die der Definition des Lebens vorausgehen, erklärt. Für
«prima»: «Vitam igitur vegetabilis et animalis omnium potentiarum
primam esse concludimus»35. Das Leben liegt naturgemäß vor den

Seelenpotenzen; es macht die Aktivierung der Potenzen möglich. Für
die Eigenschaft «aequalis»: «Vitam actu omnibus aequaliter inesse

necesse est, ceteras (potentias) neutiquam»36. Manche Seelenkräfte

motus.» Hierzu kommt die Formulierung des Dionysius «quieta et uniformis»
(vgl. Expositio, De div. Nom., 392, 20). Alfred hält sich also ziemlich genau an
die aufgezeigten Elemente der neuplatonischen Lebensdefinition. Nur dürfte
inzwischen bei ihm im Element «ex quieto sempiterno» die Seelensubstanz
angesprochen sein, wie dies deutlich der Fall für Petrus Hispanus ist (vgl. SA, 11, 12).

35 Ibd. 7, 3.
36 Ibd. 7, 5.



Vita est actus primus 299

können diesem oder jenem Lebewesen fehlen; das Leben aber haben
sie alle gleichermaßen. Für « continuus » : «Vitae autem actus necessario

continuus est, ceterorum vero minime» 37. Alle Eigenschaften des Lebens
werden also jeweils im Gegensatz zu den Seelenpotenzen erklärt. Das
Leben ist ein fundamentaler Wesenszug des Lebendigen; die Potenzen
können unvollkommen und einzeln auftreten, sie können ihre Tätigkeit
einstellen. Das Leben hingegen liegt vor den Potenzen und ist jedem
Lebewesen inne in ununterbrochener Weise. Der Sinn des Lebens

speziell als «actus primus» liegt darin, daß es der Grundakt, die erste
und wichtigste Tätigkeit der Seele ist. Alfred von Sarashel befindet sich
mit diesen Aussagen eindeutig in der neuplatonischen Tradition, für
die das Leben ein vom Seelenzentrum ausgehender Akt ist. Dieser Akt
ist der «actus primus» der Seele, da er die Grundlage für alle anderen

Tätigkeiten der Seele ist.
Eine Bestätigung für die hier aufgestellte Hypothese, daß die

Terminologie «actus primus» nicht aristotelischen Ursprungs ist, findet
man darin, daß Alfred von Sarashel ebenfalls seine Terminologie mit
Gabirol abstimmt: «Est enim vita corporis et animae unitorum actus
primus» 38. Der Lebensakt ist das Resultat aus der Zusammensetzung
von Seele und Körper. Nur darf man sich nicht vorstellen, daß Alfred
von Sarashel etwa folgenden Gedankengang entwickelt hätte : Aristoteles
sagt, daß die Seele «actus primus» ist. Nun stammt aber das Leben von
der Seele. Also ist das Leben als Verlängerung der Seele als «actus

primus» zu betrachten, weshalb es selbst «actus primus» genannt werden
muß. Nein, Alfred von Sarashel scheint keine sachliche Koinzidenz
zwischen dem aristotelischen «actus primus» und dem Leben als Erstakt
herstellen zu wollen. Das Werden seiner Gedanken dürfte so vor sich

gegangen sein: Das Leben ist eine der Seele entstammende Tätigkeit.
Nun muß man aber der Seele viele Tätigkeiten zuschreiben. Welchen
Platz nimmt unter ihnen das Leben ein? Hier ist der genaue Punkt,
in dem sich das neuplatonische Partizipationsdenken auswirkt, teils
durch das«vivere» als getrennter, in den göttlichen Ideen präexistierender
Vollkommenheitsgrad, teils durch die an Gabirol sich inspirierende
Terminologie des dynamischen Aktes, durch den die Form sich mit der
Materie verbindet. Das Leben ist also ein wesentlicher Akt der Seele,

ja, es ist der erste Akt der Seele, der allen anderen sich durch die Seelen-

37 Ibd. 7, 14.
38 Ibd. 84, 17.



300 Vita est actus primus

kräfte auswirkenden Tätigkeiten der Seele vorangeht. Die Autorität, die

vielleicht der Ursprungsort der Formulierung «actus primus» sein dürfte,
garantiert, daß der so geschilderte Werdegang der Terminologie «actus

primus» durchaus wahrscheinlich ist.
Man weiß um das Ansehen, das die pseudo-augustinische Schrift

«De spiritu et anima» gegen Ende des zwölften Jahrhunderts erlangte 39.

Gerade dieses Werk sollte die neuplatonische Lebensphilosophie zur
aristotelischen Terminologie des «actus primus» führen, obwohl weder

in «De spiritu et anima» noch bei den Autoren, die aus dieser Quelle

schöpfen, das Leben als «actus primus» eigentlichen aristotelischen
Gehalt bekommt. Dies ist sehr deutlich aus «De spiritu et anima»

herauszulesen: «Anima in essentia est simplex, in officiis est multiplex.
Habet enim Septem actionis gradus... Primus est vivificatio... Im primo
gradu sive actu anima praesentia sua corpus vivificat, colligit in unum...
Primum gradum communem habemus cum arbustis...» 40. Im darauf

folgenden Lehrgedicht werden die sieben Grade so eingeführt:
«Vis animae nostrae Septem sibi vindicat actus:
vivificat, sentit, varias complectitur artes,

Ex actu primo vegetantur corpora, crescunt,
Proveh.it inde vigor, nexus, complexio, motus,
Et status et species, et convenientia quaedam» 41.

Die sieben Stufen der Tätigkeit der Seele stellen sieben Schichten
und Etappen dar, die die Seele von ihrer natürlichen Tätigkeit der

Belebung bis zum Gipfel der Mystik führen: «vivificatio», «sensus»,

«ars, «correctio», «tranquillitas», «contemplatio», «quies». Jede Stufe
der Tätigkeit geht direkt von der Seele aus; aber man sieht auch, daß

die höheren Stufen auf den niedrigeren aufbauen, da der Endpunkt die

Reinigung der niedrigeren Aktivitäten voraussetzt. In dieser Reihenfolge
ist die Verleihung des Lebens die Basis aller folgenden Tätigkeiten.
Der erste Akt der Seele ist also das Leben, das der Mensch gemeinsam
mit dem vegetativen und tierischen Leben hat; die Sinnestätigkeit ist
ihm mit den Tieren gemein. Das Leben steht sich also als die Hypostase
«vivere» dar, die die Grundvollkommenheit auch für den Menschen
auf dem Weg zur Vollendung seiner höchsten geistigen Kapazitäten ist.

39 Vgl. E. Gilson, La philosophie au Moyen-Age, 302 f.
40 De spiritu et anima, PL 40, Kol. 825, Kap. 61.
41 Ibd. 826.



Vita est actus primus 301

Hier findet sich wieder, was bei Alfred von Sarashel inzwischen zur
Priorität des Lebens über die Seelenkräfte geworden ist: Das Leben ist
der fundamentale Akt der Seele, den alle anderen von der Seele

ausgehenden Handlungen voraussetzen. Aus dieser sachlichen Übereinstimmung

der Einschätzung des Lebens folgt aber auch die terminologische
Übereinstimmung. Das «ex actu primo» der Schrift «De spiritu et anima»,
das das Leben zur ersten Tätigkeit der Seele macht, führt zum «actus

primus» des Alfred von Sarashel, bei dem wiederum das Leben die

Grundtätigkeit der Seele ist. Nur hat sich bei ihm inzwischen eine Wende

zu einer mehr metaphysischen Darstellung unter dem Einfluß Gabirols

vollzogen 42.

Wenn man von hier aus die Entwicklung der Formel «vita est

actus primus» weiter verfolgt, stellt man fest, daß sich ihr metaphysisches
Gewicht immer stärker geltend macht, und dies zur selben Zeit, da

Aristoteles einen immer größeren Einfluß gewinnt. So kam es naturgemäß
zur Identifizierung auch des Gehaltes der Formel mit der Terminologie,
die Aristoteles mit einem neuen Inhalt erfüllte, und diese Identifizierung
vollzog sich, obwohl die Formel in der geschichtlichen Entwicklung
aus anderen Quellen stammt. Aber der Gehalt, mit dem man die Formel

nun füllt, bleibt trotzdem neuplatonisches Gedankengut43. Die
vorausgehenden Untersuchungen erhellen zur Genüge diesen Umstand:
Das Leben ist eine Partizipation einer übergeordneten Vollkommenheit,

42 Natürlich ist Gabirol nicht der einzige Urheber der metaphysischen
Darstellung des von der Form ausgehenden Aktes als Resultat der Verbindung von
Form und Materie. Gerade darin, daß die aus der Form heraustretende
Partizipation Akt gennant wird, z. B. das Leben als «actus primus», dürfte auch ein
Einfluß Avicennas vorhanden sein: «Sensus enim perfectionis hie est, scilicet id
propter cuius esse fit animal in actu animal, et vegetabile in efîectu vegetabile».
Avicenna, De anima, fol. Iva. Das Sein der Seele als «perfectio» schafft das «animal
in actu»; von dieser Terminologie aus ist kein großer Schritt erforderlich, um aus
diesem Sein, das das «animal in actu» schafft, das neuplatonische Sein als eine

von der Form an die Materie mitgeteilte Partizipation zu machen. Ein Vergleich
Avicennas, ibd. fol. lrb, kann in einer neuplatonischen Mentalität in derselben
Richtung interpretiert werden: «Potest etiam dici (anima) perfectio, hac compara-
tione scilicet, quod perficitur genus per illam et habet esse species per illam...
Natura enim generis imperfecta est et indeterminata nisi perficiat earn natura
differentiae simplicis... Differentia enim est perfectio speciei ex hoc quod est species».
Dies kommt der Lehre Gabirols nahe, wonach das Sein - in diesem Fall das Sein
der Spezies als solcher - aus der Verbindung von Form und Materie entsteht.

43 Für Albertus Magnus vgl. L. B. Geiger, Art. cit., 108, Anm. 223, über den
Sinn des Begriffes «actus». - Petrus Hispanus stellt ausdrücklich einen Parallelismus

her zwischen der Seele als «actus primus» und dem Leben als «actus primus»,
indem er von beiden sagt: «id quo vivimus»; vgl. CA, 688, 22-689, 13.



302 Vita est actus primus

die selber als das eigentliche formale Element in einer gewissen Distanz

von der Materie bleibt und dafür ein Abbild ihrer Vollkommenheit in
die Materie hineingibt, durch das das Kompositum determiniert und
damit in den der Ranghöhe der Form entsprechenden Seinsgrad
eingeordnet wird. Die Hypostasen «esse», «vivere», «intelligere» bestimmen
die unbewußte Grundhaltung des Petrus Hispanus und der anderen

Autoren, wenn sie schreiben: «Vita est actus primus»44.

44 L. B. Geiger wirft in seinem Artikel über Albertus Magnus, 53, Anm. 19,
das Problem eines medizinischen Ursprungs der Formel «vita est actus primus»
auf. Ein solcher Ursprung scheint fraglich. Der Text R. Bacons, den P. Geiger
zur Stützung der Annahme eines medizinischen Ursprungs zitiert, läßt sich, wie
dies bereits für «De motu cordis» geschehen ist, so interpretieren, daß der Lebensakt

erster genannt wird, weil er den Seelenkräften vorangeht; es sind ja gerade
die Ärzte, die nicht mit dieser von Bacon approbierten Theorie einverstanden
sind, da für sie das Leben aus der «potentia animalis» entsteht und nicht direkt
aus der Seelensubstanz. Es ist im Verlauf dieser Arbeit auf die von Petrus Hispanus
deutlich hervorgehobene Unterscheidung zwischen Leben als «actus primus» und
Leben als Effekt des «motus cordis» samt der diesem entsprechenden «vis Vitalis»
als «actus secundus» der Seele hingewiesen worden; dieses letztere Element
entstammt nach den Aussagen des Petrus Hispanus medizinischen Spekulationen,
vgl. CA, 723, 19ff. ; SA, 139, 6fi. Galen scheint die Formel vom Leben als Erstakt
nicht zu kennen; die für diesen Zweck konsultierten Werke sprechen vom Leben
einfach als einer Folgeerscheinung der Seele. Avicennas Canon schweigt sich
ebenfalls aus; dafür findet man aber in seiner De Anima-Paraphrase einen
deutlichen Gegenbeweis in der Beantwortung folgenden Einwandes: «Quod opus fuit
afiirmare animam, et cur non sufhcit nobis dicere: quod ipsa vita est perfectio
haec ex qua emanat id quod attribuimus necessario animae?» Nach verschiedenen
Unterscheidungen, die die Natur der «perfectio prima» herausstellen, kommt
folgende solutio: «Quod autem intelligitur de perfectione prima quam descrip-
simus, prohibet ut praecedat earn essentialiter alia perfectio. Perfectio enim prima
non habet principium nec perfectionem primam. Ergo quod intelligitur de vita
et de anima non est unum et idem, si quod dicimus animam volumus intelligere
quod omnes intelligunt. Si autem quod volumus quod vita sit nomen multivocum
ad animam in significando perfectionem primam, non contendimus super hoc,
quin vita sit nomen eius quod volumus affirmare de hac prima perfectione. Ergo
jam cognivimus nunc intellectum nominis, quo appellatur haec res quae vocatur
anima ex relatione quam habet». De anima, fol. 2ra-2rb. Wenn Avicenna ein
Vertreter des Lebens als «actus primus» gewesen wäre, hätte sich ihm hier, da
von der Seele als «perfectio prima», also vom aristotelischen «actus primus», die
Rede ist, die Gelegenheit geboten, die Beziehungen zwischen Seele und Leben
klarzulegen. Dies ist aber nicht der Fall; man kann aus diesem Text nur schließen,
daß das Leben im univoken Sinn nicht «perfectio prima» ist. In den ärztlichen
Kreisen scheinen die Lebensspekulationen auf den ganz bestimmten Punkt der
Verbindung der zwei Substanzen Leib und Seele beschränkt gewesen zu sein;
die Theorie der «spiritus», die die Vermittlerrolle übernehmen, ist die Grundlage
hierfür, selber wiederum auf den primären Qualitäten aufbauend. So Urso Sa-

lernitanus, in; Die medizinisch-naturphilosophischen Aphorismen und Kommentare

des Magister Urso Salernitanus, hrsg. von Rudolf Creutz (Quellen und Studien



Vita est actus primus 303

3. Grundkonzeptionen der Welterklärung

Es dürfte inzwischen klar geworden sein, warum bis jetzt nicht
von einem direkten Einfluß des Aristoteles gesprochen wurde, obwohl
die Formulierung «actus primus» gerade auf diese Quelle hinzuweisen
scheint. Wenn man in der Philosophiegeschichte die erste Hälfte des

dreizehnten Jahrhunderts allgemein als Zeitabschnitt der Aristotelesrezeption

bezeichnet, so darf damit doch noch nicht gesagt sein, daß

viele Autoren dieser Zeit zum eigentlichen spezifischen Kern des aristotelischen

Systems vorgedrungen seien. Die doktrinalen Schichten, die

man in dieser Epoche feststellen kann, sind übereinander gelagert. Die
Gedanken des Aristoteles bilden die zuletzt hinzugekommene Schicht.
Nun ist es aber schon rein erfahrungsgemäß sehr wahrscheinlich, daß

in einer Zeit, in der eine tiefergehende Konfrontierung verschiedener

Gedankenrichtungen erst beginnt, die meisten Autoren das Spezifische
der neu hinzugekommenen Thesen noch nicht voll erfaßt haben, daß

sie also in der Interpretation des neuen Gedankengutes von der ihnen
vertrauten Basis ausgehen. In der zur Frage stehenden Epoche ist es

eigentlich nur einem Denker gelungen, das aristotelische Gedankengut
zur Grundlage einer neuen Synthese zu machen, und zwar auf die Weise,
daß die jüngst hinzugelangte Schicht nicht mehr nur den äußeren Anstrich
traditioneller Gedankengänge bildet, sondern daß radikal die

Wertpyramide der Gedanken umgekehrt wird, so daß die jüngste Schicht

Grundlage wird, die alle älteren Schichten der Kritik dieser zur Grundlage

gewordenen Pyramidenspitze unterwirft ; es handelt sich um
Thomas von Aquin.

Petrus Hispanus gehört eindeutig zu jenen Autoren, die dem
traditionellen neuplatonischen Gedankengut durch die Übernahme
aristotelischer Terminologie nur einen Aspekt der Aktualität, der Modernität

der Philosophie hinzugewinnen. Wenn sein ganzes System um das

Begriffspaar Form - Materie aufgebaut ist, so ist dies noch lange kein

zur Geschichte der Naturwissenschaften und der Medizin, Bd. 5, H. 1). Berlin,
1936, 49f. Das Leben ist das Resultat aus einer besonderen Komplexion. Und
hierbei können natürlich platonische Gedanken zutiefst in das philosophische
System eingearbeitet werden; so legt Urso Salernitanus seiner Arbeit die Kosmo-
gonie des Timäos in der Darstellung des Chalcidius zugrunde; vgl. Einleitung
von R. Creutz, op. cit., 5f. Aber das Leben wird nicht zum direkten Objekt
der philosophischen Spekulation gemacht; es bleibt auf den Bereich beschränkt,
in dem der Arzt mit seinen naturphilosophischen Begriffen sein Entstehen, Dasein
und Verschwinden empirisch in den Griff bekommen kann.



304 Vita est actus primus

aristotelisches Gedankengut. Auch Platon kannte ja schon vor Aristoteles
diese Begriffe. Es sei nur daran erinnert, daß Petrus Hispanus die Seele

genau so gut durch das Leben als auch durch das Formsein definiert 45.

Dies ist nicht erstaunlich, wenn man sich die Mühe macht, den besonderen

Gehalt der Seele als Form und überhaupt das Verhältnis einer so

verstandenen Form zu einer solchen Materie zu untersuchen.

In einem neuplatonischen System geht die Form keine eigentliche
Verbindung mit der Materie ein; es ist unvorstellbar, daß die Form aus

der Potenz der Materie unter Einfluß einer Wirkursache hervorgehen
soll, wie dies Aristoteles annimmt. Die Form ist vielmehr autonom;
sie ist der dynamische Pol, der die Initiative im Gestaltungsprozeß

ergreift. Und dies geschieht auch nicht durch das direkte Einwirken
der Form auf die Materie, sondern so, daß die Form in sich ruhend
bleibt und nur ein Abbild als Gestaltungselement in die Materie hineingibt.

Dieses ist im Fall der Seele das Leben, also eine Partizipation, der

in einem viel höheren Grad verwirklichten Vollkommenheit der
Seelensubstanz. Und wie bei Petrus Hispanus aufgezeigt wurde, ist auch das

Formsein der Seele in dieser Linie zu verstehen, so daß die Seele als

Form nicht als aristotelische Form gedacht ist, sondern ebenfalls nur
als ein von der Seelensubstanz sich auf die Materie ergießender Kraftstrom.

So kommen Form und Leben in engste Nähe, aber nur deshalb,
weil keines von beiden die eigentliche, echte und wahre Form ist. Die
wahre Form ist der Ursprung und das autonome, dynamische Zentrum
der beiden aus ihr abstammenden Strahlen, die Vermittler der in sich
ruhenbleibenden Vollkommenheit der wahren Form sind. Das Leben

hat sich hierbei, geschichtlich gesehen, direkt aus dem Partizipationsdenken

als eine von Seele und Körper verschiedene Hypostase
entwickelt; die Seele als Form hat ihren Ursprung bei Aristoteles, hat sich

aber ebenfalls unter Einfluß des neuplatonischen Gedankens der
Autonomie der Formen zu einer Verlängerung des der Form inneseienden

Dynamismus, der sich nach außen ergießt, umgebildet46.

45 Vgl. CA, 555, 21fi.
46 Vgl. den Artikel von L. B. Geiger über Albertus Magnus, 113, wo der

Gehalt der Form als Substanz in einem neuplatonischen Gedankensystem klar
umrissen wird: «Elle (la forme) est substance au sens premier. Ce qui veut dire
non pas qu'elle subsiste comme la substance individuelle d'Aristote, mais qu'elle
constitue au regard de l'intelligence un contenu déterminé, une essence justement,
et, en ce sens, un esse. C'est par elle qu'est, c'est-à-dire est déterminé ou spécifié,
tout ce qui est, tout ce qui possède la raison, objet de la définition. Ni le quod est,
ni la matière ne concourent à l'esse, c'est-à-dire à la spécification. Ce sont des



Vita est actus primus 305

Man muß aber zugestehen, daß ein gewisses Verständnis der
aristotelischen Form doch gegeben ist. Dies tritt deutlich zu Tage in der
öfters aufgetauchten Frage, warum nur die Menschenseele unsterblich
ist, da doch alle Seelendifferenzen geistige Substanzen sind. Die Antwort
auf diese Frage bleibt immer unklar, da eine geistige Substanz autonom

zu sein scheint und nicht selbst von dem abhängig sein kann, was sie

aus eigenem Dynamismus der Materie mitteilt, ihr Formsein. Da sie

aber doch davon abhängig ist in Pflanze und Tier, muß man dieses

Aufgehen der geistigen Substanz in ihrer Funktion des Formseins
aristotelischem Einfluß zuschreiben, da, wie Petrus Hispanus immer
wieder betont, die Form nur Form für die Materie sein kann. Die
aristotelische Lehre des Hylemorphismus bietet also dem grundsätzlich
neuplatonischen System des Partizipationsdenkens einen bequemen
Ausweg aus dem Problem, warum manche Formen vergänglich, andere

unvergänglich sind: eben deshalb, weil manche Formen der Materie
zu nahe kommen und dadurch ihre Selbständigkeit verlieren. Natürlich
liegt hier ein Fehlschluß vor, da nicht gleichzeitig die Autonomie der
Form und ihre Verstrickung in die Materie ausgesagt werden können.
Entweder erklärt man die Form als Substanz autonom, und dann ist
ihre Abhängigkeit von der Materie, wie dies erfahrungsmäßig festgestellt
werden kann, unerklärlich; oder aber, diesmal direkt von der Erfahrung
herkommend, muß man den integralen Plylemorphismus zugeben, um
dann aber in die Problematik der Geistseele als Form des Körpers zu
geraten. Dies ist die Situation der Aristotelesinterpretation im dreizehnten

Jahrhundert, in der Petrus Hispanus seine Werke schreibt und die

aufgezeigte Problematik vom Piatonismus her löst; dabei ist der Ari-
stotelismus nur ein Hilfsmittel, um manche dunkle Stellen in platonischen

Thesen, die der Erfahrung nicht Rechenschaft tragen, durch
Anleihen bei Aristoteles auszuflicken.

In der Tat liegen den Divergenzen der beiden Systeme verschiedene

Grundintuitionen der Welterklärung zugrunde. Das aristotelische
Universum ist - insgesamt gesehen - ohne Anfang, ohne Entwicklung,
ohne Ende. Alles ist an einem bestimmten Platz. Harmonie herrscht
in diesem Universum durch die Zielursache. Niemand könnte sagen

- und es ist höchst überflüssig, diese Frage stellen zu wollen - wie jedes

principes qui fondent la subsistance, qui fournissent le support nécessaire pour
passer de l'état commun et abstrait de la forme à l'état individuel et subsistant
des êtres réels».

20



306 Vita est actus primus

Element den ihm zukommenden Platz einnimmt, wie auch die Frage,
ob Leib und Seele eins sind, unzulässig ist 47. Wenn man einen
Querschnitt durch dieses Universum macht, findet man zwar eine wundervolle

Konstruktion; aber der Plan hierzu ist nicht mitgeliefert. Die
Gefahr des statischen Nebeneinanders der verschiedenen Elemente ist
reell vorhanden 48.

Dasselbe trifft auf die aristotelische Auffassung von der Form
zu. Das ständig wiederkehrende Vergleichselement im Dienst der Induktion

der Form ist die künstlerische Tätigkeit. Die Form wird aus dem

Holz herausgearbeitet, sie kommt nicht von außen hinein, es sei denn
als Idee des Künstlers. In sich aber ist die Form eher statischer Natur;
das heißt, sie hat wohl ihren Wirkungsbereich, aber nicht so, daß sie

auf die Materie als getrenntes Element einwirken würde, wie dies im
Piatonismus angenommen wird. Die große aristotelische Grundintuition
erfaßt die Einheit des Seienden, in dem die Unterscheidung in Form
und Materie nur zwei Aspekte des einen Seienden darstellt. Die
Vollkommenheit des Seienden entsteht nicht durch die Polarität von zwei

relativ selbständigen Faktoren, sondern besteht in der Entelechie des

einen Seienden, das als ganzes, einheitliches Gefüge in sich die
Seinsaktualität besitzt. Dies ist der Sinn der Entelechie, des «actus primus».

Anders ist die Grundinspiration des platonischen Systems. Hier
ist es die Welt der geistigen Erfahrung, des Reichtums der Ideen, die

die eigentliche Seinserfahrung ausmacht. Die Ideenwelt liefert die

gestaltenden Elemente des Werdens. Das Problem des Werdens mußte

ja dann entstehen, wenn man von den Ideen als eigentliche Wirklichkeit
und zugleich als Exemplare der äußeren, sinnenhaften Welt aus den

Rückweg sucht zum sinnenhaften Sein. Es stellt sich die Frage, wie
denn die sinnenhafte Welt möglich sei im Vergleich zum wahren Sein,

wie sie gestaltet wurde und in welcher Beziehung sie zur Welt der
Ideen steht. Die Antwort besteht darin, daß die Ideen dynamischer
Natur sind und sich mitteilen; sie gestalten die Materie, die als formloser
Faktor das Gegenüber der formgebenden Naturen ist. Hier herrscht

47 De An. 412b 6.
48 Die Schwierigkeit des Auffindens einer dynamischen Gesamtkonzeption wird

heute gerade in einem zentralen Punkt des aristotelischen Systems sichtbar: in
der Lehre von der Substanz. Mit dem immer tieferen Vordringen der
Naturwissenschaften wurde der klassische Substanzbegriff in immer größere Schwierigkeiten
gebracht, so daß man schließlich bei der Lokalisierung der Substanz in der körperlichen

Welt die größten Meinungsverschiedenheiten antrifft.



Vita est actus primus 307

also die Grundkonzeption des Modellierens vor, wobei der Akzent auf
das Hineinführen einer Form in einen vorgegebenen Stoff liegt. Es
handelt sich um einen aktiven Vorgang; das Erleiden liegt nur auf
seifen der Materie. Die Form erhält einen Dynamismus zugesprochen,
der es ihr ermöglicht, die Materie zu gestalten. In dieser Hinsicht ist
sie unabhängig von der Materie; durch die Gestaltung der Materie

gewinnt die Form nur die Subsistenz in einem konkreten, individuellen
Wesen hinzu, während sie in sich auch ohne die Materie ein intelligibles
Sein hat. Die Gestaltung der Materie durch die Form schließt deshalb
die Verschmelzung der beiden Elemente aus, da die Form auch nach
der Individuation ihren intelligiblen, von der Materie unabhängigen
Zustand behält. Der eigentliche Gestaltungsfaktor ist deshalb nur ein
Abbild der wahren Form, die in sich bestehend von der Materie getrennt
bleibt, wie bereits aufgezeigt wurde. Dies ist der Kern des neuplatonischen

Partizipationsdenkens, und in dieser Sicht kann man wohl von
einer Gesamtschau des Universums sprechen, da alles an ganz bestimmte,
übergeordnete Prinzipien angeknüpft ist. Aber der Vorteil einer Gesamtschau

des Universums wird schwer bezahlt durch den Nachteil der
Inkohärenz der Seienden, die nicht das volle Gewicht ihres Seins in sich
haben. Es ist dem Menschen eben unmöglich, auch wenn er in einer das

ganze Universum umfassenden Gedankenschau in etwa den Blick Gottes
über dieses Universum nachahmen kann, dieser Grundintuition
schöpferische Kraft zu verleihen.

Die Art und Weise, wie die verschiedenen neuplatonischen Systeme
die Welt erklären, kommt ungefähr einem Bemühen um den

intuitivschöpferischen Blick Gottes auf das Universum nahe. Noch die
Philosophie des zwölften Jahrhunderts legt hiervon Zeugnis ab; die Schule

von Chartres erklärte den Genesistext der Weltentstehung in enger
Verbindung mit Piatons Timäos, der die unerschöpfbare Quelle aller

Welterklärungsversuche vom eben geschilderten Typus ist. Über Chal-

cidius, der den Timäos übersetzte und kommentierte, wurde die
platonische Weltkosmogonie auch im christlichen Abendland bekannt und
akzeptierbar; die Schule von Chartres kommentiert nur Chalcidius
weiter 49. Ein Blick auf die Gedankenwelt des Chalcidius gibt Auskunft

49 Die Auswirkung der platonischen Grundkonzeption der Kosmogonie, des

Begriffspaars Form-Materie etc., auf das Mittelalter ist noch nicht systematisch
erforscht worden. Aber manche interessante einschlägige Texte sind jetzt in neuen
Ausgaben zugänglich, z. B. : Clarembaud d'Arras, Life and Works, (by) Nikolaus
M. Häring, Toronto, 1965. Gilbert de la Porree, The commentaries on Boethius
by Gilbert of Poitiers. Ed. by Nikolaus M. Häring, Toronto, 1966.



308 Vita est actus primus

über die Mentalität, die durch eine längere Zeit währende Assimilation
seines Timäos-Kommentars entstehen mußte.

«Quippe primum elementum universae rei silva est informis ac
sine qualitate quam, ut sit mundus, format intelligibilis species; ex
quibus, silva videlicet et specie, ignis purus et intelligibilis ceteraeque
sincerae substantiae quattuor, e quibus demum hae materiae sensibiles,

igneae aquatiles terrenae et aereae. Ignis porro purus et ceterae sincerae

intelligibilesque substantiae species sunt exemplaria corporum, ideae

cognominatae ; quarum ad praesens differt examinationem nec quaerit,
unane sit archetypa species eorum quae sunt communis omnium, an
innumerabiles...» 50. Chalcidius kennt also eine stets sich gleichbleibende
Materie 51, eine Species, die zusammen mit der Materie die Idee bildet;
die Idee, oder «exemplar», ist die wahrhaft sich gleichbleibende Substanz,
aus der dann die sinnlichen, vergänglichen Wesen entstehen als Abbilder
der wahren Substanzen 52. Es liegt hier implizit die Lehre zugrunde,
daß alles Geschaffene aus Form und Materie besteht, auch die Ideen.
Natürlich handelt es sich um einen analogen Materiebegriff, da die
Ideen unvergänglich, die sinnlichen Wesen aber vergänglich sind. Im
Grund beruht die ganze Kosmogonie auf dem Dynamismus der Ideen,
die der Materie, die nur die Rolle des Subjektes und Substrates innehat,
ein Abbild ihrer selbst eindrücken: «Igitur, quia sensiles quoque species

imagines sunt specierum intelligibilium, sicut saepe iam diximus, et ab

intelligibilibus substantiam trahunt, nec substantiam modo, sed etiam
similitudinem, opus est his, opinor, silva, in quo fiant et substantiam
sortiantur» 53. Das wahre Sein befindet sich nicht im sinnlichen Wesen,
sondern in der Idee. Deshalb zählt nicht das Sein als existentielles
Moment des Seienden, sondern das formale Sein, das heißt die Deter-

50 Chalcidius, In Tim., cap. 272, op. cit. 276, 10.
51 Ibd. cap. 309, S. 310, 7 : «Namque ut cera, quae transfigurata in multas

diversasque formas non ipsa vertitur sed figurae, ipsa (silva) in propria natura
perseverante, cum figurae non sint quod cera est, sic opinor silvam quoque formis
figurisque variatur, cum de sua condicione minime recedat, recte patibilem dici».

52 Ibd. cap. 329, S. 323, 11: «Manet ergo silva in tali fortuna [ohne jegliche
Qualität] et condicione semper, archetypum quoque exemplum manet in substantia
propria, idea scilicet cuiusque existens rei natae; similiter deus opifex per aevum
manet, sed achetyporum exemplorum simulacra, quae silvae obveniunt, non
permanent...».

53 Ibd. cap. 344, S. 341, 4. Der Unterschied zwischen Idee und Abbild wird
ganz unüberhörbar betont, vgl. cap. 337: «Et est imposita quidem silvae species
secunda, prima vero ilia, ad cuius haec secunda similitudinem facta est».



Vita est actus primus 309

mination, die Spezifizierung, die als solche einen realen Gehalt für den

Verstand hat. Aus dieser Mentalität heraus muß das konkret Seiende

in verschiedene Bereiche aufgespalten werden, die einerseits der
Determination, also dem formalen Sein, entsprechen, andererseits der Materie
als Grundlage und Möglichkeit zur Entfaltung und Realisierung des

formalen Elementes; aus dem Zusammenwirken beider Elemente
entsteht das konkret Seiende, das weder das eine noch das andere dieser

Elemente ist54. Dies also ist der «Hylemorphismus» des Chalcidius. Er
entstammt nicht wie bei Aristoteles einer induktiven Methode, sondern
den Gesetzen des Geistes, der die Wirklichkeit durch die Methoden
der «resolutio» und der «compositio» in den Griff bekommen will55. Diese

Darlegungen besagen natürlich nicht, daß Petrus Hispanus sich dieses

Kontextes bewußt gewesen ist. Es ist vollkommen ausreichend, daß

man bei ihm in dem, was seine innersten philosophischen Überzeugungen

betrifft, das Vorhandensein der geschilderten neuplatonischen Mentalität
feststellen kann. Auch für Petrus Hispanus treffen der Dynamismus der

Form, der Substratscharakter der Materie, die Überbrückung des

Abstandes zwischen beiden durch die Hypostasen «esse», «vivere»,

«intelligere» als Abbild der Form zu. Deshalb ist auch sein Hylemorphismus

mit Anführungszeichen zu versehen; und die in dieser Arbeit
vertretene These, daß das Leben eine aus dem Partizipationsdenken
des Neuplatonismus stammende Hypostase ist, gewinnt durch den

Nachweis des Vorhandenseins der Grundintuition des Neuplatonismus
viel an Wahrscheinlichkeit.

54 Ibd., cap. 330, S. 324, 19: «Comparât enim quod percipit in se species
matri, videlicet silvae - haec enim recipit a natura proditas species -, illud vero
ex quo similitudo commeat patri, hoc est ideae — huius enim similitudinem memo-
ratae species mutuantur —, quod vero ex his duobus est proli, generatae scilicet
speciei - est enim haec posita inter naturam vere existentem constantem eandemque
semper, nimirum idean, quae intellectus dei aeterni est aeternus, et inter earn
naturam quae est quidem, sed non eadem semper, id est silvam; quippe haec
natura sua nihil est eorum quae sunt, cum sit aeterna. Ergo quod inter has duas
naturas positum est vere existens non est. Cum enim sit imago vere existentis
rei, videatur esse aliquatenus...» Vgl. Tim. 50 d 2^1.

55 Ibd. 305 ff. «Igitur silvam quidem juxta legem rationemque dissolutionis
invenimus, juxta compositionis vero praecepta ipsum opiiicem deum, ex operibus
dei opificis exemplum» (306). Vgl. E. Gilson, La philosophie au Moyen-Age,
206-207 über den Realismus, mit dem diese Methoden in einem neuplatonischen
Kontext gehandhabt wurden.



310 Vita est actus primus

4. Die Einheit des Menschen nach der Grundkonzeption des Petrus Hispanus

Die immer wieder auftauchenden Schwierigkeiten, die ein harmonisches

Gesamtbild des Menschen unmöglich zu machen scheinen,
dürfen nicht isoliert und für sich betrachtet werden, sondern müssen

in die Grundkonzeption des Petrus Hispanus eingeordnet werden, wo
sie nicht nur das ihnen entsprechende Gewicht bekommen, sondern
auch einen wertvollen Hinweis auf das Bemühen des Autors um ein
Gesamtbild des Menschen in einer neuplatonischen Perspektive geben.
Wenn man sich damit begnügen würde, den aristotelischen Standpunkt
zum objektiv allein gültigen Maßstab zu erheben, wäre das Bemühen
des Autors schnell als unkohärent und widersprüchlich abgeurteilt,
aber man wäre damit auch am Wesentlichen des Menschenbildes des

Petrus Hispanus vorbeigegangen. Die wissenschaftliche Ehrlichkeit und

Aufrichtigkeit verlangt vom Forscher eine ernsthafte Anstrengung, ein

System von dem Standpunkt aus zu interpretieren, von dem aus es

auch wirklich aufgestellt wurde. Dann erst kann man darauf hinweisen,
daß eine solche Synthese nicht mächtig genug ist, alle Gegebenheiten
des Problems in eine volle, gegenseitige Harmonie zu bringen; sei es,

weil die Basis, die Grundinspiration, von der der Autor ausgeht, von
vornherein einen bestimmten Bereich von Fakten ausschließt; sei es,

weil es dem Autor nicht gelang, das gestellte Problem ganz zu bewältigen.
Wenn Petrus Hispanus auch frühzeitig eine bedeutende Rolle in

der Aristotelesrezeption spielte 56, so darf man in ihm doch nicht einen

hundertprozentigen Aristotelesanhänger sehen. Seine Grundkonzeption
ist alles andere als eine Übernahme der Ideen, die Aristoteles bei seinem

Werk über die Seele leiteten. Gerade das, was Aristoteles bekämpft,
die platonische Lehre von der Seele als autonomer Substanz, wird für
Petrus Hispanus zum Kriterium dafür, inwieweit und wie die verschiedenen

Beiträge des Aristoteles übernommen werden können 57. Wenn

56 «Es war noch eine mutige Tat, als Petrus Hispanus, wahrscheinlich kurz
vor der Mitte des 13. Jahrhunderts, den ersten uns erhaltenen De anima-Kommentar
verfaßte». Joachim Vennebusch, Ein anonymer Aristoteleskommentar des

13. Jahrhunderts, S. 2.
57 Mancher Text in den psychologischen Werken des Aristoteles kann einer

neuplatonischen Interpretation Vorschub leisten, da Aristoteles selbst eine
Entwicklung in seiner Seelenlehre mitgemacht hat. Vgl. F. Nuyens, L'évolution de
la psychologie d'Aristote, Louvain, 1948 und J. Jaeger, Aristoteles, Berlin 1923,
43ff. Aber gerade seine platonische Vergangenheit erlaubt es Aristoteles, seine



Vita est actus primus 311

man Petrus Hispanus verstehen will, dann muß man von hier ausgehen.
Die Seele ist Substanz; alles, was die Seele in Beziehung zu anderem

bringt, kann folglich nur die Beziehung einer Substanz zu einer anderen
Substanz sein. Eine der Beziehungen der Seele ist ihr Formsein, das die
Seele-Substanz nur insoweit kennzeichnet, als sie sich in einem
bestimmten Verhältnis zum Körper befindet. Das Formsein macht nicht
das Wesen der Seele aus, sondern bezeichnet nur eine Richtung für die

Tätigkeit der Seele; die Seele teilt durch ihr Formsein ihre Vollkommenheit

an Unvollkommenes mit. Dies ist genau der Inhalt, mit dem Petrus

Hispanus das erfüllt, was er im Formsein der Seele von Aristoteles zu
übernehmen glaubt. Die Seele ist in sich Substanz; sie ist Form, wenn
man sie in ihrer Funktion der Körpervervollkommnung betrachtet.
Dieses Schema läßt sich für die Menschenseele noch ohne größere
Schwierigkeiten durchführen, da in diesem Fall die neuplatonische
Intuition der von einem autonomen Prinzip herabfallenden
Vollkommenheitsstrahlen vollständig durchgeführt werden kann. Für die
beiden niederen Seelendifferenzen aber, die ja auch geistige Substanzen

sind, gilt dies nicht mehr uneingeschränkt; die Berührung mit der

Materie, also das Formsein, steht hier über der Autonomie der Substanz
in sich selbst, so daß die Intensität des Formseins den Vorzug vor der

Selbständigkeit der Substanz hat und somit das Überleben dieser Seelen

nach ihrer Trennung von der Materie unmöglich macht.
Aber auch in diesem letzteren Fall kann man nicht von einem

eigentlichen Hylemorphismus sprechen, obgleich Aristoteles dazu

herangezogen wird, die bestehenden Erfahrungstatsachen durch das

Begriffspaar Form - Materie zu erklären. Die Seele als Form bleibt
eben immer noch eine getrennte Vollkommenheit, selbst wenn sie gar
nicht anders bestehen kann als in der Mitteilung dieser Vollkommenheit
selbst, also im Vollzug der Vervollkommnungstätigkeit. Damit bleibt
man weiterhin in der Grundkonzeption der Welterklärung des Petrus
Hispanus, die im wesentlichen in der Mitteilung von Vollkommenheiten
von einem formal reichen Element an ein formal armes Element besteht.
Die Seele-Substanz als Vollkommenheitszentrum teilt ihre Vollkommenheit

durch ihr Formsein mit; Formsein bedeutet Überfließen und
Ausfluß von Vollkommenheit. Deshalb ist das Formsein auch irgendwie

endgültige Lehre von der Seele als Entelechie des Körpers, die aus der lockeren
Verbindung der Seele mit dem Leib im platonischen System eine substantielle
Leib-Seele Einheit macht, mit besonderer Kraft jeglichem Dualismus gegenüberzustellen.



312 Vita est actus primus

von der Seele selbst getrennt, so wie nach einem neuplatonischen
Vergleich die Lichtstrahlen vom Strahlungszentrum selbst verschieden
sind. Aber dieses Ausstrahlen allein ist noch nicht die Helligkeit, die

erst dann entsteht, wenn der Strahl auf einen Gegenstand fällt. Im Fall
der Seele ist das Formsein noch nicht das Leben; die Form selbst lebt
nicht58. Leben hat nur der vom Strahl getroffene Gegenstand. Das Leben
ist das Aufleuchten des Vervollkommnungsstrahls in dem der
Vollkommenheit entbehrenden, aufnehmenden Subjekt. Somit sind Formsein
der Seele und Leben nahe verwandt, sie sind aber nicht dieselbe
Vollkommenheit. Sie stellen zwei verschiedene Phasen des einen

Vervollkommnungsprozesses dar, von denen die letzte die eigentliche, angestrebte,
vom Seelenzentrum abstammende und von ihrem Formsein vermittelte
neue Seinsvollkommenheit ist : der charakteristische Ausdruck der
Seinsvollkommenheit des Lebewesens, das Anzeichen der Anwesenheit

gerade dieses Vervollkommnungselementes. Das Leben ermöglicht die

Einheit des Kompositums, die in der dialektischen Gegenüberstellung
von Form und Materie als relativ selbständigen Elementen die Aufgabe
nicht der Verschmelzung der Seinskomponenten, sondern die Aufgabe
der formalen Harmonie unter verschiedenartigen Faktoren im
Einflußbereich eines übergeordneten Vollkommenheitszentrums innehat.
Alle Seinskomponenten behalten im Kompositum mit ihrer relativen
Selbständigkeit auch ihre spezifischen Eigenschaften bei; sie bekommen
ihren einheitlichen Gesamtausdruck deshalb nur in einem formalen
Element, das ihnen übergeordnet ist, obwohl es erst aus ihrer Verbindung
entsteht. Dies ist die spezifische Einheitsfunktion der Hypostasen
«esse», «vivere», «intelligere»: in formaler Hinsicht «actus formalis
denominans compositum» zu sein 59, der in seiner ganzheitlichen
Charakterisierung des Kompositums dem Werdeprozeß des Kompositums
übergeordnet ist, da er als Ziel des Werdeprozesses in sich selbst eine

bestimmte Partizipation der göttlichen Vollkommenheit ist. Das
Aufeinandertreffen von Form und Materie im Werdeprozeß dient dieser

Determination, die in einem kosmogonischen Vorgang neuplatonischen
Charakters hervorgebracht werden soll, so daß das Verhältnis der Form
zur Materie selbst ein Problem der Qualifizierung ist. Sein, Leben und
Denken sind Resultat dieser Qualifizierung im kosmogonischen Prozeß

da sie von vorneherein schon die dem kosmogonischen Prozeß zum
Ziel gesetzten Vollkommenheiten sind.

58 Vgl. SA, 355, 11.
59 Vgl. CA, 688, 22ff.



Vita est actus primus 313

In dieser soeben aufgezeigten Linie muß man die Einheit des

Welt- und Menschenbildes des Petrus Hispanus suchen. Man darf
also nicht unter dem Vorwand, daß Petrus Hispanus dauernd von
Form und Materie spricht und alles auf sie zurückführt, von der aristotelischen

Grundkonzeption der Einheit des Menschen ausgehen, um Petrus

Hispanus daran zu beurteilen. Man muß im Gegenteil, um zur Einheitsschau

des Petrus Hispanus vorzustoßen, vom neuplatonischen Gedanken

der Partizipation, des Überfließens eines an Vollkommenheiten reichen,

dynamischen Zentrums ausgehen, einem Gedanken, der nicht nur der

Grundintuition des Neuplatonismus entspricht, sondern auch im
Christentum einen tiefen Anklang findet60.

Die Einheit des menschlichen Kompositums ergibt sich aus der

neuplatonisch aufgefaßten dynamischen Durchdringung von Form und
Materie. Wenn Petrus Hispanus im Verhältnis der Seele zum Leib die

verschiedenen Schichten der Seinsgestaltung manchmal wahllos in seine

Darstellung aufnimmt, so daß etwa die Seele um die Lenkung des

Leibes bemüht ist, daß sie seine «perfectio» ist, daß sie dem Körper in
natürlicher Weise vereint ist, daß sie dem Körper mit einer gewissen
natürlichen Liebe zugetan ist 61, so darf man dies nicht als Zeichen von
Ungereimtheit auffassen. Der Autor weiß die Akzente richtig zu setzen :

«Ipsa (anima) a subjecto corpore dependet et dispositiones corporis
ipsi conformes eius exigunt susceptionem et ipsa non tanquam motor

60 Der Neuplatonismus als philosophische Welterklärung legte es immer
wieder nahe, die Weltentstehung als notwendigen Emanationsprozeß zu betrachten,
da die Güte Gottes als Emanationsprinzip nicht in sich eingeschlossen bleiben
konnte; einige Philosophen des Neuplatonismus werden die Notwendigkeit der
Emanation schon deshalb bewußt betont haben, um mit ihr ein rationelles Prinzip
in die komplexe Frage der Weltentstehung zu bringen. Das Christentum hingegen
konnte nicht von der Freiheit des Schöpfungsaktes absehen. Bald aber spürten
die christlichen Denker, daß beide Aussagen sich nicht unbedingt widersprechen
mußten, daß man sie also in ein gegenseitiges nuanciertes Verhältnis bringen kann,
so daß der neuplatonische Emanationsgedanke auch für den christlichen Denker
einen mächtigen Ansporn für eine gesamtheitliche Schau des Universums unter
dem Prinzip «bonum est diffusivum sui» bilden konnte. Vgl. Klaus Kremer,
Das «Warum» der Schöpfung: «quia bonus» vel/et «quia voluit»? Ein Beitrag
zum Verhältnis von Neuplatonismus und Christentum an Hand des Prinzips
«bonum est diffusivum sui». In: Parusia, Festgabe für Johannes Hirschberger,
hrsg. von Kurt Flasch, Frankfurt/Main 1965, 241-264. - Im gleichen Werk findet
man auch einen interessanten Artikel über die verschiedenen Sinngebungen und
Voraussetzungen des Begriffs Emanation: Heinrich Dörrie, Emanation. Ein
unphilosophisches Wort im spätantiken Denken. Op. cit., 119-141.

« LBV, 434, 27ff.



314 Vita est actus primus

et rector solum sed sicut formale principium esse conferens corporis
est perfectio et inter utriusque existentiam actualem non cadit distinctio
et cum ipsa primum actum vitae corpori tribuit eius et subjecti unus
est actus et indivisibilis vitae communis et cum essentia hominis unitatem
participans naturalem ex ipsa et corpore constet, ipsa cum corpore
unam constituit essentiam compositam cuius unitas in principiorum
consistit mutua et indivisibili unione, et vita communis ab eius procedens
substantia et opera communia ab eius virtutibus emanantia composito
ex utriusque copula conferuntur, ipsa igitur cum corpore in sua substantia

ac virtutibus veram et individuam participât unionem» 62.

In diesem Text zeigt sich, daß die Vereinigung von Seele und
Körper auf der ontologischen Ebene zuerst in Begriffen des neuplatonischen

Verhältnisses von Form und Materie gedacht wird. Die Einheit
von Leib und Seele entsteht genau an dem Punkt, an dem die Form
in ihrer Verbindung mit der Materie den den beiden Faktoren gemeinsamen

Seinsakt hervorbringt. Die Einheit zwischen Form und Materie
ist keine Verschmelzung beider Faktoren in sich selbst, sondern ein

Vollkommenheitsakt, der wie eine Brücke über den Abgrund zwischen
beiden Elementen gebaut ist. Diese Brücke garantiert die Einheitlichkeit
des Kompositums, das als solches nur ein Wesen ist, in dem der Gegensatz
Form - Materie überwunden ist. Dies besagt aber auch, daß der die

Einheit herstellende Seinsakt selbst formaler Natur ist, da er zum
Ausdruck des Wesens des Kompositums wird, indem er sowohl einerseits
auf der Form als auch andererseits auf der Materie sich aufstützt und
seine Spannkraft aus den Eigenschaften der beiden Seinskomponenten
bezieht, die sich ja nur auf der Ebene des Seinsaktes als Brücke zwischen
ihnen gegenseitig durchdringen können. Dieser Seinsakt wird auf der
Ebene der logischen Abstraktion als Substantiv erfaßt, was ja durch
seine ontologische Rolle als Bindeglied zwischen einer so beschaffenen
Form und einer solchen Materie erst möglich wird: «homo - intelligere»,
«animal - sentire», «planta - vegetare».

62 SA, 318, 18ff. - Auf der Ebene der logischen Abstraktion zeigt sich deutlich,
daß Petrus Hispanus auf der ontologischen Ebene ein ganz bestimmtes Bild der
Einheit des Kompositums besitzt. Vgl. CA, 249, 8 : «Universale est forma resultans
ex compositione formae cum materia», und 249, 11: «essentia universalis quae est
vera natura est tota substantia singularis totum singulare complectens ». Es ist
bereits darauf hingewiesen worden, daß die Hypostasen «esse», «vivere», «intelligere»
auf der ontologischen Ebene genau das beinhalten, was auf der logischen Ebene
das Universale oder die «essentia universalis» ausdrücken.



Vita est actus primus 315

Wenn in dem beschriebenen Verhältnis von Form und Materie,
die im Wesensakt zur Einheit gelangen, die tiefste ontologische
Durchdringung des Kompositums zu sehen ist, so ist sie doch nicht die einzige.
Der oben zitierte Text weist bereits darauf hin, daß auch noch in der

Verbindung von Leib und Seele ein anderer Aspekt zu sehen ist, nämlich
das Verhältnis der Seele als Motor zum Leib als Mobile 63. Man könnte
versucht sein, dieses Verhältnis als das Zutagetreten des im ganzen
Werk des Autors mehr oder weniger verborgenen Dualismus zu
betrachten. Aber wenn man sich daran erinnert, daß das Formsein für die
Seele auch bereits eine ihrer Eigenschaften ist, warum sollte man dann
nicht ebenfalls die anderen Eigenschaften der Seele in ein einheitliches
Gesamtbild des Menschen einbauen können Es ist mehr als wahrscheinlich,

daß der Autor bewußt das Verhältnis von Beweger und Bewegtem
als die das Leib - Seele Verhältnis zutiefst kennzeichnende Beziehung
als fundamental herausstellte; denn hier geht es um die schwerste
Problematik der Seelenlehre: Die Seele muß als selbständige Substanz
erhalten bleiben. Deshalb ist zuerst in diesem Punkt Klärung zu schaffen,
damit man das Verhältnis Form - Materie am richtigen Platz einordnen
kann.

Die Seele ist eine autonome Substanz; dieser ihr Wesenszug darf
auch nicht in ihrer Verbindung mit dem Körper verloren gehen. Deshalb
stellt sich das Problem, wie die Seele einerseits eine natürliche Verbindung
mit dem Körper eingehen kann, ohne andererseits in Abhängigkeit
vom Körper zu geraten. Petrus Hispanus unterscheidet darum in der

Aktivität der Seele bezüglich des Körpers eine doppelte Perspektive:
neben die bereits dargestellte der Informierung tritt die der Funktion der
Seele, den Körper ihren Anforderungen dienstgerecht zu machen. Der

Körper ist Instrument der Seele. Wie aber kann die Seele diesem Instrument,

das ganz anderer Natur ist als sie selbst, gegenwärtig sein? Die
Kluft zwischen ihnen wird in erster Linie durch die Pluralität der

63 Vgl. CA, 521, 15: «Anima et corpus unum sunt per compositionem sicut
materia et forma in una via, et in alia via sunt sicut motor et mobile.» Vgl. SA,
34, 38fE. In CA, 247, Iff. sagt Petrus Hispanus, daß die Vereinigung von Seele

und Leib dreifacher Art ist. Die erste Art ist die Vereinigung von Form und Materie,
die zweite Art diejenige einer geistigen Substanz mit einer körperlichen Substanz,
weshalb die Seele «hoc aliquid» ist; die dritte Art ist das Verhältnis von Beweger
und Bewegtem, weshalb die Seele «substantia compléta» ist. Es ist leicht ersichtlich,
daß die zwei letzten Arten einen einzigen Gedanken herausstellen, daß die Seele

in sich ein abgeschlossenes Ganzes ist, das in Beziehung zu einem anderen Ganzen
tritt.



316 Vita est actus primus

Formen überbrückt, so daß ein allmählicher Übergang vom Geist

zur Materie geschaffen wird; da die beiden tieferstehenden Formen,
also die beiden niederen Seelendifferenzen, selbst substantieller Natur
sind, bleibt die Geistseele vom eigentlichen Kontakt mit der Materie
frei. Die Aufgabe der beiden niederen Seelendifferenzen selbst liegt
aber mehr in der Linie der Informierung; jede von ihnen behält ihren
eigenen Erstakt bei, durch den die Verbindung mit der jeweils
entsprechenden Materie geschieht64. Der endgültige Ausdruck aber dieser

stufenweise sich vollziehenden Durchdringung des Körpers ist in den

Seelenkräften gegeben, durch die die Seele sich auf die einzelnen

Körperteile festlegt, ohne aber aufzuhören, selbst ganz und in jedem Körperteil

«per essentiam» anwesend zu sein 65. Durch die Seelenkräfte wird
der Körper letztlich zum geeigneten Instrument der Seelensubstanz.

Die Pluralität der Formen soll diese endgültige Inbesitznahme des

Körpers durch die Seele vorbereiten, da die Seele selbst nicht wesensmäßig

Form ist, so daß sie auf Zwischenstufen angewiesen ist66.
Die Seele als Beweger des Körpers - in dessen Durchdringung

durch die Seelenkräfte - bleibt nun ebenfalls in der Linie des neuplatonischen

Gedankens des sich vom Vollkommenheitszentrum aus mitteilenden

Dynamismus. Die Seele ist ja nicht Wirkursache des Körpers,
sondern nur Wirkursache seiner Bewegung. Der Dynamismus der
Seele zeigt sich darin, daß sie den Körper als Instrument benutzt. Die
Seele ist die Zielursache aller körperlichen Aktivität. Dementsprechend
kann man also nicht die Ursächlichkeit der Seele als eigentliche
Wirkursache bezeichnen; das, was das Verhältnis der Seele als Beweger zum
Körper als Bewegtem kennzeichnet, ist die Zielursache, auch wenn
Petrus Hispanus zwischen Wirk- und Zielursache unterscheiden möchte :

«Anima comparatur ad corpus secundum triplex genus causae: compa-
ratur enim ad ipsum sicut efficiens causa secundum quod est principium

64 Der Mensch nimmt reell an den drei Hypostasen «esse», «vivere», «intelli-
gere» teil, da durch die Pluralität der Formen jede Seelendifierenz substantieller
Natur ist und mit der ihr entsprechenden Materie den ihr zukommenden Erstakt
hervorruft. Vgl. CA, 634, 3ff. 14fi. ; 705, llff. Wie aber die Formen unter sich
geordnet sind, so daß die höchste als Zielursache die beiden niederen in Dienst
nimmt, so gilt dies auch für die verschiedenen Erstakte. Auf welche Weise dieser
Gedanke vollziehbar ist, war durch Liber de Causis, § 11 (op. cit., 175) dargestellt
worden.

65 CA, 281, 30ff.
66 Vgl. A. Forest, La structure métaphysique du concret selon St. Thomas

d'Aquin, Paris 1931, 170: «L'âme s'unit au corps par des intermédiaires lorsqu'on
la considère comme un moteur».



Vita est actus primus 317

in ipso, unde motus et secundum quod est principium ortus corporis.
Item comparatur ad ipsum sicut causa finalis secundum quod corpus
et partes eius sunt propter animam. Item comparatur ad ipsum sicut
causa formalis secundum quod perficit corpus et dat esse ipsi corpori» 67.

Zwei Gedanken sind also grundlegend für die Bestimmung aller
Beziehungen der Seele zum Körper. Einerseits ist die Seele Form des

Körpers im bereits geschilderten Sinn; andererseits ist sie Zielursache
des Körpers, da sie dem Körper die Bewegung mitteilt, durch die der

Körper in allen seinen Aspekten auf die Seele als autonome Substanz
mit ihren Bedürfnissen finalisiert wird. Als Form des Körpers ist die
Seele Ursache der Belebung, da der Lebensakt das Resultat der
Zusammensetzung der Seele als Form mit dem Körper als Materie ist. In der
Linie der Seele als Beweger des Körpers ist die Seele als Substanz
Ursache der letzten Inbesitznahme des Körpers als dessen Finalursache ;

und, so sonderbar dies erscheinen mag, gerade hier ist das zweite Glied der
früher gemachten Unterscheidung in Belebung und Beseelung
anzusetzen. Die Seele als Motor ruft die Beseelung hervor, die endgültige
Durchdringung des Körpers durch die Seele, die Instrumentalisierung
des Körpers. Denn in der doppelten Beziehung der Seele zum Körper

- als Form und als Motor - wird das Formsein allein als die fundamentale

Beziehung der Form zur Materie verstanden, aus der der Lebensakt
als charakteristischer Ausdruck des Kompositums entsteht; von hier
geht kein weiterer Einfluß mehr aus, der in die Körperkonstituierung
eingreifen könnte. Hingegen liegt es in der Linie der Seele als Motor,
den Körper als ein für die Finalisierung der Seele geeignetes Instrument
zu gestalten. Was also Petrus Hispanus von der eigentlichen aristotelischen

Form übernimmt, setzt er paradoxalerweise in sein Bild von der
Seele als autonomer Substanz ein, ein Vorgang, der für ihn ohne

Schwierigkeiten vollziehbar war, da nach seiner Ansicht Aristoteles den Körper
als Instrument der Seele versteht. Für Petrus Hispanus ist diese zweite
Linie der Seele als Motor wahrscheinlich die fundamentalere, da hier
sein wahres Anliegen, nämlich die Seele als autonome Substanz erhalten

zu sehen, direkt zur Frage steht; indem die Seele als Beweger betrachtet
wird, können sich in diesem Punkt keine weiteren Schwierigkeiten
ergeben. Wenn er dagegen die Seele als Form betrachtet, so tut er

67 CA, 690, 16. - Petrus Hispanus spricht anläßlich der Seele als Wirkursache
nicht eigentlich von «causa efficiens», sondern von «principium ortus corporis»,
also wieder von der den Entstehungsprozeß leitenden, übergeordneten Ursache,
die die letzte Finalisierung gibt. Vgl. hierzu Expositio, De div. Nom., 274, 14.



318 Vita est actus primus

dies sicherlich, um auch hierin Aristoteles zu folgen, ein zweites
Paradoxon! Denn so, wie er die eigentliche Erscheinungsweise der echten
aristotelischen Form in Zusammenhang mit der Seele als Substanz

bringt, so vollzieht er nun den vermeintlich aristotelischen Gedanken
des Formseins der Seele in typisch neuplatonischen Gedankengängen
einer Art Kosmogonie zwischen zwei relativ selbständigen Faktoren.

Schon die Art und Weise, wie Petrus Hispanus Aristoteles interpretiert,

ist ein deutlicher Hinweis auf sein Bild von der Seele. Die Seele

ist eine Substanz, die in ihrer Beziehung zum Körper als dynamisches
Zentrum verschiedene Vervollkommnungstätigkeiten ausübt. Die
ideengeschichtliche Situation, in der Petrus Hispanus sich befindet, also

die Konfrontierung des neuplatonischen Weltbildes mit den Texten des

Aristoteles, veranlaßt ihn unmittelbar dazu, die Tätigkeiten der Seele

bezüglich des Körpers in die zwei aufgezeigten Richtungen der Belebung
und der Beseelung einzuordnen. Im Grunde aber ist die Natur der

Aktivität der Seele in beiden Fällen dieselbe. Es geht beidesmal um die

Vervollkommnungstätigkeit der Seele als Substanz, nur die Richtung ist
jedesmal anders. Bei der Belebung handelt es sich um die
Vervollkommnungstätigkeit der Seele als Substanz angesichts der Materie, eines

der Vollkommenheit noch entbehrenden Elements, auf das die Seele

als Vollkommenheitszentrum seinen Strahl fallen läßt, um in ihm das

Leben hervorzurufen ; dieses Leben ist das eigentliche gehalt- und
formgebende Element des Kompositums, das als solches die Einheit
von Leib und Seele darstellt und der Ausdruck der Vollkommenheit des

Kompositums ist. Der Lebensakt steht somit über den Seinskomponenten

des Kompositums, indem er der endgültige Ausdruck gerade dieses

Seinsbereichs und dieser Seinsvollkommenheit ist. Die Beseelung

hingegen stellt dieselbe Vervollkommnungstätigkeit der Seele dar, aber

diesmal vom Leib her gesehen. Der Körper, als in den Einflußbereich
der Ausstrahlungen der Seele als Substanz gehörend, wird bis in seine

Organisation hinein zum Zweck seiner Finalisierung auf die Seele,

deren Instrument er ist, von den Seelenkräften durchdrungen. Aber
gerade in diesem Punkt zeigt sich eben die grundsätzliche Schwäche der
Intuition des lebenden Kompositums als einem von einem Vollkommenheitszentrum

angestrahlten Ganzen, da die Strahlen auf etwas fallen,
was selbst nicht vom Vollkommenheitszentrum hervorgerufen wurde 68.

68 Es ist gerade die Seele als Motor, die einen Dualismus Seele - Körper herauf-
beschwören muß, da die Unterscheidung Beweger — Bewegtes eine Unterscheidung



Vita est actus primus 319

Die Grundintuition der Einheit des Lebewesens läßt sich widerspruchslos
nur von oben her durchführen, von Seiten der Ausstrahlungen des

Vollkommenheitszentrums; sobald aber von unten her das Kompositum
bis in seine letzten Konsequenzen nicht nur durch einen Gestaltungsoder

Informierungsprozeß, sondern vor allem durch einen Hervor-
bringungsprozeß im Sinne der Wirkursache erklärt werden soll, dann
stößt man auf die unüberwindliche Schranke des Dualismus.

Die Einheit des Menschen wird also von Petrus Hispanus in einer

neuplatonischen Perspektive von oben her erklärt und anschaulich

gemacht. Das Bild der stufenweise herabfallenden und in den niederen
Seelendifferenzen sich immer mehr vergröbernden Vollkommenheit der
Geistseele ist die innere Kraftlinie der Gesamtschau des Menschen.

Die Seele vereint sich mit dem Körper mit ihrer ganzen Substanz, aber
ohne Verwischung der Grenzen: «Unitur igitur corpori per substantiam
absque continuatione, contiguatione, mixtione, distensione ac impres-
sione»69. Der Körper gerät also sozusagen in das Kraftfeld der Seele,

das in den beschriebenen Richtungen der Seele als Form und der Seele

als Beweger auf ihn einwirkt. Die Geistseele vereinigt sich aber nur
über die beiden niederen Seelendifferenzen mit dem Körper, so daß

in den Vergleichen, die Petrus Hispanus für die Vereinigung der verschiedenen

Seelendifferenzen gibt, die mehr oder weniger große Nähe zur
Materie zum Ausdruck kommt: «Unio intellectivae cum corpore unioni
lucis cum aere comparatur...». Das Licht kann auch ohne Luft weiterbestehen.

«Unio sensibilis unioni ignis in natura aerea comparatur...».
Das Feuer ist von der Luft abhängig. « Vegetabilis unio ignis in carbonosa

materia ac terrestri assimilatur propter sui et subjecti grossitiem...» 70.

Zusammen mit ihren entsprechenden Erstakten bilden die verschiedenen

Seelendifferenzen eine Hierarchie von Vollkommenheiten, die
in ihrer Tätigkeit der Vervollkommung der Materie den Dynamismus
der Seelensubstanz dem Körper mitteilen, die in dieser
Vervollkommnungstätigkeit aber selber sich langsam abstumpfen und sich im Körperlichen

verlieren; aber gerade auf diese Weise wird die Einheit des

von zwei Substanzen bedeutet. So erklärt auch Petrus Hispanus die Ursachen,
die zur Auflösung des Kompositums «ex parte animae» führen, damit, daß der
Leib eine Neigung zum Zentrum hat, während die Seele geradlinig bewegt; das
Resultat aus dieser gegensätzlichen Bewegung ist eine Reibung zwischen Seele
und Körper, die zur Erschöpfung des Organismus führt. Vgl. LBV, 451, 2ff.

69 SA, 35, 7.
70 SA, 35, 13fi.



320 Vita est actus primus

Menschen möglich, wenn die Vollkommenheitsbringende Form den

beständigen Fluß der sich ausbreitenden Materie zur Einheit bringt7i,
so daß schließlich Petrus Hispanus mit einem typisch neuplatonischen
Gedanken zur Charakterisierung des Verhältnisses von Seele und Leib,
der den Leib in die Einflußzone der die Vollkommenheit ausstrahlenden
Seelensubstanz bringt, sein Kapitel «De unione animae cum corpore»
beschließt: «Verum cum anima corpori unitur, ipsum earn non continet.
Sed ipsa, illud continet...»72.

71 Vgl. CA, 520, 3ff. ; 521, 3fi. - Zum Bild des «fluxus materiae» vgl. Fortin,
Christianisme et culture philosophique au cinquième siècle. La querelle de l'âme
humaine en Occident, Paris 1951, 133, Anm. 8.

72 SA, 35, 23. - Vgl. die Ausführungen Fortins, op. cit., 129-141, über die
Seele als «Ort» des Körpers.


	Vita est actus primus [Fortsetzung]

