
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 16 (1969)

Heft: 2

Artikel: Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen

Autor: Haas, Alois M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760432

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760432
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alois M. Haas

Johannes Taulers Lehre
von der Selbsterkenntnis des Menschen

Obwohl wir von Tauler (ca. 1300-1361) nichts überliefert haben,
das sich einer im modernen Sinn selbstverantworteten, eigenhändig
geschriebenen oder ausdrücklich diktierten literarischen Leistung an die
Seite stellen ließe, ist sein «Werk», das sogenannte echte und die
zahlreichen Spuria nicht minder, zu unerhörter Wirkung schon im
zeitgenössischen Umkreis Taulers, vor allem aber dann im deutschen 1,

spanischen 2 und französischen3 Sprachraum bis weit ins 17.

Jahrhundert hinein gekommen. In rührendem, aber bezeichnendem
Mißverhältnis zu Taulers Bedeutung und Tragweite für die westliche
Spiritualität steht sein schmales Brieflein - sein einziges authentisches
literarisches Zeugnis im strengen Sinn - welches er mit zwen kesz und zwai

1 Zu denken ist vor allem an Luthers Tauler-Lektüre, die ihre Nachfolge bis
in die Barockmystik hinein fand. Vgl. die bei St. E. Ozment, Homo spiritualis,
A Comparative Study of the Anthropology of Johannes Tauler, Jean Gerson and
Martin Luther (1509-16) in the Context of their Theological Thought, Leiden 1969,
verzeichnete Literatur. Fürs Grundsätzliche wäre hier noch ergänzend beizufügen:
G. Edel, Das gemeinkatholische mittelalterliche Erbe beim jungen Luther,
Beiträge zu einer methodischen Grundlegung, Marburg a. d. L. 1962 (Oekumen. Texte
und Studien 21). An älterer Literatur über die Einfluß-Sphäre Johannes Taulers
vgl. W. Muschg, Die Mystik in der Schweiz, 1200-1500, Frauenfeld-Leipzig 1935;
F.-W. Wentzlaff-Eggebert, Deutsche Mystik zwischen Mittelalter und Neuzeit,
Einheit und Wandlung ihrer Erscheinungsformen, Berlin 21947 ; neuerdings noch :

Johannes Tauler, Ein deutscher Mystiker, Gedenkschrift zum 600. Todestag, hrsg.
von E. Filthaut, Essen 1961 (hinfort zitiert als: JT), 341 ff.

2 Vgl. die die bisherige Forschung zusammenfassenden und grundlegenden
Studien von J. Orcibal: La rencontre du Carmel thérésien avec les mystiques du
Nord, Paris 1959; S. Jean de la Croix et les mystiques rhéno-flamands, Paris 1966
(Présence du Carmel 6).

3 L. Cognet, La spiritualité moderne, I : L'essor 1500-1650, Paris 1966

(Histoire de la spiritualité III/2), wiederholt.



Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen 249

keslach Käslein) zur Fastnacht 1346 für die Priorin Elisabeth Schep-

pach und Margaretha Ebner ins Dominikanerinnenkloster Medingen,
nördlich von Dillingen, sandte 4. Geschenk und Begleitschreiben bezeugen

gerade in ihrer Zufälligkeit Taulers gewinnende Art im Umgang mit
befreundeten Nonnen, die nicht nur an die traditionelle monastische
Herzlichkeit anknüpft, sondern schon spezifisch jene Gefühlskultur
belegt, die zum herrschenden Ambiente in den mystisch ausgerichteten
Seelenfreundschaften, etwa zwischen Heinrich von Nördlingen und
Margaretha Ebner oder Heinrich Seuse und Elsbeth Stagel, gehörte. Gerade
aber eine solche exemplarische Seelenfreundschaft zwischen Tauler und
etwa einer von ihm seelsorglich betreuten Nonne läßt sich nicht belegen.
Mit andern Worten: Taulers Biographie 5 verbirgt sich, wie jene Meister
Eckharts, hinter dem überlieferten Werk, das zur Gänze aus sogenannten
refiortationes, Predigtnachschriften, besteht, denen nicht einmal, wie bei

Eckhart, ein nach klassischem Muster verbindliches lateinisches Werk
zur Seite zu stellen ist. Diese Tatsache legt nicht nur die Vermutung,
sondern - aufgrund weiterer Kriterien - die Gewißheit nahe, daß Tauler
wissenschaftlich-theologische Absichten weithin ferngelegen haben und
er seine Aufgabe ganz unmittelbar in seinem Predigtauftrag gesehen
haben muß 6. Bezeichnenderweise ist er denn auch - wie Denifle ein-

4 Abgedruckt in: Margaretha Ebner und Heinrich von Nördlingen, Ein
Beitrag zur Geschichte der deutschen Mystik von Ph. Strauch, Freiburg i. Br.-Tübingen
1882, Neudr. : Amsterdam 1966, 270 f.

5 Vgl. darüber immer noch: Théry, Esquisse d'une vie de Tauler, in: Sermons
de Tauler I, Paris 1927, 5-54; die Bibliographie zu Taulers Leben in: JT, 465-469;
dazu Scheebens Beiträge, a. a. O., 19 ff., 37 ff. und die zusammenfassende
Darstellung Ch. Px-eusers in : Die Benennungen und der Begriff des Leides bei J. Tauler,
Berlin 1967 (Phil. Studien u. Quellen 38), 39-45. - Immerhin ist Taulers Wirken
und Aufenthalt in Straßburg, Basel, Medingen und Köln bezeugt, ist seine
Herkunft aus vermöglicher Straßburger Familie erwiesen; unterschiedliche Auffassungen

hingegen herrschen über Taulers Ausbildung und theologische Qualifikation;

s. unten Anm. 6 f.
6 Scheeben in: JT, 23: «Was bei Tauler über die primitive Theologie eines

für die Seelsorge bestimmten Studenten hinausgeht, hat er sich durch privates
Studium erworben ; als Theologe ist er weithin Autodidakt ; das gilt nicht nur
hinsichtlich Eckharts, sondern auch hinsichtlich Thomas' von Aquino». A. a. O. : «Nach
Vollendung seines Studiums und Empfang der Priesterweihe hat Tauler sich mit
allem Eifer auf die Mission eines Predigers vorbereitet». Man wird die Bezeichnung
Taulers als eines Autodidakten cum grano salis zu nehmen haben, da seine
Predigten auch nicht gerade - wie der Begriff eines Autodidakten insinuieren könnte -
Früchte zufälliger theologischer Lektüre darstellen. Im Gegenteil zeigen die Zitate
Taulers durchwegs «Kenntnis der Autoritäten, eingehendes Studium der
Ordenstheologen und eine kritische Stellungnahme dazu» (Pleuser, a. a. O., 42).



250 Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen

deutig erwiesen hat - nie Magister der Hl. Schrift gewesen, sondern
wohl höchstens Lesemeister 7.

Aber auch diese letztgenannte Qualifikation muß sich schon nach
Meister Eckharts 8, dann auch nach Taulers eigenem Anspruch gewaltsam

relativieren lassen: die grossen pfaffen und die lesmeister die tispi-
tierent weder bekentnisse merre und edeler si oder die minne. Aber wir wellen

nu al hie sagen von den lebmeistern (196,28 ff.) 9. Taulers radikale
Entscheidung für seine Aufgabe als Lebemeister ist - mit Vorbehalten -
zugunsten der Praxis gegen die Theorie gerichtet. Die Frage, die einer
scholastisch eingestellten Theorie der Mystik bis Johannes Gerson und
weit darüber hinaus lieb und wesentlich schien, ob die erkennende
Reflexion oder der Liebesaffekt in der mystischen Erfahrung die
entscheidende Rolle spiele 10, wird weggewischt zugunsten der ungeteilten
und unteilbaren Erfahrung selbst, zugunsten des Unum necessarium

(Lk 10,42), das da ist das du bekennest din nicht, das din eigen ist, was du
bist und wer du bist von dir selber. XJmbe dis ein hast du unserm herren als

7 H. S. Denifle, Taulers Bekehrung kritisch untersucht, Straßburg 1879

(Quellen und Forschungen 36), 9 f. - Scheeben (JT, 22 f.) bestreitet nicht nur mit
Denifle, daß Tauler Magister sacrae theologiae gewesen sei, sondern verneint auch
jede Tätigkeit und Qualifikation Taulers als Lektor, da die entsprechenden
historischen Urkunden darüber fehlen. Immerhin ist in Erwägung zu ziehen, daß Tauler
Konventslektor gewesen ist (dazu vgl. Pleuser, a. a. O., 41 f., die Scheebens
Auffassung kritisiert). S. auch I. Weilner, Johannes Taulers Bekehrungsweg, Die
Erfahrungsgrundlagen seiner Mystik, Regensburg 1961 (Studien z. Gesch. d. kath.
Moraltheol. 10), 33; L. Cognet, Introduction aux mystiques rhéno-flamands, Paris
1968, 110.

8 Vgl. A. M. Haas, Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart,
FZPhTh 15 (1968) 257, Anm. 240.

9 Solange eine kritische Tauler-Ausgabe noch fehlt, bietet die Taulerausgabe
von F. Vetter immer noch die solideste Textgrundlage: Die Predigten Taulers,
Aus der Engelberger und der Freiburger Handschrift sowie aus Schmidts
Abschriften der ehemaligen Straßburger Handschriften herausgegeben von Ferdinand
Vetter, Berlin 1910, Neudr. : Dublin-Zürich 1968 (DTM11). Wir zitieren diese

Ausgabe jeweils in Klammer nach dem Zitat (mit Seiten- und Zeilenangabe). Der
Vorzug der Vetterschen vor der Corinschen Ausgabe (A. L. Corin, Sermons de

J. Tauler et autres écrits mystiques, 2 Bde., Liège 1924/29 [Bibl. Fac. Phil. Lettres
33, 42]) wird begründet bei Ch. Pleuser, a. a. O., 13-33. Wo der Vettersche Text
verderbt ist, wird auf die Corinsche Ausgabe oder auf die Konjekturen der
Übertragung von Georg Hofmann (Joh. Tauler, Predigten, Freiburg-Basel-Wien 1961)
zurückgegriffen (mit Vermerk). - Übergeschriebene e, u, vusw. werden - aus
drucktechnischen Gründen - in den Wortkörper eingefügt.

10 Vgl. J. Zahn, Einführung in die christliche Mystik, Paderborn 3~51922,78fL-
349,1 ff. hingegen bezieht Tauler entschieden Stellungnahme für die Dominanz der
minne vor der bekenntnisse, da sie keine Subtilitäten, sondern nur luteren lebenden

glovben in cristenlichen wisen (5 f.) braucht.



Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen 251

angst gemacht das er bluot switzte. Umbe das du dis ein mit enwoltest wellen

bekennen, so ruoft er an dem crûze: «Got, got min, wie hast du mich ge-
lossen », wan dis ein des not ist, als gar von allen menschen solte verlossen

sin (197,1 ff.) n. Der Vorrang des reflexiv sich selbst erkennenden
Subjekts ist nur scheinbar - gleichsam gegen Taulers Versicherung, ihn
interessiere der Unterschied zwischen Erkenntnis und Liebe nicht - die
Prävalenz der Erkenntnis vor der Liebe im mystischen Vorgang. Wesentlich

an dieser Ausformung der Selbsterkenntnis ist deren apophatisch-
paradoxer Charakter, der es nicht erlaubt, daß das Ich sich in sich
selbst als ein gegenständliches Etwas erfaßt, sondern es zwingt, sich als

Nichts zu definieren, wo es doch sich erkennend sein eigen nicht als eine
Leerstelle begreifen möchte. In der taulerschen Forderung, das eigene
Ich als Nichts zu begreifen, steckt die Absicht, die Erkenntnis nicht als

solche, aber als praktikables Werkzeug einer irgendwie gearteten mystischen

Selbstvergewisserung zu eliminieren. Daher die Verknüpfung der

negativen Selbsterkenntnis mit dem Höhepunkt der Passion Christi, wo
dessen Ich jene letzte Vernichtigung erfährt, die es stellvertretend und
demonstrativ bis zum Punkt erleidet, wo sich der Selbstverlust selbst

für den Gottmenschen als Gottesferne artikuliert. Das Eine, das Tauler

von seinen Zuhörern fordert und dessen Verständnis er kaum drei
Personen, die ihm zuhören, zubilligt (197,18 f.), enist nüt in dem gedanke
noch in der Vernunft (197,19 f.), liegt im Versinken im tiefsten Grund des

eigenen Nichts (197,23 ff.). Was das heißt, wird später zur Sprache
kommen. Vorerst sei nur festgehalten, daß Tauler sich in seiner

Ablehnung der scholastischen Streitfrage und in der paradoxen Formulierung

des Selbsterkenntnisproblems allen Möglichkeiten einer praktikablen

Mystik entzieht. Der Vorgang oder besser die Erfahrung der

apophatischen Selbsterkenntnis vollzieht sich im Grunde des Einzelnen,
also jenseits der gängigen Theorien und Techniken mystischer Ver-

11 Wie sehr eine traditionsblinde Interpretation diese und ähnliche
Selbsterkenntnisstellen Taulers mißdeuten kann, zeigt anschaulich F.-W. Wentzlaff-
Eggebert in seinen «Studien zur Lebenslehre Taulers» (Berlin 1940), der zu 197,1 f.
schreibt: «Diese Lehre ist unabhängig von der allgemeinen Dogmatik der
katholischen Kanzeln der Zeit» (35). Das Gegenteil dürfte wahr sein. Zwar sieht Wentz-
laff-Eggebert den eckhartischen Gehalt von Taulers Selbsterkenntnislehre ein
(was gegen I. Weilner, a. a. O., 186, Anm. 587, festzuhalten ist), mißachtet aber
den traditionellen, in bernhardischer und viktorinischer Mystik längst umfänglich
dokumentierten Hintergrund dieser Anschauung, die in der Scholastik zudem auf
die Stufe eines eigentlichen Problembewußtseins gehoben worden war (vgl. Thomas,
S. th. II-II, 132,1 ad 3; zitiert bei Weilner, a. a. O., Anm. 588). Vgl. Haas, a.a.O.



252 Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen

Senkung. Wer sich dem Einen, das not tut, stellen will, wird - Tauler
fordert ihn ausdrücklich dazu auf - daher alles, Was die lerer und Tauler
selbst über würklicheit und schovwelicheit und hoch contemplacie (197,7 f.)
je gelehrt haben, vergessen und sich in die unteilbar eine Erfahrung, die

wohl analysierbar, aber im letzten eben nicht übertragbar ist, begeben
müssen. Für Tauler ist die reflexive Erfahrung des eigenen Nichts im
Grunde - was immer das heißen mag - jedenfalls die höchste Potenz
dessen, was als Glaubenserfahrung bezeichnet werden kann, gleichsam
deren mystische Erfüllung, soweit eine solche im Diesseits möglich ist12.

Das Erfahrungsmoment der negativen Selbsterkenntnis, die letztlich in
ihrer fortschreitenden Intensität den Grad der Expropriation des

Glaubenden auf Gott hin bezeichnet, ist für Taulers Konzept des mystischen
Weges so zentral und wichtig, daß man paradox sagen kann : Wenn es

so etwas wie eine mystische «Lehre» Taulers gibt, dann liegt deren
Radikalität in der erfahrbaren Evidenz, in der sie sich konkretisiert, aber

auch im hegelschen Sinn aufhebt. Das Lehrhafte ist hier ein ins
Erfahrene und Erfahrbare notwendig übergängiges Element. Diese
Tatsache macht das Unternehmen, Taulers «Lehre» von der Selbsterkenntnis

darzustellen, so schwierig. Wer es heute versucht, wird seine modernen

geistigen Voraussetzungen immer wieder nicht nur in Frage zu stellen,
sondern geradezu auszuschalten haben. Nur so kommt jenes als

Erfahrung selbstidentische Geschehen 13 in den Blick, von dem Tauler
immer spricht, das er mit der «Einkehr im Grunde» meint.

12 45,2 ff. wird Mt 15,28: «o wip, gros ist din geloube ...» zitiert und
fortgefahren: In der worheit, alle die in disen wisen und in disem wege werdent rechte

funden, den sol also geantwurtet werden: alles daz du wilt, das sol dir geschehen in
aller der wisen also du wilt: wanne du uz bist gegangen des dinen, so muostu gelich
ingon in als dis mine; wan allen willen enmag man nûten, danne in eime nute in
der creature. Alles daz du wilt, daz sol dir sin und geschehen ; diz enmag nût geschehen
dan in dem verloeuchende der mensche dez sinen; also der mensche uzget, rehte also

vil gat Got in, in der worheit (45,4—12). Der «große Glaube» wird hier in direkte
Beziehung gesetzt zur darin geforderten Selbstentäußerung des glaubenden Menschen.
Das für das christliche Selbstverständnis oft konstitutive Mißverhältnis zwischen
vorgestelltem Glaubensinhalt und nachhinkendem subjektivem Vollzug ist hier von
allem Anfang an übergriffen von der dem wahrhaft Glaubenden gegebenen Evidenz,
daß Gott in den Menschen eingeht, im Maße der Mensch aus sich herausgeht, d. h.
sich und sein Selbst preisgibt. Vor dieser Tatsache bekommt Tauler die Unent-
schiedenheit zwischen subjektiver und objektiver Glaubensevidenz gar nicht in
den Blick. Ihm sind die erfahrungshafte Identität beider und die daraus sich
stellenden Forderungen erste Tatsachen, hinter die er nicht zurückgeht.

13 Über den christlichen Erfahrungsbegriff vgl. J. Mouroux, L'expérience
chrétienne, Introduction à une théologie, Paris 1954; H. U. von Balthasar, Herr-



Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen 253

Man hat die Mystik Taulers und ihren unmittelbar ansprechenden
Gehalt als «Erlebnismystik» typologisieren wollen 14, ein Einordnungsversuch,

der durch die fragwürdige Kategorie des «Erlebnisses» an sich
schon problematisch ist, aber vollends unmöglich wird, wenn man
grundsätzlich in Rechnung stellt, daß das mystische Geschehen

individualpsychologisch nicht aufrechenbar ist, da gerade das «Erlebbare» daran

irrelevant, entscheidend dagegen das Maß der Einübung und der

Erfahrung im Bereich der göttlichen Wirklichkeit ist15. Scharf wendet sich

lichkeit, Eine theologische Ästhetik, I: Schau der Gestalt, Einsiedeln 1961, 211 ff.;
J. Duss-von Werdt, Theologie aus Glaubenserfahrung, Einsiedeln 1969. Friedrich

Murawski (Die aszetische Theologie, Ein systematischer Grundriß, München
1928, 25 f.) stellt das Erfahrungsmoment der Mystik als das entscheidende heraus :

«Mystik ist eine Erfahrung, Mystik ist seelische Erfahrung. Mystik ist einzig und
allein die besondere seelische Erfahrung eines Menschen, der hier während seines
irdischen Lebens täglich kostet und sieht, daß Gott süß ist» (25). Der mystischen
Theologie geht daher der Wissenschaftscharakter weitgehend ab, im Gegensatz zur
aszetischen Theologie: aszetische und mystische Theologie «verhalten sich zueinander

wie die Theorie und die Praxis ein und derselben Sache ; die aszetische Theologie

ist die Theorie der mystischen, die mystische Theologie ist die Praxis der
aszetischen: der Mystiker lebt, was der Aszetiker lehrt» (26). Daher kann bei
Johannes Gerson in seiner berühmten Definition die Erfahrung sehr schnell das

spekulative Element, die Wissenschaft von der Erfahrung, ausschalten. «Theo-
logia mistica est cognitio experimentalis habita de Deo per amoris unitivi com-
plexum» (De mystica theologia, ed. A. Combes, Lugano 1958, 72, 38 f.). Vgl. dazu
A. Combes, La théologie mystique de Gerson, Profil de son évolution, I, Rom 1963,
84 f. - Die Formel für die Mystik als «Cognitio Dei experimentalis» ist in die breitere
Literatur eingeführt worden von E. Krebs, Grundfragen der kirchlichen Mystik,
dogmatisch erörtert und für das Leben gewertet, Freiburg i. Br. 1921, 36 ff. Vgl.
auch Zahn, a. a. O., 40. — Die Definition der Mystik als einer «cognitio Dei
experimentalis» findet sich aber schon bei Bonaventura: III Sent. d. 35 a. un q. 1. c
(zitiert bei Ratzinger, Licht und Erleuchtung, Studium generale 13 [1960] 376,
Anm. 66). Auch für Wilhelm von St. Thierry ist die höchste Stufe mystischer
Erkenntnis « eine innere Erfahrung des Geistes » (quaedam spiritualis vel divinae suavi-
tatis experientiae, PL 184, 347 A) ; vgl. E. von Ivânka, Plato Christianus,
Übernahme und Umgestaltung des Piatonismus durch die Väter, Einsiedeln 1964, 338.
Die Hinweise auf die Transposition von Erkenntnis und Liebe auf die Ebene und
die Kategorie der Erfahrung ließen sich aus der Tradition beliebig häufen.

14 Noch Pleuser spricht a. a. O., 5 (s. Anm. 5), von Taulers Wirkung, die
«auf der erlebnisnahen Überzeugungskraft seiner Predigten» beruhe.

15 Vgl. H. U. von Balthasar, a. a. O., 216 (s. Anm. 13) : «das 'Psychologische',
dessen ich mich versichern könnte, ist das am Glauben, was am wenigsten
interessant und kennzeichnend ist, das Wichtige ist die Bewegung von mir weg, der
Vorzug des andern, Größeren, dessen der zu Gott hin Expropriierte sich gerade
nicht wird versichern wollen.» Den transpsychologischen Charakter des Glaubensaktes

und damit auch der mystischen Erfahrung versucht A. Stolz (Theologie der
Mystik, Regensburg 1936, 175 ff.) zu demonstrieren: «Der Glaubensakt ist für jeden
Gläubigen über das psychologisch feststellbare Jasagen hinaus ein höheres Ge-



254 Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen

daher Tauler gegen alle eskapistischen Tendenzen einer natürlichen
Mystik 16, die nur immer tiefer in die Verstrickungen des eigenen Ich bis

zu dessen transzendenzloser Vergöttlichung führen würden. Christus ist
für ihn der endgültig Unüberholbare, der alle mystischen wege und wise

(71,9), alle Praktiken also, die der Mensch mit eigenschaft (71,9 f.)
besitzen möchte, zunichte macht. Uber das bilde unsers herren Jhesu Christi

enmag nieman kummen (71,7 f.), versichert er kategorisch, da für ihn
nicht irgendeine menschliche Kategorie von Belang ist, sondern nur und
ausschließlich die ordenunge Gottes (71,10 f.)17. Gelten diese

Voraussetzungen, - für Tauler gibt es darüber keinen Zweifel -, dann wird die

gemäße Kategorie für den Selbsterweis des Glaubens auch und gerade
im mystischen Geschehen die des experimentum (2 Kor 13,3), der

Erfahrung, sein 18
; dieser Begriff deckt am ehesten den Gehalt an sicher

auch subjektiver, vor allem aber objektiver Evidenz, die das Geschehen

der mystischen Expropriation des Menschen in Gott hinein
kennzeichnet. Jede Form von Individual- oder Erlebnispsychologie wird
daher am mystischen Phänomen gleichsam immer nur den zufälligen
Reflex im Individuum erfassen können, jenen Aspekt also, der nach
Ausweis aller christlichen Mystik der unwesentlichste, wenn auch nicht

- etwa bei mystischen Fehlhaltungen - der am wenigsten aufschluß-

schehen, ein Akt der Annahme höherer erster Erkenntnisprinzipien, der sich später
unter der gnadenvollen Einwirkung Gottes zur unmittelbaren Gottesschau als der
Vollendung dieser höheren Erkenntnisweise ausweiten soll» (187). Das heißt natürlich

keineswegs, daß die mystische Erfahrung nicht auf psychologischer Ebene
diskutiert werden könnte, - die Forschungen Poulains, de Maumignys, Maréchals
und Magers sind anschauliche Belege für dieses schwierige Problem -, aber es ist
doch immer wieder nachhaltig auf den ontologisch qualitativ transpsychologischen
Charakter der mystischen Erfahrung hinzuweisen, die sich empirisch psychologisch
von andern psychologisch erfaßbaren Tatbeständen ja kaum grundsätzlich
abhebt. Vgl. Stolz, a. a. O., 190; L. Cognet, Introduction à la vie chrétienne, I:
Les problèmes de la spiritualité, Paris 1967, 174.

16 Über den Begriff und die Tragweite einer sog. «natürlichen Mystik» orientiert

das Sammelwerk: La mystique et les mystiques, Paris 1965, speziell H. de
Lubac im Vorwort, 16 ff.

17 Gerade von solchen und ähnlichen Aussagen her ist der affektive oder
spekulative Gehalt der taulerschen Mystik durch die Hl. Schrift gebunden. Wie bei
aller großen christlichen Mystik handelt es sich auch bei Tauler in erster Linie um
Schrift-Mystik! Das ist festzuhalten etwa gegen H. Sanson, der in seinem Werk:
L'esprit humain selon S. Jean de la Croix (Paris 1953, 25 f.) die sanjuanistische
Mystik von der deutschen, rein spekulativen Schule im Sinn einer Schrift-Mystik
abheben möchte.

18 Zum paulinischen Begriff des experimentum vgl. Mouroux, a. a. O. 128 ff.
(s. Anm. 13); Balthasar, a. a. O., 217 ff.



Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen 255

reiche, der uninteressanteste ist19. Das heißt nicht, - das wird gerade
bei Tauler sehr deutlich werden -, daß das der mystischen Begnadung
gewürdigte Ich sich der Selbstkontrolle und -beobachtung zu enthalten
hätte; im Gegenteil, nur hat diese Kontrolle nicht die Funktion einer
das Besondere und Außernatürliche psychologisch sichtenden und
registrierenden Instanz, sondern vielmehr die Aufgabe, die geforderte
Indifferenz und Gelassenheit zu wahren und jede Hybris des religiösen
Subjekts schon im Keim zu unterdrücken.

1. Selbsterkenntnis - ein aszetisches Prinzip

Was daher an Taulers Aussagen über die menschliche Selbsterkenntnis

- in scheinbar offensichtlichem Gegensatz gegen Eckharts spekulative

Selbsterkenntnislehre 20 - grade auch aufgrund des über den

Erfahrungscharakter von Taulers Mystik Ausgeführten immer wieder
auffällt, ist deren aszetisch-empirischer Tenor, der im folgenden
herausgestellt werden soll.

19 Vgl. A. Mager, Mystik als Lehre und Leben, Innsbruck-Wien-München
1934; Mystik als seelische Wirklichkeit, Eine Psychologie der Mystik, Graz o.J.
(1946); J. Maréchal, Études sur la psychologie des mystiques, I, Paris 21938;

II, Paris 1937 ; vor allem I, 3 ff.
20 Vgl. Haas, a. a. O. 204, Anm. 57. Das ist eben ein nur scheinbarer

Eindruck, der schon durch Eckharts Konzept der abegescheidenheit - das die schärfst
möglichen ethischen Implikationen hat — relativiert werden muß. Eine ausgefaltete
aszetische Theorie fehlt bei Eckhart weitgehend, weil die Evokation der mystischen
Praxis total und alles entscheidend ist. Jede fundierte Aszetik suggeriert einen Weg
der Vervollkommnung, der - vorsichtig formuliert - irgendein Wachstum und
irgendeinen Fortschritt des geistlichen Lebens zum Gehalt hat. (Zur Kritik und
Vertiefung dieser Wegmetaphorik im Sinn wachsender existentieller Radikalität
des menschlichen Tuns vgl. K. Rahner, Über das Problem des Stufenweges zur
christlichen Vollendung, in: Schriften zur Theologie III: Zur Theologie des
geistlichen Lebens, Einsiedeln 31959, 11-34. Tauler gebraucht - vgl. M. E. Kihm, in:
JT, 268 ff. - die gängigen Topoi dieser Metaphorik auch im Sinne einer pädagogischen

Suggestion, eine Seite dieser Metaphorik, die Rahner weitgehend in seiner
anders formulierten Problemstellung vernachlässigt.) Eckhart nun, der gleichsam
vom Ende dieses Weges her zu sprechen beginnt, schaut nicht zurück, sondern
bleibt völlig befangen in der mystischen Unio, die als fait accompli der
Selbstvergessenheit und der Expropriation in Gott hinein keinerlei Rückblicke memorierender

Art mehr gestattet. Insofern ist, was die deutschen Mystiker als «Kehre»
und «Durchbruch» bezeichnen, eine Abkehr auch vom eigenen Vollkommenheitsstreben

und dessen allmählicher und gestufter Verwirklichung, oder mit einem
JüNGELschen Bonmot: Der «Fortschritt aus der Geschichte der Welt in die
Geschichte Jesu Christi läßt die Glaubenden die Welt nicht mehr nach der Weise
der Welt verstehen» (Der Schritt des Glaubens im Rhythmus der Welt, in: Das
Problem des Fortschrittes - heute, hrsg. von R. W. Meyer, Darmstadt 1969, 161).



256 Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen

Vorerst aber sei ein mögliches Mißverständnis zum voraus
abgewehrt. Es wäre ein grober Irrtum, aus Taulers Predigten eine säuberlich

gegen die mystischen Intentionen abgrenzbare Aszetik herauslösen zu
wollen. Das ist schlechterdings unmöglich. Ganz einfach deshalb, weil
für Tauler die Predigt nicht bloßes Vehikel der Promulgation sekundärer,

oft bloß zivilisatorischer «Tugenden» ist 21, sondern - wenigstens
immer der Intention nach - die ganze Fülle christlicher Daseinsmöglichkeiten

in all ihren verschiedenen Ausdrucksformen und Inhalten impliziert.

Schon das von Eckhart ererbte literarische Genre der mystischen
Predigt verlangt diese Breite des geistigen Horizonts, in dem nicht nur
quantitativ Verschiedenes zusammenkommt, sondern auch das - für
uns Heutige - qualitativ Disparate in der Einheit einer Lebensform sich

integriert findet. Zünftige Theologie und praktisch ausgerichtete
Spiritualität - das war schon bei Eckhart anzumerken 22 - haben sich hier
noch nicht auseinandergelebt, sondern stützen sich gegenseitig. Es ist
wohl die geistesgeschichtliche Chance der deutschen Mystik, nach dem

Ereignis der Scholastik diesen Einklang von Theologie und Spiritualität
nochmals geleistet zu haben. Nicht zu vergessen ist bei diesem beinahe

beispiellosen Ereignis der Beitrag des stummen, geschichtlich nur schwer

faßbaren, aber sicher die mystische Predigt erst ermöglichenden Teils,
des Publikums nämlich, das wir bei Tauler immerhin als angesprochenes,
offenbar also rege teilnehmendes kennen lernen 23. Lieben kint (282,1) -
so redet Tauler die Dominikanerinnen in Köln, Straßburg und Basel an,
ein Zeichen, daß sein Verhältnis zu ihnen herzlich und väterlich war.
Vonseiten der Nonnen muß Taulers mystischer Predigtweise eine große

Aufgeschlossenheit entgegengestanden haben, wie wir vor allem aus dem

atmosphärisch bedeutsamen Briefwechsel Heinrichs von Nördlingen mit
Margaretha Ebner wissen, eine Aufgeschlossenheit, die geschichtlich von
weit her vorbereitet war. Denn wenn es auch wahr sein wird, daß die
«deutsche Mystik» im Predigerorden des 14. Jahrhunderts «nicht ge-

21 Vgl. C. Amery, Die Kapitulation oder Deutscher Katholizismus heute,
Reinbek 1963, 20 ff. Das Schreckbild eines Milieukatholizismus und dessen
kleinbürgerliches Tugendsystem, das Amery zeichnet, hat auch seine spezifisch
mittelalterlichen Hintergründe.

22 Haas, a. a. O., 258.
23 Über das Nonnenpublikum handelt Scheeben, a.a.O., 26 0., indem er

dessen Bildungsmängel hervorhebt, nicht ohne zuvor (23) doch versichert zu haben,
daß «manche Nonne sich Kenntnisse in der mystischen Theologie erwerben konnte,
ohne ein Studium generale besucht zu haben». Vgl. auch Wyser, a. a. O. (s. Anm. 86),
207, Anm. 8.



Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen 257

tragen [ist] von der Seelsorgsorganisation der Brüder für die Schwestern,
sondern der Tätigkeit einiger weniger Predigerbrüder zu verdanken

[ist], die sich von der allgemeinen Dekadenz relativ freigehalten hatten
und entweder theoretisch oder auch praktisch die Mystik in den
Frauenklöstern verbreiteten» 24, so ist doch daran festzuhalten - Herbert
Grundmann hat wiederholt darauf hingewiesen - daß «die Dominikaner,
denen die Seelsorge und die geistliche Betreuung dieser
Schwesterngemeinschaften anvertraut wurde,... in diesen Kreisen mystisches Leben,

Empfänglichkeit für mystische Erlebnisse und den Drang nach mystischer

Versenkung in die christlichen Glaubenslehren und Symbole genau
so schon vorgefunden [haben], wie sie von Anfang an das Bekenntnis
zu freiwilliger Armut und evangelischer Nachfolge in der religiösen
Bewegung Deutschlands vorgefunden hatten» 25. Eine Predigt, die sich auf
die Quisquilien monastischen Wohlverhaltens beschränkt hätte, wäre
diesen Nonnen weder genehm noch adäquat gewesen, nicht etwa, weil
sie selbstgerecht über der Regel und deren Befolgung im Kleinen
gestanden wären - Taulers oft deutliche, die Quisquilien nicht scheuenden

Ermahnungen zur Regeltreue bezeugen das Gegenteil 26 - sondern weil
die Selbsterkenntnis und damit alles Aszetische für sie offenbar keinen
in sich ruhenden Selbstzweck darstellte, immer also eingebunden blieb
«im Dienst der Erkenntnis Gottes und der Liebeseinung mit ihm» 27.

Das heißt, die moderne, vor allem im 17. Jahrhundert aufbrechende
Problematik zwischen Theorie und Praxis, in der Frömmigkeitsgeschichte
die zwischen Aszetik und Mystik, war ihnen mitsamt ihren
Seelenführern zwar nicht unbekannt - es handelt sich hier ja um eine
grundsätzliche menschliche Frage - aber doch nicht in einem wissenschaftlichen

Sinne gegenwärtig, wenn auch in der Scholastik die Trennung der

24 Scheeben, in: JT, 29.
25 H. Grundmann, Die geschichtlichen Grundlagen der Deutschen Mystik,

DVjS 12 (1934) 416. Vgl. auch - mit erweiterter Fragestellung - von dems., Die
Frauen und die Literatur im Mittelalter, Ein Beitrag zur Frage der Entstehung
des Schrifttums in der Volkssprache, Archiv f. Kulturgeschichte 26 (1936) 129-161.

26 Bezeichnend ist die Tatsache, daß Ludovicus Blosius in seiner «Apologia
pro Ioanne Thaulero», gegen Johannes Eck geschrieben, großen Nachdruck auf
Taulers orthodoxe Auffassung des monastischen Lebens legt. Nach manchem Zitat,
das die irrige Ansicht, «Thaulerum doctrina sua demoliri Religionis obseruantiam»,
deutlich abweisen läßt, meint Ludovicus: «Haec et his similia scribens Thaulerus,
non demolitur, sed plurimum adiuuat stabilitque regulärem Religionis obseruantiam»

(Ludovici Blosii Opera, Antwerpen 1632, 348). Über Ecks antilutherische
Kontroverse (mit der darin implizierten Verurteilung Taulers) vgl. Théry, a. a. O.
(s. Anm. 5), 44 fi.

27 Weilner, a. a. O., 187.

17



258 Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen

Bereiche schon relativ weit gediehen war. Eine entscheidende Tatsache
ist und bleibt daher die mystische Sinnvorgabe der Aszetik in der
deutschen Mystik ganz allgemein 28. Und bei Tauler - bei dem wir gegenüber
Eckhart das mystische Element noch konsequenter ins aszetische

umgesetzt finden - ist im besonderen diese Gegebenheit immer mitzuvoll-
ziehen, damit nicht scheinbar der Trugschluß einer völligen Preisgabe
des mystischen Elements zugunsten handfester aszetischer Theorie sich
einstelle. Gerade der Gehalt an höherer Empirie und Erfahrung, auf den

Mystik sich zu allen Zeiten berufen hat, ist in Taulers Predigten Garant
der mystischen Sinnvorgabe, die gegen alle institutionalisierten «Übungen »

und «Leistungen» einer selbstbewußten Frömmigkeit und eines seines

«Weges» sicheren religiösen Subjekts die gnadenhaft gewährte Vereinigung

des Menschen mit Gott als erfahrbar behauptet. Taulers Aszetik
involviert, um es mit einem eingebürgerten Begriff zu sagen, eine «mystische

Aszese »29, wenn anders dieser Begriff sich - trotz Karl Rahners
Einwänden - christlich verstehen und interpretieren läßt. Der «mystische»
Aspekt dieser Aszese wäre dann nicht der tollkühne Versuch, «das Kommen

Gottes in die Welt, das Aufleuchten des Göttlichen im Menschen

gleichsam vom Menschen her zu erzwingen» 30, indem «ein prätendierter

28 Das bleibt gegenüber K. Grunewald, Studien zu Johannes Taulers
Frömmigkeit, Leipzig-Berlin 1930 (Beitr. z. Kulturgesch. d. MA's u. d. Ren. 44), 50 ff.,
festzuhalten, die unterstellt, Tauler habe «die Sprache der Mystik» nur gesprochen,
um die «religiöse Erregtheit und Überhitztheit des frauenklösterlichen Milieus zu
beschwichtigen» (51), im Grunde ziele er «über eine reine Mystik hinaus auf eine
Ethik» (54). Darin ist richtig das aszetisch-ethische Element gesehen. Daraus aber
mittels mehr oder weniger hinter Taulers Aussagen zurückgreifender Spekulationen
eine Frontstellung Taulers gegen die «Mystik» zu konstruieren, geht an der Sache
vorbei. Wenn auch schlichter, so hat doch schon C. Schmidt (Johannes Tauler von
Straßburg, Beitrag zur Geschichte der Mystik und des religiösen Lebens im 14.
Jahrhundert, Hamburg 1841, 83) die Sachlage richtiger gesehen, indem er versichert,
daß Tauler «selbst den dunkelsten Gegenständen gewöhnlich eine praktische
Seite abzugewinnen» suche. Zur Kritik an Grunewald vgl. auch Pleuser, a. a. O.,
180.

29 Vgl. K. Rahner, Passion und Aszese, Zur philosophisch-theologischen
Grundlegung der christlichen Aszese, in: Schriften zur Theologie III, a. a. O., 82 ff.
Vgl. auch F. Wulf, Aszese (Aszetik), in: Sacramentum Mundi, Theologisches
Lexikon für die Praxis, I, Freiburg-Basel-Wien 1967, 359 ff., der den Begriff der
«mystischen Aszese» ohne Verstimmung christlich deutet. Natürlich kommt auch
bei Rahner alles auf eine spezifisch unchristliche Sinnintention an, auch er ist
gewillt, unter Umständen den Begriff christlich zu deuten (75). Um so weniger ist
die eindeutige Chargierung des Begriffs ins spezifisch Unchristliche nachher zu
akzeptieren. Vgl. hingegen Rahner, Frömmigkeit heute und morgen, GuL 39 (1966)
335, wo der Begriff der «Mystik» problemloser gebraucht wird.

30 Rahner, Passion und Aszese, a. a. O., 89.



Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen 259

mystischer Tod des Entwerdens des Menschen in den Gott der Mystik
hinein» praktiziert wird, «um so das Mysterium des wirklichen Todes
des Menschen zu überwinden und aufzulösen»31, sondern einzig die
durch die christliche Überlieferung reichlich gestützte Prätention einer

möglichen erfahrungshaften, senkrecht in das völlig selbstlose geschöpfliche

Vollkommenheitsstreben 32 einbrechenden göttlichen Begnadung,
die als fühlbare Gegenwart Gottes im Begnadeten, ja als Einheit mit
ihm erfahren wird. Ob dieser göttliche Gnadenerweis der Unio als
normale Vollendung eines aszetisch ausgerichteten Christenlebens - vieles

spricht dafür 33 - oder als absolute Ausnahmesituation anzusehen ist,
dürfte dabei keine Rolle spielen. Jedenfalls ist ein spezifisch christlicher
Gehalt der «mystischen Aszese» nicht zum vornherein unter Ideologieverdacht

zu setzen, der beispielsweise der areopagitischen Mystik
anzulasten wäre, wie Rahner es versucht34, geschweige denn der tauler-
schen 3S, die gerade in ihrer vollen Implikation der Passion Christi leistet,
was von christlicher Aszetik 36 und Mystik 37 zu erwarten selbstverständlich

ist. Damit aber mag die Demonstration dessen, was bei Tauler als

mystische Aszese zu verstehen ist, unter dem Leitgedanken der
Selbsterkenntnis unternommen werden.

Warnung vor mangelnder Selbsterkenntnis

0 wie wenig lûte hant dise edel tugent daz sü sich kunnent gelossen

und geliden und haltent sich für daz sü sint, und lident ire krangheit, ire
gevengnisse und bekorungen (Versuchungen) bitze sü der herre selber gesunt

31 A. a. O., 83.
32 Bewußt ist hier - im Anklang an C. Feckes' Buch «Die Lehre vom christlichen

Vollkommenheitsstreben» (Freiburg 1949) - der scharfe Ausdruck gewählt,
der nach Matth. 5, 48 eine christlich tragbare Sache meint.

33 Vgl. R. Garrigou-Lagrange, Perfection chrétienne et contemplation selon
S. Thomas d'Aquin et S. Jean de la Croix, 2 Bände, Saint-Maximin o. J.

34 Rahner, a. a. O., 83. Die Richtigstellung dieses in der deutschen Patristik
beharrlich perennierten grotesken Mißverständnisses s. bei H. U. von Balthasar,
Herrlichkeit II : Fächer der Stile, Einsiedeln 1962, 147-214.

35 Was Rahner nicht tut
36 Zur Aszetik vgl. noch: J. de Güibert, M. Olphe-Galliard, M. Viller,

A. Willwoll, Ascèse, DSp. I, 936-1010; de Guibert, Ascétique, a. a. O., 1010-
1017; K. Truhlar, Aszetik, LfThK 1, 968-973.

37 Das Maß in theozentrischer Aszese und Mystik ist jedenfalls immer «von
vornherein in Gottes Hand» gelegt (H. U. von Balthasar, Das Weizenkorn,
Einsiedeln 1953, 93).



260 Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen

machet (39,8-11). Schwachheit, Gefangenschaft und Prüfungen sind die

Konstituanten der irdischen conditio humana. Die Gesundung dieses

Zustandes geschieht gnadenhaft - wie beim Kranken am Teich Bethesda

(Joh 5,1 ff.) - durch den Herrn unter der Voraussetzung, daß man
Gelassenheit, Geduld und - als aktivste der drei Tugenden - Selbsterkenntnis

besitzt. Damit kommt dieser Tugend grundlegende Bedeutung zu 38;

wer sie hat, kann heil werden, wer sie nicht hat, geht zugrunde: Och,

wie vil grozer menschen, die so groz schinent vnd bit (mit) den got so groz
begunnen hatte, die dar inne verderben das sie die warheit nicht leuterlichen

wargenommen haben, vnd sich selbs besessen haben inwendig vnd ausz-

wendig im geist vnd in natur (Corin II, Varianten zu 98,13). Wer sich

nicht selbst - geistig und naturhaft - besitzt, kann trotz bedeutender,

vielversprechender Anlagen zugrunde gehen.
Bevor zu fragen ist, was Tauler mit der Selbsterkenntnis materialiter

meint, mag sein Unmut erwähnt werden, den er seinen Zuhörerinnen,

um sie zur Erkenntnis ihrer selbst anzuspornen, nicht vorenthält. Ein
gros laster und schände (332,28 ff.) ist es 39, dass wir armen verbliben volk

(wir christlichen Nachzügler gegenüber den großen heidnischen Meistern
Proklos und Piaton) trotz göttlicher Gnadenhilfe im Glauben und in den

Sakramenten gont recht umbe als blinde huenr und erkennent unser selbes

nüt das in uns ist, und enwissent dannan ab ze mole nut. Grund für diese

sträfliche Selbstvergessenheit ist unser grosse manigvaltikeit und uswendi-

keit (32; nach außen gerichtetes Wesen), daß wir zuviel Nachdruck auf

unsere Sinne legen, wenn wir tätig sind, daß uns Vigilien, Psalter und
andere äußere Übungen allzusehr aufhalten. Zu sehr fahren wir im Schiff

unserer sinlicheit (183,32) 40 in die vinster nebele (184,1 ff.) : das ist blint-
heit und unbekantheit des menschen sins selber in der worheit. Die Folgen
dieser mangelnden Selbsterkenntnis sind für den Menschen fatal 41 : un-

38 Alvarez de Paz (zitiert bei O. Zimmermann, Lehrbuch der Aszetik, Freiburg

i. Br. 21939, 420) : «Die Erkenntnis unserer selbst ist der Grundstein des

ganzen geistlichen Gebäudes; ohne sie kann nichts von Dauer gebaut werden».
39 Das ist gros laster und schände daz ein mensche also vil ander dinge weis und

enweis sich selber nût (416,25 ff.). Wie Gott in ihm ist, und wie er zu Gott steht,
daß soll der Mensch wissen und nicht bloß vermuten.

40 Wenn Jesus am Jakobsbrunnen die Samariterin ihren Mann zu holen heißt
(Joh 4,16), dann kann das nach Tauler nur heißen, sie solle sich selber erkennen
(289,28 S.); die fünf Männer, die sie schon gehabt hat, sind die fünf Sinne, die sie
bisher hinderten, sich selber zu erkennen.

41 In der Paraphrasierung eines Taulertextes halte ich mich dankbar an die
vorbildliche Übersetzung von Georg Hofmann (s. Anm. 9), jeweils ohne besondere
Angabe



Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen 261

ziemliches Behagen an der eigenen Wirksamkeit, Distanzlosigkeit gegenüber

dem eigenen Tun also, Hoffart, Eigenwilligkeit, Selbstzufriedenheit,
Ungelassenheit, Schwermut, Mißgunst befallen ihn wie unreine trophen,
die der vijent her in wirffet (184,6 f.).

Pharisäer sind jene, die sich selbst nicht zu beurteilen wagen, mögen
sie noch so in (geistlichen) Ehren stehen, mögen sie noch so sehr ihre
Zeit auf äußere Übungen und auf strenge Lebensführung verwenden

(48,3-10) 42. Und die Selbstgerechten, die so leicht über den Nächsten
und alles Bescheid wissen, si ensehent nüt wer si selber sint (282,21 f.);
sie tragen eine Schlange in sich, die so lang ist als von einer want zuo
der andern (21) und deren Gift sie längst innerlich vergiftet hat. Obwohl
scheinbar ein geistliches Leben führend, sind es Lügner (260,7 ff.), die
den gros wunderlich flis (13 f.) nicht aufbringen, die eigene meinunge
(Gesinnung) zu durchschauen. Dazu gehörte nacht und tag studieren und

ymaginieren 43 und sich selber visitieren und sehen was in tribe und bewege

zuo allen sinen werken (15 f.). Tauler macht es nichts aus, wenn man ihn
betrügt: der Betrüger ist selbst der Betrogene, aber schließlich jammert
oder lächert es ihn doch zu sehen, daß Menschen, die noch einen Tropfen
Blut im Fleisch und Mark in den Knochen haben, nicht gelassen werden
können (Corin II, 475,6 ff.) 44.

Es sind für Tauler daher die dummen Menschen, denen Vernunft und
Phantasie abgehen, die nicht gewillt sind, sich selber zu erkennen. Nüchtern

und wachsam hat der Mensch zu sein ; der nüchterne Mensch leistet
sein Werk lieplichen und weckerlichen und vernunfteklichen (100,17). Daher
die Ermahnung: Vil lieben kint, nüt ensint also slefferig noch trege, noch

enrastent nüt in allem dem daz nüt luter Got enist, sonder sehent flissecliche

42 Die Pharisäer sind für Tauler die klassischen Vertreter einer valschen
heilikeit (42,1 f.). Zum häufigen Gebrauch dieser Vorstellung s. das Wortverzeichnis
zur Vetterschen Ausgabe von W. Stehmann, 484.

43 Man wird diesen Ausdruck zum Nennwert nehmen müssen: Wer sich selber
erkennen will, der muß neben den Kräften der Vernunft auch die der schöpferischen
Imagination zu gebrauchen wissen. Das heißt wohl, der Bereich des noch
Unbewußten ist imaginativ ans Licht zu heben. Wer das tut, wird über sich selber und
seine in der bekorunge, in der Versuchung, auftretenden Vorstellungen nicht
erstaunt sein. Daneben aber gibt es Tag- und Nachtträume des Menschen, die auch
ins Licht der Erkenntnis gehoben zu werden verdienen, ein Erfordernis, das
beispielsweise schon dem Cassian der «Unterredungen» durchaus geläufig war. Vgl.
W. de Bont, De la connaissance de soi à la tranformation de soi, in: Vie spirituelle,
Supplément (1965) 199 (Tagträume). Phantasie gehört daher wesentlich zur
Selbsterkenntnis.

44 Och sol der mensche mit allem flisse sines grandes war nemen, wan der mensche
als valschlich lebet und betrüget sich selber (326, 14 f.).



262 Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen

umb üch mit dem liehte der redelicheit (Vernunft) unde nement uwer selbes

dicke war (21 ff.). Oder: der mensche (durchschovwe) mit dem liehte siner
redelicheit alles sin tuon und sin leben (97,10 f.).

Selbstbeobachtung

Tauler läßt seine Zuhörerinnen nicht im Unklaren darüber, was er
im Genaueren damit meint. Zunächst hat er eine rigorose Selbstbeobachtung

und Selbstkontrolle im Auge, die er beim Äußerlichsten beginnen
läßt. Herrschen im inneren Menschen hinsichtlich des Grundes kompliziertere

Verhältnisse - hier ist auch eine Unkenntnis seiner selbst möglich

45 - so verhält es sich mit dem äußeren einfacher: in dem usseren
menschen und in den kreften (Fähigkeiten) do sol man entruwen wissen

wie man dran si und wo mit man umbe gange. Wan das ist schentlich

einem gemeinen (gewöhnlichen) menschen das er ander ding weis und
enweis sich nüt (212,25 ff.) 46. Noch ähnlich undifferenziert auch
anderswo: Kerent zuo uch selber und sehent wo mit ir umbe gont, und-
enversument üch selber nüt (243,12 f.). Vernachlässigt euch nicht, gebt
auf euch acht! Diese Mahnung ist das biblische «Attende tibi ipsi »

(Deut 15,9), dem schon Basilius von Caesarea eine Homilie gewidmet
hat 47.

Tauler geht aber auch ins Detail. Nim din selbes dicke war und
huete dins gemuetes und la dozuo kein unordenunge kummen - das ist
noch auf das Zentrum des inneren Menschen gerichtet, aufs Gemüt -
und huete diner Worten und diner Wandelungen von ussen (310,2 f.), fährt
er auf das äußere Verhalten sich beziehend fort, das natürlich immer
in engstem Konnex mit der inneren meinunge steht. Auch ein Sturzbach
summierter Details, wie im folgenden Zitat signalisiert, das versteht sich

von selbst, die menschliche Totalität. Daß aber auch solche Äußerlichkeiten,

wie sie hier genannt werden, nicht außer acht gelassen werden,

45 Vor allem in der Unio. Vgl. unten.
46 Eckharts philosophisch gemeinte Aussage, daß der Mensch sich - wegen

der mittel, der Vorstellungsbilder - grundsätzlich nicht selber erkennen könne
(vgl. Haas, a. a. O., 210), fehlt bei Tauler.

47 s. L'homélie de Basile de Césarée sur le mot « Observe-toi toi-même »,

Edition critique du texte grec et étude sur la tradition manuscrite par Stig Y.
Budberg, Stockholm-Göteborg-Uppsala 1962 (Acta Univ. Stockholmiensis, Studia
Graeca Stockh. 2). Vgl. E. G. Wilkins, «Know thyself» in Greek and Latin
Literature, Diss., Chicago 1917, 92; Dies., The Delphic Maxims in Literature, Chicago
1929, 70, 73.



Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen 263

ist - bei Eckhart undenkbar - für Tauler immerhin symptomatisch:
Besieh dich selber in aller diner wandelunge und minne und meinunge,

wort, werk, kleider, kleinoeten,frunt, mage (Verwandten), guot, ere, gemach,

gelust, gelas (Benehmen) und sitten (150,27 ff.) 48. Auch Frömmigkeitsübungen

und aszetische Erfordernisse wie Fasten und Wachen sind
sehr genau zu prueven (32), ja grundsätzlich alle uswendigen uebungen,
die einen grossen schin habent (33). Dieses grundsätzliche Mißtrauen
gegenüber allem äußerlich Arrangierten, technisch und «aszetisch», d. h.

übungsmäßig Einspielbaren ist gerade das besondere Vermögen des

Aszetikers Tauler, der noch in der sublimsten Aszese die reale Möglichkeit

eines dürftigen Alibis für ein unbekehrtes Herz oder - in Taulers

Sprache - für einen unbeackerten Grund sieht 49. Daher sorgt er sich
denn auch nicht bloß für das Grundsätzliche, sondern auch etwa für das

Alltäglichste, das einer Nonne zum Anreiz der Eitelkeit - gerade in
einem sicher nicht opulenten Lebensumkreis - werden kann: Ir süllent
üwers selbes guot war nemen, das ir enkein ding mit lust enbesitzend oder

gebruchent oder habent oder eigen behagliheit uwers selbs oder iemannes,

es si an kleidern oder an tuechern oder an kleinoede oder an gespilschaft

(Freundschaft, Umgang miteinander). Und alles des ir not hant nach

redelicher ordenlicher wise, es sin kleider oder beize, und der als vil als ir
bedürffent, des gan (gönne) uch Got und der orden wol (270,3 ff.). Matth.
7,16: an iren fruchten sol man si bekennen, gilt auch hier in bezug auf
die Selbsterkenntnis : Ich selber erkenne mich an meinen eigenen Früchten.

Alle diese Äußerlichkeiten sint... üwer uswendige fruchte, an den ir
uch selber süllent bekennen und bekant werden: zuo diser wise aller sament

enist nieman ze alt noch ze krank (271,8 ff.).

48 Ähnliche Aufforderung, sich inwendig und uswendig wahrzunehmen, 215,
13 ff.

49 Wie der Ackersmann sol der mensche mit vil grossem flisse sich selber

umbegraben und sehen in sinen grünt und keren rechte den werken den grünt umbe zuo-
mole und behorne sin bovme, daz sint sine ussern sinne und sine nidersten krefte, und
rüte sin unkrut zuomole us (97,23 ff.). Zur Thematik vgl. unten 29.

Von solchen und ähnlichen Stellen her wird der Unterschied der taulerschen
Selbsterkenntnis gegenüber irgendwelchen Yogapraktiken oder Techniken etwa
des Hesychasmus deutlich (wie sie M.-M. Davy, La connaissance de soi, Paris 1966,
27 ff. schildert). Es geht bei Tauler nie um die metaphysische Sicherung oder
Auslöschung eines Ich, sondern immer um das Heil dieses Ich in Gott. - Der
Hesychasmus hat allerdings seine auch christliche Legitimität: vgl. J. Meyendorff,
Le thème du retour en soi dans la doctrine palamite du XIVe siècle, Revue de
l'hist. des religions 145 (1954) 188-206; von dems., Introduction à l'étude de

Grégoire Palamas, Paris 1959, 215; I. Hausherr, Hésychasme et prière, Rom 1966

(Orientalia Christiana Analecta 176).



264 Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen

Taulers Verhalten dem «äußeren» Menschen gegenüber ist das

eingeübter Vorsicht, wie es monastischer Spiritualität entspricht50. Der
äußere Mensch ist für ihn wenn nicht das Gefängnis des inneren, so

doch dessen phänotypische, laufende Gefährdung, weil immer mögliche
Erstarrung im unlebendigen und zähen Material der (monastischen)
Gewöhnung. Es ist für ihn daher klar, daß gerade die Fenster nach außen 51,

die fünf Sinne und deren Neigungen - Innen und Außen untrennbar
amalgamierende, hochempfindliche Kontaktstellen - besondere Orte der

Gefährdung sind, die naturgemäß eine überaus starke Tendenz nach
Außen - dafür sind sie ja da - haben. Der Mensch hat nut friden in
sinen werken und in sinen uzgengen, wenne er usget unvernunftiklichen
nach bewegunge der sinne und der ussewendigen zuovelle (36,8 ff.). Die
Sinne und die niedersten Kräfte neigent sich nider zuo ussern dingen
(43,19). Es gilt daher, die neigunge der sinnelicher krefte und ir bildunge

(10,20 f.), die uns gar nohe sifipe [sint] (23 f.), gar navwe (genau) war-

nemen, daz man ir zuomale uzge (24). Die Sinne und ihre Neigungen
(nach Außen) beobachten heißt, sie nicht nur unter Kontrolle halten,
sondern sie und die menschliche «Natur» bit (mit) naturen doden vnd

vber-winden (Corin II, 21,1 f.). Was heißt das, die Natur mit der Natur
töten? Sicher nicht, die Natur im metaphysischen Sinn vernichten. Als
ferre die natur natur ist (Corin II, 20,13 f.), muß sie ihr Genüge haben.

Der Mensch muß essen, trinken, schlafen und sich wärmen können,

wenn er kalt hat. Aber alle diese notwendigen Befriedigungen dürfen nie

verabsolutiert werden, sie sind ephemer, zufällig, sie sollen es bleiben.
Diese genugde soll hinfliessen mit den wercken (17) und nicht zur besitzunge

werden (21). Darumm so betreuge dich nit selber, sihe gar eben, wie es mit
dir stehe, vnd nicht seist tzu frey (Corin II, 21,11 ff.). Unter welcher
Absicht diese Anstrengungen gefordert werden ist klar. Die evangelische

Forderung, alles preiszugeben um des Himmelreiches willen, steht da-

50 Zur Terminologie vom innern und äußern Menschen vgl. Haas, a. a. O.,
212. - In der monastischen Spiritualität ist das détachement - in Eckharts und
Taulers Sprache die abegescheidenheit - das aszetische Moment dieser Vorsicht.
Vgl. L. Bouyer, Le sens de la vie monastique, Turnhout 31962, 183 fi.

51 der vigent der tuot alle sine liste dar zuo das er uns verleite und eweklich
verderbe, und nimet sterklichen war wo er eine stunde oder einen ovgenblick vint das
wir nüt flis der andacht enhan und einer vensteren offen vergessen unserre usserer
sinne (214,23 fi.). Vgl. Jer 9,20: Ascendit mors per fenestras nostras, eine Stelle,
die immer schon auf die fünf Sinne bezogen wurde: Gregor von Nyssa, PG 44,
1185 B-1188 C; Ambrosius, De fuga saeculi 1,3; PL 14,570. Zum taulerschen
Gebrauch der Vokabel sin (hier körperliches Erkenntnisvermögen) vgl. C. Kirmsse,
Die Terminologie des Mystikers Johannes Tauler, Diss., Leipzig 1930, 72.



Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen 265

hinter 52, eine Forderung, die Tauler, wie noch zu zeigen ist, zu einer

spezifischen Frömmigkeit des innerlichen Lehens mit dem Ziel der
Vereinigung mit Gott ausgebaut hat.

Das spezifische Vermögen der Selbsterkenntnis ist für Tauler die

Vernunft: Wenn der Apostel Petrus schreibt «Estote prudentes» (1 Petr
4,8), dann hat er dabei nicht die Weisheit im Sinne, sondern die künde-

keit, die Klugheit. Also meinet clis wort, daz er uns hie heisset und daz

wir kündekeit süllent han und soellent an allem unserm tuonde und
lossende mit eime lichte unser redelicheit ein iegelich ding durchsehen, daz

wir wol wissent und uns wol kündig si womitte wir umbegont (91,25 ff.).
Aber nicht nur die Erkenntnisenergie nach Außen ist ein Moment der

Vernunft, sondern auch diejenige, mit welcher der Mensch die
Introspektion unternimmt. Sooft der Mensch mit dem liehte der redelicheit

(92,29) sich in den Grund wendet und in ihn hineinschaut, sich damit
zuo Gotte keret, also dicke er sich hiezuo keret mit diser kündekeit und wore

abegescheidenheit und übersihet und durchsihet mit worem ernste alles sin
tuon und alle sine wege, wort und werg und wise... (92,31 ff.), so

durchschaut er alles und vermag so zu entscheiden, was Gottes ist und was nicht.
Findet er etwas, das nicht Gottes ist, in sich, dann soll diese neugewonnene

bescheidenheit (Bescheidwissen) das richte(n) und regniere(n) (93,2 f.).
Es ist schließlich ein Werk solcher andacht (84,19), zu erkennen,

daz sich nüt valsches dorin (im Grunde) verberge und do nature wûrcke do

man wenet daz es alles Got si, das leider der mensche dicke Got luter nût
enmeinet, sunder sich selber oder ût (etwas) des sinen, es si suessekeit oder

selikeit (84,22 ff.). Denn wenn wir uns selbst und Gott nicht
wahrnehmen, dann fügen wir uns unaussprechlichen Schaden zu (82,23).

Eine von der Vernunft gesteuerte Selbstbeobachtung erfaßt daher
die Totalität des Menschen, die Tauler einmal - wir zitieren auf die
Gefahr hin, unserer Untersuchung vorzugreifen - folgendermaßen
charakterisiert : du solt ein getruwelich flissig warnemen haben din selbes und ein
anesehen und insehen in aller manigvaltikeit, in wisen, in werken, bi allen

menschen, in tuonde und in lassende, in ussewendiger uebunge sol daz aller
meiste teil ingekert sin und fürbas jagen und ein insehen haben. Und aber

also man lidig und muessig ist, danne sol man mit allen teilen und mit allen

kreften und sinnen inne sin gesammet und füreinet und in den grünt versun-
cken sin (120,5 ff.). Damit ist die äußere Selbstbeobachtung in einer
totalen Sammlung und Versenkung des Menschen in sich selber gegründet,
eine Introversion, deren Kontrolle nichts am Menschen zu entgehen hat.

52 Lk 17,21.



266 Johannes Tanlers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen

Vorerst aber ist diese Innerlichkeit - der taulerschen Selbsterkenntnis

in ihrer Stufung oder besser in ihrer wachsenden Intensität
nachgehend - zu erschließen.

Einsicht in die eigene Sünde und in die eigenen Gebrechen

Es liegt an sich in der Logik der Sache, aber im besonderen auch

der taulerschen Optik, daß die Selbsterkenntnis sehr bald einmal zur
examinierenden Einsichtnahme in die gebrechliche und sündige Ver-
faßtheit des eigenen Ich wird. Schon die skrupulöse Kontrolle des Ich
in seinem äußeren Habitus ist im Grunde nur verständlich durch die

fatale Möglichkeit einer tieferen Zerfallenheit des Subjekts mit sich

selbst, die christlich gesehen Sünde ist, einer Zerfallenheit, die am
Endpunkt einer mit der Entfremdung von Gott einsetzenden Entwicklung
steht. «Die Entlarvung des Menschen der Sünde mittels vertiefter
Selbsterkenntnis» 53 ist für Tauler daher nicht bloß aszetische Folge der im
Bußgericht vollzogenen Selbstprüfung und der daraus resultierenden
Selbsteinsicht, die gleichsam im Sinn einer psychischen Hygiene zu
handhaben wären, sondern ist tatsächlich die Aufdeckung einer innersten

egoistisch-sündigen Versehrtheit der Menschennatur, die zu heilen 54 es

von seiten Gottes Gott selber und von Seiten des Geschöpfs dessen radikale

Selbstverleugnung 55 braucht. Vorerst aber: wie sieht Tauler das,

was Hamann als die «Höllenfahrt der Selbsterkenntnis» 56 umschreibt,
die Selbsterkenntnis des sündig verstrickten Ich

Dem Menschen wird ahes gegeben, was er zuo eime woren goetelichen
lebende und zuo eime verborgenen bekentnisse der worheit und schalkeit der

53 Feckes, a. a. O. (s. Anm. 32), 153 ff. (Überschrift des vierten Kapitels, das
der Geschichte und Problematik der Selbsterkenntnis gewidmet ist). Noch für
F. Ebner (Das Wort und die geistigen Realitäten, Pneumatologische Fragmente,
Wien 1952, 273) ist «der letzte Sinn des cogito» «die Erkenntnis der. Sünde, ohne
die es für den Menschen keinen Weg zu Gott gibt».

54 Auch und gerade im Sinn einer Selbstverwirklichung, sobald die Dimensionen

der mystischen Unio zur aszetischen Selbsteinkehr hinzu sich eröffnen. Vgl.
A. Brünner, Mystik als Selbstverwirklichung des Menschen, Zu einem neueren
französischen Werk über Johannes vom Kreuz (G. Morel, Le sens de l'existence
selon S. Jean de la Croix, 3 Bände, Paris 1960/61), GuL 34 (1961) 303-307.

55 Vgl. A. Brunner, Selbstverleugnung als Weg zur Selbstverwirklichung,
GuL 40 (1967) 12-22 (Bezugnahme auf Mt 16,25 und 10,39).

56 In: Kreuzzüge des Philologen, in: SW II, Wien 1950, 164, 16 ff.: «alle
ästhetische Thaumaturgie reicht nicht zu, ein unmittelbares Gefühl zu ersetzen, und
nichts als die Höllenfahrt der Selbsterkenntnis bahnt uns den Weg zur Vergötterung».

Vgl. dazu Weilner, a. a. O., 192, der (Anm. 613) auf L. Binswanger, Grundformen

und Erkenntnis menschlichen Daseins, München-Basel 41964, 419, verweist.



Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen 267

naturen (75,19 ff.) braucht. Die schalkeit, die Bosheit der menschlichen

Natur, gilt es an sich kennen zu lernen. Sie ist eine Folge der Erbsünde.
Denn: von der vergiftikeit des ersten volles so ist die nature also nider
gesunken in das niderste teil (202,12 ff.). Die Folge für den Menschen ist:
Nu kert der arme mensche von des natürlichen volles wegen alles in die

kränkste site von siner hlintheit wegen und nimet alles ruowe in dem wege

und vergisset sines rechten endes (202, 17 ff.). Der arme Mensch, der sich

infolge des Falles seiner Natur und seiner Blindheit ganz seiner eigenen
Schwäche hingibt, verliert sein wirkliches Ziel, Gott, aus den Augen und
begnügt sich mit einer trügerischen Ruhe, solange er auf dem Weg ist.
Die Erbsünde aber bewirkt eine lidunge, die in der naturen ist von dem

ersten volle des menschen (163,2 f.); gemeint ist die Tatsache, das der

mensche geneiglich ist ze gebresten (5; pronitas ad peccatum) 57. Gegenüber

dieser lidelicheit (6) - wie Tauler sie mit einem Synonym bezeichnet58

- ist die Haltung der Ruhe völlig falsch, im Gegenteil muß diese fatale
Neigung dem Menschen wider sin (7), er muß aktiv seinen Willen ganz
davon abkehren. Die Erbsünde hat aber auch den Aspekt des

geschickten, in Demut zu tragenden Leides : die lidunge59 der gebrestlicheit

(163,13), die Gott zuläßt, das der mensche in dem swerlichen valle sich

groesselichen bekenne und lere minnen und sich losse willeklichen in den

weg der pinlicheit in der lidunge, als die uf in vellet und im engegen louft
(14 ff.). So enthält schon die Erbsünde - im Sinn einer poena retributiva
et medicinalis 60 ein Moment der Rettung gerade im Ansporn, den sie

zur Selbsterkenntnis vermittelt.
Tauler spricht sonst nicht allzuoft direkt über den Habitus der

Erbsünde 61, hingegen spielen die daraus erfließenden, unheilvollen Nei-

57 Vgl. Pleuser, a. a. O., 107 f.: gebreste swm. meint «'die Unvollkommenheit
der menschlichen Natur, wie sie durch die Erbsünde bedingt ist'.

1. Die Vergänglichkeit der leiblichen Natur des Menschen.
2. Die Geneigtheit zur Sünde, der sündhafte Habitus.
3. Die Sünde [actus malus; S. th. I, II, q. 72, a. 2, ob. 4]».

«Wenn Tauler gebreste sagt, meint er meistens habitus malus, nicht actus malus.
Wie aber ein Habitus gewöhnlich in einer Summe von Akten konkretisiert wird,
so ist in dem Begriff gebreste der actus malus mit enthalten» (a. a. O., 108 f.). Allerdings

ist der Habitus niemals die Summe der schlechten Akte.
58 «lidunge in der Bedeutung Leiden, insofern Leiden als pronitas ad peccatum

und als poena retributiva et medicinalis verstanden wird, ist synonym mit lidelicheit»
(Pleuser, a. a. O., 82).

59 Hier ist nicht «Leiden als Tätigkeit des arfio-Empfangenden» gemeint,
sondern «objektiviert: Leiden, das den Menschen heimsucht» (Pleuser, a. a. O., 83).

60 Vgl. oben Anm. 58.
61 Wichtig ist hier vor allem noch die Stelle aus Predigt 44, wo Tauler auf



268 Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen

gungen zur Sünde 62 und naturgemäß der daraus erwachsende sündhafte

Akt (actus malus) eine ganz entscheidende Rolle als nicht zu übergehende

Objekte der Selbsterkenntnis in seiner Aszetik.

Mk 7,37 : «Die Tauben macht er hören und die Stummen reden» zu sprechen kommt.
Der Mensch ist taub, weil seine Altvordern, das erste Menschenpaar, den Einflüsterungen

des bösen Feindes das Ohr geliehen haben. Wir können daher die Einsprache
des ewigen Wortes, das uns näher ist als unsere eigene Natur, unsere Gedanken usw.
und ohne Unterlaß in uns spricht, nicht mehr hören. Dem Menschen ist - neiswas
(191,17), ich weiß nicht was - in die Ohren gefallen: es sind Bilder aus Freude und
Leid, die dem Menschen - wie Tauler weiter unten (29 S.) präzisiert - die oren siner
inwendigheit (32) verstopfen. Zuvor aber schon ist - und das ist die Grundlage für
die aktuelle Verblendung und das Taubwerden durch die Bilder - das Wesen des

Menschen verblent, hat er verstopfte Ohren, ist er stum, das er sich selber nut enbe-

kent (19 f.) und so auch nicht mehr erhent sin eigen wise (21). Unter solchen
Umständen kann er das Wort Gottes in sich nicht mehr hören, besonders wenn laufend
neue Bilder auf seinen ohnehin schon taubstummen, seiner selbst ungewissen Grund
eindringen.

Vgl. Thomas, S. th. I, II, q. 82, a. 1 : Die Erbsünde ist ein Habitus in folgendem

Sinne: Est enim quaedam inordinata dispositio proveniens ex dissolutione
illius harmoniae in qua consistebat ratio originalis iustitiae. Sie ist also nicht ein
Habitus «in dem Sinn, daß durch sie einem Vermögen eine Neigung zum Handeln
gegeben würde, wie wir es von den Tugenden sagten, sondern nur im Sinne einer
Disposition einer aus Vielem zusammengesetzten Natur, durch die sie sich in einer
Richtung schlecht verhält und die gleichsam in die Natur eingegangen ist. So ist
die Erbsünde eine ungeordnete Zurüstung, die von der Auflösung der Harmonie,
wie sie im Wesen der Urgerechtigkeit begründet war, herrührt (a. 2). Da die
Erbsünde in Gegensatz zur Urgerechtigkeit tritt, ist das Formelle an ihr das Fehlen
der Urgerechtigkeit (privatio originalis iustitiae), durch die der Wille Gott Untertan
war. Jede Unordnung der andern Kräfte der Seele, die sich daraus ergibt und die
wir als ungeordnete Begierlichkeit bezeichnen, verhält sich nur wie etwas
Materielles (a. 4). Diese Beraubtheit der Urgerechtigkeit und die Beziehung zum Stammvater

läßt nicht ein Mehr oder Weniger zu; die Erbsünde ist in allen Menschen
gleich (a. 5) » (R. Erni, Die theologische Summe des Thomas von Aquin in ihrem
Grundbau, II: Zu Gott, Luzern 1949, 149 f.).

62 Wird die Erbsünde in der Taufe reatu getilgt, so bleibt sie doch actu(S.th.
I, II, q. 74, a. 4, ad 2), d. h. dem ganzen Menschengeschlecht ist von der Sünde
der Ureltern her eine gewisse Neigung zur Sünde geblieben (quaedam pronitas ad
omnia peccata: S. th. I, q. 114, a. 3, c.). Der Teufel hat den ersten Menschen zur
Sünde verführt und: ex cuius peccato intantum vitiata est humana natura, ut
omnes simus ad peccandum proclives (I, II, q. 80, a. 4, c.). Diese inclinatio in
actum inordinatum erfolgt aber nicht directe, sondern nur indirecte aus dem Verlust

der Urgerechtigkeit (S. th. I, II, q. 82, a. 1, ad 3) und betrifft in erster Linie
die Seele ihrem Wesen nach, danach allerdings auch die Vermögen der Seele, und
zwar in erster Linie unter ihnen den Willen (I, II, q. 83, a. 3, c.), der zuerst eine

Neigung zur Sünde hat. «In gewisser Weise kann freilich auch von einer 'Neigung
zur Sünde' die Rede sein, aber nur indirekt und in einem übertragenen Sinn. Denn
die Sünde kann nur aus dem freien Willen entspringen, und in diesem selbst ist
keinerlei erbsündliche Neigung zum Bösen anzutreffen. Wohl aber wohnt den
niederen Kräften der Seele nun eine Neigung inne, sich endlichen Gütern wider
Gebühr und Ordnung zuzuwenden, da sie nicht mehr vollkommen von der geistigen,



Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen 269

In einem Predigtexempel erzählt Tauler, er habe einst einen hohen

edelen menschen, einen also heiligen menschen gefragt, Was sein höchster

für wurf (Gegenstand) der Betrachtung sei. Dieser antwortete ihm:
«sünde, und also kum ich in minen Got» 63. Und Tauler fährt fort: also

la dich Got und alle creature dich wisen uf dine sünde und urteil dich selber :

so enwirstu von Gotte nut verurteilet... (433,16 ff.). Diesen Versicherungen
Taulers, so zahlreich sie sind, fehlt alles Masochistische, da die

Sündenbetrachtung ihren Grund und ihre Rechtfertigung nur in der dadurch
erleichterten und darum bestimmteren Zuwendung und Entscheidung
des Menschen zu Gott findet.

Die Betrachtung der eigenen Sünden ist eine Hinführung zur Demut,
die nur aus dieser Einsicht in die eigene Hinfälligkeit erwachsen kann:
0, der wol bi ime selber blibe und ime selber heimelich were, wie grunde-
losecliche fünde er sich in dem süntlichen gebresten, und vindet wol wie one

mosse sine nature in disem gebresten stot; und behuete sü Got nüt, wie

kräng, wie vellig, wie geneiglich dis ist one alles ende, unbegriffenlich, und
wol endet diser gebreste in dem ewigen tode und in der helle zuo wonende mit

persönlichen Mitte des Menschen bewegt, geleitet, abgezweckt und beherrscht
werden. Diese Unordnung im Kräftespiel des Herzens, die Ablösung niederer
Strebungen ist als solche 'erbsündlich' - aber nicht 'sündhaft'» (G. Siewerth, Die
christliche Erbsündelehre, entwickelt auf Grund der Theologie des Heiligen Thomas
von Aquin, Einsiedeln 1964, 31). Diesen Ausführungen Siewerths ist
beizustimmen mit Ausnahme des über den Willen Gesagten: der Wille ist, da mit dem
Wesen der Seele sehr verhängt, auch infiziert von der Erbsünde, allerdings auch
nur indirekt. Daß die Natur des Menschen (und nicht die Person!) in das niderste
teil niedergesunken ist - nach Thomas in jene Vermögen, die mit der Fortpflanzung
zu tun haben: Fortpflanzungsvermögen, Begehrkraft, Tastsinn (I, II, q. 83, a. 4) -
hat Taulers Aussage (202, 12 ff.) mit der Thomas' gemeinsam, wenn er auch die
indirekte Infektion der menschlichen Natur (über das Wesen der Seele und nicht
die Vermögen) weniger betont.

Über die thomasische Lehre von der Erbsünde vgl. S. Thomas d'Aquin,
Somme th., Le péché II, Paris 1951, 321-352, die Hinweise von R. Bernard;
H. Rondet, Le péché originel dans la tradition patristique et théologique, Paris
1967, 190-199.

63 Vgl. Jacobus a Voragine, Legenda Aurea, ed. Th. Graesse, Osnabrück
21965, 679, die Legende «De sancta Thaisi meretrice». Die Dirne Thaisis, die drei
Jahre als Inkluse gelebt hat, sagt zum Abbas Pafuntius: testor Deum, quia, ex
quo hue ingressa sum, ex omnibus peccatis feci velut sarcinam et statui ante oculos
meos, et sicut non discedit anhelitus de naribus meis, sic non discesserunt peccata
mea ab oculis meis, sed flebam semper ilia considerans. Die Legende stammt aus
den Vitae patrum.

Die Betrachtung der eigenen Sünden ist für das Christentum im allgemeinen
und für den Weg der purificatio im besonderen konstitutiv. Eine Geschichte der
Gewissenserforschung, deren Aussonderung in General- und Partikularexamen usw.
dürfte das an den Tag bringen. Vgl. Zimmermann, a. a. O. (s. Anm. 38), 133 ff.



270 Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen

den tüfeln. Nu mercke, ist dis nût grosse materie zuo demuetikeit? Uf dise

tugent wiset uns unser nature, wo wir uns anesehent indewendig oder usse-

wendig, das wir bevindent daz wir nût guotes liant noch vermügent (322,25 ff.).
Der mit sich selber Vertraute, der in sich bleibt und auf sich acht gibt,
wird sich in einer ersten und entscheidenden Analyse seines Ich - das

bei Tauler immer noch überindividuell in seinem wesentlichen, auf die

Menschen««^ bezogenen Aspekt gesehen wird - ein für alle Mal
erweisen, wie grundsätzlich diese Natur in ihrem Wesen geschwächt ist,
derart, daß für sie und ihre Gebrechen nichts als Tod und Hölle übrig
bliebe, wenn nicht Gott sie behüten würde. Selbsterkenntnis in Richtung
auf Tod und Hölle wird so zur eigentlichen Höllenfahrt, an deren

Endpunkt sich dem Einsichtigen aus der Erkenntnis des eigenen
Unvermögens die Demut64 aufnötigt. Erkenntnis der eigenen Gebrechen, ver-

nütunge unser selbes 65, Tadel dafür, daß wir der Wahrheit fernbleiben
und an nichtswürdigen Dingen hangen, das alles lert uns versincken in
ein vertieffete demuetikeit und einen gantzen underwurf tuon under Got und
under alle creaturen (75,25 ff.). Wer den Grund und seine Gebrechen

nicht erkennt, der empfängt den Stich des ewigen Todes (282,33 f.).
Daher hat, wer bei sich selber bleibt, sich immer wieder zu tadeln
(283,35). Ja, selbst die geistliche Wirkung einer Messe und der Eucharistie

hängt daran, ob man bloß in einer slumerender wise oder gesammelt
und die eigenen täglichen Sünden erkennend daran teilnimmt, denn der

64 wore weseliche demuetkeit, minne und bescheidenheit (327,7 f.) sind wesentliche

Voraussetzungen dafür, daß Gott Großes im Menschen wirkt. Man soll dem
Nächsten seine Gebrechen und Fehler nicht schwer anlasten, soll sogar beim
vertierten menschen (408,32 f.) die Untugenden in erbarmhertzikeit (35) ertragen, da
diese underwilen enkumment... ouch mit us dem habitus der bosheit, sondern weit
eher von unversihtekeit oder von tragheit, oder ouch von Gottes verhengnisse, daz
der mensche domitte gedemuetiget werde und sich in den gebresten bekenne (35 ff.).
Gerade in solchen differenzierenden Aussagen über die Möglichkeiten völlig
verschiedener Begründung selbst der Untugenden und Sünden erweist sich Tauler als
ein hoher Meister der «Unterscheidung der Geister», die die Tugend der Seelenführer

seit alters darstellt. Konrad von Hirsaus Wort trifft auf ihn in außerordentlichem

Maß zu: Discretio est diiudicandis rerum causis provida humanorum mo-
tuum moderatrix ratio (De fructibus carnis et Spiritus 15; PL 176, 1003 D, zitiert
als Motto von: Fr. Dingjan, Discretio, Les origines patristiques et monastiques
de la doctrine sur la prudence chez S. Thomas d'Aquin, Assen 1967). Zu einer
«Psychologie der discretio», aus der christlichen Überlieferung erarbeitet und
konfrontiert mit neuen Erkenntnissen, vgl. J. Bökmann, Aufgaben und Methoden
der Moralpsychologie, im geschichtlichen Ursprung aus der «Unterscheidung der
Geister», Köln 1964.

65 Was dieser Ausdruck besagt, wird unten behandelt.



Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen 271

influs der Gnade ist von der Intensität dieser Erkenntnis abhängig
(319,15 ff.).

Und in drastischer Auslegung eines Bernhardwortes66 über die

Eucharistie: «Wenn wir Gott essen, so werden wir von ihm gegessen;
er zehrt uns auf» meint Tauler: wan sin essen das straffet die consciencie,

das bissen und das kûwen (294,26 f.) ; Gott öffnet uns die inneren Augen
und git uns ze erkennende unser gebresten (25 f.). Es wäre falsch, in diesem

Moment zum Beichtvater zu eilen : Man muß dieses göttliche essen und
kûwen (31) demütig über sich ergehen lassen. Denn die angst, forchte,
trurikeit67 und grosse bitterkeit sind von Gott geschickte Strafen (29).
Der Mensch soll über seinen Sünden nicht mehr wissen dürfen, wie es

im ergan sülle (30). Allerdings wird man sich dabei ungeordeneter, vom
bösen Feind geschickter trurikeit (295,6) 68, - gegen diesen boesen suren

senf (7) - zu erwehren haben. Hingegen : unsers herren senf der ist sues

und guot (7). Denn gekûwet in der consciencie (12) gewinnt der Mensch

liebevolle und göttliche Hoffnung, die ihn dem Herrn senfteklich (14)

eingehen läßt. Zuvor aber muß er sich seines eigenen Selbst entschlagen
haben. Selbstprüfung und Aufgabe des Selbst sind komplementäre, wenn
nicht identische Vorgänge: Alsus als wir uns selber wol gepruefet hant

engegen diser goetlicher spise, und wir in erlichen und wirdeklichen essen,

66 Jean Leclercq, St. Bernard et l'esprit cistercien, Paris 1966, 96, macht
auf den «réalisme sacramentel» Bernhards aufmerksam: «L'Eucharistie, en
particulier, jointe aux exercices de la prière et de l'ascèse, assure en l'homme l'habitation

de Dieu, aide le chrétien à réprimer ses tendances mauvaises, à purifier sa
mémoire, à rectifier ses intentions et à progresser dans la foi; elle obtient la lumière
pour son esprit, l'énergie pour sa volonté ; elle lui confère le gage de la résurrection
à venir».

Mandor cum arguor, glutior cum instituor, decoquor cum immutor, digeror
cum transformor, unior cum conformor. Nolite mirari hoc: et manducat nos, et
manducatur a nobis, quo arctius illi adstringamur. Non sane alias perfecte unimur
illi. Nam si manduco et non manducor, videbitur in me ille esse, sed nondum in
illo ego... (Super Cantica Canticorum, sermo 71, II/5; Opera II, ed. Leclercq,
Rom 1958, 217,14 fï.) Der Text ist schon zitiert bei H. S. Denifle, Die deutschen
Mystiker des 14. Jahrhunderts, Beitrag zur Deutung ihrer Lehre, hrsg. von O.Spiess,
Freiburg/Schweiz 1951, 131, Anm. 3, 132. Hier Hinweise auf ähnliche Auslegungen
durch den Mönch von Heilsbronn und Meister Eckhart.

67 Wer auf seine Gebrechen achtet, lernt die Furcht Gottes (340,11 f.); we
und angest mit wiederbissende (mit Gewissensbissen) haben, die sich selber erkennen :

diese straffunge ist für sie aber ein gutes Zeichen, daß sie nicht von Gott verlassen
sind (76,15 ff.).

68 Gemeint ist die klassische geistige Gefährdung des Mönchs durch die acedia.

Vgl. S. Wenzel, The Sin of Sloth in Medieval Thought and Literature, Chapel
Hill 21967; weitere Literatur s. bei R. Ricard, En Espagne: Jalons pour une
histoire de l'acédie et de la paresse, RAM 45 (1969) 27-45.



272 Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen

so isset er uns, und wir werden von im gestunden (verschlungen) und
gekochet und getoewet (verdaut, aufgelöst) : das geschieht wanne wir von
aller unserheit (Selbstigkeit) entwerden und al verwerdent. Wan ie me die

spise gekochet wirt, ie me si an ir selber verwirt und ir selber froemder und

ungelicher wirt (295,19-24).
Es mag sein, daß einer im Tage siebzigmal fällt. Selbst dann soll

er seine Sünden bezaln (355,34; berechnen) in unaufhörlicher
Selbstbeobachtung. Bei jedem Fall soll er in Gott dringen als swintlich (schnell)
das dir die sünde ze mole enphallent, ob du der mitte zuo der bichte kumest,
das du ir nût enwissest ze sagende (36 f.). Daß er in der Beichte vor Eile,
die Sünden Gott vorzutragen, nichts mehr weiß und alles vergessen hat,
mag den Menschen nicht entsetzen (38). Wichtig ist dabei einzig das

bekentnisse dines nichtes (356,1) 69 und die versmehunge din selbes, die
nicht zur swermuetikeit, sondern zur gelossenheit führen (1 ff.). Versöhnlich

- wie es nur ein erfahrener Beichtiger sein kann - fügt Tauler hinzu:
Wan der mensche enist nût unsüntlich als unser frovwe was. Und bis ze

friden aller diser lidunge und diser crüce (4 f.) Anderswo verweist Tauler
auf eine göttliche Mathematik, die anders ist als die der Menschen : Zehn

vom Menschen anerkannte Fehler wiegen bei weitem leichter als der
eine, den er vermessen nicht als Fehler zu beglaubigen gewillt ist
(419,2 ff.). Daher, wer immer einen Fehler begangen hat, wende sich
alzehant (sogleich) zu sich selber und lasse ihn sich leid sein (219,10 f.).
Man darf bei solchen Stellen nicht nur die Schärfe der Forderung hören,
sondern sicher auch die Tauler vornehmlich eigene Menschlichkeit und
Milde, mit der er den Menschen auf die mögliche Verzeihung verweist.

Versuchungen und böse Neigungen - Mittel der Selbsterkenntnis

Es liegt in der tieferen und immer subtileren Logik der taulerschen

Predigt, daß er als Seelsorger in die kritische Selbstdiagnose, die er von
seinen Zuhörerinnen fordert, nicht nur das factum brutum der Sünde

einbezieht, sondern auch - im Sinn einer die Verhältnisse noch schärfer
durchleuchtenden Optik - auch die der Sünde vorangehenden
Versuchungen und die allem zugrundeliegenden bösen Neigungen. Die
stark die äußeren Umstände des Menschen berücksichtigende Forderung
nach Selbstbeobachtung wird hier auf die Stufe eines spezifischen
inneren Vermögens gehoben, das Tauler nicht ansteht als kunst zu defi-

69 Über diesen zentralen Begriff bei Tauler s. unten.



Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen 273

nieren. Mit Paulus - Gal 6,1 - hält er dafür, daß man den Fehler und
den Fall des Nächsten in dem geiste der senftmuetikeit (208,2 f.) zu bessern

trachten soll, indem man auf sich selber acht gibt, daß man nicht selber

versucht wird (considerans teipsum, ne et tu tenteris, Gal 6,1). Die
Versuchung ist damit ein jedem Menschen ohne Unterschied gelegter
Fallstrick, dessen man erst in währender Selbstanalyse ansichtig wird 70.

Pauli Wort: «Legt an die Waffenrüstung Gottes!» (Eph 6,10)
bezieht Tauler auf den Kampf, den die Braut in den Versuchungen um
ihres Bräutigams willen auszustehen hat, wanne in der bekorunge so leret

su sich selber bekennen wie su ist; und al die hohen fûrsten die in der weite

sint verdorben, den gebrast nüt wen diser kunst; und darurnb also su

viertzig oder fünfzig jor gelebent hettent in grossen dingen, also danne dise

bekorunge kam, so verdurbent su und hattent doch wunder von lügende und

von uebungen. Man wurt dis grundes gewar in den bekorungen ; wie sere

wunderlichen nutze das die bekorunge sint, der des war neme und sehe

darin, so werent su ime also nutze also die tugende, und also der gnoden
not ist, also ist ouch der bekorunge not: wanne die tugent wurt gedoht

(gedacht, erfaßt) in der bekorunge, so wurt su do inné vollebroht (vollendet) ;

das muos von not sin, sol su zuo wesende komen (404,14-23). Hier ist
von einer eigentlichen kunst der Selbsterkenntnis die Rede, eine Kunst,
die vielen durch Tugenden und strenge Übungen hervortretenden «Fürsten»

offenbar gefehlt hat: trotz respektablem aszetischem Aufwand
über 40 oder 50 Lebensjahre hinweg, sind sie in der Welt und ihren
Versuchungen zugrunde gegangen 71. Von dieser in der üblichen Exempel-

70 Daß damit die Selbsterkenntnis eine Begründung der Nächstenliebe liefert,
kommt unten, 37ff., zur Sprache. - Es gibt für Tauler - nach Predigt 79 - vier
große Versuchungen in der Welt: 1. ein Leben nach der natürlichen Vernunft
ohne Rücksicht auf geistlichen Ernst, 2. innere und äußere Visionen und
Offenbarungen außerordentlichen Charakters, 3. übergroßes Vergnügen an der natürlichen

Vernunft und schließlich 4. eine eitle blinde Muße (lidekeit) ohne wirkende
Liebe (Nächstenliebe!) und ohne Verlangen: es setzt sich einer leiblich nieder und
praktiziert ein schedelichen widergeboeiget uf sich seiher entslaffen oder ein entsincken
in ime selber (422,33 ff.). Der solches an sich geschehen läßt, meint den Frieden
und die Gabe Gottes in diesem Zustand falscher mystischer Muße und Kontemplation

zu empfangen. In Wirklichkeit handelt es sich dabei um Faulheit, deren man
sich entschlägt, indem man immer emsiger auf Gottes Wirken in sich achtet (423,9).
In der Selbsterkenntnis wird daher die Selbstzufriedenheit, die aller Beschäftigung
mit dem Ich als Versuchung droht, ausgemerzt.

71 Tauler hat damit von allem Anfang an eine kritische Distanz zur
übermäßigen Aszese, wie sie etwa in den «Vitae patrum» geschildert wird. Seuse, der
die Aszese der Väter in ihrer subtilsten Grausamkeit am eigenen Leib exerziert,
wird davon erst als «Fortgeschrittener» Abstand nehmen.

18



274 Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen

manier gehaltenen Beobachtung geht Tauler über zu grundsätzlichen
Überlegungen. In den Versuchungen erkennt man seinen Grund. Da
sich Tauler - wie sich zeigen wird - nichts Höheres als die Introspektion
in den eigenen « Grund » denken kann, ist er gezwungen, den Versuchungen
dieselbe Notwendigkeit wie der Gnade und dieselbe Nützlichkeit wie den

Tugenden zuzusprechen. Denn die Versuchung ist ja der Ort, darin
Tugend sich erst zu artikulieren hat. Wird das Fleisch durch Salz vor der
Fäulnis bewahrt, so der Mensch durch die Versuchung vor geistiger
Fäulnis (404,25 f.). Tauler geht noch weiter bis zur scharfen Aussage,
daß Gott sich dem Menschen ebenso eigenlichen in der Versuchung
mitzuteilen vermag wie durch die Tugenden und die Sakramente (27 f.) 72.

In der Unkrautmetaphorik lautet das: In der bekorunge werdent die

flecken und die zecken bekant, und werdent usgerütet, und wurt demueti-

keit 73 do geborn von Götz vorhte 74, und wurt man Gottes vermanet das

72 Trotz dieser Notwendigkeit der Versuchung darf der Mensch sie nicht
herbeisehnen: die bekorunge also bekorunge das ist der inval der gebresten (— die
Versuchung als Versuchung, das heißt als Einbruch der Sünde [Hofmann, a. a. 0..586]),
den ensol man nüt willen noch erwelen, sunder die pinlicheit die in dem widerstanden
und in dem überwindende ist, die sol der mensche erwelen (410,13 ff.). Vgl. B. Möller,

Die Anfechtung bei J. Tauler, Diss., Mainz 1956 (konnte nicht eingesehen
werden). Zur Frage, ob man Versuchungen herbeiwünschen soll vgl. Zimmermann,
a. a. O. 159.

«La tentation est utile: tous les maîtres de la vie spirituelle rediront cette
vérité jusqu'à la rendre banale. La doctrine de saint Grégoire, comme celle de
Cassien, ne s'en tient pas en effet à l'ascétisme, fût-il le plus héroïque. La purification

par la tentation (tentation-épreuve) y est considérée comme absolument
nécessaire pour introduire à la vie contemplative, dont le point culminant est la
vue de Dieu. - La tentation, étant l'occasion d'actes de vertu, enracine celle-ci
plus profondément... Elle est aussi une expiation pour le passé, en même temps
qu'une purification: elle arrache peu à peu les racines de péché qu'avaient laissées

en nous nos consentements passés. Elle purifie à la fois par la lutte à laquelle elle
entraîne ...» (R. Gillet, in der Einführung zu: Grégoire le Grand, Morales sur Job,
Livres 1 et 2, Paris 1952 [SC 32], 57 f.). Daß Tauler in diesen und ähnlichen Fragen
die fürs monastische Mittelalter sprichwörtliche Erbschaft Gregors des Großen
(vgl. J. Leclercq, Initiation aux auteurs monastiques du moyen âge: L'amour
des lettres et le désir de Dieu, Paris 21957, 30 fi.) antritt, zeigt das Gregorzitat
222,24, das nur eines unter mehreren ist. Siehe Stehmanns Namenverzeichnis in
der Vetterschen Ausgabe, 439; Vogt-Terhorst, Der bildliche Ausdruck in den
Predigten J. Taulers, (Germ. Abh. 51), Breslau 1920.

73 Selbst der Fall eines sich über seine Heiligkeit stolz erhebenden Menschen
kann schon nach Gregor in der der Sünde allenfalls folgenden Humilitas repariert
werden. Vgl. Gillet, a. a. O. 59 f., Text 238.

74 In seiner Konzeption der Tugend der Gottesfurcht, die in seinem Predigtwerk

eine wichtige Rolle spielt, hält sich Tauler ausdrücklich an eine Vision der
Hl. Hildegard von Bingen (vgl. dazu die völlig ungenügenden Ausführungen Vogt-
Terhorsts, a. a. O., 158 f.). Es handelt sich dabei um die in ihrem Werk mit dem



Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen 275

man zuo ime fluhe und helffe an ime suoche und den kämpf uf in lege.

0 minnenclichen kinder, nu tuont dise edeln woffen Gottes an, sunder allen

zwifel ir ûberwindent die bekorungen; sint in demuetikeit, senftmuetikeit,
demuetigent üch under Got und alle creaturen (28-34)

Die bekorunge, die Tauler hier nennt, ist der von Innen oder Außen
kommende lockende Anruf zum Bösen, der wegen seines flüchtig-transi-
torischen Charakters nicht immer leicht durchschaut werden kann.
Aber gerade in diesem ephemeren Anreiz zum Bösen werden die flecken
und zecken, die Wurzeln der bösen Neigungen im Grunde, ja erst
bekannt 75. Es zeigt sich in der Versuchung oft der erschreckende
Tatbestand eines vom Unkraut überwachsenen Grundes. Die Vita manchen

Vaters und großen Aszeten, der dreißig, vierzig Jahre in der
Wildnis lebte, der gewiß immer wieder die Egge von Beichte und
Buße und den Pflug vieler guter Übungen über seinen Grund gehen

ließ, beweist, daß auch in diesem oft beackerten Grund ein zecke,

ein wurtzelin von dem unkrute in dem tieffen gründe (398,19)
zurückgeblieben ist, das zusammen mit den guten Pflanzen aufschießt und
verderbet und vertrucket das edel guote krut (22 f.) 76. Schließlich fielen
diese Menschen doch der Sünde anheim und gingen zugrunde. Daher:
Also sehent für üch; so diser grund hiemitte (mit dem zecke) verworren

Titel «Scivias» geschilderte, erste Vision des ersten Buches über den Leuchtenden.
Das Bild läßt sich betrachten in: Hildegard von Bingen, Wisse die Wege, Scivias,
Nach dem Originaltext des illuminierten Rupertsberger Kodex ins Deutsche
übertragen und bearbeitet von M. Boeckeler, Salzburg 1954, Tafel 2, 19; den Text
der Vision s. 95-97.

Tauler zieht damit ein Anschauungsmaterial herbei, das den Schwestern nicht
nur aus S. Hiltgarten buoche (379,16) selber bekannt ist, sondern auch durch zwei
kleine bildelin, die sich in unser swester reventor (17) finden (im Refectorium, Speisesaal)

Die in Blau gezeichnete Person der Gottesfurcht, ohne Augen, dafür aber
den ganzen Leib mit Augen bedeckt, und die in blassem Kleid dargestellte Gestalt
der Armut des Geistes (ohne Haupt), beide am Fuß des Berges, auf dem geflügelt
die herrlich leuchtende Gottheit thront, stehend, interessieren Tauler vornehmlich.
Die Gottesfurcht ist nahezu identisch mit der Selbsterkenntnis: Das enist alsoliche
vorchte nût als ir vorchte heissent, sunder es ist ein flissig war nemen der mensche sin
selbes in allen Stetten und wisen, in Worten, in werken, und ist dar umbe ane antlit
und hat enkein ovge, wan si vergisset ir selbes, ob man si minne oder hasse, lobe oder
schelte, und es ist ane hende; wan es stet lidig aller annemlicheit in aller wise, in
rechter gelossenheit (379,19-24).

75 Vgl. A. L. Corin, Über den Ursprung von mhd. zecke und dessen Bedeutung

bei Tauler, Neophilologus 6 (1921) 161—169; Pleuser, a. a. O., 153; Weilner,
a. a. O., 157 f.

76 Die Geschichte eines solchen Mannes s. beispielsweise in «De fornicatione»
— eine von vielen in den «Vitae patrum»: PL 73, 883 f.



276 Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen

(überwachsen) ist, wie lange es sloffet, es brichet ie zuoleste uss, es si an
hochvart oder an zorne oder an eime hasse oder eigenre oder froemder minne

(39,6 ff.). Eifer, strenges Urteil, Demut, Gebet und Verlangen nach Gott
werden helfen, daß Gott diese bösen Wurzeln hinwegnimmt: in eime

argwone uf sich selber, und in vorhten und in huote sin selbes (14 f.)
wird man auf sich und seine bösen Neigungen achtgeben müssen. Die
argwöhnisch auf das Selbst und dessen bösen Grund gerichtete
Erkenntnis hat für Tauler eschatologische Relevanz, insofern sie etwas vom
Fegfeuer in diesem Leben schon vorausnimmt77. Tauler rät nämlich:
Damit ihr nicht in der Stunde des Todes in Jammer und Not geraten
müßt, darumb demuetigent ûch und sehent uwern zecken an in lidender

wisen, und lant dis uwer vegefûr sin und haltent ûch für daz ir sint (21 ff.).
Wer nicht demütig bei sich selber bleibt, der erkennt weder Gott noch
sich selber, und - auch wenn er scheinbar ein geistliches Leben führt -
wird er sich über zwanzig, dreißig und mehr Jahre hin nicht ändern.
Daher nement ûwere zecken war und doetent die und nüt die naturen

(434,3 f.) 7S. Damit ist nicht nur die böse Neigung diskreditiert, sondern

gleich auch eine Fehlhaltung im aszetischen Bereich: Wer seine nature

zu vernichten strebt, der vergißt darüber seine bösen Neigungen 79.

Neben der Unkrautmetapher, die die innerste Gefährdung des

Grundes durch die bösen Neigungen veranschaulicht, verwendet Tauler,
um die hartnäckige Belästigung durch üble Gewohnheiten und
Versuchungen zu veranschaulichen, zwei nicht weniger drastische
Metaphern, deren erste anläßlich von Eckharts Selbsterkenntnislehre
ausführlich zitiert wurde 80. Der von vielen, zähen und sauren Häuten der

Selbstbezogenheit überwachsene Grund des Menschen ist ein Reservoir

77 Auch hier also wieder die Thematik einer « Höllenfahrt der Selbsterkenntnis».
78 Vgl. anderseits die oben, 264, zitierte Stelle aus Corin II, 21,1 f. und dazu

75,9 ff. : nim under zwifelichen dingen war wo du sihest das die nature aller minnest
zuo geneiget ist, daz du daz tuost, wanne in eime ieglichen tode der naturen do wurt
aller werlichest Got inne lebende und wesend.e. Ist im Verbot, die eigene Natur zu
zerstören, das eigentliche Wesen des Menschen gemeint, so ist hier wohl mit «Natur»
der durch die Erbsünde bedingte Defekt der Natur verstanden, der nur durch
Aszese und Gnade reparabel ist.

79 Die eigentliche Selbstvernichtung im metaphysischen Sinn ist und kann
nie das Ziel christlicher Mystik sein. Die Persönlichkeit kann auch in der mystischen
Unio nie aufgehoben werden. Vgl. H. S. Denifle, Die deutschen Mystiker des
14. Jahrhunderts, Eeitrag zur Deutung ihrer Lehre, hrsg. von O. Spiess, Freiburg/
Schweiz 1951, 155 fi.

80 Vgl. Haas, a.a.O., 209. Vgl. auch Tauler, 195, 28 fi.; 348,15 fi. Dazu
Pleuser, a. a. O., 20; A. Korn, Tauler als Redner, Münster 1928 (Forschungen
u. Funde 21), 166.



Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen 277

der Abgötter, der Bilder der Dinge, der eigenen Lust, der Befriedigung
der Sinne und der Eigenwilligkeit, deren man sich in der Beichte nicht
zu entschlagen vermag 81, das deshalb um so schärfer unter Kontrolle
zu halten ist: der mensche sol dis inwendig war nemen und bekennen dis
demuetklichen vor Gotte und tuon einen woren underval für sine goetliche

fuesse (275,23 ff.). Diese Art, sich schuldig zu bekennen, und der Wille,
sich von seinen Gebrechen abzuwenden, ist die einzig mögliche Garantie
der göttlichen Hilfe und Gnade.

Eine Anregung Gregors des Großen aufnehmend, der in seinen

Moralia in Job (zu Job 1,20: Et tonso capite corruens in terram adoravit)
die Haupthaare moraliter auf die deffuentes animi cogitationes bezieht82,
meint Tauler: als die har in dem fleische wachsent, also wachset in den

kreften, von den obersten in die nidersten, die ankleblicheit der alten gewon-
heit: die sol man abschern mit dem scharphen scharsach (Schermesser)
eines heiligen flisses (222,26 ff.) 83. Denn für ein ieklich biltlin (31), schon

81 Der Stellen, in denen sich Tauler gegen ein mechanistisches Mißverständnis
der Sakramente wendet, sind Legion. Das «Ex opere operato» kommt dem Grund
des Menschen, der nicht sein Teil beizutragen gewillt ist, nicht bei.

82 Siehe die oben Anm. 72 angeführte Ausgabe der «Moralia in Job» Gregors
des Großen ; für unsern Zusammenhang hier : 240 f. : detonso capite in terram
corruit, qui repressis praesumptionis suae cogitationibus, quam in semetipso in-
firmus sit humiliter agnoscit (241). Sich die Haare vom Haupt scheren bedeutet
moraliter: sich die überflüssigen Gedanken aus dem Kopf schlagen. Diese moralische

Deutung der Stelle übernimmt Tauler.
Tauler scheint sich aber explizit auf eine andere Stelle in den Moralia zu

beziehen, eine Stehe, an der Gregor Job 4,15: «es sträubten sich die Haare meines
Körpers» bespricht. Diese Stelle konnte ich nicht finden.

83 Es drängt sich hier ein Wort zu Taulers Bildersprache und deren
Rechtfertigung auf. Ein Inventar der taulerschen Bildersprache findet sich bei A. Vogt-
Terhorst, a. a. O. (s. Anm. 72), die richtig sagt, daß Tauler in seiner Bildersprache
meistens «in der mystischen Literatur gebräuchliches Gut [verwendet] und nur
in wenigen Fällen Neues [schafft]». In der eigentlichen Bewertung dieser
literarischen Bildanwendung hält sie sich an die übliche tantenhafte Mahnfingergestik,
die seit der blauen Blume der Romantik die Literaten sich gefühlvoll für das
«Symbol» begeistern heißt. «Die vielen Unstimmigkeiten in der allegorischen
Auslegung der Bibeltexte und des von ihm frei herangezogenen bildlichen Materials
zeigen zur Genüge, daß er die Bilder und Situationen nicht wirklich schaut» (167).
«In der Art, wie er die Bilder bringt und benutzt, verleugnet er nie den Theologen.
Alles Bildliche ist ihm in erster Linie ein Mittel, abstrakte Gegenstände seinen
Zuhörern mit Hilfe der Allegorie zugänglich zu machen. Sie ist immer ein Kind des

Verstandes, nicht der Phantasie, auch wenn sie in sich so wenig geschlossen ist,
daß einem systematischen Interesse kein Genüge getan wird» (a. a. O.). Das heißt
an der Sache kräftig vorbeireden. Das Haarescheren als Metapher für den Versuch,
sich böser Gedanken zu entledigen, in Anspruch nehmen, ist für Tauler wohl weniger
eine Angelegenheit der Phantasie oder des Verstandes, als vielmehr des

Erinnerungsvermögens, der willentlichen Rücksichtnahme auf die Tradition und deren



278 Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen

klassisch gewordene Bildwelt. Insofern, als er sich an den überlieferten Bilderschatz
der mittelalterlichen Bibelexegese materialiter hält, ist sein Vorgehen wenig
originell. Originalität im Sinn einer betont neuartigen Bildwelt bei ihm zu suchen,
wäre aus verschiedenen Gründen unmöglich. Einer der Hauptgründe ist die
Tatsache, daß sich Tauler nicht als Theologe, sondern als praktischer Seelsorger
versteht, der den Schatz der kirchlichen und mystischen Tradition seinen Zuhörerinnen
vermitteln will, einen Schatz an Gehalten und Bildern, der allein schon durch den
biblischen, dann auch durch den im Lauf der Zeiten experimentell angereicherten
und immer mehr gesicherten, spezifisch monastisch-christlichen Evidenzcharakter
in einem Maße tabuiert wurde, daß die «Tradition» zur eigentlichen Implikation
der christlichen «Lehre» werden konnte. (Vgl. dazu Yves Congar, La tradition
et les traditions, 2 Bände, Paris 1960-63). Als materiellen Beleg für den wichtigen

Bereich der mittelalterlichen Bibelexegese nehme man: H. de Lubac, Exégèse

médiévale, Les quatre sens de l'Écriture, 4 Bände in 2 Teilen, Paris 1961-64,
der II/2, 489, feststellt, daß mit Tauler - nach Eckharts «éternisme» und
dialektischer Emanzipation von allem Heilsgeschichtlichen - wieder die traditionelle
Exegese zu ihrem Recht komme, oft «une sorte de tropologie mystique à base de

symbolisme naturel» - also gerade das Gegenteil des Gekünstelten, das Vogt-
Terhorst an Tauler bemängelt. Das Moment des Traditionellen ist an sich für
die literarische Allegorie konstitutiv, wohl im Gegensatz zum Symbol, das «kein
bloßes gleichgültiges Zeichen [ist], sondern ein Zeichen, welches in seiner
Äußerlichkeit zugleich den Inhalt der Vorstellung in sich selbst erfaßt, die es erscheinen
macht» (Hegel, zitiert bei K. Heinrich, Parmenides und Jona, Vier Studien über
das Verhältnis von Philosophie und Mythologie, Frankfurt a. M. 1966, 55). Die
bruchlose Übergängigkeit zwischen Inhalt und Äußerlichkeit fehlt der Allegorie,
deren Reiz gerade im äußerst konstruktiv, ja betont spitzfindig überbrückten
Bruch zwischen Bild und Bedeutung besteht. «In dem Maße, in dem die natürliche

Einheit von 'bildlichem Sein und Bedeuten' (Benjamin) fragwürdig geworden
ist, ist die Allegorie als der bildliche Ausdruck einer Einheit erkannt worden, die
nicht Natur hervorgebracht, sondern menschliche Schöpferkraft erschaffen hat»
(Heinrich, a. a. O., 56). Gerade das Spannungslose, leicht Eingängige des
literarischen Symbols (dessen begriffliche Anwendung in der Literaturwissenschaft
Walter Benjamin [Ursprung des deutschen Trauerspiels, Frankfurt a. M. 1963,
174] als unerlaubten «Komfort» und nur als «zuständig in dem theologischen
Bereiche» betrachtet) geht der Allegorie gründlich ab. Dagegen gewährt sie die
Spannung einer nie aufrechenbaren Dialektik zwischen Bild- und Wirklichkeitsbereich,

für deren Ostentation uns Walter Benjamin und eine starke Formation
der Barockforschung nach ihm die Organe neu gegeben hat. Die Mediävistik weiß
um den artifiziellen Charakter von Dichtung und Bibelexegese schon immer, seit
de Lubac versteht sie ihn auch zu würdigen. So wird denn die in der durchgehaltenen

Metapher zur Allegorie werdende Gleichung: Haareschneiden - schlechte
Gedanken verjagen, zum Indiz einer zwar willkürlichen Inanspruchnahme eines

disponiblen neutralen Realitätsbildes als Bildwirklichkeit für einen spirituellen
Gehalt, aber darüber hinaus auch Indikation einer spannungsreichen dialektischen
Vermittlung sich gegeneinander völlig unverbindlich verhaltender Gehalte, damit
einer spezifisch schöpferischen, geistigen Tätigkeit des Menschen, der in der coinci-
dentia oppositorum schon immer eine Möglichkeit der Selbstverwirklichung sah
und ergriff.

Der letzte Grund dieser im Mittelalter auch theoretisch aufgearbeiteten,
leichthändigen Freude an Metapher und Allegorie liegt wohl in der Tatsache, daß
in der auf Augustins «De doctrina Christiana» aufbauenden mittelalterlichen
Ästhetik das in sich ruhende Phänomen, die res tantum, kein Gesichtspunkt war,



Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen 279

für die geringste bildliche Vorstellung, die willentlich festgehalten wird,
muß im Fegfeuer Buße geleistet werden. Das Schermesser jedoch soll

man am gewaltigen Urteil Gottes wetzen und schärfen; denn er läßt
auch nicht einen Gedanken des Menschen unbeurteilt 84. Die schlechten
Gedanken - dise boesen unreine har (222,33) - haben die üble Eigenschaft

nachzuwachsen ; das bedingt von Seiten des Menschen einen immer
neuen Fleiß, immer neue Aufmerksamkeit auf sich selber, ein Vermögen,
das gewisse Menschen zur eigentlichen Kunst ausgebildet haben: als

balde als si eines gedankes gewar werdent, der muos zehant ab geschorn
werden mit dem isinin flisse. Zern ersten (am Anfang) ist dis etwas hert,
das stete war nemen der mensche sin selbes. Aber dar nach als sich der

mensche drin gewent, so ist es im gar licht. Und dar zuo er zem ersten eins

isinen flisses bedoerfte, das bloset er nu ab (das bläst er nun nur so hin,
dazu gehört jetzt nur ein Hauch; 222,35-223,3). Die kunst der
Selbsterkenntnis ist so als diffiziles und subtil wirksames Instrument
moralischer Selbstanalyse mit stark aszetischer Zielsetzung definiert. Das
moralische und das aszetische Moment bedingen sich hier gegenseitig;
dient das erste der klaren Analyse der Verstrickung des Selbst in Sünde

und Versuchung und böse Neigungen, so bringt das zweite den Beitrag
des Willens, die Analyse zur aktiven Sanierung vorzutreiben - nicht im
Sinn einer hybriden Selbstmanipulation, sondern im Zeichen von Demut
und Armut des Geistes 85.

unter den sich Geschaffenes subsumieren ließ, sondern eine Kategorie, die dem
Geistigen allein vorbehalten blieb, vornehmlich Gott, der Trinität, den göttlichen
Attributen, der Kirche als Corpus Christi mysticum, der Gnade usw. Die materielle
Schöpfung war daher nie als res tantum zu fassen, sondern immer als zeichenhaft
auf Geistiges verweisende res, als res et Signum! (Die signa tantum waren die —

vornehmlich kirchlich — institutionalisierten «Zeichen»: Sakramente, Riten usw.). Wenn
aber alles materiell Geschaffene phänomenal nicht in sich selber ruht und sein
Eigenwert durchwegs auf Geistiges hin relativierbar ist und sein muß, dann ist den
Kombinationen der im Wortverstand geistlichen Einbildungskraft schlechterdings
keine Grenze gesetzt. Vgl. Johan Chydeniüs, The Theory of Medieval Symbolism,
Helsingfors 1960 (Comm. Hum. Litt, der Societas Scientiarum Fennica 27/2);
R. Assunto, Die Theorie des Schönen im Mittelalter, Köln 1963 ; F. Ohly,
Probleme der mittelalterlichen Bedeutungsforschung und das Taubenbild des Hugo
de Folieto, in: Frühmittelalterliche Studien 2 (1968) 162-201. Das heißt allerdings
nicht, dem Mittelalter habe die spezifische Kategorie des Schönen gefehlt. Vgl. dazu
die Arbeiten von Balthasars («Herrlichkeit»), K. Peters (Die Lehre von der
Schönheit nach Bonaventura, Werl/Westf. 1964), W. Czapiewskis (Das Schöne bei
Thomas von Aquin, Freiburg 1964) und F. J. Kovachs (Die Ästhetik des Thomas
von Aquin, Berlin 1961).

84 Vgl. Wolfram von Eschenbachs «Parzival», 466.
85 das sint alle die ding der uns not ist indewendig und ussewendig unde tief-



280 Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen

Der ganze Prozeß ist ein Vorgang wachsender Selbstverantwortung
vor Gott, eines immer intensiveren Wahrnehmens des göttlichen Willens,
einer immer kräftigeren Zustimmung zum göttlichen Ruf : Es gilt daher

nicht, möglichst subtil von Gott, von der Dreifaltigkeit und andern

Dingen zu reden, - wie Arius, Sabellius, Salomon und Origenes, von
denen man nicht weiß, was aus ihnen geworden ist, - sondern in demuete-

keit und in armuete sines geistes (74,22) soll der Mensch bei sich selber

bleiben, soll er halten einen einvaltigen waren gantzen glouben an einen
Got in drivaltikeit der personen (29 f.). Und - wohl bedeutsam gegen
Meister Eckhart gerichtet 86 - meint Tauler streng: und enfrage nut nach

hohen kunsten, denne gang in dinen eigenen grünt unde 1er sich selber

kennen, und nid enfrage von der Verborgenheit Götz, von dem usflusse und

influsse und von dem ihte in dem nihte und von dem funcken der seien in
der seien der istekeit (25 ff.) 87. Keiner wird in gewagten Spekulationen
über Gott ein Alibi für den Verzicht auf den Einsatz der eigenen Person

liehe und innerlichen, luterlichen und clerlichen, unser gebresten und vernütunge unser
selbes und grosse bestroffunge und wie wir der worheit entbliben und schedelichen uf
kleinen dingen (und zu unserem Schaden an kleinen Dingen haften) ; unde lert uns
versincken in ein vertieffete demuetikeit und einen gantzen underwurf tuon under Got

und alle creaturen. Dis ist ein kunst do alle kûnste inne beslossen sint der man zuo
warer heilikeit bedarf (75,23 ff.). Damit ist die in Demut übergehende
Selbsterkenntnis als « Kunst der Künste » erkannt

86 «Wie seltsam diese Warnung auf den ersten Blick erscheinen mag, so
dürfte es doch nicht schwer halten, sie aus ihrem historischen und ideellen
Zusammenhang zu verstehen.» Es «steckt nämlich dahinter mehr als nur eine asze-
tische Übung der Demut seiner [Taulers] geistlichen Kinder. Er will sie mit gutem
Grund bewahren vor jeder verstiegenen Spekulation, er, der im übrigen dem
Verständnis seiner Zuhörerinnen immerhin doch auch einiges zumutete und wohl auch
zumuten durfte.» «Das 'ihte in dem nihte' ist nichts anderes als Eckharts Seelenfunke

oder Seelengrund, der das Göttlich-Unerschaffene ist in der 'Nichtigkeit' der
kreatürlichen Seele.» (Paul Wyser, Der Seelengrund in Taulers Predigten, in:
Festgabe für Wolfgang Stammler, Freiburg/Schweiz 1958, 257 f.). Wysers
Eckhartauffassung ließe sich manches entgegensetzen, so sehr seine Taulerdeutung
wohl das Beste ist, was in dieser Richtung seit Jahrzehnten geschrieben wurde.
Doch dazu ist hier nicht der Ort.

87 Prof. Dr. Endre von Ivânka macht mich (Brief vom 20. 2. 1969) auf eine
Stelle in der «Theologia mystica» Johannes Gersons aufmerksam, der gegen nicht
näher Genannte eine ähnliche Kritik vorbringt - eine Kritik, die letztlich sicher
auf Meister Eckhart zu beziehen ist: Fuerunt enim, qui dicerent spiritum
rationalem dum perfecto amore fertur in Deum deficere penitus a se, ac reverti in ydeam
propriam, quam habuit immutabiliter ac eternaliter in Deo, iuxta illud Iohannis:
«Quod factum est, in ipso vita erat». Dicunt ergo quod talis anima perdit se et
esse suum et accipit verum esse divinum, sic quod iam non est creatura nec per
creaturam videt aut amat Deum, sed est ipse Deus qui videtur aut amatur (ed.
A. Combes, Lugano 1958, 105, 8 fi.).



Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen 281

finden können, - das ist wohl der Sinn der Stelle weit eher als der einer
bloßen handfesten Parteinahme für den «gesunden Menschenverstand», -
die einzig hohe- kunst ist die Selbsterkenntnis und die darin implizierte
ethische Selbstverantwortung des Menschen vor Gott. Dovon sehent für
üch seiher; nieman ensol für üch entwürfen dan ir selber (75,3 f.).

Das Verdikt über sich selber

Die Selbsterkenntnis aktualisiert sich, würde man meinen, am sinn-

gemäßesten in der Gewissenserforschung und im Sakrament der Beichte.

Wichtig ist nun für Tauler, daß er - trotz Hochschätzung des

Beichtsakraments (49,36) - einen allzu häufigen Gang zum Beichtvater
ablehnt 88. Er kennt und proklamiert dafür eine «innere Beichte», in der

man die tegelichen gebresten - im Gegensatz zu den tot sünden (275,8) -
Gotte innerlichen und luterlichen bichten soll (274,22). Uswendiges langes
bichten (25) nimmt den Beichtvätern nur ir edel zit (27). Kommt hinzu:
die bichter enhant enkeinen gewalt über die gebresten; ja der phaffe enhat

einkeinen gewalt dar über (29 ff.). Solche Aussagen wirken erstaunlich im
Munde eines Seelsorgers. Die historischen Hintergründe aber - wie

Pleuser gezeigt hat - schließen eine der sakramentalen Beichte abträgliche

Haltung Taulers aus und machen seine Aufforderung verständlich.
«Die sakramentale Beichte wurde im Dominikanerorden hochgeschätzt;
bis ins 16. Jahrhundert war sie für den zelebrierenden Priester vor der
Messe vorgeschrieben. Die Aufforderung, nicht zu oft zum Beichtvater
zu laufen und lieber innerlich zu beichten, wirkt daher aus dem Munde
eines Dominikaners befremdend. - Tauler predigte damals [als er die
bei Vetter als Nr. 58 und 59 geführten Ermahnungen abfaßte] in einem
Nonnenkloster (St. Gertruden in Köln?) mit dem besonderen Anliegen,
die Streitigkeiten bezüglich Kommunion und Beichte zwischen alten und
jungen Nonnen zu schlichten. Die Predigten 51 und 57 sprechen dies

deutlich aus. Es ist zu vermuten, daß die jungen Nonnen, die ein paarmal
in der Woche zur Kommunion gehen wollten, auch häufig - allzu häufig -

88 «Die Ratschläge, die Tauler hinsichtlich der Beichtpraxis mancher Klöster
gibt, bieten einen guten Einblick in die Mentalität gewisser Beichtkinder, sie

bezeugen aber auch den gesunden Menschenverstand des Theologen und Mystikers
und einen überaus klugen Seelenführer, der sich seine eigenen Gedanken über die
in den Klöstern übliche Andachtsbeichte und die damit verbundene Seelenführung
macht» (A. Hoffmann, Sakramentale Heilswege bei Tauler, in: JT, 262; es folgen
Ausführungen über Taulers Beichtkonzeption).



282 Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen

den Beichtvater beanspruchten» 89. Die Aufforderung, die Beichte gleichsam

den schweren Fällen, wo es um Todsünden ging, zu reservieren,
bewirkte sinngemäß eine ungleich schärfere Herausstellung der Möglichkeit

einer inneren Beichte, einer inneren Examinierung des Seelengrundes ;

damit bahnt sich eine strikte Interiorisierung des Sakramentalen an, die

dem opus operantis und nicht dem objektiven opus operatum die

Wahrhaftigkeit zuspricht90. Auch das alles im Zeichen der Selbsterkenntnis:
Kerent üch in üch selber mit bekentnisse üwer selbes. Wan dis vil us-

wendiges sagen ane das innerliche enbringet wening frucht an solichen

dingen die enkein totsünde sint (275,1 ff.). Wo die innere Beichte in
Wahrhaftigkeit stattfindet, da verschwinden die täglichen kleinen Verfehlungen

so gründlich, daß man kaum eine davon mit bestimmten Worten
mehr umschreiben kann.

Diese «innere Beichte» hat nur Sinn, wenn der Mensch lernt, sich

konstant in einem inneren Gericht zu halten, das heißt, sich immer
wieder befragt, kontrolliert und auch verurteilt 91. Tauler äußert sich

darüber folgendermaßen : Lieben kinder, nement uwer selbes war unde ur-
teilent üch selber, und wisse, alle die tage die du iemer gelebest, so treistu an
dime halse ein naLire vol sûnden, und darumb urteile dich und la dinen
nehsten mit Gotte gewerden (und laß deinen Nächsten allein mit Gott zu-
rande kommen) und Got mit ime gewerden, ob du iemer in dis minnekliche

schafhus denckest zuo körnende (Joh 10,1 ff.); und wisse, über also manigen
menschen du dich erhebest mit dime urteile und vemûtende (Verurteilung),
under also manigen soltu getrucket werden (113,10-16). Den Gedanken von

89 Pleuser, a.a.O., 18 f. Zu Taulers Aussagen über die Eucharistie vgl.
Hoffmann, a. a. O., 247 ff.

90 Solche und ähnliche in Taulers Werk implicite gegebenen Schlußfolgerungen
dürften die Verbindung Luthers zu Tauler deutlich machen, eine hochkomplizierte
Filiation, die - wie die Forschung zeigt - nicht leicht unvoreingenommen bloßzulegen

ist. Vgl. Artur Rühl, Der Einfluß der Mystik auf Denken und Entwicklung

des jungen Luther, Diss., Marburg/L. 1960, 91-96.
91 Drastisches Beispiel einer Selbstverurteilung schon beinahe barocker Bild-

haftigkeit 197,31 ff.: Sich an was du bist: wannen ab bist du komen? Von einer
unfletiger fuler boeser unreiner materien, die unmuotsamlich und ein ungelust ist an
ir selber und allen menschen. Und nu was bist du worden? Ein unrein smekender sah
vol bochtes (Unrat). Und kein so rein, so edel spise noch trank in dich enkumet noch
so schoen noch so rein, es enwerde ein unfletig unlidelich smekent unreinkeit in dir.
Es geht weiter in derselben Tonart 198,8-200,13. Die Topoi von Innozenz III.
«De miseria humanae conditionis» sind hier alle als Momente der Selbsterkenntnis
versammelt (vgl. ed. M. Maccarone, Lugano 1955) .Vgl. noch Ignatius von Loyola,
Die Exerzitien, übertragen von H. U. von Balthasar, Einsiedeln 21954, Nr. 58,
S. 24.



Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen 283

Joh 10,1 ff., daß einer ein Dieb und Mörder ist, wenn er anderswo als

durch die Tür in den Schafstall einsteigt, weiterführend meint Tauler:
Also nu der mensch sich zuo ime selber keret mit diseme moerder und wil
sich selber urteilen in eime flissigen tieffen innerlichen wamemende sin
selbes, so vindet diser morder den diep in dem gründe verborgen ligen, daz

ist die unrechte annemlicheit (Anmaßung), wie der mensche dem geiste hat
verstolen und noch stilt Got und genade und den schätz dem geiste alzuomole,
do der wore richtuom inne verborgen lit (113,16 ff.). Wenn Dieb und Mörder
beide tot wären, dann stürbe alle urteile und viele alzuomole in Got, in
Gottes urteile, in Gottes willen, in Gottes grünt (26 f.) : Gott wäre dann der

einzige, der Urteile spricht.
Auffällig bleibt in diesem Zusammenhang das Gewicht, das Tauler

Matth. 7,1: «Richtet nicht, auf daß ihr nicht gerichtet werdet» gibt.
Immer geht es ihm um das Urteil über das eigene Ich gegen eine

Verurteilung des Nächsten. Taulers Kritik richtet sich in erster Linie auf
den höheren Klerus. Da gibt es Leute, die wollen rechte pfaffen und

provinciale sein, wollen einen ieglichen berichten (belehren), und enwissent

wer sü selber sint. Solche Menschen errichten Mauern zwischen sich und
Gott. Denn das Verbot, andere zu verurteilen, ist ohne Rücksicht
gesprochen. Kinder, also liep also üch Got und üwer sele und üwer ewig
leben si, so enurteilend nieman wan üch selber. Man ensolte kein ding
urteilen das nüt totsünde enist; lieber wolte ich mine zunge bissen swer-

lichen dan ich enkein mensche urteilte (als daß ich irgendwen verurteilte;
74,9 ff.). Hochmut und Selbstgefälligkeit (eigenre gevallunge, 15) sind im
Herzen solcher Menschen. Allerdings gibt es auch für Tauler die besondere

Möglichkeit, daß der Heilige Geist durch einen Menschen richterliche

Funktionen ausüben läßt: dieser so Begnadete richtet dann
allerdings in Sanftmut und Liebe.

Tauler unterscheidet (in Predigt 36) vier Arten von Sündern:
Todsünder, Heuchler, Laue und bekehrte Sünder. Die Heuchler kranken an
der Liebe zu sich selber, an Eigenwillen und an Hoffart : dise selben lüte
die gevallent in selber, und dannan von so enkan kume ieman vor in genesen

(daher kann kaum jemand vor ihnen bestehen). Si sint vol Urteils anderre

lüte (135,10 ff.). Wie die Pharisäer irs selbes vol in geistlicher hofart waren
(14), so waren es auch die gefallenen Engel. Das ist abschreckend genug,
daher : Kerent zuo üch selber und da urteilent und ennement üch niemans

urteils an (17 f.)
Die einzige Gerechtigkeit, die diesen Namen verdient, ist daher für

Tauler die Selbsterkenntnis: Weles ist unser gerechtekeit? Das ist das wir



284 Johannes Tanlers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen

uns selber bekennen. - Sant Bernhardus spricht: «das hoechste und das

beste bekentnisse ze nechste Gotte (welche uns am nächsten an Gott heran

führt) das ist das wir uns selber bekennen» (386,31 ff.) 92.

Dem Menschen bleibt schließlich nichts anderes übrig als die

Verurteilung seiner selbst. Jeder hat bei seinem inneren Menschen zu
verbleiben. In seiner Auslegung von Ps. 36,5 ff. kommt Tauler zu Vers 6:
Denne get der vers fûrbas: «et judicium tuum tamquam meridiem» Weles

ist din urteil das alsus verkleret soll werden? Das ist das du dich
verurteilest. — Paulus sprichet: «verurteilen wir uns selber, so enwerden wir nût
verurteilt ». Wel mensche recht dar in sehe wie hoch und wie edel und luter

er was in siner ungeschajfenheit und wie snoede und wie ungelich er dem

nu ist in siner geschaffenheit93, er mueste sich selber wol verurteilen und

in als gros bekentnisse siner kleinheit komen: mochte er ze nichte werden,

das würde er gerne, wan ein unbegrijfelich urteil stet uf in dem bekentnisse.

Als der mensche in dem unmessigen urteil stet, so wirt sin urteil als der

mittag (387,12 ff.). Dieses maßlose Urteil über sich selber ist dem
Menschen abgefordert, denn er ist gering und klein, ja ein Nichts. Die
entscheidende Rolle dieses geschöpflichen Nichts ist nun gleich zu erwägen.

Nächstenliebe

Es ist hier nicht der Ort, Taulers Ausführungen über die Forderung

der Nächstenliebe in extenso wiederzugeben. Ihre Notwendigkeit
beruht für Tauler nicht bloß in der evangelischen Forderung, sondern

ist - für den, der das Verdikt über sich selber gesprochen hat - eine

innere Bedingung dieser Selbstverurteilung. Denn im Maße als sich einer

der Eigen- und Selbstliebe im Selbsterkenntnisprozeß entschlägt, wird
er frei für die «tätige Liebe» am Nächsten.

Die Selbstverurteilung kann schon einsetzen mit der Betrachtung
darüber, wie man sich zu seinem Nächsten verhält: Kinder, sehent für
üch mit uwerem nehsten und sehent wie ir sitzent und die mentele über die

92 Das Zitat läßt sich im Detail nicht verifizieren. Über den christlichen Sokra-
tismus des Hl. Bernhard vgl. Haas, a. a. O., 200 ff.

93 Zum idealen Sein des Menschen als Idee und ratio aeterna in Gott vgl.
Haas, a. a. O., 221 f.: hier die eckhartsche Vorprägung des Gedankens, die an die
(neu-)platonische und augustinische (vgl. E. Gilson, Introduction à l'étude de
Saint Augustin, Paris 1949, 111 ff.) Ideenlehre anknüpft. Der Gedanke findet sich
auch in der Stoa und in der Gnosis: vgl. G. Quispel, La conception de l'homme
dans la Gnose valentinienne, in: Eranos Jb. 15 (1947) 268.



Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen 285

houbet slahent und verurteilent uwern nehsten frefellichen 94 ; ir sullent ûch
selber ansehen und urteilent ûch selber und sehent womitte ir umbegont.
Hie wurt sere geirret... (409,7 ff.). Gesündigt wird gegen diese Verpflichtung,

dem Nächsten sein Recht und die ihm geschuldete Liebe zu geben,

vor allem darin, daß man seine Schwächen nicht ertragen will, Schwächen,

die der Nächste vielleicht wegen eins kranken houbtes

(Kopfschmerzen) oder unversinnekeit (Unaufmerksamkeit; 12) gerade hat. Die
Liebe zu Gott gründet auf der kunst (16), ussewendig und innewendig
(16 f.) in der Liebe nicht zu versagen. Wer in sich blickt, wird aber sehr

bald erkennen, daß er minnelos und gnodelos (20) ist ; ein gruwelich urteil
und geschrei über sich selber (21 f.) wird sich darauf in ihm erheben; er
muß sich in Hölle und Fegfeuer versenken und sol sich selber verurteilen

(25). Selbstverleugnung und Preisgabe jedes Eigenwillens (33) und der

Versuch, sich mit all seinen Urteilen und Fehlern in Gottes Liebe
einzusenken, können hier einzig helfen. Sich und das Seine lieben ist eine

Fehlform der Liebe, dise wurkliche gemeine (allen zukommende) minne

hingegen die ist unmossen wunderlich nütz (193,20).
Gilt die Forderung der behutsamen Selbstkontrolle schon für die

tägliche Arbeit, die jeder zu leisten hat (178,25 ff.), dann um so schärfer
für die wore minne in irme rehten arte und adel (412,15). Eigentliche
Vorsicht ist gegenüber dem Nächsten geboten : niemand enbetruebe noch

entsetze sinen nechsten (209,5 f.). Hie prueve ein ieklichs sin leben. Aber ein
ieklichs sol des andern burdin tragen (11 f.). Ein ieklichs sehe wie er wandele

mit sime nechsten, das er nût Götz tempel in im zerstoere, das er nüt
in Götz ban envalle (Gottes Strafe verfalle; 19 ff.). Die Selbstverurteilung
des Menschen ist damit nicht ein sich in sich schließender Prozeß, son-

94 Eine besonders treffende Umschreibung des monastischen Versagens in
der Nächstenliebe, das sich den Anschein der Kontemplation geben kann, im
Grunde aber eine eigensinnige Innerlichkeit darstellt. Vgl. dazu Weilner, a. a. O.,
207, wo die Problematik einer zur Selbstgerechtigkeit verführenden Kontemplation

ausgeweitet wird auf die weitere einer Desintegration der vita activa und
contemplativa. «Tauler setzt überall den fortwährenden Wechsel zwischen Einkehr
und wackerer Tätigkeit als selbstverständlich voraus und rügt heftig jene, die da
glauben, von jetzt an immer feiern zu dürfen» (a. a. O.). Vgl. dazu Tauler, 264,16fi.,
158,1 ff.; 422,33, 218,11! Die Kehrseite eines scheinbar problemlosen Genießens
der Gottheit - im Sinne einer das Wirken scheuenden Bequemlichkeit (a. a. O.,
Anm. 671) - ist die in unserem Zusammenhang auftretende Selbstgerechtigkeit.
Der gelassene Mensch «existiert» - nach Tauler - «ganz beschaulich zu Gott
eingehend und ganz apostolisch in die Welt zu den Sündern und ins Fegfeuer
ausgehend, und dies 'Aus und Ein' ist die Fruchtbarkeit der Liebe. Er ist (wie bei
Eckhart) auch dazu gelassen, sich vom Gebet weg zum notleidenden Menschen
senden zu lassen» (Balthasar, Herrlichkeit III/l, Einsiedeln 1965, 416).



286 Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen

dem eine Initiation in die Nächstenliebe, ein auf den Nächsten hin
offenes Geschehen.

Senftmuetikeit und gedult (381,20) - die erste den innersten Grund,
die zweite die äußere Tätigkeit des Menschen betreffend - sind die

Tugenden, deren sich der auf sein Gemüt achtende Mensch zu befleißen

hat, nicht im Hinblick auf sich selbst, sondern mit Rücksicht auf den

Nächsten, der auf keinen Fall durch falsches Benehmen in Miene oder

Wort zu beleidigen ist (30 ff.). Die gebresten, die man an sich selber zu
konstatieren nicht müde werden darf, soll man am andern liden in der

gemeinen minne (34 f.). Praktisch heißt das, daß man beispielsweise in
einer Versammlung geschwätziger Leute lernen soll, sich zu lassen, zu
leiden und sich zu sich selber zu kehren (234,7 ff.). So kommt der Mensch

auf dem scheinbaren Umweg über die Nächstenliebe zu einem richtigen
Verhältnis zu sich selber, in dem Versöhnlichkeit gegen sich selber

aufgehoben ist in der weitergehenden gegenüber dem Nächsten 95.

(.Fortsetzung folgt im nächsten Heft.)

95 Taulers Argumente haben auch schon schlagkräftig Eingang gefunden in
die moderne theologische Kontroverse um die Identität von Nächsten- und Gottesliebe.

Vgl. J. Sudbrack, Prognosen einer kommenden Spiritualität, Würzburg 1969,
71 (ein Werk, das - ohne es zu nennen - gegen Balthasars «Cordula oder der Ernstfall»,

Einsiedeln 21967, gerichtet ist, in dem Balthasar [beispielsweise 94 f.] die
christologische Implikation einer wahren Identität zwischen Gottes- und Nächstenliebe

sehr scharf herausstellt, was Sudbrack zu wenig sieht).


	Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen

