Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 16 (1969)

Heft: 2

Artikel: Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen
Autor: Haas, Alois M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760432

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760432
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Avrois M. Haas

Johannes Taulers Lehre
von der Selbsterkenntnis des Menschen

Obwohl wir von Tauler (ca. 1300-1361) nichts tiberliefert haben,
das sich einer im modernen Sinn selbstverantworteten, eigenhindig ge-
schriebenen oder ausdriicklich diktierten literarischen Leistung an die
Seite stellen lieBe, ist sein « Werk», das sogenannte echte und die zahl-
reichen Spuria nicht minder, zu unerhorter Wirkung schon im zeit-
genossischen Umkreis Taulers, vor allem aber dann im deutschen ?,
spanischen # und franzosischen 3 Sprachraum bis weit ins 17. Jahr-
hundert hinein gekommen. In rithrendem, aber bezeichnendem MiG-
verhdltnis zu Taulers Bedeutung und Tragweite fiir die westliche Spiri-
tualitéit steht sein schmales Brieflein — sein einziges authentisches litera-
risches Zeugnis im strengen Sinn — welches er mit zwen kesz und zwas

1 Zu denken ist vor allem an Luthers Tauler-Lektiire, die ihre Nachfolge bis
in die Barockmystik hinein fand. Vgl. die bei St. E. OzMENT, Homo spiritualis,
A Comparative Study of the Anthropology of Johannes Tauler, Jean Gerson and
Martin Luther (1509-16) in the Context of their Theological Thought, Leiden 1969,
verzeichnete Literatur. Fiirs Grundsétzliche wire hier noch erginzend beizufiigen:
G. EpEeL, Das gemeinkatholische mittelalterliche Erbe beim jungen Luther, Bei-
trige zu einer methodischen Grundlegung, Marburg a. d. L. 1962 (Oekumen. Texte
und Studien 21). An &lterer Literatur iiber die EinfluB-Sphédre Johannes Taulers
vgl. W. MuscHG, Die Mystik in der Schweiz, 1200-1500, Frauenfeld-Leipzig 1935;
F.-W. WENTZLAFF-EGGEBERT, Deutsche Mystik zwischen Mittelalter und Neuzeit,
Einheit und Wandlung ihrer Erscheinungsformen, Berlin 21947 ; neuerdings noch:
Johannes Tauler, Ein deutscher Mystiker, Gedenkschrift zum 600. Todestag, hrsg.
von E. FiLtHAUT, Essen 1961 (hinfort zitiert als: JT), 341 ff.

2 Vgl. die die bisherige Forschung zusammenfassenden und grundlegenden
Studien von J. OrciBAL: La rencontre du Carmel thérésien avec les mystiques du
Nord, Paris 1959; S. Jean de la Croix et les mystiques rhéno-flamands, Paris 1966
(Présence du Carmel 6).

3 L. CogNET, La spiritualit€ moderne, I: L’essor 1500-1650, Paris 1966
(Histoire de la spiritualité I1I/2), wiederholt.



Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen 249

keslach (= Kislein) zur Fastnacht 1346 fiir die Priorin Elisabeth Schep-
pach und Margaretha Ebner ins Dominikanerinnenkloster Medingen,
nordlich von Dillingen, sandte *. Geschenk und Begleitschreiben bezeugen
gerade in ihrer Zufilligkeit Taulers gewinnende Art im Umgang mit
befreundeten Nonnen, die nicht nur an die traditionelle monastische
Herzlichkeit ankniipft, sondern schon spezifisch jene Gefiihlskultur
belegt, die zum herrschenden Ambiente in den mystisch ausgerichteten
Seelenfreundschaften, etwa zwischen Heinrich von Nordlingen und Mar-
garetha Ebner oder Heinrich Seuse und Elsbeth Stagel, gehorte. Gerade
aber eine solche exemplarische Seelenfreundschaft zwischen Tauler und
etwa einer von ihm seelsorglich betreuten Nonne 148t sich nicht belegen.
Mit andern Worten: Taulers Biographie ® verbirgt sich, wie jene Meister
Eckharts, hinter dem tiberlieferten Werk, das zur Gédnze aus sogenannten
reportationes, Predigtnachschriften, besteht, denen nicht einmal, wie bei
Eckhart, ein nach klassischem Muster verbindliches lateinisches Werk
zur Seite zu stellen ist. Diese Tatsache legt nicht nur die Vermutung,
sondern — aufgrund weiterer Kriterien — die GewiBheit nahe, da Tauler
wissenschaftlich-theologische Absichten weithin ferngelegen haben und
er seine Aufgabe ganz unmittelbar in seinem Predigtauftrag gesehen
haben muB . Bezeichnenderweise ist er denn auch — wie Denifle ein-

*+ Abgedruckt in: Margaretha Ebner und Heinrich von Noérdlingen, Ein Bei-
trag zur Geschichte der deutschen Mystik von Ph. STRAUCH, Freiburgi. Br.-Tiibingen
1882, Neudr.: Amsterdam 1966, 270 f{.

5 Vgl. dariiber immer noch: THERY, Esquisse d’une vie de Tauler, in: Sermons
de Tauler I, Paris 1927, 5-54; die Bibliographie zu Taulers Leben in: JT, 465-469;
dazu SCHEEBENS Beitrige, a. a. O., 19 ff., 37 ff. und die zusammenfassende Dar-
stellung CH. PLEUSERS in: Die Benennungen und der Begriff des Leides bei J. Tauler,
Berlin 1967 (Phil. Studien u. Quellen 38), 39-45. — Immerhin ist Taulers Wirken
und Aufenthalt in Stra3burg, Basel, Medingen und Ko&ln bezeugt, ist seine Her-
kunft aus vermoglicher Stralburger Familie erwiesen; unterschiedliche Auffas-
sungen hingegen herrschen #iber Taulers Ausbildung und theologische Qualifika-
tion; s. unten Anm. 6 f£.

6 ScHEeEBEN in: JT, 23: « Was bei Tauler iiber die primitive Theologie eines
fur die Seelsorge bestimmten Studenten hinausgeht, hat er sich durch privates
Studium erworben; als Theologe ist er weithin Autodidakt; das gilt nicht nur hin-
sichtlich Eckharts, sondern auch hinsichtlich Thomas’ von Aquino». A. a. O.:«Nach
Vollendung seines Studiums und Empfang der Priesterweihe ... hat Tauler sich mit
allem Eifer auf die Mission eines Predigers vorbereitet». Man wird die Bezeichnung
Taulers als eines Autodidakten cum grano salis zu nehmen haben, da seine Pre-
digten auch nicht gerade — wie der Begriff eines Autodidakten insinuieren kénnte —
Frichte zufélliger theologischer Lektiire darstellen. Im Gegenteil zeigen die Zitate
Taulers durchwegs « Kenntnis der Autoritidten, eingehendes Studium der Ordens-
theologen und eine kritische Stellungnahme dazu» (PLEUSER, a. a. O., 42).



250 Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen

deutig erwiesen hat — nie Magister der HI. Schrift gewesen, sondern
wohl hochstens Lesemeister 7.

Aber auch diese letztgenannte Qualifikation muB sich schon nach
Meister Eckharts # dann auch nach Taulers eigenem Anspruch gewalt-
sam relativieren lassen: die grossen pfaffen und die lesmeister die tispi-
tievent weder bekentnisse merve und edeler si oder die minne. Aber wir wellen
nu al hie sagen von den lebmeistern (196,28 ff.) °. Taulers radikale Ent-
scheidung fiir seine Aufgabe als Lebemeister ist — mit Vorbehalten —
zugunsten der Praxis gegen die Theorie gerichtet. Die Frage, die einer
scholastisch eingestellten Theorie der Mystik bis Johannes Gerson und
weit dariiber hinaus lieb und wesentlich schien, ob die erkennende
Reflexion oder der Liebesaffekt in der mystischen Erfahrung die ent-
scheidende Rolle spiele 19, wird weggewischt zugunsten der ungeteilten
und unteilbaren Erfahrung selbst, zugunsten des Unum necessarium
(Lk 10,42), das da st das du bekennest din nicht, das din eigen ist, was du
bist und wer du bist von dir selber. Umbe dis ein hast du unserm herven als

7 H. S. DENIFLE, Taulers Bekehrung kritisch untersucht, StraBburg 1879
(Quellen und Forschungen 36), 9 f. — ScHEEBEN (JT, 22 {.) bestreitet nicht nur mit
DEeNIFLE, daB Tauler Magister sacrae theologiae gewesen sei, sondern verneint auch
jede Tatigkeit und Qualifikation Taulers als Lektor, da die entsprechenden histo-
rischen Urkunden dartiber fehlen. Immerhin ist in Erwdgung zu ziehen, dal Tauler
Konventslektor gewesen ist (dazu vgl. PLEUSER, a. a. O., 41 {., die SCHEEBENS Auf-
fassung kritisiert). S. auch I. WEILNER, Johannes Taulers Bekehrungsweg, Die Er-
fahrungsgrundlagen seiner Mystik, Regensburg 1961 (Studien z. Gesch. d. kath.
Moraltheol. 10), 33; L. CogNET, Introduction aux mystiques rhéno-flamands, Paris
1968, 110.

8 Vgl. A. M. Haas, Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart,
FZPhTh 15 (1968) 257, Anm. 240.

9 Solange eine kritische Tauler-Ausgabe noch fehlt, bietet die Taulerausgabe
von F. VETTER immer noch die solideste Textgrundlage: Die Predigten Taulers,
Aus der Engelberger und der Freiburger Handschrift sowie aus Schmidts Ab-
schriften der ehemaligen StraBburger Handschriften herausgegeben von FERDINAND
VETTER, Berlin 1910, Neudr.: Dublin-Ziirich 1968 (DTM 11). Wir zitieren diese
Ausgabe jeweils in Klammer nach dem Zitat (mit Seiten- und Zeilenangabe). Der
Vorzug der Vetterschen vor der Corinschen Ausgabe (A. L. CoriN, Sermons de
J. Tauler et autres écrits mystiques, 2 Bde., Liége 1924/29 [Bibl. Fac. Phil. Lettres
33, 42]) wird begriindet bei CH. PLEUSER, a. a. O., 13-33. Wo der Vettersche Text
verderbt ist, wird auf die Corinsche Ausgabe oder auf die Konjekturen der Uber-
tragung von GEorRG HorFMANN (Joh. Tauler, Predigten, Freiburg-Basel-Wien 1961)
zuriickgegriffen (mit Vermerk). — Ubergeschriebene e, u, vusw. werden — aus druck-
technischen Griinden — in den Wortkérper eingefiigt.

10 Vgl. J. Zaun, Einfithrung in die christliche Mystik, Paderborn 3-31922, 78 ff. -
349,1 ff. hingegen bezieht Tauler entschieden Stellungnahme fiir die Dominanz der
minne vor der bekenninisse, da sie keine Subtilititen, sondern nur luferven lebenden
glovben in cristenlichen wisen (5 {.) braucht.



Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen ol

angst gemacht das er bluot switzte. Umbe das du dis ein mit enwoltest wellen
bekenmen, so ruoft er an dem critze: «Got, got min, wie hast du mich ge-
lossen !v, wan dis ein des not ist, als gar von allen menschen solte verlossen
sin (197,1 ff.) 1. Der Vorrang des reflexiv sich selbst erkennenden Sub-
jekts ist nur scheinbar — gleichsam gegen Taulers Versicherung, ihn inter-
essiere der Unterschied zwischen Erkenntnis und Liebe nicht — die Pri-
valenz der Erkenntnis vor der Liebe im mystischen Vorgang. Wesent-
lich an dieser Ausformung der Selbsterkenntnis ist deren apophatisch-
paradoxer Charakter, der es nicht erlaubt, dal das Ich sich in sich
selbst als ein gegenstdndliches Etwas erfaB3t, sondern es zwingt, sich als
Nichts zu definieren, wo es doch sich erkennend sein ezgen nicht als eine
Leerstelle begreifen mochte. In der taulerschen Forderung, das eigene
Ich als Nichts zu begreifen, steckt die Absicht, die Erkenntnis nicht als
solche, aber als praktikables Werkzeug einer irgendwie gearteten mysti-
schen Selbstvergewisserung zu eliminieren. Daher die Verkniipfung der
negativen Selbsterkenntnis mit dem Hohepunkt der Passion Christi, wo
dessen Ich jene letzte Vernichtigung erfihrt, die es stellvertretend und
demonstrativ bis zum Punkt erleidet, wo sich der Selbstverlust selbst
fiir den Gottmenschen als Gottesferne artikuliert. Das Eine, das Tauler
von seinen Zuhorern fordert und dessen Verstindnis er kaum drei Per-
sonen, die ihm zuhéren, zubilligt (197,18 £.), enist it in dem gedanke
noch in der vernunft (197,19 £.), liegt im Versinken im tiefsten Grund des
eigenen Nichts (197,23 ff.). Was das heit, wird spiter zur Sprache
kommen. Vorerst sei nur festgehalten, daf Tauler sich in seiner Ab-
lehnung der scholastischen Streitfrage und in der paradoxen Formulie-
rung des Selbsterkenntnisproblems allen Moglichkeiten einer prakti-
kablen Mystik entzieht. Der Vorgang oder besser die Evfahrung der
apophatischen Selbsterkenntnis vollzieht sich im Grunde des Einzelnen,
also jenseits der gingigen Theorien und Techniken mystischer Ver-

11 Wie sehr eine traditionsblinde Interpretation diese und &hnliche Selbst-
erkenntnisstellen Taulers mildeuten kann, zeigt anschaulich F.-W. WENTZLAFF-
EGGEBERT in seinen «Studien zur Lebenslehre Taulers» (Berlin 1940), der zu 197,1 {,
schreibt: «Diese Lehre ist unabhédngig von der allgemeinen Dogmatik der katho-
lischen Kanzeln der Zeit» (35). Das Gegenteil diirfte wahr sein. Zwar sieht WENTZ-
LAFF-EGGEBERT den eckhartischen Gehalt von Taulers Selbsterkenntnislehre ein
(was gegen I. WEILNER, a. a. O., 186, Anm. 587, festzuhalten ist), miBachtet aber
den traditionellen, in bernhardischer und viktorinischer Mystik ldngst umfinglich
dokumentierten Hintergrund dieser Anschauung, die in der Scholastik zudem auf
die Stufe eines eigentlichen ProblembewuBtseins gehoben worden war (vgl. Thomas,
S. th. II-1I, 132,1 ad 3; zitiert bei WEILNER, a. a. O., Anm. 588). Vgl. Haas, a.a.O.



252 Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen

senkung. Wer sich dem Einen, das not tut, stellen will, wird — Tauler
fordert ihn ausdriicklich dazu auf — daher alles, was die /erer und Tauler
selbst iiber wairklicheit und schovwelicheit und hoch contemplacie (197,7 1.)
je gelehrt haben, vergessen und sich in die unteilbar eine Erfahrung, die
wohl analysierbar, aber im letzten eben nicht tibertragbar ist, begeben
miissen. Fiir Tauler ist die reflexive Erfahrung des eigenen Nichts im
Grunde — was immer das heilen mag — jedenfalls die hochste Potenz
dessen, was als Glaubenserfahrung bezeichnet werden kann, gleichsam
deren mystische Erfiillung, soweit eine solche im Diesseits moglich ist 2.
Das Erfahrungsmoment der negativen Selbsterkenntnis, die letztlich in
ihrer fortschreitenden Intensitdt den Grad der Expropriation des Glau-
benden auf Gott hin bezeichnet, ist fiir Taulers Konzept des mystischen
Weges so zentral und wichtig, dal man paradox sagen kann: Wenn es
so etwas wie eine mystische «Lehre» Taulers gibt, dann liegt deren Radi-
kalitit in der erfahrbaren Evidenz, in der sie sich konkretisiert, aber
auch im hegelschen Sinn aufhebt. Das Lehrhafte ist hier ein ins Er-
fahrene und Erfahrbare notwendig iibergidngiges Element. Diese Tat-
sache macht das Unternehmen, Taulers «Lehre» von der Selbsterkenntnis
darzustellen, so schwierig. Wer es heute versucht, wird seine modernen
geistigen Voraussetzungen immer wieder nicht nur in Frage zu stellen,
sondern geradezu auszuschalten haben. Nur so kommt jenes als Er-
fahrung selbstidentische Geschehen 13 in den Blick, von dem Tauler
immer spricht, das er mit der «Einkehr im Grunde» meint.

12 45,2 ff. wird Mt 15,28: «o wip, gros ist din geloube ...» zitiert und fort-
gefahren: In der worheit, alle die in disen wisen und in disem wege wevdent vechie
funden, den sol also geantwuritet wevden : alles daz du wilt, das sol dir geschehen in
allev dev wisen also du wilt; wanne du uz bist gegangen des dinen, so muosiu gelich
ingon in als dis mine,; wan allen willen enmag man niuien, danne in eime nute in
der cveatuve. Alles daz du wilt, daz sol div sin und geschehen; diz enmag nut geschehen
dan in dem verloeuckende der mensche dez simen, also dev mensche uzget, vehie also
vil gat Got in, in der worheit (45,4-12). Der «grofe Glaube» wird hier in direkte Be-
ziehung gesetzt zur darin geforderten SelbstentduBerung des glaubenden Menschen.
Das fiir das christliche Selbstverstdndnis oft konstitutive MiBverh&ltnis zwischen
vorgestelltem Glaubensinhalt und nachhinkendem subjektivem Vollzug ist hier von
allem Anfang an tibergriffen von der dem wahrhaft Glaubenden gegebenen Evidenz,
daB Gott in den Menschen eingeht, im Mafle der Mensch aus sich herausgeht, d. h.
sich und sein Selbst preisgibt. Vor dieser Tatsache bekommt Tauler die Unent-
schiedenheit zwischen subjektiver und objektiver Glaubensevidenz gar nicht in
den Blick. Thm sind die erfahrungshafte Identitdt beider und die daraus sich
stellenden Forderungen erste Tatsachen, hinter die er nicht zuriickgeht.

13 Uber den christlichen Erfahrungsbegriff vgl. J. Mouroux, L’expérience
chrétienne, Introduction a une théologie, Paris 1954 ; H. U. voNn BALTHASAR, Herr-



Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen 253

Man hat die Mystik Taulers und ihren unmittelbar ansprechenden
Gehalt als «Erlebnismystik» typologisieren wollen ¥, ein Einordnungs-
versuch, der durch die fragwiirdige Kategorie des «Erlebnisses» an sich
schon problematisch ist, aber vollends unméglich wird, wenn man grund-
sdtzlich in Rechnung stellt, dal das mystische Geschehen individual-
psychologisch nicht aufrechenbar ist, da gerade das «Erlebbare» daran
irrelevant, entscheidend dagegen das MaB der Einiibung und der Er-
fahrung im Bereich der gottlichen Wirklichkeit ist 5. Scharf wendet sich

lichkeit, Eine theologische Asthetik, I: Schau der Gestalt, Einsiedeln 1961, 211 ff.;
J. Duss-voNn WERDT, Theologie aus Glaubenserfahrung, Einsiedeln 1969. FRIED-
rRicH MurAwsKI (Die aszetische Theologie, Ein systematischer Grundri3, Miinchen
1928, 25 1.) stellt das Erfahrungsmoment der Mystik als das entscheidende heraus:
«Mystik ist eine Erfahrung, Mystik ist seelische Erfahrung. Mystik ist einzig und
allein die besondere seelische Erfahrung eines Menschen, der hier wihrend seines
irdischen Lebens tédglich kostet und sieht, daB Gott s ist» (25). Der mystischen
Theologie geht daher der Wissenschaftscharakter weitgehend ab, im Gegensatz zur
aszetischen Theologie: aszetische und mystische Theologie «verhalten sich zuein-
ander wie die Theorie und die Praxis ein und derselben Sache; die aszetische Theo-
logie ist die Theorie der mystischen, die mystische Theologie ist die Praxis der
aszetischen: der Mystiker lebt, was der Aszetiker lehrt» (26). Daher kann bei
Johannes Gerson in seiner berithmten Definition die Erfahrung sehr schnell das
spekulative Element, die Wissenschaft von der Erfahrung, ausschalten. « Theo-
logia mistica est cognitio experimentalis habita de Deo per amoris unitivi com-
plexum» (De mystica theologia, ed. A. ComBEs, Lugano 1958, 72, 38 £.). Vgl. dazu
A. CoMmBES, La théologie mystique de Gerson, Profil de son évolution, I, Rom 1963,
84 f. — Die Formel fiir die Mystik als « Cognitio Dei experimentalis» ist in die breitere
Literatur eingefiihrt worden von E. KrEBs, Grundfragen der kirchlichen Mystik,
dogmatisch erortert und fiir das Leben gewertet, Freiburg i. Br. 1921, 36 ff. Vgl.
auch ZaHN, a.a. 0., 40. — Die Definition der Mystik als einer «cognitio Dei ex-
perimentalis» findet sich aber schon bei Bonaventura: III Sent. d. 35 a.unq. 1. c
(zitiert bei RATZINGER, Licht und Erleuchtung, Studium generale 13 [1960] 376,
Anm. 66). Auch fur Wilhelm von St. Thierry ist die héchste Stufe mystischer Er-
kenntnis «eine innere Erfahrung des Geistes» (quaedam spiritualis vel divinae suavi-
tatis experientiae, PL 184, 347 A); vgl. E. vox IvANka, Plato Christianus, Uber-
nahme und Umgestaltung des Platonismus durch die Viter, Einsiedeln 1964, 338.
Die Hinweise auf die Transposition von Erkenntnis und Liebe auf die Ebene und
die Kategorie der Erfahrung lieBen sich aus der Tradition beliebig hiufen.

14 Noch PLEUSER spricht a.a. O., 5 (s. Anm. 5), von Taulers Wirkung, die
¢auf der erlebnisnahen Uberzeugungskraft seiner Predigten» beruhe.

15 Vgl. H. U. voN BALTHASAR, a. a. O., 216 (s. Anm. 13): «das ‘Psychologische’,
dessen ich mich versichern koénnte, ist das am Glauben, was am wenigsten inter-
essant und kennzeichnend ist, das Wichtige ist die Bewegung von mir weg, der
Vorzug des andern, GroBeren, dessen der zu Gott hin Expropriierte sich gerade
nicht wird versichern wollen.» Den transpsychologischen Charakter des Glaubens-
aktes und damit auch der mystischen Erfahrung versucht A. Storz (Theologie der
Mystik, Regensburg 1936, 175 ff.) zu demonstrieren: « Der Glaubensakt ist fiir jeden
Glaubigen iiber das psychologisch feststellbare Jasagen hinaus ein hoéheres Ge-



254 Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen

daher Tauler gegen alle eskapistischen Tendenzen einer natiirlichen
Mystik 18, die nur immer tiefer in die Verstrickungen des eigenen Ich bis
zu dessen transzendenzloser Vergottlichung fithren wiirden. Christus ist
fiir ihn der endgiiltig Uniiberholbare, der alle mystischen wege und wise
(71,9), alle Praktiken also, die der Mensch mit eigenschaft (71,9 f.) be-
sitzen mochte, zunichte macht. Uber das bilde unsers herren Jhesu Christi
enmag mieman kummen (71,7 1.), versichert er kategorisch, da fiir ihn
nicht irgendeine menschliche Kategorie von Belang ist, sondern nur und
ausschlieBlich die ordenunge Gottes (71,10 1.) 7. Gelten diese Voraus-
setzungen, — fiir Tauler gibt es dariiber keinen Zweifel —, dann wird die
gemife Kategorie fiir den Selbsterweis des Glaubens auch und gerade
im mystischen Geschehen die des experimentum (2 Kor 13,3), der Er-
fahrung, sein !8; dieser Begriff deckt am ehesten den Gehalt an sicher
auch subjektiver, vor allem aber objektiver Evidenz, die das Geschehen
der mystischen Expropriation des Menschen in Gott hinein kenn-
zeichnet. Jede Form von Individual- oder Erlebnispsychologie wird
daher am mystischen Phdnomen gleichsam immer nur den zufdlligen
Reflex im Individuum erfassen koénnen, jenen Aspekt also, der nach
Ausweis aller christlichen Mystik der unwesentlichste, wenn auch nicht
— etwa bel mystischen Fehlhaltungen — der am wenigsten aufschluf3-

schehen, ein Akt der Annahme hoherer erster Erkenntnisprinzipien, der sich spater
unter der gnadenvollen Einwirkung Gottes zur unmittelbaren Gottesschau als der
Vollendung dieser hoheren Erkenntnisweise ausweiten soll» (187). Das hei3t natiir-
lich keineswegs, daf3 die mystische Erfahrung nicht auf psychologischer Ebene dis-
kutiert werden konnte, — die Forschungen PouLAINs, DE MAUMIGNYS, MARECHALS
und MAGERs sind anschauliche Belege fiir dieses schwierige Problem —, aber es ist
doch immer wieder nachhaltig auf den ontologisch qualitativ transpsychologischen
Charakter der mystischen Erfahrung hinzuweisen, die sich empivisch psychologisch
von andern psychologisch erfaBbaren Tatbestinden ja kaum grundsétzlich ab-
hebt. Vgl. Storz, a.a. O., 190; L. CogNET, Introduction a la vie chrétienne, I:
Les problémes de la spiritualité, Paris 1967, 174.

16 Uber den Begriff und die Tragweite einer sog. «natiirlichen Mystik» orien-
tiert das Sammelwerk: La mystique et les mystiques, Paris 1965, speziell H. DE
Lusac im Vorwort, 16 ff.

17 Gerade von solchen und #hnlichen Aussagen her ist der affektive oder
spekulative Gehalt der taulerschen Mystik durch die Hl. Schrift gebunden. Wie bei
aller groBen christlichen Mystik handelt es sich auch bei Tauler in erster Linie um
Schrift-Mystik! Das ist festzuhalten etwa gegen H. Sanson, der in seinem Werk:
L’esprit humain selon S. Jean de la Croix (Paris 1953, 25 {.) die sanjuanistische
Mystik von der deutschen, rein spekulativen Schule im Sinn einer Schrift-Mystik
abheben mochte.

18 Zum paulinischen Begriff des experimentum vgl. MOUROUX, a.a. O. 128 ff.
(s. Anm. 13); BALTHASAR, a. a. O., 217 fi.



Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen 255

reiche, der uninteressanteste ist °. Das heiB3t nicht, — das wird gerade
bei Tauler sehr deutlich werden —, daBl das der mystischen Begnadung
gewiirdigte Ich sich der Selbstkontrolle und -beobachtung zu enthalten
hédtte; im Gegenteil, nur hat diese Kontrolle nicht die Funktion einer
das Besondere und AuBernatiirliche psychologisch sichtenden und regi-
strierenden Instanz, sondern vielmehr die Aufgabe, die geforderte In-
differenz und Gelassenheit zu wahren und jede Hybris des religitsen
Subjekts schon im Keim zu unterdriicken.

1. Selbsterkenntnis — ein aszetisches Prinzip

Woas daher an Taulers Aussagen iiber die menschliche Selbsterkennt-
nis — in scheinbar offensichtlichem Gegensatz gegen Eckharts spekula-
tive Selbsterkenntnislehre ?° — grade auch aufgrund des iiber den Er-
fahrungscharakter von Taulers Mystik Ausgefiihrten immer wieder auf-
fallt, ist deren aszetisch-empirischer Tenor, der im folgenden heraus-
gestellt werden soll.

19 Vgl. A. MAGER, Mystik als Lehre und Leben, Innsbruck-Wien-Miinchen
1934; Mystik als seelische Wirklichkeit, Eine Psychologie der Mystik, Graz o.]J.
(1946); J. MarfcHAL, Etudes sur la psychologie des mystiques, I, Paris 21938;
II, Paris 1937; vor allem I, 3 ff.

20 Vgl. Haas, a.a. O. 204, Anm. 57. Das ist eben ein nur scheinbarer Ein-
druck, der schon durch Eckharts Konzept der abegescheidenheit — das die schirfst
moglichen ethischen Implikationen hat — relativiert werden muB3. Eine ausgefaltete
aszetische Theorie fehlt bei Eckhart weitgehend, weil die Evokation der mystischen
Praxis total und alles entscheidend ist. Jede fundierte Aszetik suggeriert einen Weg
der Vervollkommnung, der — vorsichtig formuliert — irgendein Wachstum und
irgendeinen Fortschritt des geistlichen Lebens zum Gehalt hat. (Zur Kritik und
Vertiefung dieser Wegmetaphorik im Sinn wachsender existentieller Radikalitat
des menschlichen Tuns vgl. K. RauNER, Uber das Problem des Stufenweges zur
christlichen Vollendung, in: Schriften zur Theologie III: Zur Theologie des geist-
lichen Lebens, Einsiedeln 31959, 11-34. Tauler gebraucht — vgl. M. E. Kium, in:
JT, 268 ff. — die gangigen Topoi dieser Metaphorik auch im Sinne einer pddago-
gischen Suggestion, eine Seite dieser Metaphorik, die RAENER weitgehend in seiner
anders formulierten Problemstellung vernachlédssigt.) Eckhart nun, der gleichsam
vom Ende dieses Weges her zu sprechen beginnt, schaut nicht zuriick, sondern
bleibt vollig befangen in der mystischen Unio, die als fait accompli der Selbst-
vergessenheit und der Expropriation in Gott hinein keinerlei Riickblicke memorie-
render Art mehr gestattet. Insofern ist, was die deutschen Mystiker als « Kehre»
und «Durchbruch» bezeichnen, eine Abkehr auch vom eigenen Vollkommenheits-
streben und dessen allméhlicher und gestufter Verwirklichung, oder mit einem
JUnGgELschen Bonmot: Der «Fortschritt aus der Geschichte der Welt in die Ge-
schichte Jesu Christi 1468t die Glaubenden ... die Welt nicht mehr nach der Weise
der Welt verstehen» (Der Schritt des Glaubens im Rhythmus der Welt, in: Das
Problem des Fortschrittes — heute, hrsg. von R. W. MEYER, Darmstadt 1969, 161).



256 Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen

Vorerst aber sei ein mogliches MiBverstindnis zum voraus abge-
wehrt. Es wire ein grober Itrtum, aus Taulers Predigten eine sduberlich
gegen die mystischen Intentionen abgrenzbare Aszetik herauslésen zu
wollen. Das ist schlechterdings unmoglich. Ganz einfach deshalb, weil
fiir Tauler die Predigt nicht bloBes Vehikel der Promulgation sekun-
dérer, oft blofB zivilisatorischer « Tugenden» ist %, sondern — wenigstens
immer der Intention nach — die ganze Fiille christlicher Daseinsmdglich-
keiten in all ihren verschiedenen Ausdrucksformen und Inhalten impli-
ziert. Schon das von Eckhart ererbte literarische Genre der mystischen
Predigt verlangt diese Breite des geistigen Horizonts, in dem nicht nur
quantitativ Verschiedenes zusammenkommt, sondern auch das — fiir
uns Heutige — qualitativ Disparate in der Einheit einer Lebensform sich
integriert findet. Ziinftige Theologie und praktisch ausgerichtete Spiri-
tualitit — das war schon bei Eckhart anzumerken 22 — haben sich hier
noch nicht auseinandergelebt, sondern stiitzen sich gegenseitig. Es ist
wohl die geistesgeschichtliche Chance der deutschen Mystik, nach dem
Ereignis der Scholastik diesen Einklang von Theologie und Spiritualitdt
nochmals geleistet zu haben. Nicht zu vergessen ist bei diesem beinahe
beispiellosen Ereignis der Beitrag des stummen, geschichtlich nur schwer
faBbaren, aber sicher die mystische Predigt erst ermoglichenden Teils,
des Publikums ndamlich, das wir bei Tauler immerhin als angesprochenes,
offenbar also rege teilnehmendes kennen lernen 2. Lieben kint (282,1) —
so redet Tauler die Dominikanerinnen in Kéln, StraBburg und Basel an,
ein Zeichen, daB sein Verhiltnis zu ihnen herzlich und viterlich war.
Vonseiten der Nonnen muf3 Taulers mystischer Predigtweise eine grofle
Aufgeschlossenheit entgegengestanden haben, wie wir vor allem aus dem
atmosphirisch bedeutsamen Briefwechsel Heinrichs von Noérdlingen mit
Margaretha Ebner wissen, eine Aufgeschlossenheit, die geschichtlich von
weit her vorbereitet war. Denn wenn es auch wahr sein wird, daf3 die
«deutsche Mystik» im Predigerorden des 14. Jahrhunderts «nicht ge-

2t Vgl. C. AmeEry, Die Kapitulation oder Deutscher Katholizismus heute,
Reinbek 1963, 20 ff. Das Schreckbild eines Milieukatholizismus und dessen klein-
buirgerliches Tugendsystem, das AMERY zeichnet, hat auch seine spezifisch mittel-
alterlichen Hintergriinde.

22 Haas, a.a. 0., 258.

23 Uber das Nonnenpublikum handelt SCHEEBEN, a.a.O., 26 ff., indem er
dessen Bildungsmaingel hervorhebt, nicht ohne zuvor (23) doch versichert zu haben,
daB ¢«manche Nonne sich Kenntnisse in der mystischen Theologie erwerben konnte,
ohne ein Studium generale besucht zu haben». Vgl. auch WYSER, a. a. O. (s. Anm. 86),
207, Anm., 8.



Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen 257

tragen [ist] von der Seelsorgsorganisation der Briider fiir die Schwestern,
sondern ... der Téatigkeit einiger weniger Predigerbriider zu verdanken
[ist], die sich von der allgemeinen Dekadenz relativ freigehalten hatten
und entweder theoretisch oder auch praktisch die Mystik in den Frauen-
klostern verbreiteten» #4, so ist doch daran festzuhalten — HERBERT
GRUNDMANN hat wiederholt darauf hingewiesen — da3 «die Dominikaner,
denen die Seelsorge und die geistliche Betreuung dieser Schwestern-
gemeinschaften anvertraut wurde, ... in diesen Kreisen mystisches Leben,
Empfinglichkeit fiir mystische Erlebnisse und den Drang nach mysti-
scher Versenkung in die christlichen Glaubenslehren und Symbole genau
so schon vorgefunden [haben], wie sie von Anfang an das Bekenntnis
zu freiwilliger Armut und evangelischer Nachfolge in der religiésen Be-
wegung Deutschlands vorgefunden hatten» 25, Eine Predigt, die sich auf
die Quisquilien monastischen Wohlverhaltens beschriankt hitte, wire
diesen Nonnen weder genehm noch addquat gewesen, nicht etwa, weil
sie selbstgerecht iiber der Regel und deren Befolgung im Kleinen ge-
standen wiren — Taulers oft deutliche, die Quisquilien nicht scheuenden
Ermahnungen zur Regeltreue bezeugen das Gegenteil 6 — sondern weil
die Selbsterkenntnis und damit alles Aszetische fiir sie offenbar keinen
in sich ruhenden Selbstzweck darstellte, immer also eingebunden blieb
«im Dienst der Erkenntnis Gottes und der Liebeseinung mit ihmy %7.
Das heiBt, die moderne, vor allem im 17. Jahrhundert aufbrechende
Problematik zwischen Theorie und Praxis, in der Frommigkeitsgeschichte
die zwischen Aszetik und Mystik, war ihnen mitsamt ihren Seelen-
fiihrern zwar nicht unbekannt — es handelt sich hier ja um eine grund-
sdtzliche menschliche Frage — aber doch nicht in einem wissenschaft-
lichen Sinne gegenwartig, wenn auch in der Scholastik die Trennung der

2+ SCHEEBEN, in: JT, 29,

25> H. GRUNDMANN, Die geschichtlichen Grundlagen der Deutschen Mystik,
DVjS 12 (1934) 416. Vgl. auch — mit erweiterter Fragestellung — von DEMS., Die
Frauen und die Literatur im Mittelalter, Ein Beitrag zur Frage der Entstehung
des Schrifttums in der Volkssprache, Archiv f. Kulturgeschichte 26 (1936) 129-161.

26 Bezeichnend ist die Tatsache, daB Ludovicus Blosius in seiner « Apologia
pro Ioanne Thaulero», gegen Johannes Eck geschrieben, groBen Nachdruck auf
Taulers orthodoxe Auiffassung des monastischen Lebens legt. Nach manchem Zitat,
das die irrige Ansicht, « Thaulerum doctrina sua demoliri Religionis obseruantiamy»,
deutlich abweisen 1406t, meint Ludovicus: «Haec et his similia scribens Thaulerus,
non demolitur, sed plurimum adiuuat stabilitque regularem Religionis obseruan-
tiam» (Ludovici Blosii Opera, Antwerpen 1632, 348). Uber Ecks antilutherische
Kontroverse (mit der darin implizierten Verurteilung Taulers) vgl. THERY, a. a. O.
(s. Anm. 5), 44 ff.

27 WEILNER, a. a. O., 187,

17



258 Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen

Bereiche schon relativ weit gediehen war. Eine entscheidende Tatsache
ist und bleibt daher die mystische Sinnvorgabe der Aszetik in der deut-
schen Mystik ganz allgemein 28. Und bei Tauler — bei dem wir gegeniiber
Eckhart das mystische Element noch konsequenter ins aszetische um-
gesetzt finden — ist im besonderen diese Gegebenheit immer mitzuvoll-
ziehen, damit nicht scheinbar der TrugschluB einer voélligen Preisgabe
des mystischen Elements zugunsten handfester aszetischer Theorie sich
einstelle. Gerade der Gehalt an héherer Empirie und Erfahrung, auf den
Mystik sich zu allen Zeiten berufen hat, ist in Taulers Predigten Garant
der mystischen Sinnvorgabe, die gegen alle institutionalisierten « Ubungen»
und «Leistungen» einer selbstbewuBten Frémmigkeit und eines seines
«Weges» sicheren religiosen Subjekts die gnadenhaft gewidhrte Vereini-
gung des Menschen mit Gott als erfahrbar behauptet. Taulers Aszetik
involviert, um es mit einem eingebiirgerten Begriff zu sagen, eine «mysti-
sche Aszese»??, wenn anders dieser Begriff sich — trotz KARL RAHNERS Ein-
winden — christlich verstehen und interpretieren 1aBt. Der «mystische»
Aspekt dieser Aszese wire dann nicht der tollkithne Versuch, «das Kom-
men Gottes in die Welt, das Aufleuchten des Go6ttlichen im Menschen
gleichsam vom Menschen her zu erzwingen» 3, indem «ein pratendierter

28 Das bleibt gegeniiber K. GRUNEWALD, Studien zu Johannes Taulers Frém-
migkeit, Leipzig-Berlin 1930 (Beitr. z. Kulturgesch. d. MA’s u. d. Ren. 44), 50 ff.,
festzuhalten, die unterstellt, Tauler habe «die Sprache der Mystik» nur gesprochen,
um die «religiose Erregtheit und Uberhitztheit des frauenklésterlichen Milieus zu
beschwichtigen» (51), im Grunde ziele er «iiber eine reine Mystik hinaus auf eine
Ethik» (54). Darin ist richtig das aszetisch-ethische Element gesehen. Daraus aber
mittels mehr oder weniger hinter Taulers Aussagen zuriickgreifender Spekulationen
eine Frontstellung Taulers gegen die «Mystik» zu konstruieren, geht an der Sache
vorbei. Wenn auch schlichter, so hat doch schon C. ScamIDT (Johannes Tauler von
StraBburg, Beitrag zur Geschichte der Mystik und des religiésen Lebens im 14. Jahr-
hundert, Hamburg 1841, 83) die Sachlage richtiger gesehen, indem er versichert,
daB Tauler «selbst den dunkelsten Gegenstidnden ... gewdhnlich eine praktische
Seite abzugewinnen» suche. Zur Kritik an GRUNEWALD vgl. auch PLEUSER, a. a. O.,
180.

29 Vgl. K. RAHNER, Passion und Aszese, Zur philosophisch-theologischen
Grundlegung der christlichen Aszese, in: Schriften zur Theologie III, a. a. O., 82 ff.
Vgl. auch F. WuLF, Aszese (Aszetik), in: Sacramentum Mundi, Theologisches
Lexikon fiir die Praxis, I, Freiburg-Basel-Wien 1967, 359 ff., der den Begriff der
«mystischen Aszese» ohne Verstimmung christlich deutet. Natiirlich kommt auch
bei RAHNER alles auf eine spezifisch unchristliche Sinnintention an, auch er ist
gewillt, unter Umstinden den Begriff christlich zu deuten (75). Um so weniger ist
die eindeutige Chargierung des Begriffs ins spezifisch Unchristliche nachher zu ak-
zeptieren. Vgl. hingegen RAHNER, Frommigkeit heute und morgen, GuL 39 (1966)
335, wo der Begriff der «Mystik» problemloser gebraucht wird.

30 RAHNER, Passion und Aszese, a.a. O., 89,



Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen 259

mystischer Tod des Entwerdens des Menschen in den Gott der Mystik
hinein» praktiziert wird, «um so das Mysterium des wirklichen Todes
des Menschen zu iiberwinden und aufzul6sen» 3!, sondern einzig die
durch die christliche Uberlieferung reichlich gestiitzte Pritention einer
moglichen erfahrungshaften, senkrecht in das véllig selbstlose geschopf-
liche Vollkommenheitsstreben 32 einbrechenden gottlichen Begnadung,
die als fithlbare Gegenwart Gottes im Begnadeten, ja als Einheit mit
ihm erfahren wird. Ob dieser gottliche Gnadenerweis der Unio als nor-
male Vollendung eines aszetisch ausgerichteten Christenlebens — vieles
spricht dafiir 33 — oder als absolute Ausnahmesituation anzusehen ist,
diirfte dabei keine Rolle spielen. Jedenfalls ist ein spezifisch christlicher
Gehalt der «mystischen Aszese» nicht zum vornherein unter Ideologie-
verdacht zu setzen, der beispielsweise der areopagitischen Mystik anzu-
lasten wire, wie RAHNER es versucht 34, geschweige denn der tauler-
schen 33, die gerade in ihrer vollen Implikation der Passion Christi leistet,
was von christlicher Aszetik 3¢ und Mystik 37 zu erwarten selbstverstind-
lich ist. Damit aber mag die Demonstration dessen, was bei Tauler als
mystische Aszese zu verstehen ist, unter dem Leitgedanken der Selbst-
erkenntnis unternommen werden. '

Warnung vor mangelnder Selbsterkenninis

O wie wenig lite hant dise edel tugent daz s sich kunnent gelossen
und geliden und haltent sich fur daz s sint, und lident ire Rrangheit, ire
gevengnisse und bekorungen (Versuchungen) bitze sit der herve selber gesunt

8 A.a. 0, 83.

32 BewuBt ist hier — im Anklang an C. FEckEs’ Buch «Die Lehre vom christ-
lichen Vollkommenheitsstreben» (Freiburg 1949) — der scharfe Ausdruck gewihlt,
der nach Matth. 5, 48 eine christlich tragbare Sache meint.

33 Vgl. R. GARRIGOU-LAGRANGE, Perfection chrétienne et contemplation selon
S. Thomas d’Aquin et S. Jean de la Croix, 2 Bédnde, Saint-Maximin o. J.

34 RAHNER, a. a. O., 83. Die Richtigstellung dieses in der deutschen Patristik
beharrlich perennierten grotesken MiBBverstindnisses s. bei H. U. vON BALTHASAR,
Herrlichkeit 11: Ficher der Stile, Einsiedeln 1962, 147-214.

35 Was RAHNER nicht tut!

36 Zur Aszetik vgl. noch: J. DE GUIBERT, M. OLPHE-GALLIARD, M. VILLER,
A. WiLLwoLL, Ascese, DSp. I, 936-1010; pE GUIBERT, Ascétique, a. a. 0., 1010-
1017; K. TRUHLAR, Aszetik, LfThK 1, 968-973.

37 Das MaB in theozentrischer Aszese und Mystik ist jedenfalls immer «von
vornherein in Gottes Hand» gelegt (H. U. voN BaLTHASAR, Das Weizenkorn, Ein-
siedeln 1953, 93).



260 Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen

machet (39,8-11). Schwachheit, Gefangenschaft und Priifungen sind die
Konstituanten der irdischen conditio humana. Die Gesundung dieses
Zustandes geschieht gnadenhaft — wie beim Kranken am Teich Bethesda
(Joh 5,1 ff.) — durch den Herrn unter der Voraussetzung, dall man Ge-
lassenheit, Geduld und — als aktivste der drei Tugenden — Selbsterkennt-
nis besitzt. Damit kommt dieser Tugend grundlegende Bedeutung zu 3;
wer sie hat, kann heil werden, wer sie nicht hat, geht zugrunde: Och,
wie vil grozer menschen, die so groz schinent vnd bit (mit) den got so groz
begunnen hatte, die dar inne verderben das sie die warheit wicht leuterlichen
wargenommen haben. vnd sich selbs besessen haben inwendig vnd ausz-
wendig 1m geist vnd wn natur (Corin II, Varianten zu 98,13). Wer sich
nicht selbst — geistig und naturhaft — besitzt, kann trotz bedeutender,
vielversprechender Anlagen zugrunde gehen.

Bevor zu fragen ist, was Tauler mit der Selbsterkenntnis materialiter
meint, mag sein Unmut erwdhnt werden, den er seinen Zuhorerinnen,
um sie zur Erkenntnis ihrer selbst anzuspornen, nicht vorenthilt. Ein
gros laster und schande (332,28 ff.) ist es 3, dass wir armen verbliben volk
(wir christlichen Nachziigler gegeniiber den groBen heidnischen Meistern
Proklos und Platon) trotz goéttlicher Gnadenhilfe im Glauben und in den
Sakramenten gont recht umbe als blinde hueny und evkennent unsey selbes
witt das 1n uns 1st, und enwissent dannan ab ze mole witt. Grund fiir diese
strifliche Selbstvergessenheit ist unser grosse manigvaltikeit und uswendi-
keit (32; nach auBen gerichtetes Wesen), dal wir zuviel Nachdruck auf
unsere Sinne legen, wenn wir tétig sind, daB3 uns Vigilien, Psalter und
andere duBere Ubungen allzusehr aufhalten. Zu sehr fahren wir im Schiff
unserer sinlicheit (183,32) *° in die vinster nebele (184,1 1f.): das st blini-
heit und unbekantheit des menschen sins selber in der worheit. Die Folgen
dieser mangelnden Selbsterkenntnis sind fiir den Menschen fatal *': un-

38 ALvAREZ DE PaAz (zitiert bei O. ZiMMERMANN, Lehrbuch der Aszetik, Frei-
burg i. Br. 21939, 420): «Die Erkenntnis unserer selbst ist der Grundstein des
ganzen geistlichen Gebdudes; ohne sie kann nichts von Dauer gebaut werden».

39 Das ist gros laster und schande daz ein mensche also vil ander dinge weis und
enweis sich selber nut (416,25 fi.). Wie Gott in ihm ist, und wie er zu Gott steht,
daB soll der Mensch wissen und nicht bloB vermuten.

4 Wenn Jesus am Jakobsbrunnen die Samariterin ihren Mann zu holen heil3t
(Joh 4,16), dann kann das nach Tauler nur heillen, sie solle sich selber erkennen
(289,28 ff.); die finf Ménner, die sie schon gehabt hat, sind die fiinf Sinne, die sie
bisher hinderten, sich selber zu erkennen.

4l In der Paraphrasierung eines Taulertextes halte ich mich dankbar an die
vorbildliche Ubersetzung von GEOrRG HOFMANN (s. Anm. 9), jeweils ohne besondere
Angabe!



Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen 261

ziemliches Behagen an der eigenen Wirksamkeit, Distanzlosigkeit gegen-
iiber dem eigenen Tun also, Hoffart, Eigenwilligkeit, Selbstzufriedenheit,
Ungelassenheit, Schwermut, MiBgunst befallen ihn wie unreine trophen,
die der vijent her in wirffel (184,6 1.).

Pharisder sind jene, die sich selbst nicht zu beurteilen wagen, mogen
sie noch so in (geistlichen) Ehren stehen, moégen sie noch so sehr ihre
Zeit auf duBere Ubungen und auf strenge Lebensfithrung verwenden
(48,3-10) #2. Und die Selbstgerechten, die so leicht iiber den Nichsten
und alles Bescheid wissen, st ensehent niit wer si selber sint (282,21 1.);
sie tragen eine Schlange in sich, die so lang ist als von einer want zuo
der andern (21) und deren Gift sie lingst innerlich vergiftet hat. Obwohl
scheinbar ein geistliches Leben fiihrend, sind es Liigner (260,7 ff.), die
den gros wunderlich flis (13 f.) nicht aufbringen, die eigene meinunge
(Gesinnung) zu durchschauen. Dazu gehérte nacht und tag studieren und
ymaginieren *> und sich selber visitieren und sehen was in tribe und bewege
z2uo allen sinen werken (15 £.). Tauler macht es nichts aus, wenn man ihn
betriigt: der Betriiger ist selbst der Betrogene, aber schlieBlich jammert
oder lachert es ihn doch zu sehen, daBl Menschen, die noch einen Tropfen
Blut im Fleisch und Mark in den Knochen haben, nicht gelassen werden
konnen (Corin II, 475,6 ff.) 44

Es sind fiir Tauler daher die dummen Menschen, denen Vernunft und
Phantasie abgehen, die nicht gewillt sind, sich selber zu erkennen. Niich-
tern und wachsam hat der Mensch zu sein; der niichterne Mensch leistet
sein Werk lieplichen und weckerlichen und vernunfteklichen (100,17). Daher
die Ermahnung: Vil lieben kint, nit ensint also slefferig noch trege, noch
enrastent nitt in allem dem daz nit luter Got enist, sonder sehent flissecliche

42 Die Pharisder sind fiir Tauler die klassischen Vertreter einer valschen
heilikeit (42,1 £.). Zum haufigen Gebrauch dieser Vorstellung s. das Wortverzeichnis
zur Vetterschen Ausgabe von W. STEHMANN, 484.

43 Man wird diesen Ausdruck zum Nennwert nehmen miissen: Wer sich selber
erkennen will, der muB3 neben den Kréaften der Vernunft auch die der schépferischen
Imagination zu gebrauchen wissen. Das hei3t wohl, der Bereich des noch Unbe-
wuBten ist imaginativ ans Licht zu heben. Wer das tut, wird iiber sich selber und
seine in der bekorunge, in der Versuchung, auftretenden Vorstellungen nicht er-
staunt sein. Daneben aber gibt es Tag- und Nachttriume des Menschen, die auch
ins Licht der Erkenntnis gehoben zu werden verdienen, ein Erfordernis, das bei-
spielsweise schon dem Cassian der «Unterredungen» durchaus geldufig war. Vgl
W. DE BonNT, De la connaissance de soi a la tranformation de soi, in: Vie spirituelle,
Supplément (1965) 199 (Tagtraume). Phantasie geh6rt daher wesentlich zur Selbst-
erkenntnis.

4+ Och sol der mensche mit allem flisse sines grundes way nemen, wan dev mensche
als valschlich lebet und betruget sich selbev (326, 14 1.).



262 Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen

umb vich mit dem liehte der vedelicheit (Vernunft) unde nement wwer selbes
dicke war ... (21 ff.). Oder: der mensche (durchschovwe) mit dem liehte siner
redelicheit alles sin tuon und sin leben (97,10 1.).

Selbstbeobachtung

Tauler 148t seine Zuhorerinnen nicht im Unklaren dariiber, was er
im Genaueren damit meint. Zunédchst hat er eine rigorose Selbstbeob-
achtung und Selbstkontrolle im Auge, die er beim AuBerlichsten beginnen
14Bt. Herrschen im inneren Menschen hinsichtlich des Grundes kompli-
ziertere Verhéltnisse — hier ist auch eine Unkenntnis seiner selbst mog-
lich ¥ — so verhilt es sich mit dem duBeren einfacher: in dem wusserven
menschen und in den kreften (Fihigkeiten) do sol man entruwen wissen
wie man drvan si und wo wmit man umbe gange. Wan das ist schentlich
einem gemeinen (gewohnlichen) menschen das er ander ding weis und
enweis sich nit (212,25 ff.) 6. Noch dhnlich undifferenziert auch an-
derswo: Kerent zuo tich selber und sehent wo mit iv umbe gont, und-
enversument tich selber miit (243,12 1.). Vernachldssigt euch nicht, gebt
auf euch acht! Diese Mahnung ist das biblische «Attende tibi ipsi!»
(Deut 15,9), dem schon Basilius von Caesarea eine Homilie gewidmet
hat #7. '

Tauler geht aber auch ins Detail. Nim din selbes dicke war und
huete dins gemuetes und la dozuo kein umordenunge kummen — das ist
noch auf das Zentrum des inneren Menschen gerichtet, aufs Gemiit -
und huete diner worten und diner wandelungen von ussen (310,2 £.), fahrt
er auf das duBere Verhalten sich beziehend fort, das natiirlich immer
in engstem Konnex mit der inneren meinunge steht. Auch ein Sturzbach
summierter Details, wie im folgenden Zitat signalisiert, das versteht sich
von selbst, die menschliche Totalitat. DaB aber auch solche AuBerlich-
keiten, wie sie hier genannt werden, nicht auBler acht gelassen werden,

4 Vor allem in der Unio. Vgl. unten.

% Eckharts philosophisch gemeinte Aussage, da3 der Mensch sich — wegen
der mittel, der Vorstellungsbilder — grundséitzlich nicht selber erkennen koénne
(vgl. Haas, a. a. O., 210), fehlt bei Tauler.

47 5, L'homélie de Basile de Césarée sur le mot « Observe-toi toi-méme »,
Edition critique du texte grec et étude sur la tradition manuscrite par Stic Y. Rub-
BERG, Stockholm-Goéteborg-Uppsala 1962 (Acta Univ. Stockholmiensis, Studia
Graeca Stockh. 2). Vgl. E. G. WiLkiIns, « Know thyself» in Greek and Latin Lite-
rature, Diss., Chicago 1917, 92; Digs., The Delphic Maxims in Literature, Chicago
1929, ‘70, 73.



Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen 263

ist — bei Eckhart undenkbar — fiir Tauler immerhin symptomatisch:
Besich dich selber in alley diner wandelunge und minne und meinunge,
wort, werk; kleider, Rleinoeten, frimt, mage (Verwandten), guot, ere, gemach,
gelust, gelas (Benehmen) und sitten ... (150,27 ff.) 8. Auch Frommigkeits-
iibungen und aszetische Erfordernisse wie Fasten und Wachen sind
sehr genau zu prueven (32), ja grundsitzlich alle uswendigen uebungen,
die einen grossen schin habent (33). Dieses grundsitzliche MiBtrauen
gegeniiber allem duBerlich Arrangierten, technisch und «aszetisch», d. h.
iibungsmiBig Einspielbaren ist gerade das besondere Vermogen des
Aszetikers Tauler, der noch in der sublimsten Aszese die reale Moglich-
keit eines diirftigen Alibis fiir ein unbekehrtes Herz oder — in Taulers
Sprache — fiir einen unbeackerten Grund sieht #°. Daher sorgt er sich
denn auch nicht bloB8 fiir das Grundséitzliche, sondern auch etwa fiir das
Alltaglichste, das einer Nonne zum Anreiz der Eitelkeit — gerade in
einem sicher nicht opulenten Lebensumkreis — werden kann: Ir sullent
uwers selbes guot war nemen, das iv enkein ding mat lust enbesitzend oder
gebruchent oder habent oder eigen behagliheit viwers selbs oder iemannes,
es st an kleidern odey an tuechern oder an Rleinoede oder an gespilschaft
(Freundschaft, Umgang miteinander). Und alles des ir not hant nach
redelicher ordenlicher wise, es sin kleider oder belze, und der als vil als 17
bediirffent, des gan (génne) vich Got und der orden wol (270,3 ff.). Matth.
7,16: an iven frichien sol man si bekenmen, gilt auch hier in bezug auf
die Selbsterkenntnis: Ich selber erkenne mich an meinen eigenen Friich-
ten. Alle diese AuBerlichkeiten sint ... shwer uswendige fruchte, an den ir
sich selber sullent bekennen und bekant wevden: zuo diser wise alley sament
enist nieman ze alt noch ze krank ... (271,8 f.).

48 Ahnliche Aufforderung, sich inwendig und uswendig wahrzunehmen, 215,
13 ff.

9 Wie der Ackersmann sol der mensche mit vil grossem flisse sich selber um-
begraben und sehen in sinen grunt und Reven vechie dem wevken dem grumi umbe zuo-
mole und behorne sin bovme, daz sint sine ussern sinne und sine widevsten kvefte, und
rute sin unkrvut zuomole us (97,23 ff.). Zur Thematik vgl. unten 29.

Von solchen und adhnlichen Stellen her wird der Unterschied der taulerschen
Selbsterkenntnis gegenitiber irgendwelchen Yogapraktiken oder Techniken etwa
des Hesychasmus deutlich (wie sie M.-M. Davy, La connaissance de soi, Paris 1966,
27 ff. schildert). Es geht bei Tauler nie um die metaphysische Sicherung oder Aus-
16schung eines Ich, sondern immer um das Heil dieses Ich in Gott. — Der Hesy-
chasmus hat allerdings seine auch christliche Legitimitdt: vgl. J. MEYENDORFF,
Le théme du retour en soi dans la doctrine palamite du XIVe siecle, Revue de
I'hist. des religions 145 (1954) 188-206; von DEMSs., Introduction a 1'étude de
Grégoire Palamas, Paris 1959, 215; I. HAUSEERR, Hésychasme et priére, Rom 1966
(Orientalia Christiana Analecta 176).



264 Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen

Taulers Verhalten dem «duBeren» Menschen gegeniiber ist das ein-
gelibter Vorsicht, wie es monastischer Spiritualitdt entspricht 3°. Der
duBere Mensch ist fiir ihn wenn nicht das Gefidngnis des inneren, so
doch dessen phédnotypische, laufende Gefdhrdung, weil immer mégliche
Erstarrung im unlebendigen und zihen Material der (monastischen) Ge-
wohnung. Es ist fiir ihn daher klar, daB3 gerade die Fenster nach auBlen 3,
die fiinf Sinne und deren Neigungen — Innen und AuBen untrennbar
amalgamierende, hochempfindliche Kontaktstellen — besondere Orte der
Gefahrdung sind, die naturgemilB eine iiberaus starke Tendenz nach
AuBlen — dafiir sind sie ja da — haben. Der Mensch hat nit friden in
sinen werken und in sinen uzgemgem, wenne ev usget unvernunftiklichen
nach bewegunge der sinme und der ussewendigen zuovelle (36,8 ff.). Die
Sinne und die niedersten Krifte neigent sich nider zuo ussern dingen
(43,19). Es gilt daher, die neigunge der simmelicher krefte und ir bildunge
(10,20 1.), die uns gar nohe sippe [sint] (23 1.), gar navwe (genau) war-
nemen, daz man 1w zuomale uzge (24). Die Sinne und ihre Neigungen
(nach AuBen) beobachten heiBit, sie nicht nur unter Kontrolle halten,
sondern sie und die menschliche «Natury bif (mit) naturen doden vnd
vber-winden (Corin II, 21,1 f.). Was heil3t das, die Natur mit der Natur
téten? Sicher nicht, die Natur im metaphysischen Sinn vernichten. 4/s
ferre die natur natur ist (Corin II, 20,13 {.), muB sie ihr Geniige haben.
Der Mensch muB3 essen, trinken, schlafen und sich wirmen koénnen,
wenn er kalt hat. Aber alle diese notwendigen Befriedigungen diirfen nie
verabsolutiert werden, sie sind ephemer, zufillig, sie sollen es bleiben.
Diese genugde soll hinfliessen wmit den wercken (17) und nicht zur besitzunge
werden (21). Darumm so betreuge dich nit selber. sihe gar eben. wie es mat
dir stehe. vnd nicht seist tzu frey (Corin 1I, 21,11 ff.). Unter welcher Ab-
sicht diese Anstrengungen gefordert werden ist klar. Die evangelische
Forderung, alles preiszugeben um des Himmelreiches willen, steht da-

50 Zur Terminologie vom innern und duBern Menschen vgl. Haas, a.a. O.,
212, — In der monastischen Spiritualitdt ist das détachement — in Eckharts und
Taulers Sprache die abegescheidenheit — das aszetische Moment dieser Vorsicht.
Vgl. L. BoUYER, Le sens de la vie monastique, Turnhout 31962, 183 ff.

51 der vigent der tuot alle sine liste ... dav zuo ..., das er uns verleite und eweklich
verderbe, und nimet stevklichen war wo ev eine stunde oder einen ovgenblick vint das
wir nut flis dev andacht enhan und einer vensteven offen vergessen umnserve ussevey
sinne ... (214,23 ff.). Vgl. Jer 9,20: Ascendit mors per fenestras nostras, eine Stelle,
die immer schon auf die finf Sinne bezogen wurde: Gregor von Nyssa, PG 44,
1185 B-1188 C; Ambrosius, De fuga saeculi 1,3; PL 14,570. Zum taulerschen Ge-
brauch der Vokabel siz (hier korperliches Erkenntnisvermogen) vgl. C. KIRMSSE,
Die Terminologie des Mystikers Johannes Tauler, Diss., Leipzig 1930, 72.



Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen 265

hinter 52, eine Forderung, die Tauler, wie noch zu zeigen ist, zu einer
spezifischen Frommigkeit des innerlichen Lebens mit dem Ziel der Ver-
einigung mit Gott ausgebaut hat.

Das spezifische Vermogen der Selbsterkenntnis ist fiir Tauler die
Vernunft: Wenn der Apostel Petrus schreibt «Estote prudentes» (1 Petr
4,8), dann hat er dabei nicht die Weisheit im Sinne, sondern die ksinde-
keit, die Klugheit. Also meinet dis wort, daz er uns hie heisset und daz
wir kundekeit sullent han und soellent an allem unserm tuonde und los-
sende mit eime lichte unser vedelicheit ewn tegelich ding durchsehen, daz
wir wol wissent und uns wol kundig si womitte wiv umbegont (91,25 1f.).
Aber nicht nur die Erkenntnisenergie nach Aullen ist ein Moment der
Vernunft, sondern auch diejenige, mit welcher der Mensch die Intro-
spektion unternimmt. Sooft der Mensch wmit dem liehte der redelicheit
(92,29) sich in den Grund wendet und in ihn hineinschaut, sich damit
2u0 Gotte keret, also dicke er sich hiezuo kevet mit diser kundekeit und wore
abegescheidenheit und vibersihel und duvchsihet mit wovem ernste alles sin
tuon und alle sine wege, wort und werg und wise ... (92,31 ff.), so durch-
schaut er alles und vermag sozu entscheiden, was Gottes ist und was nicht.
Findet er etwas, das nicht Gottes ist, in sich, dann soll diese neugewon-
nene bescheidenheit (Bescheidwissen) das richie(n) und regniere(n) (93,2 £.).

Es ist schlieBlich ein Werk solcher andacht (84,19), zu erkennen,
daz sich niut valsches dorin (im Grunde) verberge und do nature witrcke do
man wenet daz es alles Got si, das lerder der mensche dicke Got luter niit
enmeinet, sunder sich selber oder 4t (etwas) des sinen, es st suessekeit oder
selikeit (84,22 ff.). Denn wenn wir uns selbst und Gott nicht wahr-
nehmen, dann fiigen wir uns unaussprechlichen Schaden zu (82,23).

Eine von der Vernunft gesteuerte Selbstbeobachtung erfaBt daher
die Totalitit des Menschen, die Tauler einmal — wir zitieren auf die Ge-
fahr hin, unserer Untersuchung vorzugreifen — folgendermafBlen charak-
terisiert: du solt ein getruwelich flissig warnemen haben din selbes und ein
aneschen und insehen in aller manigvaltikeit, in wisen, in werken, bi allen
menschen, in tuonde und in lassende, in ussewendiger uebunge sol daz aller
meiste teil ingekert sin und fiirbas jagen und ein insehen haben. Und aber
also man lidig und muessig ist, danne sol man mit allen teilen und mait allen
kreften und sinnen inne sin gesammet und fiveinet und in den grunt veysun-
cken swn (120,5 ff.). Damit ist die dulere Selbstbeobachtung in einer to-
talen Sammlung und Versenkung des Menschen in sich selber gegriindet,
eine Introversion, deren Kontrolle nichts am Menschen zu entgehen hat.

52 Lk 17,21.



266 Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen

Vorerst aber ist diese Innerlichkeit — der taulerschen Selbsterkennt-
nis in ihrer Stufung oder besser in ihrer wachsenden Intensitdt nach-
gehend — zu erschlieBen.

Einsicht in die eigene Siinde und in die eigenen Gebrechen

Es liegt an sich in der Logik der Sache, aber im besonderen auch
der taulerschen Optik, daf die Selbsterkenntnis sehr bald einmal zur
examinierenden Einsichtnahme in die gebrechliche und stindige Ver-
faBtheit des eigenen Ich wird. Schon die skrupuldse Kontrolle des Ich
in seinem duBeren Habitus ist im Grunde nur verstdndlich durch die
fatale Moglichkeit einer tieferen Zerfallenheit des Subjekts mit sich
selbst, die christlich gesehen Siinde ist, einer Zerfallenheit, die am End-
punkt einer mit der Entfremdung von Gott einsetzenden Entwicklung
steht. «Die Entlarvung des Menschen der Siinde mittels vertiefter Selbst-
erkenntnisy 33 ist fiir Tauler daher nicht bloB aszetische Folge der im
BuBgericht vollzogenen Selbstpriifung und der daraus resultierenden
Selbsteinsicht, die gleichsam im Sinn einer psychischen Hygiene zu hand-
haben wiren, sondern ist tatsdchlich die Aufdeckung einer innersten
egoistisch-siindigen Versehrtheit der Menschennatur, die zu heilen 3* es
von seiten Gottes Gott selber und von seiten des Geschopfs dessen radi-
kale Selbstverleugnung % braucht. Vorerst aber: wie sieht Tauler das,
was Hamann als die «Hollenfahrt der Selbsterkenntnis» 3¢ umschreibt,
die Selbsterkenntnis des siindig verstrickten Ich?

Dem Menschen wird alles gegeben, was er zuo etme woren goetelichen
lebende und zuo eime verborgenen bekentnisse dev worheit und schalkeit der

53 FECKES, a. a. O. (s. Anm. 32), 153 ff. (Uberschrift des vierten Kapitels, das
der Geschichte und Problematik der Selbsterkenntnis gewidmet ist). Noch fir
F. EeNER (Das Wort und die geistigen Realititen, Pneumatologische Fragmente,
Wien 1952, 273) ist «der letzte Sinn des cogito» «die Erkenntnis der. Sinde, ohne
die es fir den Menschen keinen Weg zu Gott gibts.

5% Auch und gerade im Sinn einer Selbstverwirklichung, sobald die Dimen-
sionen der mystischen Unio zur aszetischen Selbsteinkehr hinzu sich eréffnen. Vgl.
A. BRUNNER, Mystik als Selbstverwirklichung des Menschen, Zu einem neueren
franzésischen Werk iiber Johannes vom Kreuz (G. MoreL, Le sens de l'existence
selon S. Jean de la Croix, 3 Bande, Paris 1960/61), GuL 34 (1961) 303-307.

55 Vgl. A. BRUNNER, Selbstverleugnung als Weg zur Selbstverwirklichung,
GuL 40 (1967) 12-22 (Bezugnahme auf Mt 16,25 und 10,39).

5 In: Kreuzziige des Philologen, in: SW II, Wien 1950, 164, 16 ff.: «alle
dsthetische Thaumaturgie reicht nicht zu, ein unmittelbares Gefiihl zu ersetzen, und
nichts als die Hollenfahrt der Selbsterkenntnis bahnt uns den Weg zur Vergotte-
rung». Vgl. dazu WEILNER, a. a. 0.,192, der (Anm. 613) auf L. BINSWANGER, Grund-
formen und Erkenntnis menschlichen Daseins, Minchen-Basel 41964, 419, verweist.



Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen 267

naturen (75,19 ff.) braucht. Die schalkeit, die Bosheit der menschlichen
Natur, gilt es an sich kennen zu lernen. Sie ist eine Folge der Erbsiinde.
Denn: von der vergiftikeit des ersten valles so ist die nature also nider
gesunken in das nidersie teil (202, 12 f.). Die Folge fiir den Menschen ist:
Nu kert der arme mensche von des natiurlichen valles wegen alles in die
krankste site von siner blintheit wegen und nimet alles ruowe in dem wege
und vergisset sines rechien endes (202, 17 ff.). Der arme Mensch, der sich
infolge des Falles seiner Natur und seiner Blindheit ganz seiner eigenen
Schwiche hingibt, verliert sein wirkliches Ziel, Gott, aus den Augen und
begniigt sich mit einer triigerischen Ruhe, solange er auf dem Weg ist.
Die Erbsiinde aber bewirkt eine lidunge, die in der naturen ist von dem
ersten valle des menschen (163,21.); gemeint ist die Tatsache, das der
mensche geneiglich ist ze gebresten (5; pronitas ad peccatum) 7. Gegen-
iiber dieser lidelichert (6) — wie Tauler sie mit einem Synonym bezeichnet>?
— ist die Haltung der Ruhe vollig falsch, im Gegenteil muB3 diese fatale
Neigung dem Menschen wider sin (7), er mull aktiv seinen Willen ganz
davon abkehren. Die Erbsiinde hat aber auch den Aspekt des ge-
schickten, in Demut zu tragenden Leides: die lidunge >° der gebrestlicheit
(163,13), die Gott zulidBt, das der mensche in dem swerlichen valle sich
groesselichen bekenne und leve minnen und sich losse willeklichen in den
weg der pinlicheit in der lidunge, als die uf in vellet und im engegen louft
(14 ff.). So enthilt schon die Erbsiinde — im Sinn einer poena retributiva
et medicinalis ¢ ein Moment der Rettung gerade im Ansporn, den sie
zur Selbsterkenntnis vermittelt.

Tauler spricht sonst nicht allzuoft direkt iiber den Habitus der
Erbsiinde ¢, hingegen spielen die daraus erflieBenden, unheilvollen Nei-

57 Vgl. PLEUSER, a. a. 0., 107 {.: gebreste swm. meint «‘die Unvollkommenheit
der menschlichen Natur, wie sie durch die Evbsiinde bedingt ist’.

1. Die Vergdnglichkeit der leiblichen Natur des Menschen.

2. Die Geneigtheit zur Stinde, der stindhafte Habitus.

3. Die Stinde [actus malus; S. th. I, I, q. 72, a. 2, ob. 4]».

«Wenn Tauler gebreste sagt, meint er meistens habitus malus, nicht actus malus.
Wie aber ein Habitus gewohnlich in einer Summe von Akten konkretisiert wird,
so ist in dem Begriff gebreste der actus malus mit enthalten» (a. a. O., 108 {.). Aller-
dings is¢ der Habitus niemals die Summe der schlechten Akte.

58 «lidunge in der Bedeutung Leiden, insofern Leiden als pronitas ad peccatum
und als poena retributiva et medicinalis verstanden wird, ist synonym mit lidelicheit»
(PLEUSER, a. a. O., 82).

59 Hier ist nicht «Leiden als Tatigkeit des acfio-Empfangenden» gemeint,
sondern «objektiviert: Leiden, das den Menschen heimsucht» (PLEUSER, a. a. O., 83).

60 Vgl. oben Anm. 58.

61 Wichtig ist hier vor allem noch die Stelle aus Predigt 44, wo Tauler auf



268 Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen

gungen zur Siinde °2 und naturgemdl der daraus erwachsende stindhafte
Akt (actus malus) eine ganz entscheidende Rolle als nicht zu iibergehende
Objekte der Selbsterkenntnis in seiner Aszetik.

Mk 7,37: «Die Tauben macht er héren und die Stummen reden» zu sprechen kommt.
Der Mensch ist taub, weil seine Altvordern, das erste Menschenpaar, den Einfliiste-
rungen des bosen Feindes das Ohr geliechen haben. Wir kénnen daher die Einsprache
des ewigen Wortes, das uns naher ist als unsere eigene Natur, unsere Gedanken usw.
und ohne UnterlaBl in uns spricht, nicht mehr héren. Dem Menschen ist — neiswas
(191,17), ich weiB nicht was — in die Ohren gefallen: es sind Bilder aus Freude und
Leid, die dem Menschen — wie Tauler weiter unten (29 ff.) prazisiert — die oven siner
inwendigkeit (32) verstopfen. Zuvor aber schon ist — und das ist die Grundlage fiir
die aktuelle Verblendung und das Taubwerden durch die Bilder — das Wesen des
Menschen verblent, hat er verstopfte Ohren, ist er stum, das er sich selbev nut enbe-
kent (19 1.) und so auch nicht mehr erkent sin eigen wise (21). Unter solchen Um-
stinden kann er das Wort Gottes in sich nicht mehr horen, besonders wenn laufend
neue Bilder auf seinen ohnehin schon taubstummen, seiner selbst ungewissen Grund
eindringen.

Vgl. THOMAS, S. th. I, II, q. 82, a. 1: Die Erbsiinde ist ein Habitus in folgen-
dem Sinne: Est enim quaedam inordinata dispositio proveniens ex dissolutione
illius harmoniae in qua consistebat ratio originalis iustitiae. Sie ist also nicht ein
Habitus «in dem Sinn, daB durch sie einem Vermogen eine Neigung zum Handeln
gegeben wiirde, wie wir es von den Tugenden sagten, sondern nur im Sinne einer
Disposition einer aus Vielem zusammengesetzten Natur, durch die sie sich in einer
Richtung schlecht verhélt und die gleichsam in die Natur eingegangen ist. So ist
die Erbsiinde eine ungeordnete Zuriistung, die von der Auflésung der Harmonie,
wie sie im Wesen der Urgerechtigkeit begriindet war, herriithrt (a. 2). ... Da die
Erbsiinde in Gegensatz zur Urgerechtigkeit tritt, ist das Formelle an ihr das Fehlen
der Urgerechtigkeit (privatio originalis iustitiae), durch die der Wille Gott untertan
war. Jede Unordnung der andern Krifte der Seele, die sich daraus ergibt und die
wir als ungeordnete Begierlichkeit bezeichnen, verhilt sich nur wie etwas Mate-
rielles (a. 4). Diese Beraubtheit der Urgerechtigkeit und die Beziehung zum Stamm-
vater 1iBt nicht ein Mehr oder Weniger zu; die Erbstinde ist in allen Menschen
gleich (a. 5)» (R. Ern1, Die theologische Summe des Thomas von Aquin in ihrem
Grundbau, I1: Zu Gott, Luzern 1949, 149 {.).

62 Wird die Erbsiinde in der Taufe reatu getilgt, so bleibt sie doch actu (S. th.
I, 11, q. 74, a. 4, ad 2), d. h. dem ganzen Menschengeschlecht ist von der Siinde
der Ureltern her eine gewisse Neigung zur Stinde geblieben (quaedam pronitas ad
omnia peccata: S. th. I, q. 114, a. 3, c.). Der Teufel hat den ersten Menschen zur
Siinde verfithrt und: ex cuius peccato intantum vitiata est humana natura, ut
omnes simus ad peccandum proclives (I, II, g. 80, a.4, c.). Diese inclinatio in
actum inordinatum erfolgt aber nicht direcfe, sondern nur indivecte aus dem Ver-
lust der Urgerechtigkeit (S. th. I, II, q. 82, a.1, ad 3) und betrifft in erster Linie
die Seele ihrem Wesen nach, danach allerdings auch die Vermogen der Seele, und
zwar in erster Linie unter ihnen den Willen (I, II, g. 83, a. 3, c.), der zuerst eine
Neigung zur Siinde hat. «In gewisser Weise kann freilich auch ... von einer ‘Neigung
zur Siinde’ die Rede sein, aber nur indirekt und in einem tibertragenen Sinn. Denn
die Stinde kann nur aus dem freien Willen entspringen, und in diesem selbst ist
keinerlei erbsiindliche Neigung zum Bosen anzutreffen. Wohl aber wohnt den
niederen Kriften der Seele nun eine Neigung inne, sich endlichen Giitern wider
Gebiithr und Ordnung zuzuwenden, da sie nicht mehr vollkommen von der geistigen,



Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen 269

In einem Predigtexempel erzdhlt Tauler, er habe einst einen hohen
edelen menschen, einen also heiligen menschen gefragt, was sein hoéchster
fir wurf (Gegenstand) der Betrachtung sei. Dieser antwortete ihm:
«suinde, und also kum ich in minen Goi» 3. Und Tauler fahrt fort: also
la dich Got und alle cveatuve dich wisen uf dine sviinde und wrteil dich selber:
so enwirstu von Gotte nit verurteilet ... (433,16 ff.). Diesen Versicherungen
Taulers, so zahlreich sie sind, fehlt alles Masochistische, da die Siinden-
betrachtung ihren Grund und ihre Rechtfertigung nur in der dadurch
erleichterten und darum bestimmteren Zuwendung und Entscheidung
des Menschen zu Gott findet.

Die Betrachtung der eigenen Siinden ist eine Hinfithrung zur Demut,
die nur aus dieser Einsicht in die eigene Hinfilligkeit erwachsen kann:
O, der wol bi ime selber blibe und ime selber hevmelich were, wie grunde-
losecliche funde er sich in dem suntlichen gebresten, und vindet wol wie one
mosse sine nature in disem gebresten stot; und behuete su Got wit, wie
krang, wie vellig, wie geneiglich dis ist one alles ende, unbegriffenlich, und
wol endet diser gebreste in dem ewigen tode und in der helle zuo wonende mit

persdnlichen Mitte des Menschen bewegt, geleitet, abgezweckt und beherrscht
werden. Diese Unordnung im Kraftespiel des Herzens, die Ablosung niederer Stre-
bungen ist als solche ‘erbsiindlich’ — aber nicht ‘siindhaft’s (G. SIEwWERTH, Die
christliche Erbsiindelehre, entwickelt auf Grund der Theologie des Heiligen Thomas
von Aquin, Einsiedeln 1964, 31). Diesen Ausfithrungen SIEWERTHS ist beizu-
stimmen mit Ausnahme des iiber den Willen Gesagten: der Wille ist, da mit dem
Wesen der Seele sehr verhidngt, auch infiziert von der Erbsiinde, allerdings auch
nur indirekt. Dafl die Natur des Menschen (und nicht die Person!) in das niderste
teil niedergesunken ist — nach Thomas in jene Vermdégen, die mit der Fortpflanzung
zu tun haben: Fortpflanzungsvermogen, Begehrkraft, Tastsinn (I, II, q. 83, a. 4) —
hat Taulers Aussage (202, 12 ff.) mit der Thomas’ gemeinsam, wenn er auch die
indirekte Infektion der menschlichen Natur (iiber das Wesen der Seele und nicht
die Vermogen) weniger betont.

Uber die thomasische Lehre von der Erbsiinde vgl. S. Thomas d’Aquin,
Somme th., Le péché II, Paris 1951, 321-352, die Hinweise von R. BERNARD;
H. RoNDET, Le péché originel dans la tradition patristique et théologique, Paris
1967, 190-199.

63 Vgl. Jacobus a Voragine, Legenda Aurea, ed. TH. GRAESSE, Osnabriick
21965, 679, die Legende «De sancta Thaisi meretrice». Die Dirne Thaisis, die drei
Jahre als Inkluse gelebt hat, sagt zum Abbas Pafuntius: testor Deum, quia, ex
quo huc ingressa sum, ex omnibus peccatis feci velut sarcinam et statui ante oculos
meos, et sicut non discedit anhelitus de naribus meis, sic non discesserunt peccata
mea ab oculis meis, sed flebam semper illa considerans. Die Legende stammt aus
den Vitae patrum.

Die Betrachtung der eigenen Siinden ist fiir das Christentum im allgemeinen
und fiir den Weg der purificatio im besonderen konstitutiv. Eine Geschichte der
Gewissenserforschung, deren Aussonderung in General- und Partikularexamen usw.
diirfte das an den Tag bringen. Vgl. ZIMMERMANN, a. a. O. (s. Anm. 38), 133 ff.



270 Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen

den tifeln. Nu mercke, ist dis nit grosse materie zuo demuetikeit? Uf dise
tugent wiset uns unser naturve, wo wir uns anesehent indewendig oder usse-
wendig, das wir bevindent daz wiv niit guotes hant noch vermuigent (322,2511.).
Der mit sich selber Vertraute, der in sich bleibt und auf sich acht gibt,
wird sich in einer ersten und entscheidenden Analyse seines Ich — das
bei Tauler immer noch iiberindividuell in seinem wesentlichen, auf die
Menschennatur bezogenen Aspekt gesehen wird — ein fiir alle Mal er-
weisen, wie grundsitzlich diese Natur in ihrem Wesen geschwicht ist,
derart, daB fiir sie und ihre Gebrechen nichts als Tod und Holle iibrig
bliebe, wenn nicht Gott sie behiiten wiirde. Selbsterkenntnis in Richtung
auf Tod und Holle wird so zur eigentlichen Hoéllenfahrt, an deren End-
punkt sich dem Einsichtigen aus der Erkenntnis des eigenen Unver-
mogens die Demut ¢ aufnotigt. Erkenntnis der eigenen Gebrechen, ver-
nitunge unser selbes %, Tadel dafiir, daBl wir der Wahrheit fernbleiben
und an nichtswiirdigen Dingen hangen, das alles lert uns versincken in
ein vertieffete demuetikeit und einen ganizen underwurf tuon under Got und
under alle creaturen (75,25 ff.). Wer den Grund und seine Gebrechen
nicht erkennt, der empfingt den Stich des ewigen Todes (282,33 f.).
Daher hat, wer bei sich selber bleibt, sich immer wieder zu tadeln
(283,35). Ja, selbst die geistliche Wirkung einer Messe und der Eucha-
ristie hdangt daran, ob man bloB i einer slumerender wise oder gesammelt
und die eigenen tidglichen Siinden erkennend daran teilnimmt, denn der

5% wore weseliche demuetkeit, minne und bescheidenheit (327,7 {.) sind wesent-
liche Voraussetzungen dafiir, dal Gott Grofles im Menschen wirkt. Man soll dem
Nichsten seine Gebrechen und Fehler nicht schwer anlasten, soll sogar beim ver-
kevten menschen (408,32 {.) die Untugenden in ervbarmherizikeit (35) ertragen, da
diese undevwilen enkumment ... ouch niut us dem habitus der bosheit, sondern weit
eher von unversihiekeit oder von tragheit, oder ouch ... von Gottes verhengnisse, daz
dev mensche domitte gedemuetiget werde und sich in den gebresten bekenne (35 ff.).
Gerade in solchen differenzierenden Aussagen iiber die Moglichkeiten vollig ver-
schiedener Begriindung selbst der Untugenden und Siinden erweist sich Tauler als
ein hoher Meister der «Unterscheidung der Geister», die die Tugend der Seelen-
fithrer seit alters darstellt. Konrad von Hirsaus Wort trifft auf ihn in auerordent-
lichem MaB} zu: Discretio est diiudicandis rerum causis provida humanorum mo-
tuum moderatrix ratio (De fructibus carnis et spiritus 15; PL 176, 1003 D, zitiert
als Motto von: Fr. DiNGgjAN, Discretio, Les origines patristiques et monastiques
de la doctrine sur la prudence chez S. Thomas d’Aquin, Assen 1967). Zu einer
«Psychologie der discretio», aus der christlichen Uberlieferung erarbeitet und kon-
frontiert mit neuen Erkenntnissen, vgl. J. BokMANN, Aufgaben und Methoden
der Moralpsychologie, im geschichtlichen Ursprung aus der «Unterscheidung der
Geister», Koln 1964,

65 Was dieser Ausdruck besagt, wird unten behandelt.



Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen 271

influs der Gnade ist von der Intensitdt dieser Erkenntnis abhingig
(319,15 ff.).

Und in drastischer Auslegung eines Bernhardwortes ¢ iiber die
Eucharistie: «Wenn wir Gott essen, so werden wir von ithm gegessen;
er zehrt uns auf» meint Tauler: wan sin essen das straffet die consciencie,
das bissen und das kiwen (294,26 £.); Gott 6ffnet uns die inneren Augen
und git uns ze evkennende unser gebresten (25 1.). Es wire falsch, in diesem
Moment zum Beichtvater zu eilen: Man muf} dieses gottliche essen und
kuwen (31) demiitig iiber sich ergehen lassen. Denn die angst, forchie,
trurikeit 7 und grosse bifterkeit sind von Gott geschickte Strafen (29).
Der Mensch soll iiber seinen Siinden nicht mehr wissen diirfen, wie es
wm ergan sulle (30). Allerdings wird man sich dabei ungeordeneter, vom
bosen Feind geschickter frurikeit (295,6) 8, — gegen diesen boesen suren
senf (7)! — zu erwehren haben. Hingegen: unsers herven senf der ist sues
und guot (7). Denn gekvwet in der consciencie (12) gewinnt der Mensch
liebevolle und gottliche Hoffnung, die ithn dem Herrn senfteklich (14)
eingehen 148t. Zuvor aber muB er sich seines eigenen Selbst entschlagen
haben. Selbstpriifung und Aufgabe des Selbst sind komplementire, wenn
nicht identische Vorginge: Alsus als wir uns selber wol gepruefet hant
engegen diser goetlicher spise, und wiv in erlichen und wivdeklichen essen,

66 JEaN LECLERCcQ, St. Bernard et l'esprit cistercien, Paris 1966, 96, macht
auf den «réalisme sacramentel» Bernhards aufmerksam: «L’Eucharistie, en parti-
culier, jointe aux exercices de la priére et de ’ascése, assure en I’homme I’habita-
tion de Dieu, aide le chrétien a réprimer ses tendances mauvaises, a purifier sa
mémoire, a rectifier ses intentions et a progresser dans la foi; elle obtient la lumiére
pour son esprit, I’énergie pour sa volonté; elle lui confére le gage de la résurrection
a venir».

Mandor cum arguor, glutior cum instituor, decoquor cum immutor, digeror
cum transformor, unior cum conformor. Nolite mirari hoc: et manducat nos, et
manducatur a nobis, quo arctius illi adstringamur. Non sane alias perfecte unimur
illi. Nam si manduco et non manducor, videbitur in me ille esse, sed nondum in
illo ego ... (Super Cantica Canticorum, sermo 71, II/5; Opera II, ed. LECLERCYQ,
Rom 1958, 217,14 ff.) Der Text ist schon zitiert bei H. S. DENIFLE, Die deutschen
Mystiker des 14. Jahrhunderts, Beitrag zur Deutung ihrer Lehre, hrsg. von O.SpIESsS,
Freiburg/Schweiz 1951, 131, Anm. 3, 132. Hier Hinweise auf ahnliche Auslegungen
durch den Monck von Heilsbronn und Meister Eckhart.

67 Wer auf seine Gebrechen achtet, lernt die Furcht Gottes (340,11 £.); we
und angest mit wiederbissende (mit Gewissensbissen) haben, die sich selber erkennen:
diese straffunge ist fir sie aber ein gutes Zeichen, daB sie nicht von Gott verlassen
sind (76,15 ff.).

68 Gemeint ist die klassische geistige Gefahrdung des Monchs durch die acedia.
Vgl. S. WENzEL, The Sin of Sloth in Medieval Thought and Literature, Chapel
Hill 21967; weitere Literatur s. bei R. RicarD, En Espagne: Jalons pour une
histoire de 'acédie et de la paresse, RAM 45 (1969) 27-45.



272 Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen

so isset er ums, und wir werden von im geslunden (verschlungen) wund
gekochet und getoewet (verdaut, aufgelost): das geschicht wanne wir von
aller unserheit (Selbstigkeit) entwerden und al verwerdent. Wan ie me die
spise gekochet wirt, ie me su an 1 selber verwivt und ir selber froemder und
ungelicher wirt (295,19-24).

Es mag sein, daf einer im Tage siebzigmal fillt. Selbst dann soll
er seine Siinden bezaln (355,34; berechnen) in unaufhorlicher Selbst-
beobachtung. Bei jedem Fall soll er in Gott dringen als swintlich (schnell)
das dir die sunde ze mole enphallent, ob du der matte zuo der bichte kumest,
das du 1 nitl enwissest ze sagende (36 .). DaB} er in der Beichte vor Eile,
die Siinden Gott vorzutragen, nichts mehr weill und alles vergessen hat,
mag den Menschen nicht enfsefzen (38). Wichtig ist dabel einzig das
bekentnisse dines michtes (356,1) © und die versmehunge din selbes, die
nicht zur swermuetikeit, sondern zur gelossenheit fithren (1 ff.). Vers6hn-
lich — wie es nur ein erfahrener Beichtiger sein kann — fiigt Tauler hinzu:
Wan der mensche enist niit unsivintlich als unser frovwe was. Und bis ze
[friden aller diser lidunge und diser crice (4 1.)! Anderswo verweist Tauler
auf eine gottliche Mathematik, die anders ist als die der Menschen: Zehn
vom Menschen anerkannte Fehler wiegen bei weitem leichter als der
eine, den er vermessen nicht als Fehler zu beglaubigen gewillt ist
(419,2 ff.). Daher, wer immer einen Fehler begangen hat, wende sich
alzehant (sogleich) zu sich selber und lasse ihn sich leid sein (219,10 £.).
Man darf bei solchen Stellen nicht nur die Schirfe der Forderung héren,
sondern sicher auch die Tauler vornehmlich eigene Menschlichkeit und
Milde, mit der er den Menschen auf die mégliche Verzeihung verweist.

Versuchungen und bise Neigungen — Mittel der Selbsterkenninis

Es liegt in der tieferen und immer subtileren Logik der taulerschen
Predigt, daB er als Seelsorger in die kritische Selbstdiagnose, die er von
seinen Zuhorerinnen fordert, nicht nur das factum brutum der Siinde
einbezieht, sondern auch — im Sinn einer die Verhiltnisse noch schirfer
durchleuchtenden Optik — auch die der Siinde vorangehenden Ver-
suchungen und die allem zugrundeliegenden bosen Neigungen. Die
stark die dulleren Umstdnde des Menschen beriicksichtigende Forderung
nach Selbstbeobachtung wird hier auf die Stufe eines spezifischen in-
neren Vermogens gehoben, das Tauler nicht ansteht als kunst zu defi-

69 Uber diesen zentralen Begriff bei Tauler s. unten.



Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen 273

nieren. Mit Paulus — Gal 6,1 — hilt er dafiir, dal man den Fehler und
den Fall des Nachsten in dem geiste der senftmuetikeit (208,2 £.) zu bessern
trachten soll, indem man auf sich selber acht gibt, daBl man nicht selber
versucht wird (considerans teipsum, ne et tu tenteris, Gal 6,1). Die Ver-
suchung ist damit ein jedem Menschen ohne Unterschied gelegter Fall-
strick, dessen man erst in wihrender Selbstanalyse ansichtig wird 7°.
Pauli Wort: «Legt an die Waffenriistung Gottes!» (Eph 6,10) be-
zleht Tauler auf den Kampif, den die Braut in den Versuchungen um
ihres Brautigams willen auszustehen hat, wanne in der bekorunge so leret
st sich selber bekennen wie s ist,; und al die hohen fitrsten die in der welte
sint verdorbem, dem gebrast wmiut wen diser kunst; und darumb also si
viertzig oder fumfzig jor gelebent hettent in grossen dingen, also danne dise
bekorunge kam, so verdurbent s und hattent doch wunder von tugende und
von uebungen. Man wurt dis grundes gewar in den bekorungen,; wie sere
wunderlichen nutze das die bekorunge sint, der des war meme und sehe
darin, so wevent su ime also nulze also die tugende, und also der gnoden
not 1st, also ist ouch der bekorumge not: wanne die tugent wurt gedoht
(gedacht, erfaBt) in der bekorunge, so wurt sit do inne vollebroht (vollendet) ;
das muos von not sin, sol su zuo wesende komen ... (404,14-23). Hier ist
von einer eigentlichen kunst der Selbsterkenntnis die Rede, eine Kunst,
die vielen durch Tugenden und strenge Ubungen hervortretenden «Fiir-
sten» offenbar gefehlt hat: trotz respektablem aszetischem Aufwand
iiber 40 oder 50 Lebensjahre hinweg, sind sie in der Welt und ihren Ver-
suchungen zugrunde gegangen .. Von dieser in der iiblichen Exempel-

70 Dal3 damit die Selbsterkenntnis eine Begriindung der Néchstenliebe liefert,
kommt unten, 37 ff., zur Sprache. — Es gibt fiir Tauler — nach Predigt 79 — vier
groBe Versuchungen in der Welt: 1. ein Leben nach der natiirlichen Vernunft
ohne Riicksicht auf geistlichen Ernst, 2. innere und &duBere Visionen und Offen-
barungen auBerordentlichen Charakters, 3. ibergroBes Vergniigen an der natiir-
lichen Vernunft und schlieBlich 4. eine eitle blinde MuBe (/idekeit) ohne wirkende
Liebe (Niachstenliebe!) und ohne Verlangen: es setzt sich einer leiblich nieder und
praktiziert ein schedelichen widergeboeiget uf sich selber entslaffen oder ein entsincken
in ime selber (422,33 ff.). Der solches an sich geschehen 1dB3t, meint den Frieden
und die Gabe Gottes in diesem Zustand falscher mystischer MuBe und Kontempla-
tion zu empfangen. In Wirklichkeit handelt es sich dabei um Faulheit, deren man
sich entschligt, indem man immer emsiger auf Gottes Wirken in sich achtet (423,9).
In der Selbsterkenntnis wird daher die Selbstzufriedenheit, die aller Beschaftigung
mit dem Ich als Versuchung droht, ausgemerzt.

1 Tauler hat damit von allem Anfang an eine kritische Distanz zur iiber-
mifBigen Aszese, wie sie etwa in den «Vitae patrum» geschildert wird. Seuse, der
die Aszese der Viter in ihrer subtilsten Grausamkeit am eigenen Leib exerziert,
wird davon erst als «Fortgeschrittener» Abstand nehmen.

18



274 Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen

manier gehaltenen Beobachtung geht Tauler iiber zu grundsitzlichen
Uberlegungen. In den Versuchungen erkennt man seinen Grund. Da
sich Tauler — wie sich zeigen wird — nichts Hoheres als die Introspektion
in den eigenen « Grund » denken kann, ist er gezwungen, den Versuchungen
dieselbe Notwendigkeit wie der Gnade und dieselbe Niitzlichkeit wie den
Tugenden zuzusprechen. Denn die Versuchung ist ja der Ort, darin
Tugend sich erst zu artikulieren hat. Wird das Fleisch durch Salz vor der
Faulnis bewahrt, so der Mensch durch die Versuchung vor geistiger
Faulnis (404,25 f.). Tauler geht noch weiter bis zur scharfen Aussage,
daB Gott sich dem Menschen ebenso eigeniichen in der Versuchung mit-
zuteilen vermag wie durch die Tugenden und die Sakramente (27 f.) 72
In der Unkrautmetaphorik lautet das: In der bekorunge werdent die
flecken und die zecken bekant, und werdent usgeriitet, und wurt demueti-
keit 3 do geborn von Gotz vorhie ™, und wurt man Gotles vermanet das

72 Trotz dieser Notwendigkeit der Versuchung darf der Mensch sie nicht her-
beisehnen: die bekorunge also bekovunge das ist dev inval der gebresten (= die Ver-
suchung als Versuchung, das heiflt als Einbruch der Stinde [HoFMmANN, a. a. O.,586]),
den ensol man nut willen noch erwelen, sunder die pinlicheit die in dem widerstanden
und in dem ubevwindende ist, die sol der mensche evwelen ... (410,13 fi.). Vgl. B. MoL-
LER, Die Anfechtung bei J. Tauler, Diss., Mainz 1956 (konnte nicht eingesehen
werden). Zur Frage, ob man Versuchungen herbeiwiinschen soll vgl. ZIMMERMANN,
a.a. 0. 159,

«La tentation est utile: tous les maitres de la vie spirituelle rediront cette
vérité jusqu'a la rendre banale. La doctrine de saint Grégoire, comme celle de
Cassien, ne s’en tient pas en effet a ’ascétisme, fat-il le plus héroique. La purifica-
tion par la tentation (tentation-épreuve) y est considérée comme absolument
nécessaire pour introduire a la vie contemplative, dont le point culminant est la
vue de Dieu. — La tentation, étant 1’occasion d’actes de vertu, enracine celle-ci
plus profondément ... Elle est aussi une expiation pour le passé, en méme temps
qu’une purification: elle arrache peu a peu les racines de péché qu’avaient laissées
en nous nos consentements passés. Elle purifie a la fois par la lutte a laquelle elle
entraine ...» (R. GILLET, in der Einfithrung zu: Grégoire le Grand, Morales sur Job,
Livres 1 et 2, Paris 1952 [SC 32], 57 {.). DaB Tauler in diesen und dhnlichen Fragen
die fiirs monastische Mittelalter sprichwortliche Erbschaft Gregors des GroBen
(vgl. J. LEcLERCQ, Initiation aux auteurs monastiques du moyen age: L’amour
des lettres et le désir de Dieu, Paris 21957, 30 ff.) antritt, zeigt das Gregorzitat
222,24, das nur eines unter mehreren ist. Siehe STEEMANNS Namenverzeichnis in
der Vetterschen Ausgabe, 439; VoGT-TERHORST, Der bildliche Ausdruck in den
Predigten J. Taulers, (Germ. Abh. 51), Breslau 1920.

73 Selbst der Fall eines sich iiber seine Heiligkeit stolz erhebenden Menschen
kann schon nach Gregor in der der Siinde allenfalls folgenden Humilitas repariert
werden. Vgl. GILLET, a. a. O. 59 1., Text 238.

74 In seiner Konzeption der Tugend der Gottesfurcht, die in seinem Predigt-
werk eine wichtige Rolle spielt, hdlt sich Tauler ausdriicklich an eine Vision der
HI. Hildegard von Bingen (vgl. dazu die véllig ungeniigenden Ausfithrungen VoGT-
TERHORSTS, a. a. O., 158 {.). Es handelt sich dabei um die in ihrem Werk mit dem



Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen 275

man zuo 1me fluhe und helffe an ime suoche und den kampf uf in lege.
O mannenclichen kinder, nu tuont dise edeln woffen Gottes an, sunder allen
zwifel ir uberwindent die bekorungen; sint in demuetikeit, senftmuetikeit,
demuetigent vich under Got und alle creaturen (28-34)! .

Die bekorunge, die Tauler hier nennt, ist der von Innen oder AuBen
kommende lockende Anruf zum Bdsen, der wegen seines fliichtig-transi-
torischen Charakters nicht immer leicht durchschaut werden kann.
Aber gerade in diesem ephemeren Anreiz zum Bosen werden die flecken
und zecken, die Wurzeln der bosen Neigungen im Grunde, ja erst be-
kannt 7. Es zeigt sich in der Versuchung oft der erschreckende Tat-
bestand eines vom Unkraut iiberwachsenen Grundes. Die Vita man-
chen Vaters und groBen Aszeten, der dreiBig, vierzig Jahre in der
Wildnis lebte, der gewi immer wieder die Egge von Beichte und
BuBe und den Pflug vieler guter Ubungen {iiber seinen Grund gehen
lieB, beweist, daB auch in diesem oft beackerten Grund ein zecke,
etn wurizelin von dem unkrute in dem tieffen grumde (398,19) zuriick-
geblieben ist, das zusammen mit den guten Pflanzen aufschieBt wnd
verderbet und vertrucket das edel guote krut (221.) 7. SchlieBlich fielen
diese Menschen doch der Siinde anheim und gingen zugrunde. Daher:
Also sehent fuir vich; so diser grund hiemitte (mit dem zecke) verworrem

Titel «Scivias» geschilderte, erste Vision des ersten Buches tiber den Leuchtenden.
Das Bild 148t sich betrachten in: Hildegard von Bingen, Wisse die Wege, Scivias,
Nach dem Originaltext des illuminierten Rupertsberger Kodex ins Deutsche iiber-
tragen und bearbeitet von M. BOECKELER, Salzburg 1954, Tafel 2, 19; den Text
der Vision s. 95-97.

Tauler zieht damit ein Anschauungsmaterial herbei, das den Schwestern nicht
nur aus S. Hiligarten buoche (379,16) selber bekannt ist, sondern auch durch zwe:
kleine bildelin, die sich in unser swester veventor (17) finden (im Refectorium, Speise-
saal).

Die in Blau gezeichnete Person der Gottesfurcht, ohne Augen, dafiir aber
den ganzen Leib mit Augen bedeckt, und die in blassem Kleid dargestellte GGestalt
der Armut des Geistes (ohne Haupt), beide am Full des Berges, auf dem gefliigelt
die herrlich leuchtende Gottheit thront, stehend, interessieren Tauler vornehmlich.
Die Gottesfurcht ist nahezu identisch mit der Selbsterkenntnis: Das enist alsoliche
vorchte mut als iv vovchie heissent, sunder es ist ein flissig war nemen dev mensche sin
selbes in allen stetten und wisen, in worten, in werken, und ist dav umbe ane antlit
und hat enkein ovge, wan si vergisset iv selbes, ob man si minne oder hasse, lobe oder
schelte, und es ist ane hende, wan es stet lidig aller annemlicheit in aller wise, in
vechter gelossenheit (379,19-24).

75 Vgl. A. L. Corin, Uber den Ursprung von mhd. zecke und dessen Bedeu-
tung bei Tauler, Neophilologus 6 (1921) 161-169; PLEUSER, a. a. O., 153; WEILNER,
a.a. O, 157 1.

76 Die Geschichte eines solchen Mannes s. beispielsweise in «De fornicatione»
— eine von vielen in den «Vitae patrum»: PL 73, 883 {.



276 Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen

(iberwachsen) st, wie lange es sloffet, es brichet 1e zuoleste uss, es st an
hochvart oder an zorne oder an eime hasse odey eigenve oder froemder minne
(39,6 ff.). Eifer, strenges Urteil, Demut, Gebet und Verlangen nach Gott
werden helfen, da Gott diese bosen Wurzeln hinwegnimmt: i eime
argwone ... uf sich selber, und in vorhten und in huote ... sin selbes (14 £.)
wird man auf sich und seine bosen Neigungen achtgeben miissen. Die
argwohnisch auf das Selbst und dessen bésen Grund gerichtete Er-
kenntnis hat fiir Tauler eschatologische Relevanz, insofern sie etwas vom
Fegfeuer in diesem Leben schon vorausnimmt 77. Tauler rdt namlich:
Damit ihr nicht in der Stunde des Todes in Jammer und Not geraten
miiBt, darumb demuetigent vich und sehent wwern zecken an in lidender
wisen, und lant dis wwer vegefur sin und haltent vich fur daz ir sint (21 ff.).
Wer nicht demiitig bei sich selber bleibt, der erkennt weder Gott noch
sich selber, und — auch wenn er scheinbar ein geistliches Leben fithrt —
wird er sich iiber zwanzig, dreiBig und mehr Jahre hin nicht dndern.
Daher nement vwwere zecken war und doetent die und wit die natuven
(434,3 1.) 78, Damit ist nicht nur die bose Neigung diskreditiert, sondern
gleich auch eine Fehlhaltung im aszetischen Bereich: Wer seine nature
zu vernichten strebt, der vergiBt dariiber seine bésen Neigungen 7.
Neben der Unkrautmetapher, die die innerste Gefihrdung des
Grundes durch die bésen Neigungen veranschaulicht, verwendet Tauler,
um die hartnickige Beldstigung durch iible Gewohnheiten und Ver-
suchungen zu veranschaulichen, zwei nicht weniger drastische Meta-
phern, deren erste anldBlich von Eckharts Selbsterkenntnislehre aus-
fithrlich zitiert wurde 8°. Der von vielen, zihen und sauren Hiuten der
Selbstbezogenheit tiberwachsene Grund des Menschen ist ein Reservoir

77 Auch hier also wieder die Thematik einer « Héllenfahrt der Selbsterkenntnisy.

78 Vgl. anderseits die oben, 264, zitierte Stelle aus Corin II, 21,1 f. und dazu
75,9 ff.: nim under zwifelichen dingen war wo du sihest das die natuve aller minnest
zuo gemeiget ist, daz du daz tuost, wanne in eime ieglichen tode dev natuven do wurt
aller werlichest Got inne lebende und wesende. Ist im Verbot, die eigene Natur zu
zerstoren, das eigentliche Wesen des Menschen gemeint, so ist hier wohl mit «Natur»
der durch die Erbsiinde bedingte Defekt der Natur verstanden, der nur durch
Aszese und Gnade reparabel ist.

7 Die eigentliche Selbstvernichtung im metaphysischen Sinn ist und kann
nie das Ziel christlicher Mystik sein. Die Persténlichkeit kann auch in der mystischen
Unio nie aufgehoben werden. Vgl. . S. DENIFLE, Die deutschen Mpystiker des
14. Jahrhunderts, Beitrag zur Deutung ihrer Lehre, hrsg. von O. Spigss, Freiburg/
Schweiz 1951, 155 ff.

80 Vgl. Haas, a.a. 0., 209. Vgl. auch Tauler, 195, 28 ff.; 348,15 ff. Dazu
PLEUSER, a.a. O., 20; A. KorN, Tauler als Redner, Miinster 1928 (Forschungen
u. Funde 21), 166.



Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen 277

der Abgotter, der Bilder der Dinge, der eigenen Lust, der Befriedigung
der Sinne und der Eigenwilligkeit, deren man sich in der Beichte nicht
zu entschlagen vermag 8!, das deshalb um so schirfer unter Kontrolle
zu halten ist: der mensche sol dis inwendig war nemen und bekennen dis
demuetklichen vor Gotte und tuon eimnen woren underval fur sine goetliche
fuesse (275,23 ff.). Diese Art, sich schuldig zu bekennen, und der Wille,
sich von seinen Gebrechen abzuwenden, ist die einzig mogliche Garantie
der gottlichen Hilfe und Gnade.

Eine Anregung Gregors des GroBen aufnehmend, der in seinen
Moralia in Job (zu Job 1,20: Et tonso capite corruens in terram adoravit)
die Haupthaare moraliter auf die defluentes animi cogitationes bezieht &,
meint Tauler: als die har in dem fleische wachsent, also wachset in den
kreften, von den obersten in die nidersten, die ankleblicheit der alten gewon-
heit: die sol wman abschern mit dem schavphen scharsach (Schermesser)
eines heiligen flisses (222,26 f.) 83. Denn fiir ein seklich biltlin (31), schon

81 Der Stellen, in denen sich Tauler gegen ein mechanistisches Mifverstdndnis
der Sakramente wendet, sind Legion. Das «Ex opere operato» kommt dem Grund
des Menschen, der nicht sein Teil beizutragen gewillt ist, nicht bei.

82 Siehe die oben Anm. 72 angefithrte Ausgabe der «Moralia in Job» Gregors
des GroBen; fiir unsern Zusammenhang hier: 240 f.: detonso capite in terram
corruit, qui repressis praesumptionis suae cogitationibus, quam in semetipso in-
firmus sit humiliter agnoscit (241). Sich die Haare vom Haupt scheren bedeutet
moraliter: sich die tiberfliisssigen Gedanken aus dem Kopf schlagen. Diese mora-
lische Deutung der Stelle ibernimmt Tauler.

Tauler scheint sich aber explizit auf eine andere Stelle in den Moralia zu
beziehen, eine Stelle, an der Gregor Job 4,15: «es stradubten sich die Haare meines
Korpers» bespricht. Diese Stelle konnte ich nicht finden.

83 Es drangt sich hier ein Wort zu Taulers Bildersprache und deren Recht-
fertigung auf. Ein Inventar der taulerschen Bildersprache findet sich bei A. VogT-
TERHORST, a. a. O. (s. Anm. 72), die richtig sagt, da3 Tauler in seiner Bildersprache
meistens «in der mystischen Literatur gebrduchliches Gut [verwendet] und nur
in wenigen Fillen Neues [schafft]». In der eigentlichen Bewertung dieser litera-
rischen Bildanwendung hilt sie sich an die iibliche tantenhafte Mahnfingergestik,
die seit der blauen Blume der Romantik die Literaten sich gefiithlvoll fiir das
«Symbol» begeistern hei3t. «Die vielen Unstimmigkeiten in der allegorischen Aus-
legung der Bibeltexte und des von ihm frei herangezogenen bildlichen Materials
zeigen zur Geniige, daf3 er die Bilder und Situationen nicht wirklich schaut» (167).
«In der Art, wie er die Bilder bringt und benutzt, verleugnet er nie den Theologen.
Alles Bildliche ist ihm in erster Linie ein Mittel, abstrakte Gegenstiande seinen Zu-
horern mit Hilfe der Allegorie zugdnglich zu machen. Sie ist immer ein Kind des
Verstandes, nicht der Phantasie, auch wenn sie in sich so wenig geschlossen ist,
daB einem systematischen Interesse kein Geniige getan wird» (a. a. O.). Das heil3t
an der Sache kraftig vorbeireden. Das Haarescheren als Metapher fiir den Versuch,
sich boser Gedanken zu entledigen, in Anspruch nehmen, ist fiir Tauler wohl weniger
eine Angelegenheit der Phantasie oder des Verstandes, als vielmehr des Erinne-
rungsvermogens, der willentlichen Riicksichtnahme auf die Tradition und deren



278 Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen

klassisch gewordene Bildwelt. Insofern, als er sich an den iberlieferten Bilderschatz
der mittelalterlichen Bibelexegese materialiter hilt, ist sein Vorgehen wenig ori-
ginell. Originalitdt im Sinn einer betont neuartigen Bildwelt bei ihm zu suchen,
wire aus verschiedenen Griinden unmdéglich. Einer der Hauptgriinde ist die Tat-
sache, daBl sich Tauler nicht als Theologe, sondern als praktischer Seelsorger ver-
steht, der den Schatz der kirchlichen und mystischen Tradition seinen Zuhérerinnen
vermitteln will, einen Schatz an Gehalten und Bildern, der allein schon durch den
biblischen, dann auch durch den im Lauf der Zeiten experimentell angereicherten
und immer mehr gesicherten, spezifisch monastisch-christlichen Evidenzcharakter
in einem MaBe tabuiert wurde, dal3 die «Tradition» zur eigentlichen Implikation
der christlichen «Lehre» werden konnte. (Vgl. dazu YvEs CoNGAR, La tradition
et les traditions, 2 Béande, Paris 1960-63). Als materiellen Beleg fiir den wich-
tigen Bereich der mittelalterlichen Bibelexegese nehme man: H. pE LuBac, Exé-
gése médiévale, Les quatre sens de I’Ecriture, 4 Bande in 2 Teilen, Paris 1961-64,
der I1/2, 489, feststellt, daB3 mit Tauler — nach Eckharts «éternisme» und dialek-
tischer Emanzipation von allem Heilsgeschichtlichen — wieder die traditionelle
Exegese zu ihrem Recht komme, oft «une sorte de tropologie mystique a base de
symbolisme naturel» — also gerade das Gegenteil des Gekiinstelten, das Vogrt-
TeERHORST an Tauler bemidngelt. Das Moment des Traditionellen ist an sich fiir
die literarische Allegorie komnstitutiv, wohl im Gegensatz zum Symbol, das «kein
bloBes gleichgiiltiges Zeichen [ist], sondern ein Zeichen, welches in seiner AuBer-
lichkeit zugleich den Inhalt der Vorstellung in sich selbst erfaBt, die es erscheinen
macht» (Hegel, zitiert bei K. HEiNrIcH, Parmenides und Jona, Vier Studien iiber
das Verhiltnis von Philosophie und Mythologie, Frankfurt a. M. 1966, 55). Die
bruchlose Ubergangigkeit zwischen Inhalt und AuSBerlichkeit fehlt der Allegorie,
deren Reiz gerade im &ufBerst konstruktiv, ja betont spitzfindig tiberbriickten
Bruch zwischen Bild und Bedeutung besteht. «In dem Male, in dem die natiir-
liche Einheit von ‘bildlichem Sein und Bedeuten’ (BENJaMIN) fragwiirdig geworden
ist, ist die Allegorie als der bildliche Ausdruck einer Einheit erkannt worden, die
nicht Natur hervorgebracht, sondern menschliche Schépferkraft erschaffen hat»
(HEINRICH, a. a. O., 56). Gerade das Spannungslose, leicht Eingdngige des litera-
rischen Symbols (dessen begriffliche Anwendung in der Literaturwissenschaft
WaLTER BENJAMIN [Ursprung des deutschen Trauerspiels, Frankfurt a. M. 1963,
174] als unerlaubten «Komforty» und nur als «zustidndig in dem theologischen
Bereiche» betrachtet) geht der Allegorie griindlich ab. Dagegen gewédhrt sie die
Spannung einer nie aufrechenbaren Dialektik zwischen Bild- und Wirklichkeits-
bereich, fiir deren Ostentation uns WALTER BENJAMIN und eine starke Formation
der Barockforschung nach ihm die Organe neu gegeben hat. Die Medidvistik weil3
um den artifiziellen Charakter von Dichtung und Bibelexegese schon immer, seit
DE LuBaAc versteht sie ihn auch zu wiirdigen. So wird denn die in der durchgehal-
tenen Metapher zur Allegorie werdende Gleichung: Haareschneiden — schlechte
Gedanken verjagen, zum Indiz einer zwar willkiirlichen Inanspruchnahme eines
disponiblen neutralen Realitdtsbildes als Bildwirklichkeit fiir einen spirituellen
Gehalt, aber dariiber hinaus auch Indikation einer spannungsreichen dialektischen
Vermittlung sich gegeneinander vollig unverbindlich verhaltender Gehalte, damit
einer spezifisch schépferischen, geistigen Tatigkeit des Menschen, der in der coinci-
dentia oppositorum schon immer eine Moglichkeit der Selbstverwirklichung sah
und ergriff.

Der letzte Grund dieser im Mittelalter auch theoretisch aufgearbeiteten,
leichthédndigen Freude an Metapher und Allegorie liegt wohl in der Tatsache, daB
in der auf Augustins «De doctrina christianay aufbauenden mittelalterlichen
Asthetik das in sich ruhende Phinomen, die res tantum, kein Gesichtspunkt war,



Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen 279

fiir die geringste bildliche Vorstellung, die willentlich festgehalten wird,
muf} im Fegfeuer BuBle geleistet werden. Das Schermesser jedoch soll
man am gewaltigen Urteil Gottes wetzen und schirfen; denn er 1463t
auch nicht einen Gedanken des Menschen unbeurteilt 8. Die schlechten
Gedanken — dise boesen umveine har (222,33) — haben die iible Eigen-
schaft nachzuwachsen; das bedingt von seiten des Menschen einen immer
neuen Fleil, immer neue Aufmerksamkeit auf sich selber, ein Vermégen,
das gewisse Menschen zur eigentlichen Kunst ausgebildet haben: als
balde als si eines gedankes gewar werdent, der muos zehant ab geschorn
werden mit dem isinin flisse. Zem ersten (am Anfang) ist dis etwas hert,
das stele war newmen der mensche sin selbes. Aber dar nach als sich der
mensche drin gewent, so ist es im gay licht. Und dar zuo er zem ersten eins
1sinen flisses bedoerfte, das bloset er nu ab (das blidst er nun nur so hin,
dazu gehort jetzt nur ein Hauch; 222,35-223,3). Die kunst der Selbst-
erkenntnis ist so als diffiziles und subtil wirksames Instrument mora-
lischer Selbstanalyse mit stark aszetischer Zielsetzung definiert. Das
moralische und das aszetische Moment bedingen sich hier gegenseitig;
dient das erste der klaren Analyse der Verstrickung des Selbst in Siinde
und Versuchung und bése Neigungen, so bringt das zweite den Beitrag
des Willens, die Analyse zur aktiven Sanierung vorzutreiben — nicht im
Sinn einer hybriden Selbstmanipulation, sondern im Zeichen von Demut
und Armut des Geistes 5.

unter den sich Geschaffenes subsumieren lie, sondern eine Kategorie, die dem
Geistigen allein vorbehalten blieb, vornehmlich Gott, der Trinitdt, den géttlichen
Attributen, der Kirche als Corpus Christi mysticum, der Gnade usw. Die materielle
Schoépfung war daher nie als 7es tanfum zu fassen, sondern immer als zeichenhaft
auf Geistiges verweisende res, als ves ef signum! (Die signa tantum waren die — vor-
nehmlich kirchlich — institutionalisierten « Zeichen»: Sakramente, Riten usw.). Wenn
aber alles materiell Geschaffene phdnomenal nicht in sich selber ruht und sein
Eigenwert durchwegs auf Geistiges hin relativierbar ist und sein muf3, dann ist den
Kombinationen der im Wortverstand geistlichen Einbildungskraft schlechterdings
keine Grenze gesetzt. Vgl. Joran CHYDENIUS, The Theory of Medieval Symbolism,
Helsingfors 1960 (Comm. Hum. Litt. der Societas Scientiarum Fennica 27/2);
R. AssunTo, Die Theorie des Schonen im Mittelalter, Kéln 1963; F. OuLy, Pro-
bleme der mittelalterlichen Bedeutungsforschung und das Taubenbild des Hugo
de Folieto, in: Frihmittelalterliche Studien 2 (1968) 162—201. Das heiB3t allerdings
nicht, dem Mittelalter habe die spezifische Kategorie des Schonen gefehlt. Vgl. dazu
die Arbeiten voN BALTHASARS (¢Herrlichkeit»), K. PETERs (Die Lehre von der
Schoénheit nach Bonaventura, Werl/Westf. 1964), W. CzariEwskis (Das Schone bei
Thomas von Aquin, Freiburg 1964) und F. J. KovacHs (Die Asthetik des Thomas
von Aquin, Berlin 1961).

8% Vgl. Wolfram von Eschenbachs «Parzival», 466.

85 daz sint alle die ding dev uns not ist indewendig und ussewendig unde tief-



280 Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen

Der ganze ProzeB ist ein Vorgang wachsender Selbstverantwortung
vor Gott, eines immer intensiveren Wahrnehmens des gottlichen Willens,
einer immer kriftigeren Zustimmung zum géttlichen Ruf: Es gilt daher
nicht, moglichst subtil von Gott, von der Dreifaltigkeit und andern
Dingen zu reden, — wie Arius, Sabellius, Salomon und Origenes, von
denen man nicht weil3, was aus ihnen geworden ist, — sondern iz demuete-
keit und in armuete sines geistes (74,22) soll der Mensch bei sich selber
bleiben, soll er halten einen eimvaltigen waren gantzen glouben an einen
Got in drivaltikeit der persomen (29 1.). Und — wohl bedeutsam gegen
Meister Eckhart gerichtet 8 — meint Tauler streng: und enfrage wit nach
hohen kunsten, denne gang in dinen eigenen grumt unde ler sich selber
kennen, und nit enfrage von der verborgenheit Gotz, von dem usflusse und
influsse und von dewm ihie in dem nihte und von dem funcken der selen in
der selen der istekeit (25 ff.) 8. Keiner wird in gewagten Spekulationen
iiber Gott ein Alibi fiir den Verzicht auf den Einsatz der eigenen Person

liche und innerlichen, luterlichen und clevlichen, unser gebresten und vernutunge unser
selbes und grosse bestroffunge und wie wiv dev worheit entbliben und schedelichen uf
kleinen dingen (und zu unserem Schaden an kleinen Dingen haften); unde lert uns
versincken in ein veriieffete demuetikeil und einen ganizen undevwurf tuon under Got
und alle cveatuven. Dis ist ein kunst do alle kunste inne beslossen sint der man zuo
warvey heilikeit bedarf (75,23 ff.). Damit ist die in Demut tibergehende Selbst-
erkenntnis als « Kunst der Kiinste» erkannt!

8 «Wie seltsam diese Warnung auf den ersten Blick erscheinen mag, so
diirfte es doch nicht schwer halten, sie aus ihrem historischen und ideellen Zu-
sammenhang zu verstehen.» Es «steckt ndmlich dahinter mehr als nur eine asze-
tische Ubung der Demut seiner [Taulers] geistlichen Kinder. Er will sie mit gutem
Grund bewahren vor jeder verstiegenen Spekulation, er, der im tibrigen dem Ver-
stdndnis seiner Zuhérerinnen immerhin doch auch einiges zumutete und wohl auch
zumuten durfte.» «Das ‘ihte in dem nihte’ ist nichts anderes als Eckharts Seelen-
funke oder Seelengrund, der das Gottlich-Unerschaffene ist in der ‘Nichtigkeit’ der
kreatiirlichen Seele.» (PAur WyseER, Der Seelengrund in Taulers Predigten, in:
Festgabe fiir Wolfgang Stammler, Freiburg/Schweiz 1958, 257 f.). WysErs Eck-
hartauffassung lieBe sich manches entgegensetzen, so sehr seine Taulerdeutung
wohl das Beste ist, was in dieser Richtung seit Jahrzehnten geschrieben wurde.
Doch dazu ist hier nicht der Ort.

87 Prof. Dr. ENDRE VON IVANKA macht mich (Brief vom 20. 2. 1969) auf eine
Stelle in der «Theologia mystica» Johannes Gersons aufmerksam, der gegen nicht
ndher Genannte eine dhnliche Kritik vorbringt — eine Kritik, die letztlich sicher
auf Meister Eckhart zu beziechen ist: Fuerunt enim, qui dicerent spiritum ratio-
nalem dum perfecto amore fertur in Deum deficere penitus a se, ac reverti in ydeam
propriam, quam habuit immutabiliter ac eternaliter in Deo, iuxta illud Iohannis:
¢Quod factum est, in ipso vita erats. Dicunt ergo quod talis anima perdit se et
esse suum et accipit verum esse divinum, sic quod iam non est creatura nec per
creaturam videt aut amat Deum, sed est ipse Deus qui videtur aut amatur (ed.
A. ComBEs, Lugano 1958, 105, 8 ff.).



Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen 281

finden konnen, — das ist wohl der Sinn der Stelle weit eher als der einer
bloBen handfesten Parteinahme fiir den «gesunden Menschenverstand», —
die einzig hohe kunst ist die Selbsterkenntnis und die darin implizierte
ethische Selbstverantwortung des Menschen vor Gott. Dovon sehent fiir
tich selber ; nieman ensol fir vich entwurten dan ir selber (75,3 1.).

Das Verdikt iiber sich selber

Die Selbsterkenntnis aktualisiert sich, wiirde man meinen, am sinn-
gemidBesten in der Gewissenserforschung und im Sakrament der Beichte.
Wichtig ist nun fiir Tauler, dal er — trotz Hochschitzung des Beicht-
sakraments (49,36) — einen allzu hdufigen Gang zum Beichtvater ab-
lehnt #8. Er kennt und proklamiert dafiir eine «innere Beichte», in der
man die fegelichen gebresten — im Gegensatz zu den tot sunden (275,8) —
Gotte inmerlichen und luterlichen bichien soll (274,22). Uswendiges langes
bichten (25) nimmt den Beichtvitern nur  edel zit (27). Kommt hinzu:
die bichtey enhant enkeinen gewalt uber die gebresten; ja dev phaffe enhat
einkeinen gewalt dar viber (29 ff.). Solche Aussagen wirken erstaunlich im
Munde eines Seelsorgers. Die historischen Hintergriinde aber — wie
PLEUSER gezeigt hat — schlieBen eine der sakramentalen Beichte abtrig-
liche Haltung Taulers aus und machen seine Aufforderung verstdndlich.
«Die sakramentale Beichte wurde im Dominikanerorden hochgeschitzt;
bis ins 16. Jahrhundert war sie fiir den zelebrierenden Priester vor der
Messe vorgeschrieben. Die Aufforderung, nicht zu oft zum Beichtvater
zu laufen und lieber innerlich zu beichten, wirkt daher aus dem Munde
eines Dominikaners befremdend. — Tauler predigte damals [als er die
bei VETTER als Nr. 58 und 59 gefithrten Ermahnungen abfafite] in einem
Nonnenkloster (St. Gertruden in Kéln?) mit dem besonderen Anliegen,
die Streitigkeiten beziiglich Kommunion und Beichte zwischen alten und
jungen Nonnen zu schlichten. Die Predigten 51 und 57 sprechen dies
deutlich aus. Es ist zu vermuten, daB die jungen Nonnen, die ein paarmal
in der Woche zur Kommunion gehen wollten, auch hiufig — allzu hdufig -

88 ¢Die Ratschldge, die Tauler hinsichtlich der Beichtpraxis mancher Kloster
gibt, bieten einen guten Einblick in die Mentalitdt gewisser Beichtkinder, sie be-
zeugen aber auch den gesunden Menschenverstand des Theologen und Mystikers
und einen iiberaus klugen Seelenfiihrer, der sich seine eigenen Gedanken iiber die
in den Klogstern iibliche Andachtsbeichte und die damit verbundene Seelenfithrung
macht» (A. HoFFmMaNN, Sakramentale Heilswege bei Tauler, in: JT, 262; es folgen
Ausfithrungen tiber Taulers Beichtkonzeption).



282 Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen

den Beichtvater beanspruchten» . Die Aufforderung, die Beichte gleich-
sam den schweren Fillen, wo es um Todsiinden ging, zu reservieren,
bewirkte sinngemif eine ungleich schirfere Herausstellung der Méglich-
keit einer inneren Beichte, einer inneren Examinierung des Seelengrundes;
damit bahnt sich eine strikte Interiorisierung des Sakramentalen an, die
dem opus operantis und nicht dem objektiven opus operatum die Wahr-
haftigkeit zuspricht °. Auch das alles im Zeichen der Selbsterkenntnis:
Kerent dich in tich selber mit bekentnisse viwer selbes. Wan dis vil us-
wendiges sagen ane das innerliche enbringel wening frucht anm solichen
dingen die enkein totsvinde sint (275,1 ff.). Wo die innere Beichte in Wahr-
haftigkeit stattfindet, da verschwinden die téglichen kleinen Verfeh-
lungen so griindlich, dafl man kaum eine davon mit bestimmten Worten
mehr umschreiben kann.

Diese «innere Beichte» hat nur Sinn, wenn der Mensch lernt, sich
konstant in einem inneren Gericht zu halten, das heiBt, sich immer
wieder befragt, kontrolliert und auch verurteilt ®*. Tauler duBlert sich
dartiber folgendermaBen: Lieben kinder, nement viwer selbes war unde ur-
teilent vich selber, und wisse, alle die tage die du iemer gelebest, so treistu an
dime halse ewn nature vol svinden, wnd darumb urteile dich und la dinen
nehsten mit Gotte gewerden (und laB deinen Néchsten allein mit Gott zu-
rande kommen) und Got mit ime gewerden, ob du iemer in dis minnekliche
schafhus denckest zuo komende (Joh 10,1 ff.); und wisse, siber also manigen
menschen du dich evhebest mit dime urteile und vermitende (Verurteilung),
under also manigen soltu getrucket werden (113,10-16). Den Gedanken von

8 PLEUSER, a.a. 0., 18f. Zu Taulers Aussagen iiber die Eucharistie vgl.
HorFrFrMANN, a. a. O., 247 fi.

90 Solche und dhnliche in Taulers Werk implicite gegebenen SchluB3folgerungen
diirften die Verbindung Luthers zu Tauler deutlich machen, eine hochkomplizierte
Filiation, die — wie die Forschung zeigt — nicht leicht unvoreingenommen bloBzu-
legen ist. Vgl. ARTUR RUHL, Der EinfluB der Mystik auf Denken und Entwick-
lung des jungen Luther, Diss., Marburg/L. 1960, 91-96.

91 Drastisches Beispiel einer Selbstverurteilung schon beinahe barocker Bild-
haftigkeit 197,31 ff.: Sich an was du bist: wannen ab bist du komen? Von einer
unfletiger fulev boeser unveiner materien, die unmuotsamlich und ein ungelust ist an
iv selber und allen menschen. Und nu was bist du wovden? Ein unvein smekender sak
vol bochtes (Unrat). Und kein so vein, so edel spise noch trank in dich enkumet noch
so schoen noch so vein, es enwerde ein unfletig unlidelich smekent unveinkeit in div.
Es geht weiter in derselben Tonart 198,8-200,13. Die Topoi von Innozenz III.
«De miseria humanae conditionis» sind hier alle als Momente der Selbsterkenntnis
versammelt (vgl. ed. M. MAccaRONE, Lugano 1955).Vgl. noch IcNaTIUS vON LovoLa,
Die Exerzitien, fibertragen von H. U. voN BaALTHASAR, Einsiedeln 21954, Nr. 58,
S. 24,



Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen 283

Joh 10,1 ff., daB einer ein Dieb und Morder ist, wenn er anderswo als
durch die Tiir in den Schafstall einsteigt, weiterfiihrend meint Tauler:
Also nu der mensch sich zuo ime selbey keret wmit diseme moerder und wil
sich selber urteilen in eime flissigen tieffen immerlichen warnemende sin
selbes, so vindet diser morder den diep in dem grunde verbovgen ligen, daz
ist die unrechte annemlicheit (Anmafung), wie der mensche dem geiste hat
verstolen und noch stilt Got und genade und den schatz dem geiste alzuomole,
do der wore richtuom inne verborgen lit (113,16 ff.). Wenn Dieb und Mérder
beide tot wiren, dann stirbe alle urteile und viele alzuomole 1n Got, in
Gottes urteile, 1n Gottes willen, in Gottes grumt (26 1.): Gott wire dann der
einzige, der Urteile spricht.

Auffillig bleibt in diesem Zusammenhang das Gewicht, das Tauler
Matth. 7,1: «Richtet nicht, auf daB ihr nicht gerichtet werdet» gibt.
Immer geht es ihm um das Urteil iiber das eigene Ich gegen eine Ver-
urteilung des Nichsten. Taulers Kritik richtet sich in erster Linie auf
den hoheren Klerus. Da gibt es Leute, die wollen rechte pfaffen und
provinciale sein, wollen einen ieglichen berichten (belehren), und enwissent
wer si selber sint. Solche Menschen errichten Mauern zwischen sich und
Gott. Denn das Verbot, andere zu verurteilen, ist ohne Riicksicht ge-
sprochen. Kinder, also liep also ich Got und vwer sele und viwer ewig
leben st, so enurteilend nieman wan tch selber. Man ensolte kein ding
urteilen das nit totsiinde enist; liebey wolte ich mine zunge bissen swer-
lichen dan ich enkein mensche urteilte (als daB ich irgendwen verurteilte;
74,9 ff.). Hochmut und Selbstgefilligkeit (eigenre gevallunge, 15) sind im
Herzen solcher Menschen. Allerdings gibt es auch fiir Tauler die beson-
dere Moglichkeit, dafl der Heilige Geist durch einen Menschen richter-
liche Funktionen ausiiben 148t: dieser so Begnadete richtet dann aller-
dings in Sanftmut und Liebe.

Tauler unterscheidet (in Predigt 36) vier Arten von Siindern: Tod-
siinder, Heuchler, Laue und bekehrte Siinder. Die Heuchler kranken an
der Liebe zu sich selber, an Eigenwillen und an Hoffart: dise selben lite
die gevallent in selber, und dannan von so enkan kume iteman vor in genesen
(daher kann kaum jemand vor ihnen bestehen). Sz sint vol urteils anderre
lite (135,10 ff.). Wie die Pharisder irs selbes vol in geistlicher hofart waren
(14), so waren es auch die gefallenen Engel. Das ist abschreckend genug,
daher: Kerent zuo vich selber und da urteilent und enmement vich niemans
urteils an (17 £.)!

Die einzige Gerechtigkeit, die diesen Namen verdient, ist daher fiir
Tauler die Selbsterkenntnis: Weles ist unser gevechiekeit? Das ist das wir



284 Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen

uns selber bekemmen. — Sant Bernhardus spricht: «das hoechste und das
beste bekentnisse ze nechste Gotte (welche uns am nichsten an Gott heran
fithrt) das ist das wir uns selber bekenmen» (386,31 ff.) 2.

Dem Menschen bleibt schlieflich nichts anderes iibrig als die Ver-
urteilung seiner selbst. Jeder hat beil seinem inneren Menschen zu ver-
bleiben. In seiner Auslegung von Ps. 36,5 ff. kommt Tauler zu Vers 6:
Denne get der vers firbas: «et judicium tuum tamquam meridiemy ... Weles
ist din urteil das alsus verklevet soll wevden? Das ist das du dich verur-
teilest. — Paulus sprichet: «verurteilen wir uns selber, so enwerden wiv niit
verurteilty. Wel mensche vecht dav in sehe wie hoch und wie edel und luter
er was in siner ungeschaffenheit und wie snoede und wie ungelich er dem
nu 1St 1n siner geschaffenheit %3, er mueste sich selber wol verurteilen und
in als gros bekemtnisse siner kleinheit Romen: mochle er ze nichte werden,
das wirde ev gerne, wan ein unbegriffelich urteil stet uf in dem bekentnisse.
Als der mensche in dem unmessigen wurteil stet, so wirt sin urteil als der
mattag (387,12 ff.). Dieses mafBlose Urteil {iber sich selber ist dem Men-
schen abgefordert, denn er ist gering und klein, ja ein Nichts. Die ent-
scheidende Rolle dieses geschopflichen Nichts ist nun gleich zu erwégen.

Ndchstenliebe

Es ist hier nicht der Ort, Taulers Ausfithrungen tiber die Forde-
rung der Nichstenliebe in extenso wiederzugeben. Ihre Notwendigkeit
beruht fiir Tauler nicht bloB in der evangelischen Forderung, sondern
ist — fiir den, der das Verdikt iiber sich selber gesprochen hat — eine
innere Bedingung dieser Selbstverurteilung. Denn im MaBe als sich einer
der Eigen- und Selbstliebe im SelbsterkenntnisprozeB entschlagt, wird
er frei fiir die «tdtige Liebe» am Nichsten.

Die Selbstverurteilung kann schon einsetzen mit der Betrachtung
dariiber, wie man sich zu seinem Nichsten verhdlt: Kinder, sehent fir
tich mit wwerem nehsten und sehent wie iv sitzent und die mentele 1iber die

92 Das Zitat 148t sich im Detail nicht verifizieren. Uber den christlichen Sokra-
tismus des HI. Bernhard vgl. Haas, a. a. O., 200 ff.

93 Zum idealen Sein des Menschen als Idee und ratio aeterna in Gott vgl.
Haas, a. a. O., 221 {.: hier die eckhartsche Vorpriagung des Gedankens, die an die
(neu-)platonische und augustinische (vgl. E. Girson, Introduction a 1’étude de
Saint Augustin, Paris 1949, 111 ff.) Ideenlehre ankniipft. Der Gedanke findet sich
auch in der Stoa und in der Gnosis: vgl. G. QuispeL, La conception de 'homme
dans la Gnose valentinienne, in: Eranos Jb. 15 (1947) 268.



Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen 285

houbet slahent und verurteilent wwern nehsten frefellichen °*; 1r siullent vich
selber ansehen und urteilent tich selber und sehent womiite ir umbegont.
Hie wurt sere gewrret ... (409,7 ff.). Gestindigt wird gegen diese Verpflich-
tung, dem Néichsten sein Recht und die ihm geschuldete Liebe zu geben,
vor allem darin, daBl man seine Schwichen nicht ertragen will, Schwi-
chen, die der Nichste vielleicht wegen eins kranken houbtes (Kopf-
schmerzen) oder unversinnekeit (Unaufmerksamkeit; 12) gerade hat. Die
Liebe zu Gott griindet auf der kunst (16), ussewendig und innewendig
(16 £.) in der Liebe nicht zu versagen. Wer in sich blickt, wird aber sehr
bald erkennen, daB er minnelos und gnodelos (20) ist; ein gruwelich urteil
und geschrei 1tber sich selber (21 f.) wird sich darauf in ihm erheben; er
muf} sich in Hélle und Fegfeuer versenken und sol sich selber verurteilen
(25). Selbstverleugnung und Preisgabe jedes Eigenwillens (33) und der
Versuch, sich mit all seinen Urteilen und Fehlern in Gottes Liebe ein-
zusenken, konnen hier einzig helfen. Sich und das Seine lieben ist eine
Fehlform der Liebe, dise wurkliche gemeine (allen zukommende) minne
hingegen die 15t unmossen wunderlich itz (193,20).

Gilt die Forderung der behutsamen Selbstkontrolle schon fiir die
tdgliche Arbeit, die jeder zu leisten hat (178,25 ff.), dann um so schérfer
fur die wove minne in irme rehten arte und adel (412,15). Eigentliche Vor-
sicht ist gegeniiber dem Nichsten geboten: niemand enbetruebe noch ent-
setze simen nechsten (209,5 1.). Hie prueve ein ieklichs sin leben. Abey ein
1eklichs sol des andern biirdin tragen (11 1.). Ein ieklichs sehe wie er wan-
dele mit sime nechsten, das er nit Gotz tempel in im zerstoeve, das er nit
wn Gotz ban envalle (Gottes Strafe verfalle; 19 ff.). Die Selbstverurteilung
des Menschen ist damit nicht ein sich in sich schlieBender Prozef3, son-

% Eine besonders treffende Umschreibung des monastischen Versagens in
der Nichstenliebe, das sich den Anschein der Kontemplation geben kann, im
Grunde aber eine eigensinnige Innerlichkeit darstellt. Vgl. dazu WEILNER, a. a. O.,
207, wo die Problematik einer zur Selbstgerechtigkeit verfithrenden Kontempla-
tion ausgeweitet wird auf die weitere einer Desintegration der vita activa und
contemplativa. « Tauler setzt iiberall den fortwihrenden Wechsel zwischen Einkehr
und wackerer Tdtigkeit als selbstverstdndlich voraus und riigt heftig jene, die da
glauben, von jetzt an immer feiern zu diirfen» (a. a. O.). Vgl. dazu Tauler, 264,16 ff.,
158,1 ff.; 422,33, 218,11! Die Kehrseite eines scheinbar problemlosen Geniel3ens
der Gottheit — im Sinne einer das Wirken scheuenden Bequemlichkeit (a. a. O.,
Anm. 671) — ist die in unserem Zusammenhang auftretende Selbstgerechtigkeit.
Der gelassene Mensch «existiert» — nach Tauler — «ganz beschaulich zu Gott ein-
gehend und ganz apostolisch in die Welt zu den Stindern und ins Fegfeuer aus-
gehend, und dies ‘Aus und Ein’ ist die Fruchtbarkeit der Liebe. Er ist (wie bei
Eckhart) auch dazu gelassen, sich vom Gebet weg zum notleidenden Menschen
senden zu lassen» (BaLTHAsSAR, Herrlichkeit III/1, Einsiedeln 1965, 416).



286 Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen

dern eine Initiation in die Nichstenliebe, ein auf den Nichsten hin
offenes Geschehen.

Senftmuetikeit und gedult (381,20) — die erste den innersten Grund,
die zweite die duBere Tatigkeit des Menschen betreffend — sind die
Tugenden, deren sich der auf sein Gemiit achtende Mensch zu befleiBen
hat, nicht im Hinblick auf sich selbst, sondern mit Riicksicht auf den
Nichsten, der auf keinen Fall durch falsches Benehmen in Miene oder
Wort zu beleidigen ist (30 ff.). Die gebresten, die man an sich selber zu
konstatieren nicht miide werden darf, soll man am andern liden in der
gemeinen minne (34 1.). Praktisch heit das, daB man beispielsweise in
einer Versammlung geschwitziger Leute lernen soll, sich zu lassen, zu
leiden und sich zu sich selber zu kehren (234,7 ff.). So kommt der Mensch
auf dem scheinbaren Umweg iiber die Nichstenliebe zu einem richtigen
Verhiltnis zu sich selber, in dem Versohnlichkeit gegen sich selber auf-
gehoben ist in der weitergehenden gegeniiber dem Nichsten *.

(Fortsetzung folgt im ndchsten Heft.)

%5 Taulers Argumente haben auch schon schlagkriftig Eingang gefunden in
die moderne theologische Kontroverse um die Identitdt von Néachsten- und Gottes-
liebe. Vgl. J. SUDBRACK, Prognosen einer kommenden Spiritualitdt, Wiirzburg 1969,
71 (ein Werk, das — ohne es zu nennen — gegen BALTHASARS « Cordula oder der Ernst-
fall», Einsiedeln 21967, gerichtet ist, in dem BALTHASAR [beispielsweise 94 f.] die
christologische Implikation einer wahren Identitdt zwischen Gottes- und Nachsten-
liebe sehr scharf herausstellt, was SUDBRACK zu wenig sieht).



	Johannes Taulers Lehre von der Selbsterkenntnis des Menschen

