
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 16 (1969)

Heft: 2

Artikel: Der geschichtliche Mensch

Autor: Eicher, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760430

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760430
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Peter Eicher

Der geschichtliche Mensch *

Karl Rahners philosophische Reflexion zur Geschichtlichkeit

«Es ist dem Menschen nicht von Natur
schon mitgegeben, was er sein wird. »

W. Pannenberg

A. Geschichte und Philosophie

Die philosophische Reflexion auf die Geschichte ist selber geschichtlich

bedingt, denn die philosophische Schau der Idee und die Reflexion
auf das geschichtliche Ereignis feierten ihre Versöhnung erst in der
Philosophie der Neuzeit. Diese Versöhnung geschah nicht unabhängig von
der christlichen Offenbarungsverkündigung, welche ihre Sinnquelle in
einem geschichtlichen Ereignis fand; erst auf dem Hintergrund solcher

Offenbarung konnte die philosophisch-säkularisierte Frage entstehen,
wie das geschichtliche Geschehen selber zum Sinnträger eines (heils-)
notwendigen Ereignisses und der Mensch zu einem sich geschichtlich
verstehenden Wesen werden konnte.

Der philosophische Geist der Griechen richtete sich weniger auf
die Wesensgesetze des individuellen und politischen Geschehens, als

* Dieser Beitrag ist einer Studie entnommen, welche die gesamte philosophische

Anthropologie Karl Rahners in ihrer methodischen Eigenart, ihrer
Durchführung und ihrer Beziehung zur Theologie herauszuarbeiten und in ihrer
philosophiegeschichtlichen Bedeutung zu erfassen sucht. Unter dem Titel: Die anthropologische

Wende, Karl Rahners philosophischer Weg von der Natur des Menschen
zur personalen Existenz, wird die Studie demnächst als erster Band einer neuen
Schriftenreihe zur FZPhTh im Paulusverlag Fribourg erscheinen.

Für die in den folgenden Anmerkungen gebrauchten Abkürzungen s.

Bibliographie, S. 220 f.



198 Der geschichtliche Mensch

vielmehr auf die Harmonie der Natur, deren allgemeine Struktur und
deren erste Gründe dem Philosophen zu erforschen aufgegeben war. Das

ursprüngliche philosophische Denken der Griechen fand zu seiner
Wissenschaftlichkeit gerade dadurch, daß es sich von der mythischen Erzählung

absetzte, an welcher der allgemeine Sinn und der letzte Grund einer
Wirklichkeit durch eine ganzheitliche Einfühlung abgelesen werden
konnte h Wie sollten auch die verwirrenden und frei getanen Entscheidungen

der Menschen und ihr geschichtliches Handeln mit den ewigen

Prinzipien (den Tcpwrai àp^oa) und den allgemeinen Ursachen der
stofflichen Dinge (den où-uai) in Zusammenhang stehen können?

Bis zu Kant und noch bei ihm selbst ist die erkenntnismäßige
Subjekt-Objekt-Beziehung ungeschichtlich bestimmt und die Meinung
vorherrschend, der Gegenstand könne vom Subjekt in zeitloser Anwesenheit

vorgestellt werden. Geht es der philosophischen Reflexion nicht
gerade um die Eliminierung all jener geschichtlichen Bedingtheit, die
zwischen den Verstehenden und das Verstandene treten kann? Oder

trägt die Geschichte einen philosophisch explizierbaren und also
allgemeinen Gehalt in sich Können geschichtliche Ereignisse zu Sinnträgern
werden, und wenn ja, wie versteht sich dann der Mensch von ihnen her?

Gehört so etwas wie die Geschichte dem Menschen notwendig zu? 2

Das Wort «Geschichte» hat in der deutschen Sprache einen
zweifachen Sinn: es besagt nicht nur den Ablauf der äußern Ereigniskette,
sondern auch das Wissen um sie. Die philosophische Aufmerksamkeit
hat sich dabei seit der Entstehung des historischen Bewußtseins zu

Beginn des 18. Jahrhunderts 3 primär der Frage nach der Einheit und
dem Sinn des äußern Geschehens zugewandt und also materiale Ge-

1 Zu solcher Auseinandersetzung vgl. etwa die Dialoge des frühen Plato
(besonders schön im Eutyphron) oder die Bestimmung der imar^fxï) bei Aristoteles

in der Metaphysik (982 a ff.).
2 Wenn wir im folgenden über die Geschichtlichkeit in Rahners Philosophie

reflektieren, so muß mit ihm selbst gesagt werden: «Natürlich muß diese
Überlegung hier zwangsläufig und unvermeidlich fragmentarisch und unvollkommen
bleiben. Denn hinter dem Problem Wahrheit und Geschichte steht eigentlich die
Problematik der Metaphysik der Erkenntnis überhaupt von ihren Anfängen bis
auf den heutigen Tag. Die Vereinbarkeit von absoluter Wahrheit und Geschichtlichkeit

der Wahrheit ist eine der Grundfragen der Philosophie überhaupt»
(Schriften VIII, 89 f.).

3 Vgl. H.-G. Gadamer, Wahrheit und Methode, 1-38; vom gleichen Autor
den Artikel «Geschichtsphilosophie» und «Geschichtlichkeit» in RGG, 1488-1498,
vgl. besonders 1491; vom gleichen Autor: Kleine Schriften I, Das Problem der
Geschichte in der neueren deutschen Philosophie, 1-10.



Der geschichtliche Mensch 199

Schichtsphilosophie getrieben; diese Fragestellung fand in der

Metaphysik der Geschichte bei Hegel einen einmaligen Höhepunkt. Aber diese

materiale Geschichtsphilosophie fand ihre Kritik nicht in der Ersetzung
ihrer Kategorien durch andere, sondern in der Bezweiflung ihrer
Erkenntnisquelle selber. W. Dilthey vermochte zu zeigen, daß die Subjekt-
Objekt-Beziehung nicht ein unmittelbares Verhältnis von Anschauung
und Anwesendem darstellt, weil alles geistige Leben erst innerhalb der
ekstatischen Zeitlichkeit des Menschen möglich wird: das Individuum
begreift die Geschichte nur, weil es selbst ein geschichtliches Wesen ist,
es begreift die Geschichte auf geschichtliche Weise und also nicht in
absolutem Wissen (Hegel) 4. Kants Kritik der reinen Vernunft war demnach

auszudehnen auf die Kritik der historischen Vernunft5 ; diese Kritik
führte erst W. Dilthey in seiner Hermeneutik 6 vom Lebensbegriffe und
also von der psychischen Struktur des menschlichen Lebens her durch 1.

Damit hatte sich die anfänglich materiale Geschichtsauffassung in eine

formale Disziplin, in die Theorie der historischen Erkenntnis verwandelt,
welche eine endgültige philosophische Aussage über den Sinn der
Weltgeschichte geradezu verbietet. Die philosophische Reflexion auf die
Geschichte hat sich nach Dilthey konsequenterweise ganz der Frage nach
den subjektiven Bedingungen der Möglichkeit des geschichtlichen Ver-
stehens zugewandt.

Diese Kritik Diltheys hat Martin Heidegger radikalisiert, indem er
die Geschichtlichkeit des Menschen nun nicht mehr vom Ablauf und
vom Verstehen der faktischen Geschichte her faßt, sondern umgekehrt
das historische Bewußtsein und das geschichtliche Handeln von der
Zeitlichkeit des menschlichen Seins her begründet8. Diese Zeitlichkeit ist

4 Zu Diltheys Kritik der Metaphysik, welche die Geschichte von der Natur
aus begreift, statt die Natur vom geschichtlichen Menschen her, vgl. Gesammelte
Schriften, Bd. I, 127-134; Bd. V, 222 f.

5 Zu diesem Versuche Diltheys vgl. H.-G. Gadamer: Le problème de la
conscience historique, 23 f.

6 Vgl. Ges. Schriften V, 318 fi.
7 Die Entdeckung des Lebens als Prinzip der Auslegung verdankt Dilthey

selbst Friedrich Schleiermachers Gedanken zur Hermeneutik. Vgl. dazu F. Schleiermacher:

Hermeneutik.
8 Diltheys Betonung der Geschichtlichkeit bleibt rein methodischer Art,

Heideggers Radikalisierung besteht darin, daß er sie nicht mehr psychologisch
faßt, sondern streng ontologisch und zwar vor und nach seiner Kehre. Zu Heideggers
Verhältnis zu Dilthey vgl. bes. SZ, 397 fi. Für Heideggers Auffassung ist hier
vor allem Fichtes philosophische Bestimmung des Geistes als Leben, als Kraft,
Tathandlung und Energie entscheidend gewesen; von daher versteht sich die Polemik
gegen jedes Verständnis des Geistes als einer vorhandenen Substanz.



200 Der geschichtliche Mensch

nun nicht mehr wie bei Dilthey psychologisch gefaßt, sondern streng
ontologisch: in «Sein und Zeit» noch mit dem Akzent auf der ekstatischen

Zeitlichkeit des Logos 9, im Spätwerk als die Geschicklichkeit des

Seins selbst10. Die Zeitlichkeit des Daseins ist eine Seinsweise, die alles

umgreift, insbesondere auch die Erkenntnis des Immerseienden (welches
damit nicht mehr wie bei Dilthey zum Gegenbegriff gegen das Zeitliche
wird). In der Sichtweise von Sein und Zeit ist damit der Horizont für
die Seinsfrage nicht mehr die griechische Harmonie der Natur, sondern
die radikale Zeitlichkeit des menschlichen Daseins, welches sich von der
Geschichte her auslegt11 ; im Spätwerk ist es das sich gebende Sein,
welches sich in geschichtlicher Art offenbart und verhüllt. Einen
Zusammenhang von Weltgeschichte gibt es also nicht primär, weil sich

gewisse Ideen oder Strukturen in der Geschichte durchhalten, sondern

weil das Dasein in seiner Zeitlichkeit Welt nicht anders verstehen kann

(das Sein sich nicht anders geben kann).
Die doppelte Perspektive der Geschichtlichkeit des Daseins und der

Geschicklichkeit des Seins 12 bestimmt auch Rahners Explikation der
Geschichtlichkeit, wenn auch in einer wesentlich von der Theologie her
bestimmten Problematik; Rahners Bestimmung der Geschichtlichkeit
kann deshalb nicht einfach als die Fortsetzung oder Interpretation der

heideggerschen Gedankengänge aufgefaßt werden, sein Denken gibt
auch hier nicht nur eine Auslegung des thomasischen oder heideggerschen
Seinsverständnisses, sondern einen eigenständigen und originalen
Entwurf. Der Terminus des «Entwurfes» meint hier nicht einen Mangel,
sondern verweist auf den fragmentären Charakter aller Ausführungen
Rahners zu diesem Thema.

9 Vgl. 19 ff., 332 ff., 375-437.
10 Vgl. Holzwege, 193-202, 232-235, 300-302 und passim; Vorträge und

Aufsätze: 32-46, 231-256; Der Satz vom Grund: ganz; Unterwegs zur Sprache,
263-267.

11 Vgl. H.-G. Gadamer: Geschichte - Element der Zukunft, 35: «Der
Begriff der Geschichtlichkeit will nicht über einen Geschehenszusammenhang etwas
aussagen: daß es wirklich so war, sondern über die Seinsweise des Menschen, der
in der Geschichte steht und in seinem Sein selber von Grund auf nur durch den
Begriff der Geschichtlichkeit verstanden werden kann».

12 Der Terminus «Geschick» und «Geschicklichkeit» findet bei Heidegger eine
charakteristische Abwandlung; in SZ versteht er darunter «das schicksalhafte
Dasein als In-der-Welt-sein wesenhaft im Mitsein mit Andern» (384), im Spätwerk
«das Geschick des Seins, das sich weltgeschichtlich als die abendländische
Metaphysik entfaltet» (Holzwege, 340).



Der geschichtliche Mensch 201

B. Die besondere Problemsituation Rahners

Die transzendental-ontologischen Explikationen von «Geist in Welt»
beruhten noch ganz auf der ungeschichtlichen Explikation der
Seinsfrage; darin war Rahner nicht nur von der an sich ungeschichtlichen
Metaphysik des Thomas, sondern ebensosehr von dem unmittelbaren und
unzeitlichen Verständnis der Subjekt-Objekt-Beziehung bei Kant
abhängig. Ganz entsprechend der geistesgeschichtlichen Entwicklung des

europäischen Denkens, in welchem das Problem der Geschichte von der
christlichen Offenbarungsreligion her in die Philosophie einbrach, stellt
sich auch für Rahner das Problem der Geschichte erst in seiner

Religionsphilosophie und in der philosophischen Reflexion auf die
theologische Problematik. Es finden sich drei deutlich verschiedene Phasen

der Rahnerschen Analyse, welche eine klare Evolution des Gedankens

anzeigen (wenn sie auch nicht eine Kehre heideggerscher Art einschließen).
Die Entwicklung des Denkens entspricht dabei der religionsphilosophischen

und der theologischen Fragestellung, die in ihren drei
Schwerpunkten kurz herausgehoben werden muß.

a) Die erste Aporie

Eine erste gedankliche Schwierigkeit, welche Rahner zu der
erstmaligen Ausarbeitung der Geschichtlichkeit führte, ergab sich aus dem

Versuch, mit den Ergebnissen von «Geist in Welt» die Religionsphilosophie

zu begründen 13. Wie kann mit einer überzeitlichen und
ungeschichtlichen Ontologie, wie sie in dieser Erkenntnismetaphysik gegeben

wurde, das Offenbarungsgeschehen als ein wesentlich einmaliger
Vorgang begründet werden, der in sich einen notwendigen Sinn trägt? 14

Und wie soll aus dem ungeschichtlichen Verhältnis des Menschen zum
Absoluten die Notwendigkeit oder schon die Möglichkeit dargetan werden,

daß der Mensch sein Verhältnis zu eben diesem Absoluten auf ein
in der faktischen Historie ergangenes Wort gründet?

«Es ist nach ein und demselben gefragt, ein und dieselbe metaphysische
Frage gestellt : ob sich nämlich in einer metaphysischen Überlegung der
Mensch mit Fug und Recht gerade dahin bestimmen lasse, daß er das

13 Dieser Versuch datiert vom Sommer 1937.
14 Vgl. HW, 26.



202 Der geschichtliche Mensch

Wesen zu sein habe, das in seiner Geschichte Ausschau zu halten hat
nach der möglichen Offenbarung des Gottes, der ihm in seiner
Metaphysik als der wesentlich Unbekannte erscheint» 15.

Aus der geistigen Existenz des Menschen muß also sein notwendiges
Verhältnis zu einem geschichtlichen Geschehen dargetan werden. Die

Entfaltung dieses anthropologischen Aspektes geschieht in «Hörer des

Wortes» in einem dreifachen Schritt:

- durch die transzendentale Explikation des Absoluten in seiner eigenen

Freiheitsgeschichte (vgl. C: Die absolute Geschichte)

- durch die transzendentale Ableitung der Geschichtlichkeit von der
materialen Räumlichkeit und Zeitlichkeit des Daseins her (vgl. D:
Die Erkenntnistranszendenz im Raum der Geschichte)

- und schließlich (bloß andeutungsweise) durch die Freiheitsgeschichte
des Menschen selbst (vgl. F: Die personale Freiheitsgeschichte).

Diese ganze Problematik wird schon in «Hörer des Wortes» durch
die Frage verallgemeinert, inwiefern der Mensch überhaupt (also ohne

Voraussetzung einer faktischen Offenbarung) nur geschichtlich zu sich
selber finden könne, so daß Rahners Ausführungen auch unabhängig von
ihrem Zusammenhang mit der Religionsphilosophie ihre philosophische
Bedeutung erhalten 16.

V) Die zweite Aftorie

Eine zweite Frage, die sich Rahner vom christlichen Glaubensverständnis

her aufdrängt, kreist um die Thematik der Heilsgeschichte und
der ihr folgenden Geschichte der Glaubensgrundsätze, also um die
Problematik der Dogmenentwicklung 17. Die Frage, was Sinn, Möglichkeit
und Grenzen einer solchen Entwicklung sei, ruft notwendig der philo-

15 HW, 29.
16 Vgl. HW, 10, 30, 36 f.; vgl. 36: «Es muß ihm (Lessing) gezeigt werden, daß

eine geschichtliche Begründung des menschlichen Seins von vornherein schlechthin

unvermeidbar ist, und daß die Freiheit, die der Mensch in solcher Begründung
betätigt, keine Instanz gegen die sachliche Evidenz der wahren Einsicht ist,
sondern aus der Natur des Menschen und des für seine Existenzbegründung erforderten

eigentümlichen Erkenntnisgegenstandes erfließt»; vgl. 37: Es geht um den
«Nachweis der grundsätzlichen Hineinverwiesenheit des Menschen in seine
Geschichte ».

17 Vgl. Schriften I, 49 ff., 169 ff.; Schriften IV, 11 ff.



Der geschichtliche Mensch 203

sophischen Frage nach der Geschichtlichkeit der Wahrheit überhaupt. Gibt
es in solcher Entwicklung notwendige Gesetze? Was heißt noch Wahrheit,

wenn sich keine solchen Gesetze finden lassen? Wird Wahrheit
durch ihre Entwicklung nicht gerade aufgehoben? (Vgl. E: Die
Geschichtlichkeit der Wahrheit.)

c) Die dritte Aporie

Der dritte Themenkreis entspringt wiederum dem jüdisch-christlichen

Geschichtsverständms als einer linearen Bewegung auf die
Zukunft hin, die erst von der Eschatologie her ihre Vollendung erfährt.
Verläuft die Kurve der Geschichte nicht als die ewige Wiederkehr des

Gleichen und also zyklisch, sondern geht sie in linearer Bewegung auf
ihre Endgültigkeit hin, so erhält auch der geschichtliche Augenblick von
der Zukunft her eine end-gültige Bedeutung. Ein solches
Geschichtsbewußtsein, mag es noch so sehr von einem Glaubensverständnis getragen
sein, gibt dem philosophischen Denken Probleme auf. Wird in der
Geschichte selbst Endgültigkeit erreicht, und wenn ja, wie ist dies möglich?
(Vgl. F : Die personale Freiheitsgeschichte.) Wie geht die Geschichte auf
ihre Zukunft hin, wie steht diese Zukunft in unsere Gegenwart hinein?
Gibt es eine Vollendung der Geschichte? (Vgl. G: Vollendung.) Hier
werden bei Rahner wieder materiale Geschichtsbetrachtungen zum
Vorschein kommen, die - ihrer theologischen Provenienz wegen - hier nur
soweit dargestellt werden können, als sie einer durchgängigen Rationalisierung

standhalten. Dies schließt nicht aus, daß die ratio ihrer letzten
philosophischen Möglichkeit bewußt wird, erst von dem her ihre
Erfüllung zu finden, was sie aus sich selbst nicht finden kann.

Die Notwendigkeit der Reflexion auf die Geschichte wird bei Rahner

von der zeitgenössischen Denkweise her begründet. Wenn dabei in «Hörer
des Wortes» überraschenderweise die Ungeschichtlichkeit des modernen
Menschen als Grund zu solcher Reflexion angegeben wurde, so war es

in den späteren Schriften gerade das reflexe, geschichtliche Wirklichkeitsverständnis

des modernen Menschen, welches Rahner zur philosophischen
Untersuchung trieb; es scheint Rahners Analyse da auch irgendwo
geschichtlich bedingt zu sein... 18

18 In HW (36) wird das «naturwissenschaftlich-technische Evidenzideal» für
die «historische Skepsis des modernen Menschen» verantwortlich gemacht, während

etwa in Schriften VIII (100) betont wird, daß die heutige Situation «durch
die reflektierten Erfahrungen der menschlichen Geschichtlichkeit» bestimmt ist,



204 Der geschichtliche Mensch

Indem Rahner die Geschichte philosophisch nicht von dem (naturalen

oder ereignishaften) Seienden her denkt, sondern das Seiende (kos-

mologischer oder geschichtlicher Art) von der Geschichtlichkeit des

Menschen her faßt, entfaltet er noch einmal sein philosophisches
Programm : das Sein - und auch das Sein des Menschen - ist von der Seinsfrage

her zu denken. Die transzendentale Explikation der Geschichtlichkeit

führt uns noch einmal zu den zentralen Punkten der Rahner-
schen Anthropologie 19.

C. Die absolute Geschichte

So sehr Karl Rahner im ursprünglichen Ansatz dem fundamental-
ontologischen Anliegen Heideggers gefolgt sein mag, so sehr hat er doch -
im Anschluß an die große Metaphysik des Aquinaten - dessen immanente
ontologische Differenz gesprengt: das zeigt sich unabweisbar in beider

Auffassung von der Geschichte des Seins. Diese darf nach Heidegger
nicht metaphysisch gedacht werden, als wäre da ein übersinnliches
Wesen, welches der menschlichen Geschichte erst Sinn und Richtung
gibt 20 und damit die Werte bestimmt - sie muß aber nach Rahner

primär als die Geschichte des metaphysisch-übersinnlichen Absoluten
mit dem Menschen aufgefaßt werden. Das Absolutum ist nach Rahner
schon immer als der absolute Wert erschlossen und kann also in seiner

Geschichte zum Sinnmittelpunkt des Lebens werden. Die Geschichte
selbst muß für Rahner metaphysisch bestimmt werden, eine Auffassung,
welche Heideggers phänomenologischer Sehweise als die Ursünde des

Denkens erscheinen muß.
Die Voraussetzungen zu der solchermaßen metaphysisch bestimmten

Geschichtsauffassung wurden in unserer Arbeit schon abgehandelt 21

und werden hier nur mehr zusammenfassend dargestellt. In transzendentaler

Ableitung von der Fragbarkeit des Seins und von der
Selbstbejahung der eigenen Endlichkeit zeigte sich das Absolute als das Sei-

und der Mensch sich gerade von den naturwissenschaftlich bedingten technischen
Möglichkeiten her wesentlich als auf die Zukunft hin gerichtet erfährt - also
geschichtlich (vgl. Schriften V, 159; VI, 15 ff.; VIII, S. 99 ff.).

19 Es geht Rahner auch hier um eine streng transzendentale Explikation (vgl.
HW, 28, 144 ff.).

20 Vgl. insbesondere die Studie «Nietzsches Wort 'Gott ist tot'» in: Holzwege,

193-247.
21 Vgl. § 11, B. ; § 21 ; § 31 ; § 39 B.



Der geschichtliche Mensch 205

ende der völlig gelichteten und freien Seinshabe : Gott ist beisichseiend so,
daß er unsere Endlichkeit frei setzt. Diese Freiheit des Absoluten wird
in jedem Urteil und in jeder Handlung mitbejaht 22 : der Mensch steht
Gott als einem Selbstmächtigen 23 und frei Handelnkönnenden gegenüber;

er verhält sich zu Gott wie zu einer Person 24 :

«diese Personalität Gottes zeigt sich im Sicheröffnen des absoluten Seins

vor der menschlichen Transzendenz, weil dieses in der Fragbarkeit alles
Seins durch den Menschen erscheint, das zugleich Fraglichkeit ist» 25.

Die Analysen zur evolutiven Entwicklung verboten nun allerdings das

innerweltliche Handeln des Absoluten, weil der transzendente Grund der

Setzung der Welt nicht mehr eine Ursache in der Welt zu sein vermag.
Ist damit nicht jedes geschichtliche Handeln des Absoluten in der Welt
ausgeschlossen? Und wie ist nach diesen Analysen ein innerweltliches
Handeln Gottes auch nur denkbar? Was ist der Ort eines möglichen
geschichtlichen Handelns von Gott in der Welt?

Rahners These, welche das Verhältnis von Immanenz und
Transzendenz im Räume der Geschichte neu bestimmen soll, geht dahin, daß

alles Seiende, also auch Gottes freies Handeln «durch das Wort im Horizont

der welthaften Erscheinung » 26 zur Gegebenheit gebracht werden

kann, eine These, die sich aus Rahners Ansätzen konsequent entwickeln
läßt. Denn durch den Vorgriff erschließen wir alle möglichen Seinsweisen

in formaler Leere, so daß uns jedes innerweltlich erscheinende Seiende

nur mehr als die Verwirklichung einer Möglichkeit und also als begrenztes
und endliches Seiendes erscheint. Durch die Negation 27 dieser Begrenzung

läßt sich nichtinnerweltliches Seiendes bezeichnen, welches durch
die analog gedachte Steigerung der Seinshabe grundsätzlich positiv
bestimmt werden kann. Da uns solchermaßen die Möglichkeit einer
nichtimmanenten Existenz gegeben ist, kann uns deren Wirklichkeit auch

prinzipiell durch ein (allerdings zu glaubendes) Wort ab exteriori affir-
miert werden 28. Und mit einer solchen Möglichkeit kann nun der Mensch

rechnen, ja solche Möglichkeit ist mit seiner seinsverstehenden Vernunft

22 Vgl. HW, 105-112.
23 Vgl. HW, 111.
24 Vgl. § 40.
25 HW, 112.
26 HW, 185.
27 Vgl. HW, 186.
28 Vgl. HW, 190, Anm. 3.



206 Der geschichtliche Mensch

notwendig eröffnet: der Mensch, der reflex das übernimmt, was er selber

ist, hat darauf zu hören, ob nicht in einem menschlichen Worte der freie
Absolute sich mitteilt 29. Das Wort ist der Ort des möglichen geschichtlichen

Handelns Gottes in der Welt.
Das freie Handeln, sei es Handeln des Absoluten im Wort oder

Handeln des Menschen in der Geschichte ist dabei als solches geschichtlich,

weil es unwiederholbar und also einmalig ist; als solches kann es

aus einer vorausgehenden Naturkausalität nicht abgeleitet werden 30 :

was nicht nach allgemeinen und notwendigen Gesetzen geschieht, das

nennt Rahner ein geschichtliches Geschehen. Die mögliche freie
Offenbarung des Absoluten im menschlichen Worte - und also im Raum der
menschlichen Zeit - ist von sich aus geschichtlich, weil einmalige, nur
in sich selbst-ständige Handlung eines Freien 31.

Kritische Anmerkung: Offenbarung als Selbsttranszendenz?
Die Frage, ob hier Rahner nun noch doch ein innerweltliches Handeln

des Absoluten (und zwar ein unerwartbar-wunderbares) postuliert,
entgegen den Thesen zu seiner Evolutionslehre 32, ist damit nicht
abgewiesen. Soll das Wort des Absoluten - folgerichtig zur Lehre der evolu-

29 Die Frage, wieweit in HW unkritisch ein jedenfalls zu undifferenziertes
Offenbarungsverständnis der biblischen Botschaft als einer Mitteilung von
außerweltlichem Seienden angenommen ist, kann in diesem Zusammenhange nicht
berührt werden.

30 Vgl. HW, 165. Die ganze neuzeitliche Reflexion auf die Geschichte ist
auch eine Auseinandersetzung mit der kantischen Auseinanderreißung von Natur-
und Freiheitskausalität (vgl. Kritik der Urteilskraft A XVIII, B XVIII: «Verstand
und Vernunft haben also zwei verschiedene Gesetzgebungen auf einem und
demselben Boden der Erfahrung, ohne daß eine der anderen Eintrag tun darf. Denn so

wenig der Naturbegriff auf die Gesetzgebung durch den Freiheitsbegriff Einfluß
hat, ebenso wenig stört dieser die Gesetzgebung der Natur», vgl. KRV, A 532,20 -
A 558,13 / B 560,20 - B 586,13). Was der Naturkausalität entspringt, kann jedenfalls

die Freiheit — und also die menschliche Geschichte — nicht bestimmen (vgl. dazu
die Kritik der praktischen Vernunft, 126-143 und passim). Die Vermittlungsversuche

dieser dichotomischen Abgrenzung begannen schon mit F. Schiller, für den
das Sinnengefühl die Sittlichkeit mitbestimmt. Während es für M. Weber der
Begriff des Typus, für Dilthey der Begriff der Struktur war, welcher die
Freiheitsgeschichte mitdeterminiert, so ist es für Heidegger und in seinem Anschlüsse auch
für Rahner vor allem der Begriff der Situation, welcher zwischen der Naturbestimmung

und der Freiheitshandlung vermittelt. Rahner geht dabei über Heidegger
hinaus, indem für ihn nicht nur die Situation, sondern vor allem auch das
transzendental explizierbare Wesen des Menschen seine Freiheit verpflichtet. Vgl. dazu
die Abschnitte E und F dieses Paragraphen.

31 Vgl. HW, 165.
32 Vgl. § 42.



Der geschichtliche Mensch 207

tiven Wesensüberbietung - als durch die innerweltliche Selbsttranszendenz

erwirkt gedacht werden, so daß auch hier zu sagen wäre, daß

Gott nicht in der Welt wirkt, sondern als absolut transzendenter die

Welt? Oder sollen wir umgekehrt sagen, daß Gottes Wort und Handeln
nicht von der Selbstüberbietung der Immanenz her geschieht, sondern
als geschichtliches Handeln in der Welt, dann folgt, daß doch prinzipiell
auch die Evolution als immanentes Handeln Gottes verstanden werden
könnte? Oder sollen wir im Anschlüsse an Kant die Naturkausalität von
der Kausalität der Freiheit völlig trennen und sagen, daß hier zwei ganz
verschiedene Bereiche vorliegen? Würde aber nicht gerade der
Offenbarungscharakter der göttlichen Rede aufgehoben, wenn diese doch
wieder aus der Immanenz, nach den allgemeinen Gesetzen des Werdens
erklärt würde:

«Diese Offenbarung Gottes kann nicht vom Menschen her begründet
werden, weder in ihrer Tatsächlichkeit oder Notwendigkeit noch in
ihrem inneren Wesen» 33.

Die philosophische Explikation der Möglichkeit der absoluten Geschichte
kann nicht von der Selbsttranszendenz her geschehen, weil diese ja
gerade eine allgemeine Gesetzlichkeit einschließt, welche dem geschichtlichen

Handeln definitionsgemäß nicht zukommen darf. Gibt es also

prinzipiell doch die Möglichkeit eines geschichtlichen Handelns Gottes

in der Welt, welches durch die Selbsttranszendenz nicht mehr erklärt
werden kann Ist aber solche Möglichkeit eines innerweltlichen Handelns
Gottes an der Welt gegeben, warum schließt dann die Wesensselbsttranszendenz

der Evolution eine solche Ursache apriorisch aus? Ein
gewisser Hiatus in den Gedankengängen Rahners ist hier umso weniger
abweisbar, als die folgende Erörterung gerade zeigen wird, daß die
menschliche Geschichtlichkeit von der Raumzeitlichkeit nicht
unabhängig ist, ebensowenig wie das kategoriale Wort, an das sich Gottes
Handeln bindet; die Ordnung der Natur- und der Freiheitskausalität
kann nicht so geschieden werden, daß erstere durch Selbsttranszendenz

erwirkt, letztere aber durch die Rede Gottes in der Welt erklärt wird:
auch die Rede Gottes in der Welt setzt ein naturales Kausalitätsverhältnis,

mag dies gegenüber dem eigentlichen freiheitlichen Offenbarungsgeschehen

noch so sekundär erscheinen.

33 HW, 22.



208 Der geschichtliche Mensch

J. B. Metz hat in der 2. Auflage von «Hörer des Wortes» 34 einen

solchen Zusammenhang von kategorialer und transzendentaler
Offenbarung von der Theologie her anzudeuten versucht, wobei der Begriff
der Selbsttranszendenz auch in dieses freie, geschichtliche Geschehen der

Offenbarung eingeführt wird 35. Diese theologische Problematik muß hier

übergangen werden. Sie verweist von anderer Seite auf dasselbe Problem 36.

D. Die Erkenntnistranszendenz im Raum der Geschichte

Geschieht die absolute Geschichte im menschlichen Worte, so

ereignet sie sich notwendig an einem Raumzeitpunkte, auf den sich der

Mensch, will er das Wort vernehmen, zurückzubeziehen hat: die

Geschichtlichkeit des möglichen Handelns Gottes fordert von sich her das

menschliche Verhältnis zur Geschichte:

«Die Geschichtlichkeit der möglichen Offenbarung von ihr selbst her ist
also auch geschichtlich zu denken im Sinn einer menschlichen Geschichte,
das heißt, sie ist zu erwarten als ein raumzeitlich fixiertes Ereignis innerhalb

der Gesamtgeschichte der Menschen»37.

Die transzendentale Frage nach der menschlichen Geschichtlichkeit
stellt sich so für Rahner als Frage nach dem Verhältnis zu einem raum-
zeitlichen Ereignis, welches für die menschliche Frage nach dem
Absoluten Antwort zu sein vermag. Warum hat sich die menschliche

Geistigkeit gerade an ein solches Faktum zu wenden, warum ist sie an
die Erscheinung verwiesen, wenn sie nach dem Absoluten selbst fragt?
Warum hat der Mensch in die Geschichte auszugehen, wenn er diese

überwinden will? 38

34 Nicht unabhängig von Rahners eigenen Ideen und in faktischer Zusammenarbeit

mit ihm (wie mir Karl Rahner ausdrücklich mitteilte [Gespräch vom 29.9.68]).
33 Vgl. HW, 11, 21 Anm. 6, 23 Anm. 8, 30 Anm. 15, 87 Anm. 10, 91 Anm. 1,

94 Anm. 3, 99 Anm. 6, 137 Anm. 1, 139 Anm. 2 und 3, 184 Anm. 6, 187 Anm. 2,
193 Anm. 4, 195 Anm. 6, 219 Anm. 10.

36 Zu Rahners Weiterführung dieser Problematik innerhalb seiner spätem
Theologie vgl.: QD 25, 11-24; Schriften VIII, 159-164. Von theologischer Seite
wurde diese Konzeption neuerdings in Frage gestellt von Rahners Schüler A.
Gerken (Offenbarung und Transzendenzerfahrung) und F. Gaboriau (Le tournant

théologique).
37 HW, 197.
38 Zu dieser Fragestellung nach der Geschichtlichkeit der menschlichen

Transzendenzerfahrung vgl. HW, 143 fi., 198; vgl. 145: «Es muß gezeigt werden, daß
die Hinwendung zu seiner Geschichte ein inneres Moment der Geistigkeit des



Der geschichtliche Mensch 209

Es ist hier noch einmal die Frage nach der conversio ad phantasma
gestellt, die Frage nach der notwendigen Hinwendung der menschlichen

Geistigkeit zur materiellen Welt - nur jetzt nicht mehr zur unmittelbar
anwesenden, sondern zur geschichtlich durch das Wort vermittelten.
Aber Rahner geht dabei in «Hörer des Wortes» kaum über die allgemeine

Analytik des ersten Aspektes der conversio (der Raumzeitlichkeit)
hinaus; die anthropologische Begründung der Geschichtlichkeit koinzidiert
mit der anthropologischen Begründung der Sinnlichkeit, so daß hier
Rahner - trotz gegenteiliger Absicht - eher ein untergeordnetes Moment
der Geschichtlichkeit herausarbeitet39.

Das Prinzip der menschlichen Geschichtlichkeit ist in solcher

Perspektive die Raumzeitlichkeit, also letztlich das seinskonstitutive Moment
der Materia 40. Weil diese Materia der Grund der ständigen Hinfälligkeit
auf neue Seinsbestimmungen ist, erschöpft sich der Mensch nicht in
einem Individuum, er ist wiederholbar, er hat von der Materia her eine

innere Räumlichkeit und Zeitlichkeit 41. Und also ist der Mensch einer

unter vielen, er ist in Raum und Zeit, er erfüllt die Möglichkeiten seines

Wesens nur in der Wiederholung und Vervielfältigung der Individuen,
nur in der Menschheit.

Das personale Miteinander und das Nacheinandersein ist von der
räumlich-zeitlichen Verfassung seines Wesens her transzendental abgeleitet

und nicht aus der dialogischen Eigenart des menschlichen Sprach-

Menschen selber ist daß er als Geist in der Geschichte steht daß die
Geschichtlichkeit des Menschen nicht etwas ist, was ihm faktisch eben auch zukommt,
sondern etwas, was er gerade als Geist, also auf Gott hin offener zu sein hat».

39 Vgl. dazu die berechtigte, aber in ihrer Gegensätzlichkeit überzogene Kritik
von E. Simons, Philosophie der Offenbarung, passim. Vgl. die entscheidende Frage
gegen Rahner ibid. 40: «Wie kann die konkrete geschichtliche Vergangenheit
personaler Beziehungen unmittelbar sinnlich wahrnehmbar sein?» Daß die menschliche

Geschichte nicht primär eine Rückbeziehung des Menschen auf materielle
Ereignisse, sondern ein In-sein in einer dialogischen Freiheitsgeschichte der
Menschen darstellt (vgl. op. cit. S. 138), sah Rahner später selber (vgl. Abschnitt E/F).
Allerdings ist eine solche Geschichtsauffassung (wie wir in Abschnitt C zu zeigen
versuchten) auch schon in HW latent vorhanden, insofern die Geschichtlichkeit
des Menschen von der absoluten Geschichte her gedacht ist. Diesen Ansatz Rahners
übersieht Simons, so daß seine Interpretation des Rahnerschen Geschichtsbegriffes
(op. cit. 134 ff.) materialer ausfällt, als es dem Texte selber entspräche.

40 Vgl. HW, 161 ff.
41 Vgl. §§ 25/26. Zur Begründung der Zeitlichkeit von der Materialität her

vgl. GW, 120 fi.; vgl. GW, 121: «Nur solch eine Veränderung, in der jedes
Moment, um es selbst zu sein, einen Verweis auf ein anderes vor und nach ihm hat,
ist ein motus continuus und als solcher zeitbildend». Diese Zeitlichkeit der materia
wird schon in GW (122) als «menschliche Zeit» bezeichnet.

14



210 Der geschichtliche Mensch

Vermögens oder aus der zeitlichen Struktur des menschlichen
Seinsverständnisses begriffen 42 :

«Auf Grund der materia als seines Wesenselementes bildet er von sich
her Raum und Zeit als innere Momente seines Daseins.
Wenn wir aber sagen: Der Mensch ist wesentlich einer unter vielen
seinesgleichen, mit denen er auf Grund seines inneren Wesens zusammen
ist in Raum und Zeit, dann sagen wir nichts anderes als: Er ist
geschichtlich im konkreten Sinne einer menschlichen Geschichte»43.

Erst in solche Zeitlichkeit kann sich nach Rahner die einmalige Tat der
Freiheit einschreiben, weil diese ja anders nicht zur Erscheinung kommen
kann als innerhalb einer ontologischen conversio 44.

Mit dieser Explikation trifft Rahner wohl ein Moment an der

anthropologischen Struktur der Geschichtlichkeit, aber der Eindruck bleibt
bestehen, es gehe hier noch nicht eigentlich um die Geschichtlichkeit des

Menschen, sondern um die an sich geschichtsfreie Erkenntnistranszendenz,

die innerhalb der Geschichte zum Absoluten findet; daß sich das

Absolute gerade in der Geschichte und nicht unmittelbar offenbaren

könne, scheint so nach Rahner nicht eigentlich dem Wesenskern des

Menschen, seiner Transzendentalität zu entsprechen, sondern ein

Angebinde seiner Materialität zu sein. Vollends wird das Ungenügen
solcher Geschichtsphilosophie offenbar an der transzendentalen Begründung

der personalen Mitwelt von der Materialität des Menschenwesens

her, welches sich nun eben - weil materiell - vervielfältigen muß, um

42 Zur transzendentalen Ableitung der Geschichtlichkeit in ähnlicher
Perspektive vgl. Schriften X, 253-322, bes. 311-322.

43 HW, 164 f.
44 Vgl. § 40. E. Simons übersieht diesen Aspekt der menschlichen Freiheit

in Rahners transzendentaler Geschiehtsexplikation und wohl deshalb, weil bei ihm
selbst alles Gewicht auf diese Freiheitsgeschichte gelegt ist. Zur berechtigten Kritik
an Rahners noch einseitiger Auffassung vgl. jedoch E. Simons, op. cit., 136: «Ein
materielles Quantifizierungsprinzip könnte danach allenfalls körperliche
Mannigfaltigkeit erklären und deren Aufeinanderwirken in Raum und Zeit, nicht aber die
Geschichtlichkeit der Freiheit bzw. der Person. Denn das Entscheidende der
Geschichte, das Werden der Freiheit jeder einzelnen Person bzw. der Wandel des

gegenseitig personalen Einflusses, also der geistige Bezug von Generation zu
Generation und Epoche zu Epoche ist damit nicht erklärt und auch nicht erklärbar.
Mit einem Prinzip numerischer Vervielfachung, selbst wenn sie als 'innerlich'
verstanden wird, läßt sich grundsätzlich menschliche Geschichte als Freiheits- und
Geistesgeschichte, die sie ursprünglich und wesentlich ist, nicht fassen»; vgl. 137:
«Dieses Problem der raumzeitlichen Objektivierung der Freiheit ist jedoch sekundär
gegenüber dem Problem, wie Freiheit in personaler Beziehung zur Erscheinung
kommt» (111). Auch hier geht Simons nicht auf Rahners Hinweis ein, der
Erscheinungsort der absoluten Freiheit sei das Wort.



Der geschichtliche Mensch 211

ganz zur Erscheinung zu kommen. Diese Kritik wird nicht von außen

her an Rahners Werk herangetragen, sie ist von Rahner, mehr oder

weniger explizit, auch selber vorgenommen worden:

«(...) weil diese personale Freiheitsgeschichte das materielle Geschehen als
inneres oder äußeres Moment einbegreift und so auch (nicht nur von
daher!) die eine Geschichte eines Kollektivs von geistigen Personen sein
kann und ist» 45.

Diese Wandlung in Rahners Geschichtsverständnis muß im folgenden
verdeutlicht werden.

E. Die Geschichtlichkeit der Wahrheit

Nach der materialen Geschichtsauffassung von «Hörer des Wortes»
kann nicht verständlich werden, warum das menschliche Verstehen und
also die menschliche Wahrheit selbst geschichtlichen Charakters ist 46.

Der Mensch hat danach zwar in die Geschichte hinauszuhören, was ihm
von daher gesagt ist, aber das Verständnis des geschichtlichen Wortes
geschieht gänzlich ungeschichtlich, innerhalb des unmittelbaren Subjekt-
Objekt-Schemas. Nun weist aber faktisch das unmittelbare menschliche
Verstehen einen Index von Geschichtlichkeit auf: nicht nur die Ereignisse,

sondern auch die Sätze über sie werden nicht immer auf gleiche
Weise verstanden, sondern das Gleiche wird immer anders verstanden.
Für Rahner ist eine solche Entwicklung am offensichtlichsten in den

Sätzen der Theologie, in der Dogmenentwicklung gegeben. Gerade da,

wo der Mensch versucht, ein Selbes durch alle relativen Verständnisse
hindurch festzuhalten, gerade da zeigt sich eine Entwicklung der Aus-
sageformen und der Verständniszcme«, es zeigt sich eine Geschichtlichkeit

der wahren Sätze und ihres Verständnisses 47. Die dogmatischen
Aussagen, ja selbst die Offenbarungssätze stehen nicht metahistorisch
über der allgemeinen Gesetzlichkeit der menschlichen Aussagen, sondern
sie bedürfen des geschichtlichen Weitersagens:

«Die klarste und deutlichste Formulierung lebt also gerade davon,
daß sie Anfang und nicht Ende, Medium und nicht Ziel ist, eine Wahr-

45 So im letzten Bande der Schriften (VIII, 596).
46 Es soll schon hier betont werden, daß der Gegenbegrifi zur Geschichtlichkeit

der menschlichen Wahrheit nicht die überzeitliche Gültigkeit von Sätzen,
sondern das ungeschichtliche Verständnis von ewigen Wahrheiten ist.

47 Vgl. Schriften I, 59 ff., 169 ff.; IV, 11 ff.



212 Der geschichtliche Mensch

heit ist, die frei macht für die - immer größere Wahrheit» 4S. «Das
braucht durchaus nicht zu bedeuten, daß die eine Formel zugunsten
einer anderen aufgegeben oder abgeschafft, als überholt oder ersetzbar
erklärt werden müsse. Im Gegenteil: sie bewahrt ihre Bedeutung, sie

bleibt gerade lebendig, indem sie erklärt wird» 49.

Solche geschichtliche Evolution von Sätzen darf nicht im Sinne einer

systematisch-logischen Entwicklung eines vorliegenden Satzsystems
aufgefaßt werden, weil die faktische Geschichte dieser Sätze eine weder

apriorische noch aposteriorische Logik aufweist, vielmehr von komplexen
und auch freiheitlich spontanen Faktoren bedingt ist50. Es geht also

nicht um ein an sich geschichtsloses, aber in der Geschichte zur Erscheinung

kommendes System von Vordersätzen und Ableitungen :

«Die wirkliche und wirksame Logik dieser Geschichte geschieht in dieser
Geschichte selbst und nur in ihr» sl.

Das menschliche Verständnis dieser Sätze darf folglich auch nicht im
Sinne einer mechanischen Registratur gesehen werden, welche die
eintreffenden Wahrheiten hintereinander aufnimmt52, so als bestände der

Fortschritt des Verstehens nur in einem quantitativen Plus. Es ändert
sich vielmehr durch jede neue Erkenntnis der ganze Horizont des

Verständnisses selbst: nicht das reine Subjekt und das unmittelbar gegebene

Objekt stehen sich in der menschlichen Erkenntnis gegenüber, sondern
ein Subjekt, das schon durch die Sprache in einem überlieferten Weltbild

steht und die erscheinenden Objekte und die überlieferten Sätze nur
von diesem geschichtlichen Horizont aus sieht53: «Das Weltbild des

Menschen ist wesentlich geschichtlich» 54. Das heißt weder, daß die

ausgesagten Erkenntnisse falsch seien 55, noch daß sie absolut relativ sind.
Solche Erkenntnis ist vielmehr adäquat wahr, weil sie nichts Falsches

sagt, sie ist aber geschichtlich, weil sie von nichts die volle Wahrheit

48 Schriften I, S. 169.
49 Ibid. 170.
50 Vgl. Schriften I, 69 fi.; VIII, 91.
51 Schriften VIII, 94.
52 Vgl. Schriften I, 54.
53 Vgl. III, 455; vgl. VIII, 92: «Es gibt eine einzelne Wahrheit immer nur

in einem Wahrheitsganzen, in einem umfassenderen Verständnishorizont» und
ibid. : «Ein scheinbar quantitativer Zuwachs zu einem bisherigen Erkenntnisganzen
verändert das Ganze jedes Moment dieses Ganzen hängt immer von jedem
andern ab, wächst und entfaltet sich - bei aller Selbigkeit - mit ihm».

54 Schriften III, 456.
55 Vgl. Schriften I, 53 f.



Der geschichtliche Mensch 213

kennt: sie sieht dasselbe, aber (nach dem Gesamt der Erfahrung und
also des Verstehenshorizontes) je verschieden. Ein Mißverständnis wäre

es, hier alle Verschiedenheit auf die Seite des Verstehens, alle Identität
auf die Seite des verstandenen Inhaltes zu schlagen. Rahner meint
vielmehr, daß der erfahrene Inhalt als anderer erfahren wird. Obwohl wir
wissen, daß das so ist (wir erfahren es faktisch erst aus aposteriorischen
Vergleichen), können wir unser eigenes Verständnis nie so überspringen,
daß wir ein anderes geschichtliches Verständnis völlig aufholen: eine
absolute Horizontverschmelzung56 ist nicht möglich, unsere Fragen
sind nie ganz identisch mit jenen, auf welche ein überlieferter Text die

Antwort gibt 57. Die Wahrheit bleibt gerade dadurch lebendig, daß sie

sich je anders, innerhalb einer andern Totalität zeigt; in dieser Wandlung

wird das identische Moment bewahrt, aber durch den veränderten
Horizont anders gesehen. Hier haben wir uns wiederum an die
grundlegende Lehre von der Priorität des Urteils zu erinnern: jeder begriffliche

Inhalt wird im geistigen Leben nur im Urteil und also in einer
Hinbeziehung auf ein Konkretum gesehen, so daß jedem menschlichen Satz
eine Randunschärfe 58 zukommt: das, was ausdrücklich gesagt ist, steht
in einem Kontext, es wird auf etwas bezogen, das nie ganz mitausgesagt
wird. Dieser unausgesagte Hintergrund steht in ständiger Bewegung und
ist letztlich nie ganz objektivierbar 59.

Hier sucht nun Rahner durch den Begriff der Situation die von
Kant auseinandergebrachte Natur- und Freiheitskausalität zu
versöhnen: die geschichtliche Realität und das Begreifen in ihr entwickelt
sich nicht für sich, sondern in Abhängigkeit von einer Situation, von
einer «immer neuen, sich wandelnden geschichtlichen Wirklichkeit» 60,

zu welcher nicht nur die biologische, die soziologische und politische Ver-
faßtheit einer Zeit gehört, sondern vor allem auch deren Sprachverfassung

und Begrifflichkeit. Selbst in seinem Blick auf das Absolute steht
der Mensch doch immer nur in einer endlichen, sich ständig ändernden

56 Dieser Ausdruck wurde von H.-G. Gadamee eingeführt (und wird bei
Rahner selbst nicht gebraucht) ; er meint den Vorgang der Horizontbildung, wobei
unsere eigenen Vorurteile durch die Begegnung mit neuen Erfahrungen korrigiert
werden und so aus alter und neuer Erfahrung gleichsam eine Verschmelzung des

fremden und des eigenen Verstehenshorizontes zustandekommt. Vgl. «Wahrheit
und Methode», 289 f., 356 f., 375.

57 Vgl. Schriften I, 54 fi„ 169 ff.; III, 455 ff.; IV, 25, 410 ff.
58 Vgl. Schriften I, 83.
58 Vgl. Schriften I, 51 ff.; IV, 11 ff.; VIII, 98.
60 Schriften I, 55.



214 Der geschichtliche Mensch

Situation, so daß seine Perspektive, unter der er das Absolute anzielt,
sich ständig mit ihm verändert. Die geschichtliche Situation, die genaue
Umwelt oder das Sinnfeld eines Begriffes oder Satzes61 sind nie gänzlich
rekonstruierbar, was auch Grund dafür ist, daß die Logik der Geschichte

aposteriorisch nie adäquat von der Geschichte selber abgehoben werden
kann:

«Die geschichtliche Situation, in deren konkretem Kontext das 'logische'
Ereignis erstmals geschieht, ist für dieses Ereignis unersetzlich» 62.

Während sich solche Ausführungen noch ganz im Rahmen der Konversio-
Lehre halten, gibt es doch wenigstens einen Ansatz bei Rahner, in dem

die Geschichtlichkeit vertiefend von der personalen Zeitlichkeit her
gefaßt ist63. Denn der Mensch bewältigt sein Dasein nicht in unmittelbarer
Gegenwärtigkeit : zu seiner Gegenwart gehört der Rückblick in das
Überkommene und der Vorblick in das auf uns Zukommende 64. Erst von
dieser ekstatischen Zeitlichkeit aus ist ihm die Gegenwart gegenwärtig:
was er als unmittelbar erfährt, begegnet ihm so und nicht anders, weil
er von seiner Erinnerung und seiner Erwartung her das Vorliegende
abschätzt, so daß das Wissen um Vergangenes und die Hoffnung auf das

Kommende zu einem Moment an jedem gegenwärtigen Verstehen wird:

«Der Mensch hat sich selbst, verfügt über sich selbst, versteht sich
selbst, indem und dadurch, daß er anamnetisch seine Vergangenheit
behält und prognostisch die ausständige Zukunft schon anwesen läßt»65.

Hier erst ist das erreicht, was (in der Terminologie Heideggers etwa) die

«Geschichtlichkeit des Menschen» genannt werden darf: er selbst, der
Mensch in seiner geistigen und leiblichen Verfaßtheit ist ein zeit-haftes
Wesen, dem alles Gegenwärtige nur vom Horizont dieses seines zeitlichen
Verständnisses her erscheint.

Dieser zeitliche Horizont schließt nun den überzeitlichen, ewigen
Inhalt des geistigen Verstehens nicht aus, sondern begründet solche

Möglichkeit des Verstehens erst. Denn wäre unser Verstehen rein
gegenwärtig, vermöchten wir nicht das Früher und Später in einem Akte zu-

61 Zu diesen Ausdrücken vgl. Schriften VIII, 93.
62 Schriften VIII, 95.
« Vgl. Schriften IV, 410 ff.
64 Vgl. dazu die Klärung der mythologischen und der geschichtlichen

Ätiologie, in welcher der Mensch seine Gegenwart vom Anfang oder vom Ende her
begreift: QD 12/13, 35 f.

65 Schriften IV, 411.



Der geschichtliche Mensch 215

sammenzuhalten, so wäre alles Verstehen nur der bloße Aufgang im
nicht dauernden, bloßen Jetzt, es wäre unwesentlich, nicht die Zeit
überdauernd. Die Geschichtlichkeit der menschlichen Wahrheit ist nur möglich,

weil in allem Verstehen sich etwas Identisches durchhält und weil
um dieses Identischsein des Damaligen und Jetzigen gewußt wird.
Geschichtlichkeit und überzeitliches Verstehen schließen sich auch bei
Rahner nicht aus, sondern bedingen einander 66 - nur ist es dem Menschen

nicht gegeben, das völlig Identische derselben Wahrheit, die durch die
Geschichte je anders erfaßt wird, getrennt für sich, unabhängig vom
geschichtlichen Kontext zu sehen.

Das Problem, das sich von der Evolution der Formulierungen und
des Verstehens von Sachverhalten her stellte, führte Rahner zu einem
Verständnis von Geschichtlichkeit, welches nicht mehr nur das menschliche

In-sein in der Geschichte durch die Leiblichkeit des Menschen

begründet, sondern die geschichtliche Seinsweise des Menschen selber zu
fassen imstande ist. Dasselbe kann vom Menschen je verschieden
verstanden werden, nicht nur weil er immer wieder in einer neuen Situation
steht, sondern weil sein Verstehenshorizont selber zeithafter Art ist: der
Mensch steht erst so in der Gegenwart, daß er diese von seiner

Vergangenheit her und auf seine Zukunft hin erfaßt.
In solcher Perspektive jedoch kann die Gegenwart auch als die

ewige Wiederkehr des Gleichen erfahren werden - so daß der Mensch
doch wieder wesentlich ungeschichtlich bleibt. Denn in diesem ewigen
Kreise wird die Vergangenheit und die Zukunft vertauschbar; die Gegenwart

verliert ihren Wert als einmaliges Moment in einer linearen
Geschichtsbewegung. Wodurch aber soll die Gegenwart Einmaligkeit
erhalten? Wie wird der Kreis des Immer-Gleichen aufgebrochen?

Ein einziges Element im anthropologischen Denken von Rahner
widersteht solchem Geschichtsverständnis: die Auffassung der Freiheit
als endgültige Selbstverwirklichung.

F. Die personale Freiheitsgeschichte

Parallel zur allgemeinen Entwicklung der Rahnerschen Anthropologie

(von der ontologischen Grundlegung zur personalen Daseinsbewältigung)

hat sich auch die Analytik der menschlichen Geschichtlichkeit bei

66 Vgl. Schriften I, 53 f.; VIII, 96 f.



216 Der geschichtliche Mensch

Rahner immer mehr zugunsten einer personalen Geschichtsauffassung
verschoben ; es wird dabei die Geschichtlichkeit nicht mehr bloß von der
zeitlichen Struktur menschlichen Verstehens oder gar von der Leiblichkeit

des Menschen her gesehen, sondern vom freien, personalen Dasein
her 67. Es muß hier auch die Darstellung dieser Analytik zur anthropologischen

Geschichtlichkeit mehr im Hinweis auf früher herausgearbeitete

Strukturen, als in einer erneut vollständigen Durchführung bestehen

bleiben.
Freiheit ist bei Rahner gefaßt als das Vermögen der Selbstbestimmung,

weil jeder kategoriale, freiheitliche Akt zurückwirkt auf seine

konstitutive Beziehung zum Absoluten 68. Jedem in der menschlichen

Zeit freiheitlich getätigten Akt kommt also Einmaligkeit und Endgültigkeit

zu, weil jede Entscheidung implizit vor dem Absoluten und von
einem je neuen Verhältnis zum Absoluten aus geschieht. Die Zeit, in der
der Mensch lebt, ist also nicht mehr primär die kosmologische Zeit der

Gestirne, sondern die personale, existentielle Zeit «als das Werden der

unbedingten Endgültigkeit der freien Entscheidung, der Existenz, die in
der Zeit wirkt, indem sie diese als einfach fortlaufende überwindet» 59.

Der geschichtliche Charakter der menschlichen Zeit gründet also nicht
nur im geschichtlichen Verstehenshorizont, von welchem her das

Gegenwärtige begriffen wird, sondern auch im freien Tun des Menschen, in
welchem der Mensch durch seine äußere Tat zur inneren Endgültigkeit
kommt. Die freien Entscheidungen und die dialogische Kommunikation,
welche sich notwendig in äußerm Tun und in den Werken der Kultur
objektivieren, werden so zur Bedingung jener Fakten, die wir a posteriori
die «geschichtlichen Fakten» nennen. Die innere Geschichtlichkeit der
Freiheit und die äußeren geschichtlichen Taten bedingen einander, so

daß die Geschichte im vollen Sinne des Wortes erst gegeben ist, wo der

geschichtlich verstehende Mensch den freiheitlich gesetzten Taten und
Werken begegnet. Zu solcher geschichtlicher Tat, aus der sich der Mensch

versteht, gehört auch die konkrete Gemeinschaft der Menschen 70. So

wie es nach Rahner keine bloß geistige Erkenntnis gibt, so gibt es auch

keine Geschichtlichkeit im bloßen Raum der Innerlichkeit:

«Denn 'geschichtlich' im engsten und strengsten Sinn wird eine
Freiheitstat des Menschen erst dann, wenn sie sich so objektiviert, daß sie

67 Vgl. insbesondere Schriften VIII, 595.
68 Vgl. § 40.
69 Schriften V, 169 f.
70 Vgl. Schriften V, 120 fi.



Der geschichtliche Mensch 217

ein Gegenstand der menschlichen Interkommunikation im Wort
ausdrücklicher Art, in den Gebilden des objektiven Geistes in Wissenschaft,
Kunst, Gesellschaft usw. wird» 71.

In dieser Perspektive gibt es bei Rahner auch so etwas wie eine

philosophische Sinndeutung der Weltgeschichte 72 : im Laufe der Geschichte
kommt der Mensch als Subjekt des Verstehens und des freiheitlichen
Handelns immer mehr zu sich selber, er erfährt immer mehr, was er in
seinem Wesen ist, nämlich «der über sich und seine Welt verfügende» 73,

der zugleich in der freien und ebenfalls geschichtlichen Verfügtheit des

Absoluten steht74. Je mehr der Mensch bei sich ist, umso mehr schafft
er sich seine eigene Welt und umso mehr weiß er sich in der völligen
Verfügtheit des freien Absoluten 75. Damit ist der interioristische Ansatz
der Rahnerschen Anthropologie ausgeweitet auf die Dimension der
Geschichte.

Jetzt kann erstmals - und noch immer schüchtern genug - die Frage
auftauchen, ob es so etwas gebe, wie ein menschliches Ende, das mehr
ist als das Aufhören des Lebens oder die zyklische Rückkehr desselben,
ob es also so etwas gebe wie eine menschliche Vollendung.

G. Die Vollendung

Die Totalität, die globale Sinnbestimmung, der Sinn des Seienden

überhaupt oder der Sinn des Menschen können nicht in rationaler
Entwicklung - ausgehend von der Phänomenanalyse allein - festgestellt werden.

Alle Analytik und rationale Bewältigung des Daseins ist schon
geleitet von einer anteprädikamentalen Sicht auf die Wirklichkeit, von
einem vor-philosophischen Glauben. Die bei Rahner zugrunde liegende
Schau der Wirklichkeit wurde in dieser Arbeit nicht apriorisch
festgestellt, sondern aus dem Gang der Gedanken allmählich freigelegt ; denn

Ursprung, Richtung und Ziel eines philosophischen Denkens liegen nicht
vor oder nach der Durchführung einer Philosophie, sondern in dieser

71 Schriften V, 119.
72 Vgl. z. B. Schriften IV, 475.
73 Schriften IV, 476.
74 Vgl. Schriften V, 159 ff.
75 Es ist leicht zu sehen, daß hier die thomasische Perspektive der

Emanationsstufen auf die Geschichte übertragen wurden. Vgl. die kritische Betrachtung V
in der angekündigten Studie zu Rahners Anthropologie.



218 Der geschichtliche Mensch

selbst. So läßt sich auch Rahners eschatologische Sicht der menschlichen

Vollendung nicht aus streng définitorisch festgelegten Sätzen
deduzieren; sie enthüllt aber besser als alle Einzelanalysen, wohin die onto-
logische Anthropologie zielt, von was sie getragen ist und wo ihr Schwerpunkt

liegt. Wer hier die Abhängigkeit von der jüdisch-christlichen
Eschatologie oder den christlichen Akzent des Individuums philosophisch
bemängeln möchte, der muß zusehen, ob nicht auch seine philosophische
Haltung und seine philosophische Wertung durch eine globale -
vielleicht extrem rationalistische - Schau auf die Wirklichkeit getragen ist.
Rahners philosophische Anthropologie will nicht unabhängig sein von
jenem globalen Vor-urteil, das letztlich jede Philosophie trägt; sie tut es

aber bewußt, und also noch einmal rational.
Nicht nur äußerlich steht der moderne Mensch nicht mehr in der

unverstellten Natur, nicht nur durch eine akzidentelle Veränderung
bestimmt er sich nicht mehr von dem ihn umgebenden Kosmos her, der
neuzeitliche Mensch ist vielmehr wesentlich ungeborgen: er plant; die

Welt wird seine Welt ; er entwirft sich seine eigene Zukunft :

«(...)der Mensch von heute und morgen ist derMensch, der wirklich Subjekt
geworden ist, der sich selbst, nicht nur theoretisch-kontemplativ,
sondern praktisch selbst überantwortet ist, der die kopernikanische Wendung

von einer 'Kosmozentrik' zu einer 'Anthropozentrik' nicht nur
denkerisch und religiös, sondern praktisch durchgeführt hat» 76.

Es scheint also, als wohnte dem Menschen ein eigenes Vermögen inne,
sich selber zu vollenden, indem er seine innerweltlich machbare Zukunft
selber in die Hand genommen hat, so als ob die immanente Prospektive
sein wahres Ziel auszumachen vermöchte. Hier setzt Rahners scharfe

Kritik an solcher Zukunftsvision von seiner anthropologischen Grundlegung

her an (und enthüllt damit die gesellschaftskritische Relevanz
seines Denkens) : Zukunft ist für den Menschen nicht das, worauf er
hingeht, sondern das Unverfügbare, das «von ihm selbst her auf uns
zukommt - wenn es will...»77. Alle machbare Zukunft ist nur die
verlängerte Gegenwart, die Projektion des immanenten Selbst, sie ist
Zukunft nur in abgeleitetem Sinne. Denn was Zukunft ist, ist von der
menschlichen Transzendenz her zu bestimmen : offen auf das Geheimnis,
auf das unverfügbar anwesende und frei handelnkönnende Absolute,
steht der Mensch auch zeitlich in das streng Unvorhergesehene hinein.

76 Schriften VI, 20; vgl. ibid. 19 f.; VIII, 559.
77 Schriften VIII, 556.



Der geschichtliche Mensch 219

Jede Ausfüllung dieser Möglichkeit durch innerweltliche Planung oder
durch evolutive Selbsttranszendenz begrenzt diese absolute Offenheit
und wird damit der menschlichen Situation nicht gerecht. Alle Planung
und Prospektive wird von dieser absoluten Zukunft her in Frage gestellt ;

sie ist die Macht, die unser eigenes Verfügen ohn-mächtig erscheinen
läßt 78, ohne es aufzuheben oder zu ersetzen. Unser Dasein ist uns
gerade dadurch wesentlich gegenwärtig, daß wir auf die unverfügbare
Zukunft verwiesen sind, so daß die Erkenntnis der noch ausständigen
Zukunft geradezu ein inneres Moment am Selbstverständnis des Menschen

ist, «welches Selbstverständnis ein konstitutives Moment am Sein des

Menschen als personalem Geist ist » 79. Der Mensch ist wesentlich sich
selbst nur, indem er seine Zukunft von dem unverfügbar anderen her
erwartet. Es steht der Mensch damit in einer «durch ihn unverfügbaren
Verfügtheit» 80, welche ihm eine mögliche Zukunft als ungeplante und
überraschende eröffnet. Noch der Wille, nur ein Mensch von heute sein

zu wollen, ist von der impliziten Erfahrung solcher Zukünftigkeit
getragen: «Der Mensch von heute ist nie nur Mensch von heute»81. Die
Zukunft der innerweltlichen Prospektive ist also selber noch einmal - ob

gewußt oder nicht - von der absoluten Zukunft, die frei auf uns
zukommt (oder sich frei verweigert) getragen.

Die innere Wesensstruktur des menschlichen Seins, das immanente
Wesen der geistigen Person ist also seine Transzendenz auf das absolute
Sein, von welcher her allein er seine (ungeschuldete) Erfüllung finden
kann. Die endgültige Erfüllung all dessen, worauf der Mensch angelegt

war, seine immanente Vollendung 82 ist nicht von ihm selbst her machbar,

er hat sie vom Absoluten selbst zu erwarten. In diesem Sinne meint
Rahner, daß die Ausdrücke «Immanenz» und «Transzendenz» im
Hinblick auf die Vollendung des Menschen nicht Verschiedenes bezeichnen 83,

da die Erfüllung der Immanenz durch die Transzendenz ja die

Vollendung dieser besagt.
Hier ist der philosophischen Analytik Einhalt geboten: sie kann

78 Vgl. Schriften VIII, 559 ff.
79 Schriften IV, 413.
80 Schriften VI, 25.
81 Schriften VI, 13.
82 Zur Begriffsbestimmung des Ausdruckes «Vollendung» vgl. Schriften VIII,

593.
83 Die Ausdrücke bezeichnen hier zwar denselben Träger (die Vollendung des

Menschen) aber doch auf wesentlich verschiedene Weisen (vom Menschen her, von
Gott her).



220 Der geschichtliche Mensch

nur noch auf die äußerste Möglichkeit der Existenz verweisen, Aussagen
über die Wirklichkeit solcher Vollendung sind ihr versagt; denn das

letzte, was sie am Menschen festzuhalten vermag, ist seine Hineinver-
wiesenheit in jene immer größere und freigeschenkte Wirklichkeit, die

der endliche Mensch von sich her nicht zu erreichen vermag.
«Nur das Ungeschuldete der Liebe kann diese Kreatur wirklich

vollenden »84.

Bibliographie

Aristoteles: Metaphysica, ed. W. Jaeger. Oxonii: E typographo Claren-
doniano, 1957.

Dilthey, W. : Gesammelte Schriften. Hrsg. O. Bernhard Groetenhuysen.
Leipzig und Berlin, 1921-1936.
Bd. I : Einleitung in die Geisteswissenschaften - Versuch einer Grundlegung

für das Studium der Gesellschaft und der Geschichte. 19232.

Bd. V: Die geistige Welt. Einleitung in die Philosophie des Lebens.
Hälfte 2 : Abhandlungen zur Poetik, Ethik und Pädagogik.

Gaboriau, F.: Le tournant théologique aujourd'hui selon K. Rahner. Paris:
Desclée, 1968,

Gadamer, H.-G. : Die Kontinuität der Geschichte und der Augenblick der
Existenz. In: Geschichte - Element der Zukunft. Tübingen, J. C. B.
Mohr, 1965, S. 33-49.
Geschichtsphilosophie, Geschichtlichkeit in: RGG.
Kleine Schriften I. Tübingen: J. C. B. Mohr, 1967.
Le problème de la conscience historique. Louvain: Edit. Nauwelaerts,
1963 (Leçons de 1957).
Wahrheit und Methode. Tübingen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 19652.

Gerken, A. : Offenbarung und Transzendenzerfahrung, Kritische Thesen

zu einer künftigen dialogischen Theologie. Düsseldorf: Patmos,
Theologische Perspektiven, 1969.

Heidegger, M.: Sein und Zeit. Tübingen: Max Niemeyer Verlag, 19537.

(abgekürzt zitiert: SZ)
Holzwege. Frankfurt/Main: Vittorio Klostermann, 19634.

Vorträge und Aufsätze. Pfullingen: Günther Neske, 1954.
Der Satz vom Grund. Pfullingen: Günther Neske, 19573.

Unterwegs zur Sprache. Pfullingen: Günther Neske, 1959.

Kant, I. : Kritik der reinen Vernunft. Hrsg. von W. Weischedel. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Werke in zehn Bänden, Bd. 3/4,1968
(abgekürzt zitiert: KRV)

84 Schriften VIII, 603.



Der geschichtliche Mensch 221

Kritik der Urteilskraft. Hrsg. von W. Weischedel. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Werke in zehn Bänden, Bd. 8, 1968.
Kritik der praktischen Vernunft. Hrsg. von W. Weischedel. Darmstadt :

Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Werke in zehn Bänden, Bd. 6,
S. 103-302.

Platon : Piatonis Opera, Recognovit brevique adnotatione critica instruxit
Johannes Burnet.

Rahner, K./Overhage, P.: Das Problem der Hominisation. Freiburg:
Herder, Quaestiones disputatae 12/13, 1961.
(abgekürzt zitiert: QD 12/13)

Rahner, K. : Geist in Welt; Zur Metaphysik der endlichen Erkenntnis bei
Thomas von Aquin. München: Kösel, 19643 (unveränderter Nachdruck
der zweiten Auflage; diese zweite Auflage wurde im Auftrag des
Verfassers überarbeitet und ergänzt von J. B. Metz; erste Auflage:
Innsbruck: Felizian Rauch, 1939).
(abgekürzt zitiert: GW)
Hörer des Wortes. Zur Grundlegung einer Religionsphilosophie.
München: Kösel, 19632 (2. Auflage neu bearbeitet von J. B. Metz; 1.

Auflage: München: Kösel-Pustet, 1941).
(abgekürzt zitiert: HW)

Rahner, K./Ratzinger: Offenbarung und Überlieferung. Freiburg: Herder,
Quaestiones disputatae 25, 1965.

(abgekürzt zitiert: QD 25)
Schriften zur Theologie, Band I. Einsiedeln: Benziger, 19647.

(abgekürzt zitiert: Schriften I)
Schriften zur Theologie, Band III, Zur Theologie des geistlichen Lebens.
Einsiedeln: Benziger, 19593.

(abgekürzt zitiert : Schriften III)
- - Schriften zur Theologie, Band IV, Neuere Schriften. Einsiedeln:

Benziger, 19644.

(abgekürzt zitiert: Schriften IV)
Schriften zur Theologie, Band V, Neuere Schriften. Einsiedeln:
Benziger, 1962.

(abgekürzt zitiert: Schriften V)
Schriften zur Theologie, Band VI, Neuere Schriften. Einsiedeln:
Benziger, 1965.

(abgekürzt zitiert: Schriften VI)
Schriften zur Theologie, Band VIII. Einsiedeln: Benziger, 1967.

(abgekürzt zitiert : Schriften VIII)
Schleiermacher, F. D. E. : Hermeneutik, hrsg. u. eingel. von H. Kimmerle.

Heidelberg: C. Winter-Universitätsverlag, 1959.
Simons, E. : Philosophie der Offenbarung. Auseinandersetzung mit Karl

Rahner, Stuttgart: W. Kohlhammer Verlag, 1966.


	Der geschichtliche Mensch

