Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 16 (1969)

Heft: 2

Artikel: Der geschichtliche Mensch

Autor: Eicher, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760430

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760430
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PETER EICHER

Der geschichtliche Mensch *

Karl Rahners philosophische Reflexion zur Geschichtlichkeit

«Es ist dem Menschen nicht von Natur
schon mitgegeben, was er sein wird.»
W. Pannenberg

A. Geschichte und Philosophie

Die philosophische Reflexion auf die Geschichte ist selber geschicht-
lich bedingt, denn die philosophische Schau der Idee und die Reflexion
auf das geschichtliche Ereignis feierten ihre Vers6hnung erst in der Philo-
sophie der Neuzeit. Diese Versshnung geschah nicht unabhingig von
der christlichen Offenbarungsverkiindigung, welche ihre Sinnquelle in
einem geschichtlichen Ereignis fand; erst auf dem Hintergrund solcher
Offenbarung konnte die philosophisch-sikularisierte Frage entstehen,
wie das geschichtliche Geschehen selber zum Sinntriger eines (heils-)
notwendigen Ereignisses und der Mensch zu einem sich geschichtlich
verstehenden Wesen werden konnte.

Der philosophische Geist der Griechen richtete sich weniger auf
die Wesensgesetze des individuellen und politischen Geschehens, als

* Dieser Beitrag ist einer Studie entnommen, welche die gesamte philosophi-
sche Anthropologie Karl Rahners in ihrer methodischen Eigenart, ihrer Durch-
fithrung und ihrer Beziehung zur Theologie herauszuarbeiten und in ihrer philo-
sophiegeschichtlichen Bedeutung zu erfassen sucht. Unter dem Titel: Die anthvopo-
logische Wende, Karl Rahners philosophischer Weg von der Natur des Menschen
zur personalen Existenz, wird die Studie demnéchst als erster Band einer neuen
Schriftenreihe zur FZPhTh im Paulusverlag Fribourg erscheinen.

Fiir die in den folgenden Anmerkungen gebrauchten Abkiirzungen s. Biblio-
graphie, S. 220 1.



198 Der geschichtliche Mensch

vielmehr auf die Harmonie der Natur, deren allgemeine Struktur und
deren erste Griinde dem Philosophen zu erforschen aufgegeben war. Das
urspriingliche philosophische Denken der Griechen fand zu seiner Wissen-
schaftlichkeit gerade dadurch, daBl es sich von der mythischen Erzih-
lung absetzte, an welcher der allgemeine Sinn und der letzte Grund einer
Wirklichkeit durch eine ganzheitliche Einfithlung abgelesen werden
konnte !. Wie sollten auch die verwirrenden und frei getanen Entschei-
dungen der Menschen und ihr geschichtliches Handeln mit den ewigen
Prinzipien (den mpétat dpyet) und den allgemeinen Ursachen der stoff-
lichen Dinge (den aittot) in Zusammenhang stehen kénnen?

Bis zu Kant und noch bei ithm selbst ist die erkenntnismaBige Sub-
jekt-Objekt-Beziehung ungeschichtlich bestimmt und die Meinung vor-
herrschend, der Gegenstand kénne vom Subjekt in zeitloser Anwesen-
heit vorgestellt werden. Geht es der philosophischen Reflexion nicht
gerade um die Eliminierung all jener geschichtlichen Bedingtheit, die
zwischen den Verstehenden und das Verstandene treten kann? Oder
trigt die Geschichte einen philosophisch explizierbaren und also allge-
meinen Gehalt in sich? Koénnen geschichtliche Ereignisse zu Sinntrdgern
werden, und wenn ja, wie versteht sich dann der Mensch von ihnen her?
Gehort so etwas wie die Geschichte dem Menschen notwendig zu? 2

- Das Wort «Geschichte» hat in der deutschen Sprache einen zwei-
fachen Sinn: es besagt nicht nur den Ablauf der duBern Ereigniskette,
sondern auch das Wissen um sie. Die philosophische Aufmerksamkeit
hat sich dabei seit der Entstehung des historischen BewuBtseins zu
Beginn des 18. Jahrhunderts 3 primir der Frage nach der Einheit und
dem Sinn des duBern Geschehens zugewandt und also materiale Ge-

1 Zu solcher Auseinandersetzung vgl. etwa die Dialoge des frithen PraTto
(besonders schén im Eutyphron) oder die Bestimmung der émiotyun bei ARISTOTE-
LEs in der Metaphysik (982 a ff.).

2 Wenn wir im folgenden tiber die Geschichtlichkeit in Rahners Philosophie
reflektieren, so muB mit ihm selbst gesagt werden: «Natiirlich muB diese Uber-
legung hier zwangsldufig und unvermeidlich fragmentarisch und unvollkommen
bleiben. Denn hinter dem Problem Wahrheit und Geschichte steht eigentlich die
Problematik der Metaphysik der Erkenntnis iiberhaupt von ihren Anfdngen bis
auf den heutigen Tag. Die Vereinbarkeit von absoluter Wahrheit und Geschicht-
lichkeit der Wahrheit ist eine der Grundfragen der Philosophie tiberhaupt»
(Schriften VIII, 89 1.). :

3 Vgl. H.-G. GaApAaMER, Wahrheit und Methode, 1-38; vom gleichen Autor
den Artikel «Geschichtsphilosophie» und «Geschichtlichkeit» in RGG, 1488-1498,
vgl. besonders 1491; vom gleichen Autor: Kleine Schriften I, Das Problem der
Geschichte in der neueren deutschen Philosophie, 1-10.



Der geschichtliche Mensch 199

schichisphilosophie getrieben; diese Fragestellung fand in der Meta-
physik der Geschichte bei Hegel einen einmaligen Hohepunkt. Aber diese
materiale Geschichtsphilosophie fand ihre Kritik nicht in der Ersetzung
ihrer Kategorien durch andere, sondern in der Bezweiflung ihrer Er-
kenntnisquelle selber. W. Dilthey vermochte zu zeigen, dal die Subjekt-
Objekt-Beziehung nicht ein unmittelbares Verhiltnis von Anschauung
und Anwesendem darstellt, weil alles geistige Leben erst innerhalb der
ekstatischen Zeitlichkeit des Menschen mdglich wird: das Individuum
begreift die Geschichte nur, weil es selbst ein geschichtliches Wesen ist,
es begreift die Geschichte auf geschichtliche Weise und also nicht in
absolutem Wissen (Hegel) *. Kants Kritik der reinen Vernunft war dem-
nach auszudehnen auf die Kritik der historischen Vernunft 3; diese Kritik
fithrte erst W. Dilthey in seiner Hermeneutik ® vom Lebensbegriffe und
also von der psychischen Struktur des menschlichen Lebens her durch 7.
Damit hatte sich die anfinglich materiale Geschichtsauffassung in eine
formale Disziplin, in die Theorie der historischen Erkenntnis verwandelt,
welche eine endgiiltige philosophische Aussage iiber den Sinn der Welt-
geschichte geradezu verbietet. Die philosophische Reflexion auf die Ge-
schichte hat sich nach Dilthey konsequenterweise ganz der Frage nach
den subjektiven Bedingungen der Mdglichkeit des geschichtlichen Ver-
stehens zugewandt.

Diese Kritik Diltheys hat Martin Heidegger radikalisiert, indem er
die Geschichtlichkeit des Menschen nun nicht mehr vom Ablauf und
vom Verstehen der faktischen Geschichte her falit, sondern umgekehrt
das historische BewuBtsein und das geschichtliche Handeln von der Zeit-
lichkeit des menschlichen Seins her begriindet 8 Diese Zeitlichkeit ist

* Zu DiLtHEYs Kritik der Metaphysik, welche die Geschichte von der Natur
aus begreift, statt die Natur vom geschichtlichen Menschen her, vgl. Gesammelte
Schriften, Bd. I, 127-134; Bd. V, 222 {.

5 Zu diesem Versuche Diltheys vgl. H.-G. GADAMER: Le probléme de la con-
science historique, 23 f.

6 Vgl. Ges. Schriften V, 318 ff.

7 Die Entdeckung des Lebens als Prinzip der Auslegung verdankt Dilthey
selbst Friedrich Schleiermachers Gedanken zur Hermeneutik. Vgl. dazu F. SCHLEIER-
MACHER: Hermeneutik.

8 Diltheys Betonung der Geschichtlichkeit bleibt rein methodischer Art,
Heideggers Radikalisierung besteht darin, dafl er sie micht mehr psychologisch
faBt, sondern streng ontologisch und zwar vor und nach seiner Kehre. Zu Heideggers
Verhiltnis zu Dilthey vgl. bes. SZ, 397 ff. Fuar Heideggers Auffassung ist hier
vor allem Fichtes philosophische Bestimmung des Geistes als Leben, als Kraft, Tat-
handlung und Energie entscheidend gewesen; von daher versteht sich die Polemik
gegen jedes Verstdndnis des Geistes als einer vorhandenen Substanz.



200 Der geschichtliche Mensch

nun nicht mehr wie bei Dilthey psychologisch gefalt, sondern streng
ontologisch: in «Sein und Zeit» noch mit dem Akzent auf der ekstati-
schen Zeitlichkeit des Logos ?, im Spatwerk als die Geschicklichkeit des
Seins selbst 19, Die Zeitlichkeit des Daseins ist eine Seinsweise, die alles
umgreift, insbesondere auch die Erkenntnis des Immerseienden (welches
damit nicht mehr wie bei Dilthey zum Gegenbegriff gegen das Zeitliche
wird). In der Sichtweise von Sein und Zeit ist damit der Horizont fiir
die Seinsfrage nicht mehr die griechische Harmonie der Natur, sondern
die radikale Zeitlichkeit des menschlichen Daseins, welches sich von der
Geschichte her auslegt 1!; im Spidtwerk ist es das sich gebende Sein,
welches sich in geschichtlicher Art offenbart und verhiillt. Einen Zu-
sammenhang von Weltgeschichte gibt es also nicht primir, weil sich
gewisse Ideen oder Strukturen in der Geschichte durchhalten, sondern
weill das Dasein in seiner Zeitlichkeit Welt nicht anders verstehen kann
(das Sein sich nicht anders geben kann).

Die doppelte Perspektive der Geschichtlichkeit des Daseins und der
Geschicklichkeit des Seins !? bestimmt auch Rahners Explikation der
Geschichtlichkeit, wenn auch in einer wesentlich von der Theologie her
bestimmten Problematik; Rahners Bestimmung der Geschichtlichkeit
kann deshalb nicht einfach als die Fortsetzung oder Interpretation der
heideggerschen Gedankenginge aufgefaft werden, sein Denken gibt
auch hier nicht nur eine Auslegung des thomasischen oder heideggerschen
Seinsverstandnisses, sondern einen eigenstidndigen und originalen Ent-
wurf. Der Terminus des «Entwurfes» meint hier nicht einen Mangel,
sondern verweist auf den fragmentdren Charakter aller Ausfiithrungen
Rahners zu diesem Thema.

9 Vgl. 19 ff., 332 ff., 375-437.

10 Vgl. Holzwege, 193-202, 232-235, 300-302 und passim; Vortriage und
Aufsitze: 3246, 231-256; Der Satz vom Grund: ganz; Unterwegs zur Sprache,
263-2617.

11 Vgl. H.-G. GADAMER: Geschichte — Element der Zukunft, 35: «Der Be-
griff der Geschichtlichkeit will nicht {iber einen Geschehenszusammenhang etwas
aussagen: dafl es wirklich so war, sondern iiber die Seinsweise des Menschen, der
in der Geschichte steht und in seinem Sein selber von Grund auf nur durch den
Begriff der Geschichtlichkeit verstanden werden kanny.

12 Der Terminus «Geschicky» und «Geschicklichkeit» findet bei Heidegger eine
charakteristische Abwandlung; in SZ versteht er darunter «das schicksalhafte Da-
sein als In-der-Welt-sein wesenhaft im Mitsein mit Andern» (384), im Spatwerk
¢«das Geschick des Seins, das sich weltgeschichtlich als die abendlédndische Meta-
physik entfaltet» (Holzwege, 340).



Der geschichtliche Mensch 201

B. Die besondere Problemsituation Rahners

Die transzendental-ontologischen Explikationen von «Geist in Welt»
beruhten noch ganz auf der ungeschichtlichen Explikation der Seins-
frage; darin war Rahner nicht nur von der an sich ungeschichtlichen
Metaphysik des Thomas, sondern ebensosehr von dem unmittelbaren und
unzeitlichen Verstdndnis der Subjekt-Objeki-Bezichung bei Kant ab-
héangig. Ganz entsprechend der geistesgeschichtlichen Entwicklung des
europdischen Denkens, in welchem das Problem der Geschichte von der
christlichen Offenbarungsreligion her in die Philosophie einbrach, stellt
sich auch fiir Rahner das Problem der Geschichte erst in seiner Reli-
gionsphilosophie und in der philosophischen Reflexion auf die theo-
logische Problematik. Es finden sich drei deutlich verschiedene Phasen
der Rahnerschen Analyse, welche eine klare Evolution des Gedankens
anzeigen (wennsieauch nicht eine Kehre heideggerscher Art einschlieBen).
Die Entwicklung des Denkens entspricht dabei der religionsphilosophi-
schen und der theologischen Fragestellung, die in ihren drei Schwer-
punkten kurz herausgehoben werden muB.

a) Die erste Aporie

Eine erste gedankliche Schwierigkeit, welche Rahner zu der erst-
maligen Ausarbeitung der Geschichtlichkeit fithrte, ergab sich aus dem
Versuch, mit den Ergebnissen von «Geist in Welt» die Religionsphilo-
sophie zu begriinden 3. Wie kann mit einer iiberzeitlichen und unge-
schichtlichen Ontologie, wie sie in dieser Erkenntnismetaphysik gegeben
wurde, das Offenbarungsgeschehen als ein wesentlich einmaliger Vor-
gang begriindet werden, der in sich einen notwendigen Sinn trigt?
Und wie soll aus dem ungeschichtlichen Verhéltnis des Menschen zum
Absoluten die Notwendigkeit oder schon die Moglichkeit dargetan wer-
den, dall der Mensch sein Verhéltnis zu eben diesem Absoluten auf ein
in der faktischen Historie ergangenes Wort griindet?

«Es ist nach ein und demselben gefragt, ein und dieselbe metaphysische

Frage gestellt: ob sich ndmlich in einer metaphysischen Uberlegung der
Mensch mit Fug und Recht gerade dahin bestimmen lasse, da3 er das

13 Dieser Versuch datiert vom Sommer 1937.
14 Vgl. HW, 26.



202 Der geschichtliche Mensch

Wesen zu sein habe, das in seiner Geschichte Ausschau zu halten hat
nach der moglichen Offenbarung des Gottes, der ihm in seiner Meta-
physik als der wesentlich Unbekannte erscheint» 15,

Aus der geistigen Existenz des Menschen muf} also sein notwendiges
Verhiltnis zu einem geschichtlichen Geschehen dargetan werden. Die
Entfaltung dieses anthropologischen Aspektes geschieht in «Horer des
Wortes» in einem dreifachen Schritt:

— durch die transzendentale Explikation des Absoluten in seiner eigenen
Freiheitsgeschichte (vgl. C: Die absolute Geschichte)

— durch die transzendentale Ableitung der Geschichtlichkeit von der
materialen R&umlichkeit und Zeitlichkeit des Daseins her (vgl. D:
Die Erkenntnistranszendenz im Raum der Geschichte)

— und schlieBlich (blo andeutungsweise) durch die Freiheitsgeschichte
des Menschen selbst (vgl. I': Die personale Freiheitsgeschichte).

Diese ganze Problematik wird schon in «Ho6rer des Wortes» durch
die Frage verallgemeinert, inwiefern der Mensch iiberhaupt (also ohne
Voraussetzung einer faktischen Offenbarung) nur geschichtlich zu sich
selber finden konne, so daB Rahners Ausfithrungen auch unabhingig von
ihrem Zusammenhang mit der Religionsphilosophie ihre philosophische
Bedeutung erhalten 16.

b) Die zweite Aporie

Eine zweite Frage, die sich Rahner vom christlichen Glaubensver-
stdndnis her aufdringt, kreist um die Thematik der Heilsgeschichte und
der ihr folgenden Geschichte der Glaubensgrundsétze, also um die Pro-
blematik der Dogmenentwicklung *’. Die Frage, was Sinn, Moglichkeit
und Grenzen einer solchen Entwicklung sei, ruft notwendig der philo-

9 HW, 29

16 Vgl. HW, 10, 30, 36 £.; vgl. 36: «Es muf3 ihm (Lessing) gezeigt werden, daf3
eine geschichtliche Begriindung des menschlichen Seins von vornherein schlecht-
hin unvermeidbar ist, und daB3 die Freiheit, die der Mensch in solcher Begriindung
betédtigt, keine Instanz gegen die sachliche Evidenz der wahren Einsicht ist, son-
dern aus der Natur des Menschen und des fiir seine Existenzbegriindung erforder-
ten eigentiimlichen Erkenntnisgegenstandes erflieBt»; vgl. 37: Es geht um den
«Nachweis der grundsitzlichen Hineinverwiesenheit des Menschen in seine Ge-
schichte».

17 Vgl. Schriften I, 49 ff., 169 ff.; Schriften IV, 11 ff.



Der geschichtliche Mensch 203

sophischen Frage nach der Geschichtlichkeit der Wahrheit siberhaupt. Gibt
es in solcher Entwicklung notwendige Gesetze? Was heift noch Wahr-
heit, wenn sich keine solchen Gesetze finden lassen? Wird Wahrheit
durch ihre Entwicklung nicht gerade aufgehoben? (Vgl. E: Die Ge-
schichtlichkeit der Wahrheit.)

¢) Die dritte Aporie

Der dritte Themenkreis entspringt wiederum dem jiidisch-christ-
lichen Geschichtsverstdndnis als einer linearen Bewegung auf die Zu-
kunft hin, die erst von der Eschatologie her ihre Vollendung erfdhrt.
Verlduft die Kurve der Geschichte nicht als die ewige Wiederkehr des
Gleichen und also zyklisch, sondern geht sie in linearer Bewegung auf
ihre Endgiiltigkeit hin, so erhilt auch der geschichtliche Augenblick von
der Zukunft her eine end-giiltige Bedeutung. Ein solches Geschichts-
bewuBtsein, mag es noch so sehr von einem Glaubensverstdndnis getragen
sein, gibt dem philosophischen Denken Probleme auf. Wird in der Ge-
schichte selbst Endgiiltigkeit erreicht, und wenn ja, wie ist dies moglich?
(Vgl. F: Die personale Freiheitsgeschichte.) Wie geht die Geschichte auf
ihre Zukunft hin, wie steht diese Zukunft in unsere Gegenwart hinein?
Gibt es eine Vollendung der Geschichte? (Vgl. G: Vollendung.) Hier
werden bei Rahner wieder materiale Geschichtsbetrachtungen zum Vor-
schein kommen, die — ihrer theologischen Provenienz wegen — hier nur
soweit dargestellt werden koénnen, als sie einer durchgingigen Rationali-
sierung standhalten. Dies schlieBt nicht aus, dal die ratio ihrer letzten
philosophischen Méglichkeit bewuBt wird, erst von dem her ihre Er-
fiillung zu finden, was sie aus sich selbst nicht finden kann.

Die Notwendigkeit der Reflexion auf die Geschichte wird bei Rahner
von der zeitgendssischen Denkweise her begriindet. Wenn dabei in « Horer
des Wortes» iiberraschenderweise die Ungeschichtlichkeit des modernen
Menschen als Grund zu solcher Reflexion angegeben wurde, so war es
in den spdteren Schriften gerade das reflexe, geschichtliche Wirklichkeits-
verstdndnis des modernen Menschen, welches Rahner zur philosophischen
Untersuchung trieb; es scheint Rahners Analyse da auch irgendwo ge-
schichtlich bedingt zu sein... 18

18 In HW (36) wird das «naturwissenschaftlich-technische Evidenzideal» fir
die «historische Skepsis des modernen Menschen» verantwortlich gemacht, wah-
rend etwa in Schriften VIII (100) betont wird, daB die heutige Situation «durch
die reflektierten Erfahrungen der menschlichen Geschichtlichkeit» bestimmt ist,



204 Der geschichtliche Mensch

Indem Rahner die Geschichte philosophisch nicht von dem (natura-
len oder ereignishaften) Seienden her denkt, sondern das Seiende (kos-
mologischer oder geschichtlicher Art) von der Geschichtlichkeit des
Menschen her faf3t, entfaltet er noch einmal sein philosophisches Pro-
gramm: das Sein — und auch das Sein des Menschen — ist von der Seins-
frage her zu denken. Die transzendentale Explikation der Geschicht-
lichkeit fithrt uns noch einmal zu den zentralen Punkten der Rahner-
schen Anthropologie *°.

C. Die absolute Geschichte

So sehr Karl Rahner im urspriinglichen Ansatz dem fundamental-
ontologischen Anliegen Heideggers gefolgt sein mag, so sehr hat er doch —
im AnschluB3 an die groBe Metaphysik des Aquinaten — dessen immanente
ontologische Differenz gesprengt: das zeigt sich unabweisbar in beider
Auffassung von der Geschichte des Seins. Diese darf nach Heidegger
nicht metaphysisch gedacht werden, als wire da ein {iibersinnliches
Wesen, welches der menschlichen Geschichte erst Sinn und Richtung
gibt 2° und damit die Werte bestimmt — sie muBl aber nach Rahner
primér als die Geschichte des metaphysisch-iibersinnlichen Absoluten
mit dem Menschen aufgefaBBt werden. Das Absolutum ist nach Rahner
schon immer als der absolute Wert erschlossen und kann also in seiner
Geschichte zum Sinnmittelpunkt des Lebens werden. Die Geschichte
selbst muf} fiir Rahner metaphysisch bestimmt werden, eine Auffassung,
welche Heideggers phdnomenologischer Sehweise als die Ursiinde des
Denkens erscheinen muB.

Die Voraussetzungen zu der solchermalen metaphysisch bestimm-
ten Geschichtsauffassung wurden in unserer Arbeit schon abgehandelt %
und werden hier nur mehr zusammenfassend dargestellt. In transzen-
dentaler Ableitung von der Iragbarkeit des Seins und von der Selbst-
bejahung der eigenen Endlichkeit zeigte sich das Absolute als das Sei-

und der Mensch sich gerade von den naturwissenschaftlich bedingten technischen
Moglichkeiten her wesentlich als auf die Zukunft hin gerichtet erfahrt — also ge-
schichtlich (vgl. Schriften V, 159; VI, 15 ff.; VIII, S. 99 ff.).

19 Es geht Rahner auch hier um eine streng franszendentale Explikation (vgl.
HW, 28, 144 f£.).

20 Vgl. insbesondere die Studie «Nietzsches Wort ‘Gott ist tot’» in: Holz-
wege, 193-247.

BMvel. 11, Bs§21;831;839 6



Der geschichtliche Mensch 205

ende der vollig gelichteten und freien Seinshabe: Gott ist beisichseiend so,
daB er unsere Endlichkeit frei setzt. Diese Freiheit des Absoluten wird
in jedem Urteil und in jeder Handlung mitbejaht ?2: der Mensch steht
Gott als einem Selbstmédchtigen 2 und frei Handelnkénnenden gegen-
iiber; er verhilt sich zu Gott wie zu einer Person 2¢:

«diese Personalitdt Gottes zeigt sich im Sicher6ffnen des absoluten Seins
vor der menschlichen Transzendenz, weil dieses in der Fragbarkeit alles
Seins durch den Menschen erscheint, das zugleich Fraglichkeit ist» 2.

Die Analysen zur evolutiven Entwicklung verboten nun allerdings das
wnnerweltliche Handeln des Absoluten, weil der transzendente Grund der
Setzung der Welt nicht mehr eine Ursache in der Welt zu sein vermag.
Ist damit nicht jedes geschichtliche Handeln des Absoluten in der Welt
ausgeschlossen? Und wie ist nach diesen Analysen ein innerweltliches
Handeln Gottes auch nur denkbar’? Was ist der Ort eines moglichen
geschichtlichen Handelns von Gott in der Welt?

Rahners These, welche das Verhiltnis von Immanenz und Trans-
zendenz im Raume der Geschichte neu bestimmen soll, geht dahin, da
alles Seiende, also auch Gottes freies Handeln «durch das Wort im Hori-
zont der welthaften Erscheinung » %6 zur Gegebenheit gebracht werden
kann, eine These, die sich aus Rahners Ansitzen konsequent entwickeln
14Bt. Denn durch den Vorgriff erschlieBen wir alle mdglichen Seinsweisen
in formaler Leere, so dal3 uns jedes innerweltlich erscheinende Seiende
nur mehr als die Verwirklichung einer Moglichkeit und also als begrenztes
und endliches Seiendes erscheint. Durch die Negation 27 dieser Begren-
zung 148t sich nichtinnerweltliches Seiendes bezeichnen, welches durch
die analog gedachte Steigerung der Seinshabe grundsitzlich positiv
bestimmt werden kann. Da uns solchermaBen die M dglichkeit einer nicht-
immanenten Existenz gegeben ist, kann uns deren Wirklichkeit auch
prinzipiell durch ein (allerdings zu glaubendes) Wort ab exteriori affir-
miert werden 28. Und mit einer solchen Moglichkeit kann nun der Mensch
rechnen, ja solche Moglichkeit ist mit seiner seinsverstehenden Vernunft

22 Vgl. HW, 105-112.

23 Vgl. HW, 111.

24 Vgl. § 40.

25 HW, 112.

26 W, 185.

27 Vgl. HW, 186.

28 Vgl. HW, 190, Anm. 3.



206 Der geschichtliche Mensch

notwendig eroffnet: der Mensch, der reflex das iibernimmt, was er selber
1st, hat darauf zu hoéren, ob nicht in einem menschlichen Worte der freie
Absolute sich mitteilt . Das Wort ist der Ort des moglichen geschicht-
lichen Handelns Gottes in der Welt.

Das freie Handeln, sei es Handeln des Absoluten im Wort oder
Handeln des Menschen in der Geschichte ist dabei als solches geschichit-
lich, weil es unwiederholbar und also einmalig ist; als solches kann es
aus einer vorausgehenden Naturkausalitit nicht abgeleitet werden 3°:
was nicht nach allgemeinen und notwendigen Gesetzen geschieht, das
nennt Rahner ein geschichtliches Geschehen. Die mogliche freie Offen-
barung des Absoluten im menschlichen Worte — und also im Raum der
menschlichen Zeit — ist von sich aus geschichtlich, weil einmalige, nur
in sich selbst-stdndige Handlung eines Freien 31,

Kritische Anmerkung: Offenbarung als Selbsttranszendenz?

Die Frage, ob hier Rahner nun noch doch ein innerweltliches Han-
deln des Absoluten (und zwar ein unerwartbar-wunderbares) postuliert,
entgegen den Thesen zu seiner Evolutionslehre 32, ist damit nicht abge-
wiesen. Soll das Wort des Absoluten — folgerichtig zur Lehre der evolu-

29 Die Frage, wieweit in HW unkritisch ein jedenfalls zu undifferenziertes
Offenbarungsverstdndnis der biblischen Botschaft als einer Mitteilung von auBer-
weltlichem Seienden angenommen ist, kann in diesem Zusammenhange nicht
berithrt werden.

30 Vgl. HW, 165. Die ganze neuzeitliche Reflexion auf die Geschichte ist
auch eine Auseinandersetzung mit der kantischen AuseinanderreiBung von Natur-
und Freiheitskausalitdt (vgl. Kritik der Urteilskraft A XVIII, B XVIII: ¢« Verstand
und Vernunft haben also zwei verschiedene Gesetzgebungen auf einem und dem-
selben Boden der Erfahrung, ohne daB eine der anderen Eintrag tun darf. Denn so
wenig der Naturbegriff auf die Gesetzgebung durch den Freiheitsbegriff Einflull
hat, ebenso wenig stort dieser die Gesetzgebung der Natury, vgl. KRV, A 532,20 —
A 558,13 | B 560,20 — B 586,13). Was der Naturkausalitdt entspringt, kann jeden-
falls die Freiheit — und also die menschliche Geschichte — nicht bestimmen (vgl. dazu
die Kritik der praktischen Vernunft, 126-143 und passim). Die Vermittlungsver-
suche dieser dichotomischen Abgrenzung begannen schon mit F. Schiller, fiir den
das Sinnengefithl die Sittlichkeit mitbestimmt. Wéahrend es fiir M. Weber der
Begriff des Typus, fiir Dilthey der Begriff der Struktur war, welcher die Freiheits-
geschichte mitdeterminiert, so ist es fiir Heidegger und in seinem Anschlusse auch
fiir Rahner vor allem der Begriff der Situation, welcher zwischen der Naturbestim-
mung und der Freiheitshandlung vermittelt. Rahner geht dabei iiber Heidegger
hinaus, indem fiir ihn nicht »wu» die Situation, sondern vor allem auch das trans-
zendental explizierbare Wesen des Menschen seine Freiheit verpflichtet. Vgl. dazu
die Abschnitte E und F dieses Paragraphen.

31 Vgl. HW, 165.

32 Vgl. § 42.



Der geschichtliche Mensch 207

tiven Wesensiiberbietung — als durch die innerweltliche Selbsttrans-
zendenz erwirkt gedacht werden, so daB3 auch hier zu sagen wire, dal3
Gott nicht 7z der Welt wirkt, sondern als absolut transzendenter dze
Welt? Oder sollen wir umgekehrt sagen, daBl Gottes Wort und Handeln
nicht von der Selbstiiberbietung der Immanenz her geschieht, sondern
als geschichtliches Handeln in der Welt, dann folgt, daBl doch prinzipiell
auch die Evolution als immanentes Handeln Gottes verstanden werden
konnte? Oder sollen wir im Anschlusse an Kant die Naturkausalitdt von
der Kausalitdt der Freiheit vollig trennen und sagen, dalB3 hier zwei ganz
verschiedene Bereiche vorliegen? Wiirde aber nicht gerade der Offen-
barungscharakter der gottlichen Rede aufgehoben, wenn diese doch
wieder aus der Immanenz, nach den allgemeinen Gesetzen des Werdens
erklart wiirde:

¢«Diese Offenbarung Gottes kann nicht vom Menschen her begriindet
werden, weder in ihrer Tatsdchlichkeit oder Notwendigkeit noch in
ihrem inneren Wesen» 33,

Die philosophische Explikation der Moglichkeit der absoluten Geschichte
kann nicht von der Selbsttranszendenz her geschehen, weil diese ja
gerade eine allgemeine Gesetzlichkeit einschlieBt, welche dem geschicht-
lichen Handeln definitionsgemdl nicht zukommen darf. Gibt es also
prinzipiell doch die Moglichkeit eines geschichtlichen Handelns Gottes
in der Welt, welches durch die Selbsttranszendenz nicht mehr erklirt
werden kann? Ist aber solche Moglichkeit eines innerweltlichen Handelns
Gottes an der Welt gegeben, warum schlieBt dann die Wesensselbst-
transzendenz der Evolution eine solche Ursache apriorisch aus? Ein ge-
wisser Hiatus in den Gedankengidngen Rahners ist hier umso weniger
abweisbar, als die folgende Erdrterung gerade zeigen wird, daB die
menschliche Geschichtlichkeit von der Raumzeitlichkeit nicht unab-
héangig ist, ebensowenig wie das kategoriale Wort, an das sich Gottes
Handeln bindet; die Ordnung der Natur- und der Freiheitskausalitdt
kann nicht so geschieden werden, daB3 erstere durch Selbsttranszendenz
erwirkt, letztere aber durch die Rede Gottes in der Welt erklart wird:
auch die Rede Gottes in der Welt setzt ein naturales Kausalitidtsver-
héltnis, mag dies gegeniiber dem eigentlichen freiheitlichen Offenbarungs-
geschehen noch so sekundir erscheinen.

2 HW, 22.



208 Der geschichtliche Mensch

J. B. Metz hat in der 2. Auflage von «Horer des Wortes» 3* einen
solchen Zusammenhang von kategorialer und transzendentaler Offen-
barung von der Theologie her anzudeuten versucht, wobei der Begriff
der Selbsttranszendenz auch in dieses freie, geschichtliche Geschehen der
Offenbarung eingefithrt wird 3. Diese #heologische Problematik muB hier
iibergangen werden. Sie verweist von anderer Seite auf dasselbe Problem 3¢

D. Die Erkenntnistranszendenz im Raum der Geschichte

Geschieht die absolute Geschichte im menschlichen Worte, so er-
eignet sie sich notwendig an einem Raumzeitpunkte, auf den sich der
Mensch, will er das Wort vernehmen, zuriickzubeziehen hat: die Ge-
schichtlichkeit des moglichen Handelns Gottes fordert von sich her das
menschliche Verhiltnis zur Geschichte:

«Die Geschichtlichkeit der moglichen Offenbarung von ihr selbst her ist
also auch geschichtlich zu denken im Sinn einer menschlichen Geschichte,
das heif3t, sie ist zu erwarten als ein raumzeitlich fixiertes Ereignis inner-
halb der Gesamtgeschichte der Menschen» 37.

Die transzendentale Frage nach der menschlichen Geschichtlichkeit
stellt sich so fiir Rahner als Frage nach dem Verhéltnis zu einem raum-
zeitlichen Eveignis, welches fiir die menschliche Frage nach dem Ab-
soluten Antwort zu sein vermag. Warum hat sich die menschliche
Geistigkeit gerade an ein solches Faktum zu wenden, warum ist sie an
die Erscheinung verwiesen, wenn sie nach dem Absoluten selbst fragt?
Warum hat der Mensch in die Geschichte auszugehen, wenn er diese
iiberwinden will? 38

34 Nicht unabhingig von Rahners eigenen Ideen und in faktischer Zusammen-
arbeit mit ihm (wie mir Karl Rahner ausdriicklich mitteilte [Gesprich vom 29.9.68]).

35 Vgl. HW, 11, 21 Anm. 6, 23 Anm. 8, 30 Anm. 15, 87 Anm. 10, 91 Anm. 1,
94 Anm. 3, 99 Anm. 6, 137 Anm. 1, 139 Anm. 2 und 3, 184 Anm. 6, 187 Anm. 2,
193 Anm. 4, 195 Anm. 6, 219 Anm. 10.

36 Zu Rahners Weiterfithrung dieser Problematik innerhalb seiner spitern
Theologie vgl.: QD 25, 11-24; Schriften VIII, 159-164. Von theologischer Seite
wurde diese Konzeption neuerdings in Frage gestellt von Rahners Schiiler A.
GERKEN (Offenbarung und Transzendenzerfahrung) und F. GaBoriau (Le tour-
nant théologique).

o HW, 197.

38 Zu dieser Fragestellung nach der Geschichtlichkeit der menschlichen Trans-
zendenzerfahrung vgl. HW, 143 ff., 198; vgl. 145: ¢«Es muBl gezeigt werden, da3
die Hinwendung zu seiner Geschichte ein inneres Moment der Geistigkeit des



Der geschichtliche Mensch 209

Es ist hier noch einmal die Frage nach der conversio ad phantasma
gestellt, die Frage nach der notwendigen Hinwendung der menschlichen
Geistigkeit zur materiellen Welt — nur jetzt nicht mehr zur unmittelbar
anwesenden, sondern zur geschichtlich durch das Wort vermittelten.
Aber Rahner geht dabei in « Horer des Wortes» kaum iiber die allgemeine
Analytik des ersten Aspektes der conversio (der Raumzeitlichkeit) hin-
aus; die anthropologische Begriindung der Geschichtlichkeit koinzidiert
mit der anthropologischen Begriindung der Sinnlichkeit, so daB hier
Rahner — trotz gegenteiliger Absicht — eher ein untergeordnetes Moment
der Geschichtlichkeit herausarbeitet 39.

Das Prinzip der menschlichen Geschichtlichkeit ist in solcher Per-
spektive die Raumzeitlichkeit, also letztlich das seinskonstitutive Moment
der Materia *0. Weil diese Materia der Grund der stindigen Hinfélligkeit
auf neue Seinsbestimmungen ist, erschopft sich der Mensch nicht in
einem Individuum, er ist wiederholbar, er hat von der Materia her eine
innere Raumlichkeit und Zeitlichkeit 4. Und also ist der Mensch einer
unter vielen, er ist 2z Raum und Zeit, er erfiillt die Moglichkeiten seines
Wesens nur in der Wiederholung und Vervielfiltigung der Individuen,
nur in der Menschheit.

Das personale Miteinander und das Nacheinandersein ist von der
rdumlich-zeitlichen Verfassung seines Wesens her transzendental abge-
leitet und nicht aus der dialogischen Eigenart des menschlichen Sprach-

Menschen selber ist (...) daB er als Geist in der Geschichte steht (...), daB die Ge-
schichtlichkeit des Menschen nicht etwas ist, was ihm faktisch eben auch zukommt,
sondern etwas, was er gerade als Geist, also auf Gott hin offener zu sein hat».

39 Vgl. dazu die berechtigte, aber in ihrer Gegensatzlichkeit tiberzogene Kritik
von E. Simons, Philosophie der Offenbarung, passim. Vgl. die entscheidende Frage
gegen Rahner ibid. 40: «Wie kann die konkrete geschichtliche Vergangenheit per-
sonaler Beziehungen unmittelbar sinnlich wahrnehmbar sein?» Dall die mensch-
liche Geschichte nicht primér eine Riickbeziehung des Menschen auf materielle
Ereignisse, sondern ein In-sein in einer dialogischen Freiheitsgeschichte der Men-
schen darstellt (vgl. op. cit. S. 138), sah Rahner spiter selber (vgl. Abschnitt E[F).
Allerdings ist eine solche Geschichtsauffassung (wie wir in Abschnitt C zu zeigen
versuchten) auch schon in HW latent vorhanden, insofern die Geschichtlichkeit
des Menschen von der absoluten Geschichte her gedacht ist. Diesen Ansatz Rahners
itbersieht Stmons, so dal} seine Interpretation des Rahnerschen Geschichtsbegriffes
(op. cit. 134 ff.) materialer ausfillt, als es dem Texte selber entspriche.

40 Vgl. HW, 161 fi.

41 Vgl. §§ 25/26. Zur Begrindung der Zeitlichkeit von der Materialitit her
vgl. GW, 120 ff.; vgl. GW, 121: «Nur solch eine Verdnderung, in der jedes Mo-
ment, um es selbst zu sein, einen Verweis auf ein anderes vor und nach ihm hat,
ist ein motus continuus und als solcher zeitbildend». Diese Zeitlichkeit der materia
wird schon in GW (122) als ¢menschliche Zeit» bezeichnet.

14



210 Der geschichtliche Mensch

vermogens oder aus der zeitlichen Struktur des menschlichen Seinsver-
stdndnisses begriffen #2:

«Auf Grund der materia als seines Wesenselementes bildet er von sich
her Raum und Zeit als innere Momente seines Daseins.

Wenn wir aber sagen: Der Mensch ist wesentlich einer unter vielen
seinesgleichen, mit denen er auf Grund seines inneren Wesens zusammen
ist in Raum und Zeit, dann sagen wir nichts anderes als: Er ist ge-
schichtlich im konkreten Sinne einer menschlichen Geschichte» 43,

Erst in solche Zeitlichkeit kann sich nach Rahner die einmalige Tat der
Freiheit einschreiben, weil diese ja anders nicht zur Erscheinung kommen
kann als innerhalb einer ontologischen conversio 4.

Mit dieser Explikation trifft Rahner wohl ein Moment an der an-
thropologischen Struktur der Geschichtlichkeit, aber der Eindruck bleibt
bestehen, es gehe hier noch nicht eigentlich um die Geschichtlichkeit des
Menschen, sondern um die an sich geschichtsfreie Erkenntnistranszen-
denz, die innerhalb der Geschichte zum Absoluten findet; daB sich das
Absolute gerade in der Geschichte und nicht unmittelbar offenbaren
konne, scheint so nach Rahner nicht eigentlich dem Wesenskern des
Menschen, seiner Transzendentalitit zu entsprechen, sondern ein An-
gebinde seiner Materialitit zu sein. Vollends wird das Ungeniigen sol-
cher Geschichtsphilosophie offenbar an der transzendentalen Begriin-
dung der personalen Mitwelt von der Materialitit des Menschenwesens
her, welches sich nun eben — weil materiell — vervielfiltigen muf3, um

42 Zur transzendentalen Ableitung der Geschichtlichkeit in dhnlicher Per-
spektive vgl. Schriften I, 253-322, bes. 311-322.

3 HW, 164 1.

# Vgl. § 40. E. Simons uibersieht diesen Aspekt der menschlichen Freibeit
in Rahners transzendentaler Geschichtsexplikation und wohl deshalb, weil bei ihm
selbst alles Gewicht auf diese Freiheitsgeschichte gelegt ist. Zur berechtigten Kritik
an Rahners noch einseitiger Auffassung vgl. jedoch E. Simons, op. cit., 136: «Ein
materielles Quantifizierungsprinzip kénnte danach allenfalls kérperliche Mannig-
faltigkeit erkldiren und deren Aufeinanderwirken in Raum und Zeit, nicht aber die
Geschichtlichkeit der Freiheit bzw. der Person. Denn das Entscheidende der Ge-
schichte, das Werden der Freiheit jeder einzelnen Person bzw. der Wandel des
gegenseitig personalen Einflusses, also der geistige Bezug von Generation zu Gene-
ration und Epoche zu Epoche ist damit nicht erkldart und auch nicht erkldrbar.
Mit einem Prinzip numerischer Vervielfachung, selbst wenn sie als ‘innerlich’ ver-
standen wird, 148t sich grundsédtzlich menschliche Geschichte als Freiheits- und
Geistesgeschichte, die sie urspriinglich und wesentlich ist, nicht fassen»; vgl. 137:
«Dieses Problem der raumzeitlichen Objektivierung der Freiheit ist jedoch sekundar
gegeniiber dem Problem, wie Freiheit in personaler Beziehung zur Erscheinung
kommt» (111). Auch hier geht Simons nicht auf Rahners Hinweis ein, der Er-
scheinungsort der absoluten Freiheit sei das Wort.



Der geschichtliche Mensch 211

ganz zur Erscheinung zu kommen. Diese Kritik wird nicht von aufen
her an Rahners Werk herangetragen, sie ist von Rahner, mehr oder
weniger explizit, auch selber vorgenommen worden:
«(...) weil diese personale Freiheitsgeschichte das materielle Geschehen als
inneres oder duBeres Moment einbegreift und so auc’ (nicht nur von

daher!) die eine Geschichte eines Kollektivs von geistigen Personen sein
kann und ist» 43. .

Diese Wandlung in Rahners Geschichtsverstindnis muf3 im folgenden
verdeutlicht werden.

E. Die Geschichtlichkeit der Wahrheit

Nach der materialen Geschichtsauffassung von « Hérer des Wortes»
kann nicht verstdndlich werden, warum das menschliche Verstehen und
also die menschliche Wahrheit selbst geschichtlichen Charakters ist 6,
Der Mensch hat danach zwar in die Geschichte hinauszuhoren, was ihm
von daher gesagt ist, aber das Verstdndnis des geschichtlichen Wortes
geschieht ginzlich ungeschichtlich, innerhalb des unmittelbaren Subjekt-
Objekt-Schemas. Nun weist aber faktisch das unmittelbare menschliche
Verstehen einen Index von Geschichtlichkeit auf: nicht nur die Ereig-
nisse, sondern auch die Sitze iiber sie werden nicht immer auf gleiche
Weise verstanden, sondern das Gleiche wird immer anders verstanden.
Fiir Rahner ist eine solche Entwicklung am offensichtlichsten in den
Sitzen der Theologie, in der Dogmenentwicklung gegeben. Gerade da,
wo der Mensch versucht, ein Selbes durch alle relativen Verstindnisse
hindurch festzuhalten, gerade da zeigt sich eine Entwicklung der Aus-
sageformen und der Verstdndnisweisen, es zeigt sich eine Geschichtlich-
keit der wahren Sitze und ihres Verstidndnisses 4. Die dogmatischen
Aussagen, ja selbst die Offenbarungssidtze stehen nicht metahistorisch
iiber der allgemeinen Gesetzlichkeit der menschlichen Aussagen, sondern
sie bediirfen des geschichtlichen Weitersagens:

«Die klarste und deutlichste Formulierung (...) lebt also gerade davon,
daB sie Anfang und nicht Ende, Medium und nicht Ziel ist, eine Wahr-

*5 So im letzten Bande der Schriften (VIII, 596).

4 Es soll schon hier betont werden, daBl der Gegenbegriff zur Geschichtlich-
keit der menschlichen Wahrheit nicht die iiberzeitliche Giiltigkeit von Sitzen,
sondern das ungeschichtliche Verstindnis von ewigen Wahrheiten ist.

47 Vgl. Schriften I, 59 ff., 169 ff.; IV, 11 ff.



212 Der geschichtliche Mensch

heit ist, die frei macht fiir die — immer groBere Wahrheity» 8. «Das
braucht durchaus nicht zu bedeuten, daBl die eine Formel zugunsten
einer anderen aufgegeben oder abgeschafft, als iiberholt oder ersetzbar
erklart werden miisse. Im Gegenteil: sie bewahrt ihre Bedeutung, sie
bleibt gerade lebendig, indem sie erklidrt wird» .

Solche geschichtliche Evolution von Sédtzen darf nicht im Sinne einer
systematisch-logischen Entwicklung eines vorliegenden Satzsystems auf-
gefal3t werden, weil die faktische Geschichte dieser Sitze eine weder
apriorische noch aposteriorische Logik aufweist, vielmehr von komplexen
und auch freiheitlich spontanen Faktoren bedingt ist 5. Es geht also
nicht um ein an sich geschichtsloses, aber in der Geschichte zur Erschei-
nung kommendes System von Vordersitzen und Ableitungen:

«Die wirkliche und wirksame Logik dieser Geschichte geschieht in dieser
Geschichte selbst und nur in jhry» 3.

Das menschliche Verstdndnis dieser Sdtze darf folglich auch nicht im
Sinne einer mechanischen Registratur gesehen werden, welche die ein-
treffenden Wahrheiten hintereinander aufnimmt 32, so als bestdnde der
Fortschritt des Verstehens nur in einem quantitativen Plus. Es dndert
sich vielmehr durch jede neue Erkenntnis der ganze Horizont des Ver-
stdndnisses selbst: nicht das reine Subjekt und das unmittelbar gegebene
Objekt stehen sich in der menschlichen Erkenntnis gegeniiber, sondern
ein Subjekt, das schon durch die Sprache in einem {iiberlieferten Welt-
bild steht und die erscheinenden Objekte und die iiberlieferten Sitze nur
von diesem geschichtlichen Horizont aus sieht 33: «Das Weltbild des
Menschen ist wesentlich geschichtlich» 3*. Das hei3t weder, da83 die aus-
gesagten Erkenntnisse falsch seien 3%, noch daB sie absolut relativ sind.
Solche Erkenntnis ist vielmehr addquat wahr, weil sie nichts Falsches
sagt, sie ist aber geschichtlich, weil sie von nichts die volle Wahrheit

48 Schriften I, S. 169,

49 TIbid. 170.

30 Vgl. Schriften I, 69 ff.; VIII, 91.

51 Schriften VIII, 94.

52 Vgl. Schriften I, 54.

33 Vgl. 111, 455; vgl. VIII, 92: «Es gibt eine einzelne Wahrheit immer nur
in einem Wahrheitsganzen, in einem umfassenderen Verstiandnishorizont» und
ibid.: «Ein scheinbar quantitativer Zuwachs zu einem bisherigen Erkenntnisganzen
verindert das Ganze (...) jedes Moment dieses Ganzen hangt immer von jedem
andern ab, wichst und entfaltet sich — bei aller Selbigkeit — mit ihmp.

5¢ Schriften III, 456.

55 Vgl Schriften 1, 53 £.



Der geschichtliche Mensch 213

kennt: sie sieht dasselbe, aber (nach dem Gesamt der Erfahrung und
also des Verstehenshorizontes) je verschieden. Ein MiBverstindnis wire
es, hier alle Verschiedenheit auf die Seite des Verstehens, alle Identitat
auf die Seite des verstandenen Inhaltes zu schlagen. Rahner meint viel-
mehr, daBl der erfahrene Inhalt als anderer erfahren wird. Obwohl wir
wissen, daf das so ist (wir erfahren es faktisch erst aus aposteriorischen
Vergleichen), kénnen wir unser eigenes Verstdndnis nie so {iberspringen,
daB wir ein anderes geschichtliches Verstindnis véllig aufholen: eine
absolute Horizontverschmelzung % ist nicht moglich, unsere Fragen
sind nie ganz identisch mit jenen, auf welche ein iiberlieferter Text die
Antwort gibt 5. Die Wahrheit bleibt gerade dadurch lebendig, daB} sie
sich je anders, innerhalb einer andern Totalitdt zeigt; in dieser Wand-
lung wird das identische Moment bewahrt, aber durch den verinderten
Horizont anders gesehen. Hier haben wir uns wiederum an die grund-
legende Lehre von der Prioritdt des Urteils zu erinnern: jeder begriff-
liche Inhalt wird im geistigen Leben nur ¢m Urteil und also ¢z einer Hin-
beziehung auf ein Konkretum gesehen, so daB jedem menschlichen Satz
eine Randunschérfe %8 zukommt: das, was ausdriicklich gesagt ist, steht
in einem Kontext, es wird auf etwas bezogen, das nie ganz mitausgesagt
wird. Dieser unausgesagte Hintergrund steht in stédndiger Bewegung und
ist letztlich nie ganz objektivierbar .

Hier sucht nun Rahner durch den Begriff der Situation die von
Kant auseinandergebrachte Natur- und Freiheitskausalitit zu ver-
s6hnen: die geschichtliche Realitdt und das Begreifen in ihr entwickelt
sich nicht fiir sich, sondern in Abhingigkeit von einer Situation, von
einer ¢immer neuen, sich wandelnden geschichtlichen Wirklichkeity 0,
zu welcher nicht nur die biologische, die soziologische und politische Ver-
faBtheit einer Zeit gehort, sondern vor allem auch deren Sprachverfas-
sung und Begrifflichkeit. Selbst in seinem Blick auf das Absolute steht
der Mensch doch immer nur in einer endlichen, sich stindig éndernden

56 Dieser Ausdruck wurde von H.-G. GADAMER eingefithrt (und wird bei
Rahner selbst nicht gebraucht); er meint den Vorgang der Horizontbildung, wobei
unsere eigenen Vorurteile durch die Begegnung mit neuen Erfahrungen korrigiert
werden und so aus alter und neuer Erfahrung gleichsam eine Verschmelzung des
fremden und des eigenen Verstehenshorizontes zustandekommt. Vgl. « Wahrheit
und Methode», 289 {., 356 f., 375.

57 Vgl. Schriften I, 54 ff., 169 ff.; III, 455 ff.; IV, 25, 410 fi.

58 Vgl. Schriften I, 83.

59 Vgl. Schriften I, 51 ff.; IV, 11 fi.; VIII, 98.

60 Schriften I, 55.



214 Der geschichtliche Mensch

Situation, so daf3 seine Perspektive, unter der er das Absolute anzielt,
sich stindig mit ihm verdndert. Die geschichtliche Situation, die genaue
Umwelt oder das Sinnfeld eines Begriffes oder Satzes ¢! sind nie génzlich
rekonstruierbar, was auch Grund dafiir ist, daB die Logik der Geschichte
aposteriorisch nie addquat von der Geschichte selber abgehoben werden
kann:

«Die geschichtliche Situation, in deren konkretem Kontext das ‘logische’
Ereignis erstmals geschieht, ist fiir dieses Ereignis unersetzlich» %2,

Wiéhrend sich solche Ausfithrungen noch ganz im Rahmen der Konversio-
Lehre halten, gibt es doch wenigstens einen Ansatz bei Rahner, in dem
die Geschichtlichkeit vertiefend von der personalen Zeitlichkeit her ge-
faB3t ist %3. Denn der Mensch bewiltigt sein Dasein nicht in unmittelbarer
Gegenwirtigkeit: zu seiner Gegenwart gehort der Riickblick in das Uber-
kommene und der Vorblick in das auf uns Zukommende ¢. Erst von
dieser ekstatischen Zeitlichkeit aus ist ihm die Gegenwart gegenwértig:
was er als unmittelbar erfihrt, begegnet ihm so und nicht anders, weil
er von seiner Erinnerung und seiner Erwartung her das Vorliegende
abschitzt, so dafl das Wissen um Vergangenes und die Hoffnung auf das
Kommende zu einem Moment an jedem gegenwirtigen Verstehen wird:

«Der Mensch hat sich selbst, verfiigt iiber sich selbst, versteht sich

selbst, indem und dadurch, daB er anamnetisch seine Vergangenheit
behilt und prognostisch die ausstindige Zukunft schon anwesen 148t» .

Hier erst ist das erreicht, was (in der Terminologie Heideggers etwa) die
«Geschichtlichkeit des Menschen» genannt werden darf: er selbst, der
Mensch in seiner geistigen und leiblichen VerfaBtheit ist ein zeit-haftes
Wesen, dem alles Gegenwirtige nur vom Horizont dieses seines zeitlichen
Verstdndnisses her erscheint.

Dieser zeitliche Horizont schlieBt nun den {iberzeitlichen, ewigen
Inhalt des geistigen Verstehens nicht aus, sondern begriindet solche
Moglichkeit des Verstehens erst. Denn wire unser Verstehen rein gegen-
wirtig, vermochten wir nicht das Frither und Spiter in einem Akte zu-

61 Zu diesen Ausdriicken vgl. Schriften VIII, 93.

2 Schriften VIII, 95.

63 Vgl. Schriften IV, 410 ff.

6+ Vgl. dazu die Klirung der mythologischen und der geschichtlichen Atio-
logie, in welcher der Mensch seine Gegenwart vom Anfang oder vom Ende her
begreift: QD 12/13, 35 {.

65 Schriften IV, 411.



Der geschichtliche Mensch 215

sammenzuhalten, so wire alles Verstehen nur der bloBe Aufgang im
nicht dauernden, bloBen Jetzt, es wire unwesentlich, nicht die Zeit iiber-
dauernd. Die Geschichtlichkeit der menschlichen Wahrheit ist nur mog-
lich, weil in allem Verstehen sich etwas Identisches durchhilt und weil
um dieses Identischsein des Damaligen und Jetzigen gewullt wird. Ge-
schichtlichkeit und {iiberzeitliches Verstehen schlieBen sich auch bei
Rahner nicht aus, sondern bedingen einander % — nur ist es dem Menschen
nicht gegeben, das vollig Identische derselben Wahrheit, die durch die
Geschichte je anders erfaBt wird, getrennt fiir sich, unabhingig vom
geschichtlichen Kontext zu sehen.

Das Problem, das sich von der Evolution der Formulierungen und
des Verstehens von Sachverhalten her stellte, fithrte Rahner zu einem
Verstandnis von Geschichtlichkeit, welches nicht mehr nur das mensch-
liche In-sein in der Geschichte durch die Leiblichkeit des Menschen be-
griindet, sondern die geschichtliche Seinsweise des Menschen selber zu
fassen imstande ist. Dasselbe kann vom Menschen je verschieden ver-
standen werden, nicht nur weil er immer wieder in einer neuen Situation
steht, sondern weil sein Verstehenshorizont selber zeithafter Art ist: der
Mensch steht erst so in der Gegenwart, dal er diese von seiner Ver-
gangenheit her und auf seine Zukunft hin erfaf3t.

In solcher Perspektive jedoch kann die Gegenwart auch als die
ewige Wiederkehr des Gleichen erfahren werden — so daBl der Mensch
doch wieder wesentlich ungeschichtlich bleibt. Denn in diesem ewigen
Kreise wird die Vergangenheit und die Zukunft vertauschbar; die Gegen-
wart verliert thren Wert als einmaliges Moment in einer linearen Ge-
schichtsbewegung. Wodurch aber soll die Gegenwart Einmaligkeit er-
halten? Wie wird der Kreis des Immer-Gleichen aufgebrochen?

Ein einziges Element im anthropologischen Denken von Rahner
widersteht solchem Geschichtsverstdndnis: die Auffassung der Freiheit
als endgiiltige Selbstverwirklichung.

F. Die personale Freiheitsgeschichte
Parallel zur allgemeinen Entwicklung der Rahnerschen Anthropo-
logie (von der ontologischen Grundlegung zur personalen Daseinsbewélti-

gung) hat sich auch die Analytik der menschlichen Geschichtlichkeit bei

66 Vgl. Schriften I, 53 f.; VIII, 96 f.



216 Der geschichtliche Mensch

Rahner immer mehr zugunsten einer personalen Geschichtsauffassung
verschoben ; es wird dabei die Geschichtlichkeit nicht mehr bloB von der
zeitlichen Struktur menschlichen Verstehens oder gar von der Leiblich-
keit des Menschen her gesehen, sondern vom freien, personalen Dasein
her ¢7. Es muf} hier auch die Darstellung dieser Analytik zur anthropo-
logischen Geschichtlichkeit mehr im Hinweis auf frither herausgearbei-
tete Strukturen, als in einer erneut vollstdndigen Durchfithrung bestehen
bleiben.

Freiheit ist bei Rahner gefaBt als das Vermoégen der Selbstbestim-
mung, weil jeder kategoriale, freiheitliche Akt zuriickwirkt auf seine
konstitutive Beziehung zum Absoluten . Jedem in der menschlichen
Zeit freiheitlich getédtigten Akt kommt also Einmaligkeit und Endgiiltig-
keit zu, weil jede Entscheidung implizit vor dem Absoluten und von
einem je neuen Verhiltnis zum Absoluten aus geschieht. Die Zeit, in der
der Mensch lebt, ist also nicht mehr primér die kosmologische Zeit der
Gestirne, sondern die personale, existentielle Zeit «als das Werden der
unbedingten Endgiiltigkeit der freien Entscheidung, der Existenz, die in
der Zeit wirkt, indem sie diese als einfach fortlaufende iiberwindet» 6°.
Der geschichtliche Charakter der menschlichen Zeit griindet also nicht
nur im geschichtlichen Verstehenshorizont, von welchem her das Gegen-
wartige begriffen wird, sondern auch im freien Tun des Menschen, in
welchem der Mensch durch seine duBlere Tat zur inneren Endgiiltigkeit
kommt. Die freien Entscheidungen und die dialogische Kommunikation,
welche sich notwendig in dullerm Tun und in den Werken der Kultur
objektivieren, werden so zur Bedingung jener Fakten, die wir a posteriori
die «geschichtlichen Fakten» nennen. Die innere Geschichtlichkeit der
Freiheit und die duBeren geschichtlichen Taten bedingen einander, so
daB die Geschichte im vollen Sinne des Wortes erst gegeben ist, wo der
geschichtlich verstehende Mensch den freiheitlich gesetzten Taten und
Werken begegnet. Zu solcher geschichtlicher Tat, aus der sich der Mensch
versteht, gehort auch die konkrete Gemeinschaft der Menschen 7°. So
wie es nach Rahner keine blo3 geistige Erkenntnis gibt, so gibt es auch
keine Geschichtlichkeit im bloBen Raum der Innerlichkeit:

«Denn ‘geschichtlich’ im engsten und strengsten Sinn wird eine Frei-
heitstat des Menschen erst dann, wenn sie sich so objektiviert, daB sie

67 Vgl. insbesondere Schriften VIII, 595.
68 Vgl. § 40.

69 Schriften V, 169 {.

70 Vgl. Schriften V, 120 ff.



Der geschichtliche Mensch 217

ein Gegenstand der menschlichen Interkommunikation im Wort aus-
driicklicher Art, in den Gebilden des objektiven Geistes in Wissenschaft,
Kunst, Gesellschaft usw. wird» 7.

In dieser Perspektive gibt es bei Rahner auch so etwas wie eine philo-
sophische Sinndeutung der Weltgeschichte 72: im Laufe der Geschichte
kommt der Mensch als Subjekt des Verstehens und des freiheitlichen
Handelns immer mehr zu sich selber, er erfihrt immer mehr, was er in
seinem Wesen ist, ndmlich «der {iber sich und seine Welt verfiigende» 73,
der zugleich in der freien und ebenfalls geschichtlichen Verfiigtheit des
Absoluten steht 7. Je mehr der Mensch bei sich ist, umso mehr schafft
er sich seine eigene Welt und umso mehr weil3 er sich in der vélligen
Verfiigtheit des freien Absoluten 7>. Damit ist der interioristische Ansatz
der Rahnerschen Anthropologie ausgeweitet auf die Dimension der Ge-
schichte.

Jetzt kann erstmals — und noch immer schiichtern genug — die Frage
auftauchen, ob es so etwas gebe, wie ein menschliches Ende, das mehr
ist als das Aufhoren des Lebens oder die zyklische Riickkehr desselben,
ob es also so etwas gebe wie eine menschliche Vollendung.

G. Die Vollendung

Die Totalitdt, die globale Sinnbestimmung, der Sinn des Seienden
tiberhaupt oder der Sinn des Menschen kdénnen nicht in rationaler Ent-
wicklung — ausgehend von der Phinomenanalyse allein — festgestellt wer-
den. Alle Analytik und rationale Bewdltigung des Daseins ist schon ge-
leitet von einer anteprddikamentalen Sicht auf die Wirklichkeit, von
einem vor-philosophischen Glauben. Die bei Rahner zugrunde liegende
Schau der Wirklichkeit wurde in dieser Arbeit nicht apriorisch fest-
gestellt, sondern aus dem Gang der Gedanken allméhlich freigelegt; denn
Ursprung, Richtung und Ziel eines philosophischen Denkens liegen nicht
vor oder nach der Durchfiihrung einer Philosophie, sondern in dieser

71 Schriften 'V, 119.

72 Vgl. z. B. Schriften IV, 475.

73 Schriften IV, 476.

7¢ Vgl. Schriften V, 159 ff.

75 Es ist leicht zu sehen, dall hier die thomasische Perspektive der Emana-
tionsstufen auf die Geschichte tibertragen wurden. Vgl. die kritische Betrachtung V
in der angekiindigten Studie zu Rahners Anthropologie.



218 - Der geschichtliche Mensch

selbst. So 148t sich auch Rahners eschatologische Sicht der menschlichen
Vollendung nicht aus streng definitorisch festgelegten Sitzen dedu-
zieren; sie enthiillt aber besser als alle Einzelanalysen, wohin die onto-
logische Anthropologie zielt, von was sie getragen ist und wo ihr Schwer-
punkt liegt. Wer hier die Abhdngigkeit von der jiidisch-christlichen
Eschatologie oder den christlichen Akzent des Individuums philosophisch
bemingeln mdéchte, der muB zusehen, ob nicht auch seine philosophische
Haltung und seine philosophische Wertung durch eine globale — viel-
leicht extrem rationalistische — Schau auf die Wirklichkeit getragen ist.
Rahners philosophische Anthropologie will nicht unabhingig sein von
jenem globalen Vor-urteil, das letztlich jede Philosophie trigt; sie tut es
aber bewuBt, und also noch einmal rational.

Nicht nur duBerlich steht der moderne Mensch nicht mehr in der
unverstellten Natur, nicht nur durch eine akzidentelle Verdnderung be-
stimmt er sich nicht mehr von dem ihn umgebenden Kosmos her, der
neuzeitliche Mensch ist vielmehr wesentlich ungeborgen: er plant; die
Welt wird seine Welt; er entwirft sich seine eigene Zukunft:

«(...)der Mensch von heute und morgen ist der Mensch, der wirklich Subjekt

geworden ist, der sich selbst, nicht nur theoretisch-kontemplativ, son-

dern praktisch selbst iiberantwortet ist, der die kopernikanische Wen-

dung von einer ‘Kosmozentrik’ zu einer ‘Anthropozentrik’ nicht nur
denkerisch und religiés, sondern praktisch durchgefiihrt hat» 7S.

Es scheint also, als wohnte dem Menschen ein eigenes Vermogen inne,
sich selber zu vollenden, indem er seine innerweltlich machbare Zukunft
selber in die Hand genommen hat, so als ob die immanente Prospektive
sein wahres Ziel auszumachen vermochte. Hier setzt Rahners scharfe
Kritik an solcher Zukunftsvision von seiner anthropologischen Grund-
legung her an (und enthiillt damit die gesellschaftskritische Relevanz
seines Denkens): Zukunft ist fiir den Menschen nicht das, worauf er hin-
geht, sondern das Unverfiigbare, das «von ihm selbst her auf uns zu-
kommt — wenn es will ...» 77. Alle machbare Zukunft ist nur die ver-
lingerte Gegenwart, die Projektion des immanenten Selbst, sie ist Zu-
kunft nur in abgeleitetem Sinne. Denn was Zukunft ist, ist von der
menschlichen Transzendenz her zu bestimmen: offen auf das Geheimnis,
auf das unverfiighar anwesende und frei handelnkénnende Absolute,
steht der Mensch auch zeitlich in das streng Unvorhergesehene hinein.

76 Schriften VI, 20; vgl. ibid. 19 {.; VIII, 559.
77 Schriften VIII, 556.



Der geschichtliche Mensch 219

Jede Ausfiillung dieser Moglichkeit durch innerweltliche Planung oder
durch evolutive Selbsttranszendenz begrenzt diese absolute Offenheit
und wird damit der menschlichen Situation nicht gerecht. Alle Planung
und Prospektive wird von dieser absoluten Zukunft her in Frage gestellt;
sie ist die Macht, die unser eigenes Verfiigen ohn-michtig erscheinen
148t 78, ohne es aufzuheben oder zu ersetzen. Unser Dasein ist uns ge-
rade dadurch wesentlich gegenwirtig, daBl wir auf die unverfiigbare Zu-
kunft verwiesen sind, so daBl die Erkenntnis der noch ausstindigen Zu-
kunft geradezu ein inneres Moment am Selbstverstindnis des Menschen
ist, «welches Selbstverstindnis ein konstitutives Moment am Sein des
Menschen als personalem Geist ist» 7°. Der Mensch ist wesentlich sich
selbst nur, indem er seine Zukunft von dem unverfiigbar anderen her
erwartet. Es steht der Mensch damit in einer «durch ihn unverfiigbaren
Verfiigtheit» 8, welche ihm eine mogliche Zukunft als ungeplante und
iiberraschende erdffnet. Noch der Wille, nur ein Mensch von heute sein
zu wollen, ist von der impliziten Erfahrung solcher Zukiinftigkeit ge-
tragen: «Der Mensch von heute ist nie nur Mensch von heute» 8. Die
Zukunft der innerweltlichen Prospektive ist also selber noch einmal — ob
gewuBt oder nicht — von der absoluten Zukunft, die frei auf uns zu-
kommt (oder sich frei verweigert) getragen.

Die innere Wesensstruktur des menschlichen Seins, das immanente
Wesen der geistigen Person ist also seine Transzendenz auf das absolute
Sein, von welcher her allein er seine (ungeschuldete) Erfiilllung finden
kann. Die endgiiltige Erfiillung all dessen, worauf der Mensch angelegt
war, seine immanente Vollendung 2 ist nicht von ihm selbst her mach-
bar, er hat sie vom Absoluten selbst zu erwarten. In diesem Sinne meint
Rahner, daB die Ausdriicke «Immanenz» und «Transzendenz» im Hin-
blick auf die Vollendung des Menschen nicht Verschiedenes bezeichnen 3,
da die Erfiilllung der Immanenz durch die Transzendenz ja die Voll-
endung dieser besagt.

Hier ist der philosophischen Analytik Einhalt geboten: sie kann

78 Vgl. Schriften VIII, 559 ff.

79 Schriften IV, 413.

80 Schriften VI, 25.

81 Schriften VI, 13.

82 Zur Begriffsbestimmung des Ausdruckes « Vollendung» vgl. Schriften VIII,
593.

83 Die Ausdriicke bezeichnen hier zwar denselben Triger (die Vollendung des
Menschen) aber doch auf wesentlich verschiedene Weisen (vom Menschen her, von
Gott her).



220 Der geschichtliche Mensch

nur noch auf die duBerste Moglichkeit der Existenz verweisen, Aussagen
iiber die Wirklichkeit solcher Vollendung sind ihr versagt; denn das
letzte, was sie am Menschen festzuhalten vermag, ist seine Hineinver-
wiesenheit in jene immer gréBere und freigeschenkte Wirklichkeit, die
der endliche Mensch von sich her nicht zu erreichen vermag.

«Nur das Ungeschuldete der Liebe kann diese Kreatur wirklich voll-
endeny 34,

Bibliographie

ARisTOTELES: Metaphysica, ed. W. Jaeger. Oxonii: E typographo Claren-
doniano, 1957.

DiLTHEY, W.: Gesammelte Schriften. Hrsg. O. Bernhard Groetenhuysen.
Leipzig und Berlin, 1921-1936.

— — Bd. I: Einleitung in die Geisteswissenschaften — Versuch einer Grund-
legung fiir das Studium der Gesellschaft und der Geschichte. 19232

— — Bd. V: Die geistige Welt. Einleitung in die Philosophie des Lebens.
Hilfte 2: Abhandlungen zur Poetik, Ethik und Piddagogik.

GaBORIAU, F.: Le tournant théologique aujourd’hui selon K. Rahner. Paris:
Desclée, 1968,

GAapAMER, H.-G.: Die Kontinuitiat der Geschichte und der Augenblick der
Existenz. In: Geschichte — Element der Zukunft. Tiibingen, J. C. B.
Mohr, 1965, S. 33-49.

— — Geschichtsphilosophie, Geschichtlichkeit in: RGG.

— — Kleine Schriften I. Tiibingen: J. C. B. Mohr, 1967.

— — Le probléme de la conscience historique. Louvain: Edit. Nauwelaerts,
1963 (Lecons de 1957).

— — Wahrheit und Methode. Tiibingen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 19652

GERKEN, A.: Offenbarung und Transzendenzerfahrung, Kritische Thesen
zu einer kiinftigen dialogischen Theologie. Diisseldorf: Patmos, Theo-
logische Perspektiven, 1969.

HEIDEGGER, M.: Sein und Zeit. Tiibingen: Max Niemeyer Verlag, 1953".

(abgekiivzt zitievt: SZ)

Holzwege. Frankfurt/Main: Vittorio Klostermann, 1963

Vortrige und Aufsitze. Pfullingen: Giinther Neske, 1954.

— — Der Satz vom Grund. Pfullingen: Giinther Neske, 19573.

— — Unterwegs zur Sprache. Pfullingen: Giinther Neske, 1959.

KanT, I.: Kritik der reinen Vernunft. Hrsg. von W. Weischedel. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Werke in zehn Bénden, Bd. 3/4,1968
(abgekiivzt zitievi: KRV)

I

8¢ Schriften VIII, 603.



Der geschichtliche Mensch 221

— — Kiritik der Urteilskraft. Hrsg. von W. Weischedel. Darmstadt: Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft, Werke in zehn Binden, Bd. 8, 1968.

— — Kiritik der praktischen Vernunft. Hrsg. von W. Weischedel. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Werke in zehn Binden, Bd. 6,
S. 103-302. :

PraTon: Platonis Opera, Recognovit brevique adnotatione critica instruxit
Johannes Burnet.

RAHBNER, K. /OVERHAGE, P.: Das Problem der Hominisation. Freiburg:
Herder, Quaestiones disputatae 12/13, 1961.

(abgekiirzt zitievt: QD 72[13)

RABNER, K.: Geist in Welt; Zur Metaphysik der endlichen Erkenntnis bei
Thomas von Aquin. Miinchen: Koésel, 1964® (unverdnderter Nachdruck
der zweiten Auflage; diese zweite Auflage wurde im Auftrag des Ver-
fassers iiberarbeitet und ergdnzt von J. B. Metz; erste Auflage: Inns-
bruck: Felizian Rauch, 1939).

(abgekiivat zitievi: GW)

— — Horer des Wortes. Zur Grundlegung einer Religionsphilosophie. Miin-
chen: Kosel, 19632 (2. Auflage neu bearbeitet von J. B. Metz; 1. Auf-
lage: Miinchen: Kd&sel-Pustet, 1941).

(abgekiivat zitieri: HW)

RAHNER, K./RATZINGER: Offenbarung und Uberlieferung. Freiburg: Herder,
Quaestiones disputatae 25, 1965.

(abgekiivat zitievi: QD 25)

— — Schriften zur Theologie, Band I. Einsiedeln: Benziger, 19647.
(abgekiivzt zitievi: Schriften I)

— — Schriften zur Theologie, Band III, Zur Theologie des geistlichen Lebens.
Einsiedeln: Benziger, 19593.

(abgekiivat zitievt: Schriften I11)

— — Schriften zur Theologie, Band IV, Neuere Schriften. Einsiedeln:
Benziger, 1964*.

(abgekiivat zitievi: Schriften IV)

— — Schriften zur Theologie, Band V, Neuere Schriften. Einsiedeln: Ben-
ziger, 1962,

(abgekiivzt zitievt: Schviften V)

— — Schriften zur Theologie, Band VI, Neuere Schriften. Einsiedeln: Ben-
ziger, 1965.

(abgekiivzt zitvevt: Schriften VI)

— — Schriften zur Theologie, Band VIII. Einsiedeln: Benziger, 1967.
(abgekuivzt zitievt: Schviften VIII)

SCHLEIERMACHER, F. D. E.: Hermeneutik, hrsg. u. eingel. von H. Kimmerle.
Heidelberg: C. Winter-Universitdtsverlag, 1959.

Simons, E.: Philosophie der Offenbarung. Auseinandersetzung mit Karl
Rahner, Stuttgart: W. Kohlhammer Verlag, 1966.



	Der geschichtliche Mensch

