
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 16 (1969)

Heft: 2

Artikel: "Erneuerung in der Mission"

Autor: Rickenbach, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760429

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760429
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans Rickenbach

«Erneuerung in der Mission»

Zum Sektionsbericht II der Weltkirchenkonferenz von Uppsala 1968 *

In jeder Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen
wurde bis anhin von Mission gesprochen. Jede Vollversammlung hat
auch nach Erneuerung der kirchlichen Strukturen und Institutionen
gerufen h In dieser Hinsicht hat Uppsala nichts Neues gebracht, nur das

Alte vielleicht drängender und vor allem praktischer.
Verändert hat sich dagegen das grundsätzliche Verhältnis von

Erneuerung und Mission. Es ist in den Diskussionen von Uppsala gerade
umgekehrt worden. Früher hieß es: Wir müssen uns zuerst erneuern, damit
wir dadurch zur Mission wieder fähiger werden. In Uppsala aber wird
Mission als die kirchenerneuernde Kraft angesehen. Klar formuliert ist

* Die für unsere Studie grundlegenden Dokumente werden nach folgenden
Siglen zitiert:
B Bericht aus Uppsala IQ68. Offizieller Bericht über die vierte Vollversamm¬

lung des Ökumenischen Rates der Kirchen, Uppsala, 4.-20. Juli 1968,
hrsg. von N. Goodall. Deutsche Ausgabe von W. Müller-Römheld, Genf,
Ökumenischer Rat der Kirchen, 1968.

E Sektions-Entwürfe. Vierte Vollversammlung des Ökumenischen Rates der
Kirchen, Uppsala, Schweden 1968, Genf, Ökumenischer Rat der Kirchen,
o. J.

Kfa Die Kirche für andere und die Kirche für die Welt im Ringen um Strukturen
missionarischer Gemeinden. Schlußberichte der Westeuropäischen Arbeitsgruppe

und der Nordamerikanischen Arbeitsgruppe des Referats für Fragen
der Verkündigung, Genf, Ökumenischer Rat der Kirchen, 1967.

1 Der Bericht der Sektion «Zeugnis» in Neu-Delhi zeigt auf, «wie die Kirche
zur Kirche der Pilgrime werden kann, die kühn wie Abraham in die unbekannte
Zukunft vorwärtsschreitet, die sich nicht fürchtet, die Sicherheiten ihrer herkömmlichen

Strukturen hinter sich zu lassen, die zufrieden ist, im Zelt ständiger
Wandlungsbereitschaft zu wohnen...» in: «Neu-Delhi spricht», Stuttgart 1962, 25.

12



178 Erneuerung in der Mission »

dieses neue Verhältnis von Mission und Erneuerung im Kommentar zum
Sektionsentwurf II: «Wenn sich eine Kirche ihrer Zaghaftigkeit und
Unfähigkeit im Blick auf die missionarische Aufgabe bewußt wird, sollte
sie nicht eine Erneuerung als Vorbedingung für ein erneuertes missionarisches

Handeln suchen, sondern statt dessen unverzüglich im Gehorsam

die vorliegende Aufgabe anpacken - als Vorbedingung für den Empfang

neuer Kräfte. Eine Kirche, die ihre Verpflichtung zur Sendung
aufs neue bejaht, wird durch den Heiligen Geist eine durch die Sendung
erneuerte Kirche» 2. Die Umstellung des Verhältnisses von Erneuerung
und Mission ist programmatisch in den Titel des endgültigen Sektionsberichtes

II aufgenommen worden: «Erneuerung [d.h. der Kirche] in der

[d.h. durch die] Mission» 3. Falls diese Umkehrung des Verhältnisses von
Erneuerung und Mission nicht bloß auf dem Papier bleibt, läßt sich eine

Radikalisierung der dynamischen und funktionalen Ekklesiologie
erwarten, welche die Kirchen endlich aus ihrer Selbstbespiegelung herausführen

könnte 4. Gerade in dieser Hinsicht bietet auch der
römischkatholischen Kirche die vierte Vollversammlung des Weltkirchenrates
außerordentlich wertvolle Anregungen.

Die vorliegende Arbeit möchte diesem ökumenischen Gedankenaustausch

dienen. Zuerst werden in einem mehr allgemeinen Kapitel
Entstehungsgeschichte und Aufbau des Sektionsberichts II von Uppsala in
groben Zügen skizziert. Im zweiten Kapitel werden einige interessante

Einzelaspekte des Berichts beleuchtet, die zu einer Art Neudefinition
des Missionsbegriffs führen. Mit dem neuen Missionsverständnis von
Uppsala werden wir uns dann im dritten Kapitel auseinandersetzen.

I. Entstehungsgeschichte und Aufbau des Berichts

7. Vorarbeiten

Der Bericht ist die Frucht verschiedener Experimente und Studien,
die man gleich nach der Vollversammlung von Neu-Delhi aufnahm, um
die Schlüsselbegriffe missionarischer Theologie und Praxis neu zu durch-

2 E (Kommentar) 43.
3 B 26.
4 Vgl. H. Cox, Der Christ als Rebell, Kassel 1968, 5: «Es ist Zeit, daß

wir Christen unsere Aufmerksamkeit von der Erneuerung der Kirche auf die
Erneuerung der Welt lenken... Wir haben über die Einheit der Kirche, die Mission
der Kirche, die Erneuerung der Kirche geredet. Wir haben viel zu viel über die
Kirche geredet und nicht genug über Gottes Welt.»



« Erneuerung in der Mission 179

denken5. Größten Einfluß auf die Arbeit der Sektion II hatte der Studienbericht

«Die Kirche für andere» 6, obwohl sich gewisse Teilnehmer

dagegen wehrten, weil der Studienbericht viele traditionelle Auffassungen
von Kirche und Mission stark in Frage stellt 7. Das Grundkonzept des

Berichts, nämlich «Mission als Humanisierung», ist ansatzweise bereits
in Kfa zu finden: «Gottes erlösende Mission findet ihren Höhepunkt im
Kommen Christi als wahrer Mensch und Haupt der neuen Menschheit. -
Wir haben die Humanisierung als das Ziel der Mission herausgestellt, weil
wir glauben, daß es mehr als andere in unserer Geschichtsepoche den

Sinn des messianischen Ziels vermitteln kann» 8. - Großen Einfluß
gewann diese Studie auch auf die mehr soziologischen Abschnitte über
Missionsbereiche und Missionsstrukturen der Kirche 9. Einmal verweist
der Bericht sogar ausdrücklich auf Kfa 10.

Der Einfluß des Missionsdekretes des II. Vatikanums scheint nicht
groß gewesen zu sein. Eine nahe Verwandtschaft besteht aber zwischen

Sektionsbericht II von Uppsala und der Pastoralkonstitution des II.
Vatikanums über die Kirche in der Welt von heute. Auf die Gründe dafür
wird weiter unten eingegangen.

2. Entwürfe und Aufbau

Als Arbeitsunterlage für Sektion II lagen drei Entwürfe vor : der
offizielle Entwurf einer Arbeitsgruppe aus dem Referat für Fragen der

Verkündigung in Genf und zwei Gegenentwürfe aus dem deutschen und
skandinavischen Bereich 11. Der deutsche und skandinavische Entwurf
scheinen ohne größeren Einfluß auf den endgültigen Bericht geblieben

zu sein.

Es fällt auf, daß der endgültige Bericht mindestens doppelt so groß
ist als der offizielle Sektionsentwurf. Die Sektion II zählte in Uppsala

5 Diese Vorarbeiten werden in der Einführung in den Entwurf angegeben
B 19.

6 Vgl. die Literaturangabe in Anm. *. Der westeuropäische Bericht in Kfa
ist mehr theologisch-allgemein gehalten. Die nordamerikanische Arbeitsgruppe
hat unter Beizug von Soziologen und in praktischen Experimenten ein ganz neues
Konzept einer missionarisch strukturierten Kirche entwickelt.

7 Vgl. das Arbeitsprotokoll B 24.
» Kfa 88-89.
9 Vgl. B II, 2 a-g, S. 29-31 mit Kfa 96-97.
10 B III, 1, S. 32.
11 Vgl. die Charakterisierung dieser Entwürfe in der Stellungnahme B 36-37.



180 «Erneuerung in der Mission»

die meisten Diskussionsteilnehmer und hat sehr intensiv gearbeitet.
Diese intensive Überarbeitung des Entwurfs hatte allerdings zur Folge,
daß der Bericht, - von der großen, klaren Dreiteilung abgesehen -
sehr uneinheitlich wurde. Es scheint, daß drei getrennte Arbeitsgruppen
ohne gegenseitige Koordination die drei Hauptteile redigierten.

Vom Entwurf wurde hauptsächlich das Grundkonzept «Mission als

Bringen der neuen Menschheit in Christus» übernommen. Auch der
theologische und praktische Gedankengang blieb weitgehend der gleiche.
Der endgültige Bericht zeigt eine klare, folgerichtige Dreiteilung:

I. «Der missionarische Auftrag» Missionstheologie
II. «Bereiche der Mission» Missionsbereich

III. «Freiheit für die Mission» Missionspraxis

Besondere Aufmerksamkeit verdient der erste Teil. Mit ein paar knappen
Strichen ist eine völlig neue Konzeption von Mission entworfen 12 :

1. Frage der Menschheit nach sich selber.
2. Das wahre Menschenbild der Gotteskindschaft ist verschüttet.
3. Christus bringt in sich selber den erneuerten wahren Menschen.

4. Die Hinwendung zum wahren Menschen Jesus Christus.
5. Das Leben in dieser neuen Menschlichkeit.
6. Weitergabe dieser neuen Menschheit in Dialog und Zeugnis.
7. Diese neue Menschheit erfaßt den Menschen in seiner Ganzheit.

Die Parallelen dieser theologischen Gedankenfolge (wenigstens in den

ersten drei Abschnitten) zum ersten Kapitel der Pastoralkonstitution
des II. Vatikanums sind unverkennbar 13.

Dieser erste theologische Teil zeigt im Entwurf noch viel weniger
Profil. Man hat in die endgültige Fassung einen großen Teil der
missionstheologischen Konzeption, wie sie John C. Taylor in seiner Einführung
des Entwurfs entwickelt hatte, eingearbeitet 14.

Der dritte Teil des Entwurfs, der sehr mager ausfiel und eine Art
eschatologischer Ausblick sein sollte, wurde einfach als Schlußabschnitt

zum dritten Teil des endgültigen Berichts geschlagen. Das ist von mehr
als nur redaktionellem Interesse. Damit wurde nämlich das eschatologi-

12 B I, 1-7, S. 26-28.
13 Vgl. Pastoralkonstitution «Gaudium et Spes» Nr. 1-22 mit B I, 1-3, S. 26.
14 Vgl. B I, 1-4, S. 26-27 mit der Einführung in den Entwurf B 20-22.



« Erneuerung in der Mission » 181

sehe Moment im Bericht noch mehr zurückgestellt. Es muß auffallen,
daß heute in einem offiziellen Dokument des Weltkirchenrates das

eschatologische Moment, das in der protestantischen Missionsbewegung
immer eine große Rolle spielte, nur noch am Rande erscheint 15.

Der endgültige Bericht erfuhr noch einige andere Einschübe und
Erweiterungen, die nicht direkt dem Entwurf entnommen wurden. Die

Angabe aller Quellen und redaktionellen Abänderungen würde den Rahmen

dieser Arbeit sprengen.

3. Die Sprache

Im Unterschied zum II. Vatikanum versuchte man in Uppsala, die

Dokumente in einer Sprache zu verfassen, die auch der Nichtfachmann
in der heutigen Kirche verstehen kann. Man findet zum Beispiel im
ganzen Bericht II nur drei bruchstückhafte Bibelzitate. Dagegen
erscheint das Missionsdekret des II. Vatikanums geradezu mit Schriftstellen

gespickt. Auch der entsprechende Bericht «Zeugnis» von Neu-
Delhi redet noch viel unbefangener in traditionell biblischen und
theologischen Begriffen wie «Heiland», «frohe Botschaft», «guter Hirt» usw.
Im Bericht von Uppsala ist man damit sparsam umgegangen. Das Wort
«Buße» etwa hat man ersetzt durch «Entscheidung», «Wendepunkt»,
«Veränderung» 16. Von «Mission» und «missionarisch» redet man im

endgültigen Bericht allerdings wieder unbefangener als im Entwurf
(hier nur 3 Mal!), obwohl auch dieser Begriff grundsätzlich in Frage
gestellt wurde 17.

Der Bericht vermeidet aber nicht bloß eine traditionelle Theologensprache,

sondern auch gewisse soziologische Fachausdrücke wie
«Subkulturen», «zone humaine» usw., die ja nur wieder zu einer neuen
Geheimsprache führen würden. Jedermann soll die Berichte der
Kirchenkonferenz verstehen können. Man will sich nicht in einer esoterischen

Fachsprache, weder in einer altertümlich-theologischen noch in einer

modern-wissenschaftlichen, verkapseln.

15 Vgl. dazu die Studie von L. Wiedenmann: Mission und Eschatologie.
Eine Analyse der neueren deutschen Evangelischen Missionstheologie, Paderborn
1965.

16 B I, 4, S. 27.
17 Vgl. die Kritik von J. Althausen im Protokoll B 25.



182 «Erneuerung in der Mission»

II. Einzelaspekte des Berichts

7. «Neue Menschheit»

Wie die Pastoralkonstitution des II. Vatikanums setzt auch der
Bericht II von Uppsala bei den Humanisierungsbemühungen und
brennenden Existenzfragen der heutigen Menschen an. Wohl noch nie so

radikal wurde in einem offiziellen Dokument christliche Mission ganz
vom Menschen her und auf den Menschen hin verstanden. In einem
faszinierenden Versuch wird die Missio Dei, an der die missionarische
Kirche teilhat, als «Gabe einer neuen Schöpfung» 18, als Herbeiführen
einer neuen Menschheit und Menschlichkeit in Christus gedeutet.

Was ist mit dieser «neuen Menschheit» gemeint? Nicht nur eine

innerliche «Herzenserneuerung», auf die der Erneuerungsprozeß in Christus

oft eingeengt wird. Auch nicht eine bloß individuelle «Erweckung»
und «Bekehrung». Der Mensch als ganzer, als Einzelmensch und
Gesamtmenschheit, als physisches, geistiges und nicht zuletzt soziales Wesen

ist von der erneuernden Mission anvisiert: «Botschaft und Dienst, die

uns aufgetragen sind, haben mit mehr als nur materiellen Bedürfnissen

zu tun ; gleichwohl können wir uns niemals damit zufrieden geben, unsere
Sorge für physische und soziale Bedürfnisse als nur zweitrangig zu
behandeln. - Der Mensch ist ein unteilbares Ganzes... Wir müssen alle

erfolgreichen Bemühungen um größere Gerechtigkeit, Freiheit und Würde

als Teilaspekte der Erneuerung des wahren Menschseins in Christus
verstehen» 19.

Es ist begreiflich, daß viele in diesem Verständnis von Mission
einen Rückfall in bloßen immanenten Humanismus befürchteten. Das

Gespenst des Säkularismus und Horizontalismus wurde in den
Sektionsdiskussionen immer wieder beschworen. Besonders die orthodoxe Kirche
scheint sich scharf gegen eine solche « Veräußerlichung» und «Verdies-

seitigung» des Heilswerkes und der Bekehrungsaufgabe der Kirche in
der Mission gewandt zu haben 20. Trotz der heftigen Kritik hielt man

18 B I, 1, S. 26.
19 B I, 1 und 7 S. 26, 28. Dieses Gesamtziel der Mission hat vor allem J. C. Hoe-

kendijk wieder ins Licht gestellt. Er nennt diese Gesamtwirklichkeit «Schalom»
und dementsprechend die Mission «Schalomisierung». Vgl. J. C. Hoekendijk, Die
Zukunft der Kirche und die Kirche der Zukunft, Stuttgart 1965, 96-108.

20 Heftige Kritik hat der orthodoxe Theologe S. S. Verhovskoy vom St.
Vladimirs Seminar in New York schon gegenüber dem Entwurf geäußert: Die



«Erneuerung in der Mission» 183

aber am Grundansatz der «Mission als Humanisierung» fest. Es blieben

sogar einige ganz radikale Formulierungen im endgültigen Text des

Berichtes stehen 21.

Von der Opposition wurde vor allem immer wieder ein biblisches
Verständnis der Mission gefordert. Man wird aber nicht behaupten können,

das Reden von der «neuen Schöpfung» und vom «neuen Menschen»

sei nur «Trendtheologie». Wenn Uppsala damit auch dem modernen

Weltverständnis entgegenkommt, so hat es doch eine reiche bibeltheologische

Tradition hinter sich, angefangen im AT vor allem bei Isaias,
weiter im NT über Paulus bis hin zur Apokalypse 22. Die heftige
Diskussion um diese Begriffe läßt jedoch vermuten, daß im Konzept «Bringen

der neuen Menschheit in Christus» nicht das Ganze der missionarischen

Wirklichkeit zu fassen ist. Uppsala fand hier den Mut zur
bewußt einseitigen Akzentsetzung, wie man es sonst bei Verlautbarungen
des Weltkirchenrates nicht gewohnt war 23. Wohl am meisten
überrascht, daß gerade bei diesen biblischen Begriffen von «neuer Schöpfung»
und «neuer Menschheit» kaum auf deren eschatologischen Aspekt
eingegangen wird. Wie schon gesagt, hat doch die protestantische
Missionstheologie bis anhin das eschatologische Moment stark hervorgehoben,

im Gegensatz etwa zur katholischen Missiologie, die unbefangener
/

letzte Lösung der Konflikte und Kämpfe der Menschen sei nicht im Sozialen,
Ökonomischen oder Politischen zu finden, sondern im Religiösen, d. h. Geistlichen.

- Die Idee des Schalom sei im Grunde genommen eine Utopie. Ökonomische
Prosperität, Freiheit und auch die höchsten Formen technischen Fortschritts, all
das könne die Menschheit nicht vor der geistigen und moralischen Korruption
retten, die schließlich auch die großartigsten Zivilisationen der Welt zerstören
werde. - Der Mensch könne nie die höchste und letzte Realität sein... Vgl. S. S.

Verhovskoy, Drafts for sections, Uppsala 68, an Orthodox Point of View, [poly-
kopierte Studie]. Unsere Referenz stützt sich auf die französischen Zitate von
J. M. Tillard, La Mission de l'Eglise dans les discussions d'Uppsala, in: Spiritus,
Cahiers de spiritualité missionnaire 10 (1969) 67-68.

21 Z. B. die stark nach «religionslosem Christentum» tönende Behauptung B I,
4, S. 27: «Oft erscheint der Wendepunkt [= der Bekehrung] überhaupt nicht als
religiöse Entscheidung. » - Oder der immanentistisch-evolutiv mißdeutbare Passus
B II, 3, S. 32: «... in der Geschichte auf das Kommen der neuen Menschheit
zuzugehen. »

22 Vgl. etwa Is 65, 17; Ez 11, 19; 2 Kor 5, 17; Eph 4, 24; 2 Petr3,13; Apk21,
1.5 usw.

23 Vgl. H. Thielicke, Leiden an der Kirche, Hamburg 1965, 90: «Warum
wirken die Kundgebungen des Ökumenischen Rates... so blaß? Warum kommen
sie nicht an? Weil sie zuviel bringen wollen, weil sie allzu abgesichert zu reden
wünschen und darum den Mut zu Schwerpunkten nicht aufbringen.» - Dies wird
man mindestens dem Sektionsbericht II von Uppsala nicht mehr vorwerfen können.



184 «Erneuerung in der Mission

von Vorwegnahme und Verwirklichung des Reiches Gottes auf Erden
im Kirchenwerk sprach. Vielleicht sah Uppsala ganz einfach den «armen
Lazarus» Menschheit vor der Türe liegen und vergaß darüber die

spitzfindigen Sophistereien um Schon und Noch-nicht, um vertikales und
horizontales Christentum.

2. Der Missionsbegriff von TJppsala

Mission hat auch nach Uppsala ihren Ursprung in Gott. Der alles

tragende Anfang ist die Missio Dei, die als «Gabe einer neuen Schöpfung»,
als Einstiftung Jesu Christi, des neuen Menschen und Hauptes der neuen
Menschheit, in die Welt verstanden werden müsse 24.

Was hat die Mission der Kirche an diesem Heilsgeschehen der

Missio Dei auszurichten? Was ist Inhalt und Auftrag kirchlicher Mission?

Der Bericht zeigt zwei wesentliche Aspekte der Mission: Mission als

solidarisch-dialogischer Dienst an der Menschheit und Mission als

Verkündigung und Proklamation der Herrschaft Christi: «Unsere Teilnahme

an der missionarischen Verkündigung läßt sich so beschreiben, daß wir
dem Menschen Gelegenheit geben, Christus zu antworten» 2S. -
«Botschaft und Dienst, die uns aufgetragen sind, haben mit mehr als nur
materiellen Bedürfnissen zu tun; gleichwohl können wir uns niemals
damit zufrieden geben, unsere Sorge für physische und soziale Bedürfnisse

neben unserer Verantwortung für geistliche Bedürfnisse als nur
zweitrangig zu behandeln» 26.

Das Engagement für physische und soziale Bedürfnisse wird also

voll zur missionarischen Verantwortung gerechnet. Eine Wertung dieses

Einsatzes als zweitrangig wird ausdrücklich abgelehnt. Ja, man muß

sogar sagen, daß die missionarische Verkündigung hinter dem Engagement

im Dienst an der neuen Menschheit weit zurücktritt.
Das Missionsdekret des II. Vatikanums zeigt dagegen noch die

gewohnte Beschränkung des eigentlichen missionarischen Engagements
auf die sogenannten «geistlichen Bedürfnisse»; alles andere ist irgend-

24 Vgl. B I, 1 und 3, S. 26, 27.
25 B I, 4, S. 27.
26 B I, 1, S. 26. Dieses missionarische Engagement im sozial-ökonomischen

Bereich wird an andern Stellen praktischer formuliert: «um des neuen Menschseins
willen die Machtlosen ihre Macht ausüben lehren» (B II, 2 a, S. 30); «für eine

gerechte Gesellschaft kämpfen, ohne die das neue Menschsein nicht voll verwirklicht

werden kann» (B II, 2 b, S. 30); oder wenn B II, 2 g, S. 31 Städteplaner als

zeitgemäße Missionare gefordert werden.



Erneuerung in der Mission» 185

wie nur Präevangelisation, der eigentlichen Evangelisation untergeordnet

27. Auch der deutsche evangelische Missionsrat betonte noch
kurz vor Uppsala eindeutig den Vorrang der Verkündigungsarbeit
gegenüber dem Welteinsatz im missionarischen Bemühen: «Wenn auch

in der Öffentlichkeit das Handeln der Kirchen weithin nach seinen
sozialen Auswirkungen allein beurteilt wird, so müssen doch die Kirchen
gemeinsam ihre eigentliche Motivation und ihr wichtigstes Ziel darin
sehen, die von Gott in Jesus Christus gewirkte Erlösung den Völkern zu
verkünden. - Weil wir uns zur Zeit und zur Unzeit zur Bezeugung des

Evangeliums aufgefordert wissen, muß, was auch immer in Zusammenarbeit

möglich und nötig werden wird, dem Auftrag untergeordnet bleiben,

daß der Name Christi unter den Völkern verherrlicht v/erde» 28.

Auf dem Hintergrund dieses Textes sehen wir, welch bedeutende
Akzentverlagerung Uppsala im Verhältnis von Welteinsatz und Verkündigungsauftrag

gebracht hat.
Als Frucht der Mission betrachtet Uppsala die Integrierung des

Menschen in den Leib Christi, ins Leben der Kirche, der Sakramente usw. 29.

In diesem Zusammenhang wird sehr vorsichtig vom Wachstum der
Kirche gesprochen. Dieser Abschnitt (1,5) steht irgendwie als Fremdkörper

im Gesamt des Berichts. Es findet hier eine unerwartete
Horizontverengung vom Umfassenden der Schöpfung und Gesamtmenschheit

auf den engeren Kreis des Kirchenvolkes statt. Aus dem Grundkonzept

des Berichts läßt sich nämlich nicht schließen, daß die Menschen nur
durch den Einzug in die Kirche zur neuen Menschheit gelangen können ;

wenn auch umgekehrt die Kirche ganz und gar als zum Dienst an dieser

neuen Menschheit verpflichtet dargestellt wird.
Uppsala kennt keinen geographischen Missionsbegriff mehr. Es ist

schon auf früheren Missions- und Kirchenversammlungen zur
Selbstverständlichkeit geworden, von der «Mission auf sechs Kontinenten»
zu sprechen. Ganz praktisch hat der Bericht diese universale Mission

27 Vgl. Missionsdekret «Ad Gentes» Nr. 7 : «Ihr [= der missionarischen Tätigkeit]

nachzugehen werden die Glieder der Kirche durch die Liebe getrieben, mit
der sie Gott lieben und durch die sie mit allen Menschen in den geistlichen Gütern
des gegenwärtigen wie des zukünftigen Lebens Gemeinschaft zu haben verlangen. »

(Die Konzilsdokumente des II. Vatikanums werden hier und im Folgenden zitiert
nach: K. Rahner/H. Vorgrimler, Kleines Konzilskompendium, Freiburg 1966.)

28 Vgl.: Unser Verhältnis zur römisch-katholischen Mission. Promemoria
des deutschen Evangelischen Missions-Rates vom 4. Januar 1967, abgedruckt in:
Ordenskorrespondenz 8 (1967) 367-372. Unser Zitat 368.

29 Vgl. B I, 5, S. 27-28.



186 «Erneuerung in der Mission»

am Anfang des II. Teils über die Bereiche der Mission dargestellt: In
einer Aufzählung von Typen missionarischen Engagements steht da

«der reformierte Bankier in Zürich» mit seinem «römisch-katholischen

Kollegen in Buenos-Aires» Schulter an Schulter im missionarischen Dienste

30.

Uppsala hat versucht, in dieser weltweiten Vielfalt missionarischer
Situationen gewisse Schwerpunkte zu setzen und Prioritäten aufzuzeigen

31. Von größter Bedeutung ist dabei, daß auch die Kirchen selbst als

Bereiche der Mission angesehen werden 3Z. Theologisch gesehen, ist dies

ein ur-reformatorisches Anliegen : ecclesia semper reformanda Die Kirche

selber ist bleibendes Objekt des Heilswerkes Gottes, der Missio Dei.
Schon der Entwurf hatte diese dialektische Spannung einer missionierenden

und doch selbst auch immer missionsbedürftigen Kirche betont :

«Er [der Verkünder des Evangeliums] wird, nachdem er das Evangelium
auf seine Weise berichtet hat, wieder zuhören, um zu prüfen, inwieweit
seine Zuhörer und er selber das Evangelium verstanden oder
mißverstanden haben» 33. Es erscheint da eine Kirche, die zwar als Gesandte
Gottes das Evangelium ausrichten muß, aber doch immer wieder selber
bescheiden in die Reihe der Hörenden, Betroffenen, Bekehrungsbedürftigen

zurücktreten muß.

Praktisch aber steckt hinter diesem Abschnitt über «die Kirche
als Bereich der Mission» ein ganz aktuelles Problem, nämlich die wachsende

Entfremdung vieler durchaus christusgläubiger Menschen gegenüber

den konfessionell verengten Kirchen. Sehr brennend wird dieses

Problem vor allem in den sogenannten Freikirchen und Pfingstbe-

wegungen in Amerika und Afrika empfunden. Der Entwurf benützt für
dieses Phänomen der Abwanderung aus den traditionellen Kirchen in
Sekten und Erweckungsbewegungen den soziologischen Fachausdruck

30 Vgl. B II, 1, S. 29. Diese Aufzählung ist dem Kommentar zum Entwurf
entnommen (E 39), allerdings unter völlig anderem Vorzeichen: Im Kommentar
steht die Aufzählung noch unter dem Vorzeichen «Bekehrungssituationen», hier
im Bericht aber unter dem Vorzeichen «Orte missionarischen Engagements».

31 Bereiche, die Priorität beanspruchen, sind z. B. : Machtzentren,
revolutionäre Bewegung, Universitätsreformen, Verstädterung und Industrialisierung,
Vorstädte und Landgebiete, Beziehungen der Industrienationen und Entwicklungsländer,

die Kirchen selber. (B II, 2 a-g, S. 29-31.)
32 B II, 2 g, S. 31.
33 E I, 5, S. 30. Ähnlich der Bericht, zum Dialog: «Als Christen glauben wir,

daß Christus in diesem Dialog zu Worte kommt, daß er sich hier denen offenbart,
die ihn nicht kennen, und daß er hier das begrenzte und verzerrte Wissen derer
korrigiert, die ihn kennen.» (B I, 6, S. 28.)



«Erneuerung in der Mission» 187

«religiöse Subkulturen». Die Pfmgstbewegung ist hier sogar ausdrücklich
mit Namen genannt34. Im endgültigen Bericht ist leider mit dem
soziologischen Begriff auch die Sache bis auf zwei Sätze verschwunden:
«Zu viele traditionelle Kirchen lehnen es ab, zu unabhängigen, schnell
wachsenden einheimischen christlichen Bewegungen in Beziehung zu
treten. Die christliche Gemeinde bedarf dringend der Erneuerung, wenn
sie nicht zu einem geistlichen Ghetto werden soll...» 35

Warum haben die Kirchen der Vollversammlung von Uppsala dieses

Problem übergangen? - Vielleicht weil verschiedene Pfingstbewe-

gungen gegenwärtig mit dem Weltkirchenrat sympathisieren Vielleicht
aber auch deshalb, weil der Kommentar zum Entwurf die traditionellen
Kirchen direkt als schuldig erklärte für die Separationsbewegungen im
Christentum. Die Kirchen selber seien zu eng und immobil, als daß sie

offen sein könnten für die ganze Breite christlich möglicher Lebensstile.
Die Kirchen krankten damit selber an «häretischen Strukturen» 36.

Natürlich gibt keine Kirche gern zu, daß sie selber «häretisch» sei und
damit wiederum andere in die entgegengesetzte «Häresie» und Separation

treibe. Aus diesem Grund wurde wohl dieses brennende Problem
wieder zugedeckt. Nur wer den Kommentar zum Entwurf studiert,
kommt bei den knappen Andeutungen des Berichts noch darauf, daß

dahinter eine der brennendsten Fragen der heutigen kirchlichen Situation
steckt37.

34 Vgl. E II, 10, S. 31—32, ebenso Kommentar E 46-49.
35 B II, 2 g, S. 31.
36 Vgl. E (Kommentar) 47 : «Was der Soziologe als Subkulturen beschreibt,

das nennt der Theologe, wenn er diesen Ausdruck auf die Kirche anwendet, 'häretische

Strukturen'. Dieser Begriff ist eine verkürzte Ausdrucksweise für konfessionelle,
gemeindliche und interkonfessionelle Organisationen, für Finanzhaushalte, Liturgien,

Formen des geistlichen Amtes und der Ausbildung für das kirchliche Amt,
die Menschen von anderen trennen oder das Evangelium von seinen sozialen
Implikationen abschneiden».

37 Vgl. zu diesem Problem den Artikel: Mangelnde Liebe. Vorwurf
afrikanischer Sekten gegen christliche Kirchen. In: Ruhrwort 10 (17. Dez. 1968),
3: «In der Novemberausgabe der in Uganda erscheinenden Monatszeitschrift
«Nile Gazette» berichtet ein Artikel unter dem Titel «Schisma in Afrika» über die
stetig anwachsende Anzahl von Afrikanern, die die christlichen Kirchen verlassen
und den zahlreichen Sekten beitreten. — In den vergangenen 50 Jahren, so führt
«Nile Gazette» aus, haben sich über 7 Millionen afrikanischer Christen von ihren
überkommenen Muttergemeinden getrennt und sich in über 5000 Sekten neu
gruppiert. Wie Fachsoziologen wissenschaftlich erhärten, wird diese schismatische
Bewegung zwangsläufig weiterwachsen. Folglich wird binnen 30 Jahren die Anzahl
der Menschen außerhalb der herkömmlichen christlichen Kirchen größer sein als
die Gesamtheit aller Katholiken und Protestanten zusammengerechnet».



188 «Erneuerung in der Mission»

3. Wandel kirchlicher Strukturen und Institutionen

«Das Volk Gottes... muß von hemmenden Strukturen in der Kirche
befreit und auf sehr viel mannigfaltigere Weise für die Welt, in der es

lebt, geöffnet werden» 38. Damit beginnt der dritte Teil des Berichts.
Hier wird eindringlich zu Reform, Spezialisierung, Neuschaffung und
Koordination kirchlicher Institutionen aufgerufen. In erster Linie geht
es um die Schaffung neuer Instrumente zur Bewältigung der von nun an
viel weiter aufgefaßten kirchlichen Mission im sozialen, wirtschaftlichen
und politischen Bereich. Aber auch die traditionellen Grundstrukturen
des kirchlichen Lebens werden in Frage gestellt. Allerdings bleibt hier
eine unüberbrückbare Diskrepanz der Meinungen stehen: «Während

einige glauben, die Grundstrukturen des kirchlichen Lebens seien gegeben

und daher unwandelbar, sind andere überzeugt, daß alle
institutionellen Formen kirchlichen Lebens vorläufig sind und sich ändern
müssen» 39. Praktisch werden in diesem Zusammenhang vor allem das

sich monopolistisch gebärdende Parochialsystem und die alten
Missionsgesellschaften in Frage gestellt40.

Hinter all diesen detaillierten Vorschlägen zur Erneuerung kirchlicher

Institutionen steht aber eine ganze Philosophie und Theologie
des Wandels, wie sie erst in unserer Zeit wieder entdeckt wurde. Vor
allem Kfa hat hier schöpferische Vorarbeit geleistet: «Bis ins 17.

Jahrhundert hinein hat der Mensch im angenehmen Horizont eines geschlossenen,

ausmeßbaren und geordneten Kosmos gelebt. Durch die neuen

Entdeckungen wurde das unmöglich. Die Struktur der Welt konnte nicht
mehr als zeitliche Reflexion eines ewigen Originals gedacht werden
Nun wird Geschichte verstanden als Erfahrung des Wandels» 41. - Kfa

38 B III, 32.
39 B III, 33. Die gleiche Meinungsverschiedenheit ist auch in den Diskussionen

der Sektion I aufgetaucht, wo es um eine dynamisch verstandene oder ein
für alle Male gegebene Katholizität ging (B 17). Leider haben die Sektionen sehr
wenig Kontakt und Austausch miteinander gepflegt.

40 B III, 33. Vgl. Kfa 33-34 über die relative Bedeutung der Parochie:
«Solange die Kirchen dabei verharren, die Parochie oder die Ortsgemeinde als
die normative Struktur zu betrachten, werden sie dem Leben in seinen wichtigsten
Aspekten nicht begegnen. Die Ortsgemeinde kann immer noch einigen
Lebensbereichen dienen... Wenn sie dazu gebracht wird, die neue Situation, der sie

gegenübersteht, zur Kenntnis zu nehmen, dann würde sie dazu frei, ihren besonderen
begrenzten Arbeitsbereich anzunehmen, d. h. ihren Platz als eine Form von
Gemeinde unter anderen zu erkennen».

41 Kfa 15.



Erneuerung in der Mission» 189

hat auch die Beziehung von Gott, Kirche und Welt neu überdacht und
das traditionelle Schema Gott-Kirche-Welt gerade umgekehrt in: Gott-
Welt-Kirche 42. Die Welt steht im Brennpunkt des göttlichen
Heilswillens, nicht die Kirche. Da die Kirche also ganz für die Welt da ist,
«haben sich die Kirchen auf eine sich fortwährend verändernde Welt
einzurichten, deren einzig unveränderliches Kennzeichen der ständige
Wandel ist» 43. Damit muß es der Welt gleichsam erlaubt sein, «die
Tagesordnung der Kirchen aufzustellen» 44. «Im Vertrauen auf die Treue
Gottes wagen es die Christen, auch die überkommenen Formen der
Kirche dem Test der Geschichte zu unterwerfen»; das darum, «weil

unsere Kenntnis Gottes in Christus uns zu dem Bekenntnis nötigt, daß

Gott sein Ziel mitten in der Welt und ihren geschichtlichen Prozessen

verwirklicht». - «Dann wird die Frage zentral: wieweit dient das, was
wir ererbt haben, noch der Mission Gottes » 45

Neben diesen mehr abstrakten philosophisch-theologischen Gründen
für Veränderung kirchlicher Apparaturen wird auch die schlichte
Tatsache der Evangelien angeführt, daß der Herr zu seinen irdischen
Lebzeiten recht unbefangen mit religiösen Institutionen und Gesetzeswerken

umsprang: «Sein [des Laien Jesus von Nazareth] Menschsein durchbricht
die übdchen Kategorien aller übrigen Menschen. Er war heilig und doch
dem Sünder näher als alle Sünder. Er war Gott, und doch mißachtete
er die religiösen Traditionen. Er übertrat die frommen Gebote seiner Zeit,
und doch war er kein Anarchist» 46.

In diesen Abschnitten, wo viele Formen kirchlichen Lebens in Frage
gestellt werden, trägt nun die «Theologie der Revolution» auch
innerkirchlich ihre ersten Früchte +7. Die Kirchen können sich ja nicht zu
Anwälten der Veränderung in der Welt machen, bevor sie zuerst ihre
eigene Wandlungsbereitschaft unter Beweis gestellt haben.

Dieser Teil des Berichts über Reform und Neuschöpfung kirchlicher
Verfassung und Institution hätte gewiß noch an Aktualität gewonnen,

« Kfa 19-20.
43 Kfa 15.
44 Kfa 23-24.
45 Kfa 16.
46 E I, 1, S. 29.
47 Vgl. etwa T. Rendtorff/H. E. Tödt, Theologie der Revolution. Analysen

und Materialien, edition suhrkamp 258, 1968. - C. E. Braaten, Theologie der
Revolution, in: Lutherische Monatshefte 7 (1968) 215-220. Ebenso Evangelische
Theologie 27 (1967), Heft 12, das dem theologischen Problem der Revolution
gewidmet ist.



190 «Erneuerung in der Mission»

wenn das Problem der «religiösen Subkulturen» mutiger angepackt worden

wäre. Das Mißtrauen und die Skepsis vor allem unter der jungen Chri-

stengeneration ist groß: man zweifelt, daß die traditionellen Kirchen
einer grundlegenden institutionellen Reform fähig sind und bleiben, und
sieht als mögliche Folge solchen Versagens, daß der aktuelle Christenglaube

sich nur am Rande oder außerhalb der Kirche entfalten kann.

III. Hat Uppsala ein neues Verständnis von Mission gebracht?

Wir finden nirgends im Bericht eine eigentliche Definition kirchlicher
Mission. Die Reflexion in unserem zweiten Kapitel über einzelne interessante

Aspekte im Bericht II von Uppsala hat aber doch gezeigt, daß hier
eine tiefgreifende Umwandlung des Missionsverständnisses stattfand.

7. Ausweitung des traditionellen Missionsbegriffs

Nach dem traditionellen Missionsverständnis ist es «eigentliche» (ob

nun direkt oder indirekt anvisierte) Absicht der kirchlichen Mission,

zum vertrauenden Glauben an den einen wahren Gott und zu einer

personalen, expliziten Beziehung zum Welterlöser Jesus Christus zu
führen. Diese «Bekehrung» wird stark individuell und vertikal verstanden.

Als Konsequenz der Bekehrung ergibt sich dann selbstverständlich,
wenn auch sekundär, eine neue soziale Einstellung des Bekehrten zu
seiner Mitwelt. Die traditionellen «Missionen» haben sich natürlich auch
immer wieder caritativ betätigt, wo sozial-ökonomische Notstände das

erforderten. Diese Caritas blieb aber stets in einem ungeklärten
Spannungsverhältnis zur «eigentlichen» Aufgabe der Verkündigung und
Bekehrungsarbeit. Einerseits nützte man die sozial-ökonomische Bedürftigkeit

der missionierten Menschen sehr oft aus, um sie durch die
physische Unterstützung auch für den christlichen Glauben, oder besser

gesagt für die jeweilige christliche Konfession, zu gewinnen. Diese Art
Missionsmethode wird heute mit andern unlautern Motiven menschlicher

Hilfeleistung im Schimpfwort «Neukolonialismus» zusammengefaßt.
Anderseits drohte die «Mission» auch immer wieder, sich in «reine»

Entwicklungshilfe aufzulösen. Der Wert der Verkündigung und Bekehrung
wurde dann ob dem sozial-ökonomischen Engagement weitgehend aus
den Augen verloren 48.

48 Dies scheint vor allem in der nordamerikanischen Missionsbewegung eine
Gefahr zu sein. Missionarische Bemühung scheint sich hier weitgehend mit der



«Erneuerung in der Mission» 191

Uppsala scheint in dieses Spannungsverhältnis von Diakonie und

Martyrie eine Art Synthese gebracht zu haben. Indem sich kirchliche
Mission nun wieder an den ganzen Menschen wendet, und die Heilung
und Erneuerung dieses ganzen Menschen (mit Leib und Geist, als
Einzelmensch und menschliche Gesellschaft) zum Missionsziel erklärt wird,
löst sich die Missionstheologie von einer individualistischen und spiritua-
listischen Missionsauffassung. Die Kirche hat sich nicht nur um
Einzelbekehrungen zu bemühen, sondern muß ebensosehr versuchen, ganze
Strukturen der menschlichen Gesellschaft zu humanisieren und so mit
christlichem Geist zu durchdringen. Es geht in der Mission nicht bloß

um Herzensbekehrungen, Vermittlung von Herzensfreude und innerem
Frieden, sondern ebensosehr um die recht materielle Seligkeit einer
sozial-ökonomischen Weiterentwicklung der gesamten Menschheit 49.

Kurz: Kirchliche Diakonie in Caritas, Entwicklungshilfe, politischer
Aktion usw. wird nun voll und ganz zum Missionsauftrag der Kirche

Vermittlung des «American way of life» zu decken. Dieses nordamerikanische
Missionsverständnis habe sich in letzter Zeit so stark entwickelt, «daß heute die
Gefahr besteht, daß die übrige evangelische Christenheit dem dort herrschenden
Missionsverständnis verfällt», meint G. Vicedom, Mission im ökumenischen
Zeitalter, Gütersloh 1967, 28. Daß das Gleiche für die katholische Mission gilt,
zeigt ein angeblicher Ausspruch Kardinal Spellmans: «Durch die Gnade unseres
Herrn Jesus Christus ist eine neue Lebensform auf Erden geboren: der American
way of life, den auf der ganzen Welt zu verbreiten wir die Sendung erhalten haben.»
Zit. bei Erich Pilz, Taiwan, in: Orientierung 32 (1968) 241.

49 Auch das II. Vatikanum kennt neben der eigentlichen Verkündigungsund
Bekehrungsarbeit einen weitergefaßten missionarischen Einsatz in der Humanisierung

und Durchdringung der sozialen und kulturellen Bereiche mit christlichem
Geist. Bezeichnenderweise wird dieser durchwegs als Aufgabe der Laien angesehen.
Die Amtskirche engagiert sich in diesem Bereich nicht direkt. Sie liefert nur die
allgemeinen Prinzipien und bildet die Gewissen dafür aus. Schließlich wird aber
doch wieder gesagt, daß alles Gute (also auch das «weltliche»!), das das Volk Gottes
der Welt erweise, aus dem Wesen der Kirche als «allumfassendes Heilssakrament»
fließe. (Vgl. Pastoralkonstitution «Gaudium et Spes» Nr. 45.) Der wichtigste Text
zu dieser Thematik steht im Missionsdekret « Ad Gentes » Nr. 21 : « Es muß in
ihnen [= in den Laien] der neue Mensch erscheinen, der nach Gottes Bild in wahrer
Gerechtigkeit und Heiligkeit geschaffen ist. Diese Neuheit des Lebens aber müssen
sie im Bereich der heimatlichen Gesellschaft und Kultur ausdrücken... Sie müssen
diese Kultur kennen, sie heilen und bewahren, sie müssen sie im Zug der modernen
Entwicklung entfalten und endlich in Christus vollenden, so daß der Christusglaube

und das Leben der Kirche der Gesellschaft, in der sie leben, nicht mehr
äußerlich sei, sondern sie zu durchdringen und zu verwandeln beginnen...» Zur
gleichen Thematik vgl. auch: Kirchenkonstitution «Lumen Gentium» Nr. 36;
Dekret über das Laienapostolat « Apostolicam Actuositatem» Nr. 5, 7, 13 ; «Gaudium
et Spes» Nr. 42, 43; «Ad Gentes» Nr. 12.



192 «Erneuerung in der Mission»

gerechnet. Damit aber wird der traditionelle Missionsbegriff gesprengt.
Bisher stand der Begriff fast ausschließlich für die «eigentliche»
Verkündigungsarbeit. Jetzt wird Verkündigung wieder eine unter andern
missionarischen Tätigkeiten. «Mission» rückt wieder zum Oberbegriff
auf für das gesamte kirchliche Engagement an Welt und Menschheit in
Diakonie, Koinonie und Martyrie. Hätte Uppsala eine Definition seiner

Missionskonzeption verfaßt, so würde sie wohl etwa folgendermaßen
lauten :

Mission ist solidarisch-dialogische Verwirklichung und explizierende
Proklamation der neuen, wahren, ganzheitlichen Menschheit und Menschlichkeit,

wie sie in Jesus Christus der Welt ein für alle Mal eingestiftet
worden ist.

2. Berechtigung dieses Missionsverständnisses

Ist diese Ausweitung des Missionsbegriffes neu? Ist sie theologisch
berechtigt? - Wenn das Kommen des Gottessohnes und sein ganzes
Leben in dieser Welt die Mission schlechthin ist, an der sich alle kirchliche

Mission immer wieder zu verifizieren hat, dann erscheint diese

Ausweitung des Missionsbegriffs geradezu selbstverständlich. Christus
ist nicht bloß gekommen, den Armen die frohe Botschaft in leeren Worten
zu verkünden, sondern er kam und hat Kranke gesund gemacht, Hungrige

gespiesen, die Solidarität mit sozial Benachteiligten und in der
Gesellschaft Verachteten aufgesucht. Kurz: Im Leben des Herrn begann
sich die alttestamentliche Verheißung des Schalom in seiner ganzen
Fülle zu realisieren 50. Und so kann auch «das Ziel der Evangelisation
nichts Geringeres sein als die Erfüllung dessen, was Israel vom Messias

erhofft hatte: die Aufrichtung des Schalom» sl. Man hat zu lange den

50 Vgl. Lk 4, 17-19; Is 61, 1-2. H. Cox, Der Christ als Rebell, 38: «Es

gibt ein Wort, das gewissermaßen alles zusammenfaßt, was Gott uns mit Jesus
von Nazareth sagt, und das ist der alte hebräische Ausdruck Schalom... Gewöhnlich
übersetzen wir dieses Wort mit «Frieden», aber das sagt bei weitem nicht genug.
Für den Juden bedeutete das Wort Schalom einen Zustand persönlichen und
gemeinsamen Lebens, der umfassender war als Frieden im Sinne des Nichtkampfes,
wie wir das Wort verstehen, und mehr als der verwässerte «innere Friede» oder
«Seelenfriede», den manche Leute so gerne im Munde führen. Schalom ist keine
individualistische Angelegenheit, keine immaterielle oder im flachen Sinne geistliche

Sache...» Vgl. dazu auch E (Kommentar) 35.
51 J. C. Hoekendijk, Die Zukunft der Kirche und die Kirche der Zukunft,

96.



« Erneuerung in der Mission » 193

«heilenden Dienst» des Herrn als theologisch irrelevant der Volksfrömmigkeit

überlassen 52. Die Mission Christi erfüllt sich aber gerade darin,
daß er für alle und für den ganzen Menschen gelebt hat, gestorben und
leibhaftig auferstanden ist 53. Diese umfassende Mission des Herrn geht
nun aber im Heilungs- und Verkündigungsauftrag der Kirche weiter 54.

Man darf in dieser Mission nicht den heilenden Auftrag als zweitrangig
zurückstellen, nur weil er oft bruchstückhaft, fragwürdig und politisch
heikel zu erfüllen ist. Der Auftrag der Glaubensverkündigung bleibt ja
nicht weniger bruchstückhaft und ständig von fragwürdigen Geistesver-

irrungen bedroht55.

In der urkirchlichen Situation mag sich der heilende Dienst mit
Recht in «Wunderheilungen» und passiver Solidarität mit den sozial

Unterdrückten verwirklicht haben. In der heutigen Welt- und
Kirchensituation sieht dieser heilende Dienst entsprechend anders aus:
qualifizierte sozial-ökonomische Entwicklungsarbeit und Formation kirchlicher

«pressure groups», um auf demokratische Art und Weise das Wirt-
schafts- und Gesellschaftssystem umzustrukturieren für eine gerechtere
Welt. Hier taucht natürlich sofort die Frage nach christlichem Engagement

in revolutionären Bewegungen auf. Uppsala verhält sich in dieser

Frage überraschend vorsichtig 56.

52 Hauptschuld an dieser Vernachlässigung des «heilenden Dienstes» Jesu
trug sicher eine überspitzte Apologetik, welche die Wunder Jesu vorschnell zu
«Beweisen» seiner Gottessohnschaft machte. Die Aushöhlung dieser «Beweise»
durch die moderne Weltanschauung und Bibelkritik läßt uns den «Wundertäter»
Jesus wieder unbefangener als das sehen, was er in erster Linie war: ein liebender
Mensch, ein «Mensch für andere», und so gerade die Epiphanie der
«Menschenfreundlichkeit Gottes» (Xit 3, 4).

53 Allerdings zeichnet sich bereits im NT die Spannung zwischen Diakonie
und Martyrie ab. Vgl. etwa Lk 4, 40^14; Jo 6, 15. 26-27; Apg 6, 2-4.

54 Bezeichnenderweise sind in den Sendungsbefehlen des Herrn immer
Verkündigung und heilender Dienst zusammen aufgetragen: Mt 10, 1-8; Mk 16,
15-18.

55 Vgl. 1 Kor 13, 8-12.
56 «Da viele Christen tief im Status quo verwurzelt sind, neigen sie dazu,

in erster Linie auf die Aufrechterhaltung von Gesetz und Ordnung bedacht zu
sein. Wo die Aufrechterhaltung der Ordnung einer gerechten Ordnung im Wege
steht, werden einige sich für ein revolutionäres Vorgehen gegen diese Ungerechtigkeit

entscheiden und für eine gerechte Gesellschaft kämpfen, ohne die das neue
Menschsein nicht voll verwirklicht werden kann. Die christliche Gemeinde muß
darüber bestimmen, ob sie die Gültigkeit der Entscheidung dieser Menschen
anerkennen und unterstützen kann.» (B II, 2b, S. 30.) Vgl. auch Sektionsbericht IV,
Nr. 30, B 70.

13



194 «Erneuerung in der Mission»

3. Kritik am Missionsverständnis von Uppsala

Es war zu erwarten, daß die neue Konzeption der Mission scharfe

Kritik und ängstliche Besorgnis hervorrufen werde. Die Kritik setzt

vor allem an zwei Punkten an :

Erstens ist Uppsala die Frage zu stellen: Steckt hinter dem «Pan-

missionismus», wie ihn Sektionsbericht II propagiert, nicht wieder die

alte Kompetenzüberschreitung der Ecclesia gegenüber der Polis Sollten
die theologischen Bemühungen um den Begriff einer mündigen
weltlichen Welt alle umsonst gewesen sein? Wagt sich da die Kirche mit
ihrem Engagement im sozial-ökonomischen Bereich nicht auf das

gefährliche Parkett rein natürlicher Einsichten, wo sie keineswegs
kompetenter ist als die nichtkirchliche Welt? Könnte sie sich da nicht
gewaltig täuschen und so blamieren? 57

Zweitens wird man fragen müssen : Stimmt es nicht doch ein wenig,
wenn P. Dürrenmatt der Kirchenversammlung von Uppsala den Vorwurf
macht, sie wage nur noch «verschämt und am Rande von der Mission

[nun im engeren Sinne als Verkündigung!] zu sprechen»? 58 Könnte man
nicht den Missionsbericht mit einigen geringfügigen Abänderungen als

theologische und ekklesiologische Einleitung zu den zwei folgenden
Sektionsberichten III und IV über Entwicklung und Frieden schlagen?
Ist aber mit einem solchen Bericht die Aufgabe der Sektion II für
Verkündigung und Evangelisation gewahrt Muß nicht das primäre Anliegen
der Sektion II sein, wie man dem heutigen Menschen ein personales,
explizites Verhältnis zum Gott des Neuen Testamentes und zum
menschgewordenen Sohne Gottes, Jesus Christus, vermitteln kann? Tritt dieser

Primat im Bericht genügend hervor
Christus, der Herr, läßt sich nicht zur bloßen Funktion für die Be-

57 H. Gollwitzer, Die reichen Christen und der arme Lazarus, München
1968, hat sich bereits ausführlich mit dieser von Uppsala aufgeworfenen Problematik

auseinandergesetzt. Er verweist in dieser Schrift auch auf katholische
Arbeiten, vor allem auf J. B. Metz, Das Problem einer «politischen Theologie»
und die Bestimmung der Kirche als Institution gesellschaftskritischer Freiheit,
in: Concilium 4 (1968) 403-411. Auch K. Rahner beschäftigt sich mit dieser
Problematik, vgl. K. Rahner, Theologische Reflexionen zum Problem der
Säkularisation, Schriften VIII, Einsiedeln 1967, 637-666, besonders 648-655.

58 P. Dürrenmatt, Christen, Kirchen und Entwicklungshilfe, in: Basler
Nachrichten Nr. 89 (1./2. März 1969) S. 3. P. Dürrenmatt greift in diesem Artikel
scharf die weltzugewandte Haltung von Uppsala an. Man wird aber bei ihm die
liberale Welt- und Kirchenanschauung beachten müssen.



« Erneue rung in der Mission » 195

mühungen um eine neue Schöpfung und Menschheit machen. Die Gab

seiner s elbst übersteigt all das. Er ist uns zuerst als er selbst gegeben,
und gerade so um all der Dinge willen, die uns erst durch ihn und in
ihm möglich werden 59. Und wenn schon in funktionaler Christologie
gerede t werden soll, muß man sich da nicht fragen, ob denn die
Menschen zum heute verlangten intensiven Engagement im Dienst an der

neuen Menschheit gebracht werden können, bevor sie sich radikal zum
Herrn bekehren? Wir brauchen heute Menschen, die ganz für andere da

sind. Pläne, Expertisen und große Worte sind genug gemacht worden.
Was uns fehlt, das sind Menschen, Menschengruppen, ja ganze Nationen,
die sich wirklich ehrlich und selbstlos für andere einsetzen 60. Können
aber Menschen in der geforderten Weise «allen alles werden», wenn sie

nicht zuerst zum expliziten Glauben an den Herrn gelangen und so, von
sich selber abgekehrt, nur noch ihm leben, der sein Leben dahingege-
ben hat für das Leben der Welt 61

Vielleicht trauen wir der Christusbotschaft diese aufsprengende Macht
nicht mehr zu. Es sollte die Gewißheit des christlichen Glaubens sein,
daß wir dem Mitmenschen Gott in Jesus Christus zusagen können, daß

sich Gott selber in unserer Verkündigung wirkmächtig und herrscherlich

zur Sprache bringt. Ist die Vollversammlung von Uppsala in dieser
Gewißheit verzagt geworden, sei es nun durch Zweifel an der
Tragfähigkeit des menschlichen, kirchlichen Wortes oder durch das berechtigte

Mißtrauen, daß gar oft in vergangenen Zeiten eine unnahbare Gott-

59 Vgl. dazu J. Margull, Art. Mission III A, in: Religion in Geschichte und
Gegenwart, Tübingen 1960, IV, 979: «Mission ist einzig und allein Sendung zur
Bezeugung der Liebe Gottes im gekreuzigten und auferstandenen Herrn Jesus
Christus... Richtpunkt kann folglich nicht im entferntesten die Verbesserung
der Welt sein, wiewohl die jeweilige Mission in der Konsequenz ihrer Botschaft
für die Änderung bestimmter Verhältnisse einzutreten hat.»

60 W. A. Visser't Hooft hat das in seiner beschwörenden Rede in Uppsala
deutlich genug gesagt: «Es ist nicht etwa so, daß wir nicht wüßten, was getan
werden muß. Fachleute haben Pläne ausgearbeitet. — Doch diese Pläne werden
nicht verwirklicht. Warum nicht? - Die Regierungen sind gegenwärtig nicht in
der Lage, eine Erhöhung der Hilfe zu versprechen oder weiterreichende Abkommen
zu treffen, weil sie dabei nicht von einer genügend klar und kräftig vernehmbaren
öffentlichen Meinung getragen werden... Was können die Kirchen dagegen tun?
Sie können Resolutionen und Berichte annehmen. Aber was ändert das? Wir
befinden uns in einer Motivationskrise, einer Krise der grundlegenden Einstellungen.
Die eigentliche Schwierigkeit liegt tiefer als die politische und wirtschaftliche
Ebene. Sie hat ihre Wurzel darin, daß angesichts der Forderung der Geschichte
nach einer einzigen, verantwortlichen Weltgesellschaft die Menschen sich immer
noch weigern, für ihre Mitmenschen Verantwortung zu tragen.» B 336.

61 Vgl. 1 Kor 9, 22; Gal 2, 20; 2 Kor 5, 14-15.



196 « Erneuerung in der Mission »

heit und ein allzu jenseitiger Christus auf Kosten des Menschen

verkündigt wurde? Dann wäre die radikale Hinwendung zu den sozial-ökonomischen

Nöten der Menschen nur die notwendige Folge dieses Zweifels
und dieses Mißtrauens. Aber braucht eine Kirche, die den Mut und die

Selbstlosigkeit findet, sich radikal auf die Sorge an der Menschheit
einzulassen, um Gottes wirkmächtiges Wort zu bangen Hat sie nicht gerade
die Verheißung, daß ihr in solchem Engagement das Gespür für den

richtigen Zeitpunkt und der Mut zum expliziten und erfüllten Zeugnis
für den Herrn geschenkt wird? 62

62 Vgl. G. Ebeling, Gott und Wort, Tübingen 1966, 73: «Wer erfaßt hat,
was 'Wort Gottes' meint, kann überhaupt nicht von Sorge um das Wort Gottes
und somit letztlich gar um Gott umgetrieben sein, sondern nur angetrieben sein
zur Sorge für den Menschen und für die Welt.»


	"Erneuerung in der Mission"

