Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 16 (1969)

Heft: 2

Artikel: "Erneuerung in der Mission"

Autor: Rickenbach, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760429

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760429
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HANS RICKENBACH

«Erneuerung in der Mission»

Zum Sektionsbericht 1T der Weltkirchenkonferenz von Uppsala 7968 *

In jeder Vollversammlung des Okumenischen Rates der Kirchen
wurde bis anhin von Mission gesprochen. Jede Vollversammlung hat
auch nach Erneuerung der kirchlichen Strukturen und Institutionen ge-
rufen . In dieser Hinsicht hat Uppsala nichts Neues gebracht, nur das
Alte vielleicht dringender und vor allem praktischer.

Veridndert hat sich dagegen das grundsitzliche Verhdltnis von Er-
neuerung und Mission. Es ist in den Diskussionen von Uppsala gerade um-
gekehrt worden. Frither hieB es: Wir miissen uns zuerst erneuern, damit
wir dadurch zur Mission wieder fihiger werden. In Uppsala aber wird
Mission als die kirchenerneuernde Kraft angesehen. Klar formuliert ist

* Die fiir unsere Studie grundlegenden Dokumente werden nach folgenden
Siglen zitiert:

B = Bericht aus Uppsala 1968. Offizieller Bericht iiber die vierte Vollversamm-
lung des Okumenischen Rates der Kirchen, Uppsala, 4.-20. Juli 1968,
hrsg. von N. Goodall. Deutsche Ausgabe von W. Miiller-Rémheld, Genf,
Okumenischer Rat der Kirchen, 1968.

E = Sektions-Entwiirfe. Vierte Vollversammlung des Okumenischen Rates der
Kirchen, Uppsala, Schweden 1968, Genf, Okumenischer Rat der Kirchen,
o.]J.

Kfa = Die Kirche fiir andere und die Kirche fiir die Welt im Ringen um Strukturen
missionarischer Gemeinden. SchluBberichte der Westeuropiischen Arbeits-
gruppe und der Nordamerikanischen Arbeitsgruppe des Referats fiir Fragen
der Verkiindigung, Genf, Okumenischer Rat der Kirchen, 1967.

1 Der Bericht der Sektion «Zeugnis» in Neu-Delhi zeigt auf, ¢wie die Kirche
zur Kirche der Pilgrime werden kann, die kithn wie Abraham in die unbekannte
Zukunft vorwartsschreitet, die sich nicht fiirchtet, die Sicherheiten ihrer herkémm-
lichen Strukturen hinter sich zu lassen, die zufrieden ist, im Zelt stindiger Wand-
lungsbereitschaft zu wohnen...» in: «Neu-Delhi spricht», Stuttgart 1962, 25.

12



178 «Erneuerung in der Mission»

dieses neue Verhiltnis von Mission und Erneuerung im Kommentar zum
Sektionsentwurf IT: «Wenn sich eine Kirche ihrer Zaghaftigkeit und
Unfahigkeit im Blick auf die missionarische Aufgabe bewul3t wird, sollte
sie nicht eine Erneuerung als Vorbedingung fiir ein erneuertes missiona-
risches Handeln suchen, sondern statt dessen unverziiglich im Gehor-
sam die vorliegende Aufgabe anpacken — als Vorbedingung fiir den Emp-
fang neuer Krifte. Eine Kirche, die ihre Verpflichtung zur Sendung
aufs neue bejaht, wird durch den Heiligen Geist eine durch die Sendung
erneuerte Kirche» 2. Die Umstellung des Verhiltnisses von Erneuerung
und Mission ist programmatisch in den Titel des endgiiltigen Sektions-
berichtes 1T aufgenommen worden: « Erneuerung [d.h. der Kirche] in der
[d.h. durch die] Mission» 3. Falls diese Umkehrung des Verhiltnisses von
Erneuerung und Mission nicht bloB auf dem Papier bleibt, 148t sich eine
Radikalisierung der dynamischen und funktionalen Ekklesiologie er-
warten, welche die Kirchen endlich aus ihrer Selbstbespiegelung heraus-
fithren konnte * Gerade in dieser Hinsicht bietet auch der rémisch-
katholischen Kirche die vierte Vollversammlung des Weltkirchenrates
auBerordentlich wertvolle Anregungen.

Die vorliegende Arbeit mochte diesem 6kumenischen Gedankenaus-
tausch dienen. Zuerst werden in einem mehr allgemeinen Kapitel Ent-
stehungsgeschichte und Aufbau des Sektionsberichts IT von Uppsala in
groben Ziigen skizziert. Im zweiten Kapitel werden einige interessante
Einzelaspekte des Berichts beleuchtet, die zu einer Art Neudefinition
des Missionsbegriffs fithren. Mit dem neuen Missionsverstindnis von
Uppsala werden wir uns dann im dritten Kapitel auseinandersetzen.

I. Entstehungsgeschichte und Aufbau des Berichts

1. Vorarbeiten

Der Bericht ist die Frucht verschiedener Experimente und Studien,
die man gleich nach der Vollversammlung von Neu-Delhi aufnahm, um
die Schliisselbegriffe missionarischer Theologie und Praxis neu zu durch-

2 E (Kommentar) 43.

3 B 26. ,

+ Vgl. H. Cox, Der Christ als Rebell, Kassel 1968, 5: «Es ist Zeit, da3
wir Christen unsere Aufmerksamkeit von der Erneuerung der Kirche auf die
Erneuerung der Welt lenken... Wir haben #iber die Einheit der Kirche, die Mission
der Kirche, die Erneuerung der Kirche geredet. Wir haben viel zu viel Giber die
Kirche geredet und nicht genug iiber Gottes Welt.»



«Erneuerung in der Mission» 179

denken?. GroBten Einflul auf die Arbeit der Sektion II hatte der Studien-
bericht «Die Kirche fiir andere» 6, obwohl sich gewisse Teilnehmer da-
gegen wehrten, weil der Studienbericht viele traditionelle Auffassungen
von Kirche und Mission stark in Frage stellt 7. Das Grundkonzept des
Berichts, namlich «Mission als Humanisierung», ist ansatzweise bereits
in Kfa zu finden: «Gottes erlésende Mission findet ihren Hohepunkt im
Kommen Christi als wahrer Mensch und Haupt der neuen Menschheit. —
Wir haben die Humanisierung als das Ziel der Mission herausgestellt, weil
wir glauben, dall es mehr als andere in unserer Geschichtsepoche den
Sinn des messianischen Ziels vermitteln kann» 8 — GroBen EinfluBl ge-
wann diese Studie auch auf die mehr soziologischen Abschnitte iiber
Missionsbereiche und Missionsstrukturen der Kirche °. Einmal verweist
der Bericht sogar ausdriicklich auf Kfa 0.

Der EinfluB des Missionsdekretes des II. Vatikanums scheint nicht
grof} gewesen zu sein. Eine nahe Verwandtschaft besteht aber zwischen
Sektionsbericht IT von Uppsala und der Pastoralkonstitution des II. Va-
tikanums iiber die Kirche in der Welt von heute. Auf die Griinde dafiir
wird weiter unten eingegangen.

2. Entwiirfe und Aufbau

Als Arbeitsunterlage fiir Sektion IT lagen drei Entwiirfe vor: der
offizielle Entwurf einer Arbeitsgruppe aus dem Referat fiir Fragen der
Verkiindigung in Genf und zwei Gegenentwiirfe aus dem deutschen und
skandinavischen Bereich 1. Der deutsche und skandinavische Entwurf
scheinen ohne groBeren Einflu auf den endgiiltigen Bericht geblieben
zu sein.

Es fillt auf, daB der endgiiltige Bericht mindestens doppelt so gro3
ist als der offizielle Sektionsentwurf. Die Sektion IT zdhlte in Uppsala

5 Diese Vorarbeiten werden in der Einfithrung in den Entwurf angegeben
B 19, -
6 Vgl. die Literaturangabe in Anm. *. Der westeuropdische Bericht in Kfa
ist mehr theologisch-allgemein gehalten. Die nordamerikanische Arbeitsgruppe
hat unter Beizug von Soziologen und in praktischen Experimenten ein ganz neues
Konzept einer missionarisch strukturierten Kirche entwickelt.

7 Vgl. das Arbeitsprotokoll B 24.

8 Kfa 88-89.

2 Vgl. B1I, 2 a-g, S. 29-31 mit Kfa 96-97.

0 B 1L, 1, 5..32.

11 Vgl. die Charakterisierung dieser Entwiirfe in der Stellungnahme B 36-37.



180 «Erneuerung in der Mission»

die meisten Diskussionsteilnehmer und hat sehr intensiv gearbeitet.
Diese intensive Uberarbeitung des Entwurfs hatte allerdings zur Folge,
daB der Bericht, — von der groBen, klaren Dreiteilung abgesehen —
sehr uneinheitlich wurde. Es scheint, daf3 drei getrennte Arbeitsgruppen
ohne gegenseitige Koordination die drei Hauptteile redigierten.

Vom Entwurf wurde hauptsdchlich das Grundkonzept «Mission als
Bringen der neuen Menschheit in Christus» {ibernommen. Auch der theo-
logische und praktische Gedankengang blieb weitgehend der gleiche.
Der endgiiltige Bericht zeigt eine klare, folgerichtige Dreiteilung:

I. «Der missionarische Auftrag» = Missionstheologie
IT. «Bereiche der Mission» = Missionsbereich
III. «Freiheit fir die Mission» = Missionspraxis

Besondere Aufmerksamkeit verdient der erste Teil. Mit ein paar knappen
Strichen ist eine voéllig neue Konzeption von Mission entworfen 12:

Frage der Menschheit nach sich selber.

Das wahre Menschenbild der Gotteskindschaft ist verschiittet.
Christus bringt in sich selber den erneuerten wahren Menschen.
Die Hinwendung zum wahren Menschen Jesus Christus.

Das Leben in dieser neuen Menschlichkeit.

Weitergabe dieser neuen Menschheit in Dialog und Zeugnis.
Diese neue Menschheit erfat den Menschen in seiner Ganzheit.

el ol ol

Die Parallelen dieser theologischen Gedankenfolge (wenigstens in den
ersten drei Abschnitten) zum ersten Kapitel der Pastoralkonstitution
des II. Vatikanums sind unverkennbar 13,

Dieser erste theologische Teil zeigt im Entwurf noch viel weniger
Profil. Man hat in die endgiiltige Fassung einen groBen Teil der missions-
theologischen Konzeption, wie sie John C. Taylor in seiner Einfithrung
des Entwurfs entwickelt hatte, eingearbeitet 4.

Der dritte Teil des Entwurfs, der sehr mager ausfiel und eine Art
eschatologischer Ausblick sein sollte, wurde einfach als SchluBabschnitt
zum dritten Teil des endgiiltigen Berichts geschlagen. Das ist von mehr
als nur redaktionellem Interesse. Damit wurde ndmlich das eschatologi-

12 BI, 1-7, S. 26-28.
13 Vgl. Pastoralkonstitution « Gaudium et Spes» Nr. 1-22 mit B I, 1-3, S. 26.
4 Vgl. B I, 14, S. 26-27 mit der Einfithrung in den Entwurf B 20-22.



«Erneuerung in der Mission» 181

sche Moment im Bericht noch mehr zuriickgestellt. Es muf3 auffallen,
daB heute in einem offiziellen Dokument des Weltkirchenrates das
eschatologische Moment, das in der protestantischen Missionsbewegung
immer eine groBe Rolle spielte, nur noch am Rande erscheint 5.

Der endgiiltige Bericht erfuhr noch einige andere Einschiibe und
Erweiterungen, die nicht direkt dem Entwurf entnommen wurden. Die
Angabe aller Quellen und redaktionellen Abinderungen wiirde den Rah-
men dieser Arbeit sprengen.

3. Die Sprache

Im Unterschied zum II. Vatikanum versuchte man in Uppsala, die
Dokumente in einer Sprache zu verfassen, die auch der Nichtfachmann
in der heutigen Kirche verstehen kann. Man findet zum Beispiel im
ganzen Bericht II nur drei bruchstiickhafte Bibelzitate. Dagegen er-
scheint das Missionsdekret des II. Vatikanums geradezu mit Schrift-
stellen gespickt. Auch der entsprechende Bericht «Zeugnis» von Neu-
Delhi redet noch viel unbefangener in traditionell biblischen und theo-
logischen Begriffen wie «Heiland», «frohe Botschaft», «guter Hirt» usw.
Im Bericht von Uppsala ist man damit sparsam umgegangen. Das Wort
«BuBe» etwa hat man ersetzt durch «Entscheidung», « Wendepunkty,
«Verianderung» . Von «Mission» und «missionarisch» redet man im
endgiiltigen Bericht allerdings wieder unbefangener als im Entwurf
(hier nur 3 Mall), obwohl auch dieser Begriff grundsétzlich in Frage ge-
stellt wurde 7.

Der Bericht vermeidet aber nicht bloB eine traditionelle Theologen-
sprache, sondern auch gewisse soziologische Fachausdriicke wie «Sub-
kulturen», «zone humaine» usw., die ja nur wieder zu einer neuen Ge-
heimsprache fithren wiirden. Jedermann soll die Berichte der Kirchen-
konferenz verstehen kénnen. Man will sich nicht in einer esoterischen
Fachsprache, weder in einer altertiimlich-theologischen noch in einer
modern-wissenschaftlichen, verkapseln.

15 Vgl. dazu die Studie von L. WiepEnmaANN: Mission und Eschatologie.
Eine Analyse der neueren deutschen Evangelischen Missionstheologie, Paderborn
1965.

1 BI,4,S.27.

17 Vgl. die Kritik von J. ALTHAUSEN im Protokoll B 25.



182 «Erneuerung in der Mission»

II. Einzelaspekte des Berichts

1. «Neue Menschheit»

Wie die Pastoralkonstitution des II. Vatikanums setzt auch der
Bericht II von Uppsala bei den Humanisierungsbemiithungen und bren-
nenden Existenzfragen der heutigen Menschen an. Wohl noch nie so
radikal wurde in einem offiziellen Dokument christliche Mission ganz
vom Menschen her und auf den Menschen hin verstanden. In einem
faszinierenden Versuch wird die Missio Dei, an der die missionarische
Kirche teilhat, als «Gabe einer neuen Schopfung» 18, als Herbeifithren
einer neuen Menschheit und Menschlichkeit in Christus gedeutet.

Was ist mit dieser «neuen Menschheit» gemeint? Nicht nur eine
innerliche « Herzenserneuerung», auf die der Erneuerungsprozef in Chri-
stus oft eingeengt wird. Auch nicht eine bloB individuelle « Erweckung»
und «Bekehrung». Der Mensch als ganzer, als Einzelmensch und Gesamt-
menschheit, als physisches, geistiges und nicht zuletzt soziales Wesen
ist von der erneuernden Mission anvisiert: « Botschaft und Dienst, die
uns aufgetragen sind, haben mit mehr als nur materiellen Bediirfnissen
zu tun; gleichwohl kénnen wir uns niemals damit zufrieden geben, unsere
Sorge fiir physische und soziale Bediirfnisse als nur zweitrangig zu be-
handeln. — Der Mensch ist ein unteilbares Ganzes... Wir miissen alle
erfolgreichen Bemiithungen um gréBere Gerechtigkeit, Freiheit und Wiir-
de als Teilaspekte der Erneuerung des wahren Menschseins in Christus
versteheny» 19,

Es ist begreiflich, daBl viele in diesem Verstindnis von Mission
einen Riickfall in bloBen immanenten Humanismus befiirchteten. Das
Gespenst des Sdkularismus und Horizontalismus wurde in den Sektions-
diskussionen immer wieder beschworen. Besonders die orthodoxe Kirche
scheint sich scharf gegen eine solche « VerduBerlichung» und «Verdies-
seitigung» des Heilswerkes und der Bekehrungsaufgabe der Kirche in
der Mission gewandt zu haben ?°. Trotz der heftigen Kritik hielt man

B RB11.8 26

19 B1I,1und?7S.26,28. Dieses Gesamtziel der Mission hat vor allem J. C. Hoe-
KENDIJK wieder ins Licht gestellt. Er nennt diese Gesamtwirklichkeit «Schalom»
und dementsprechend die Mission «Schalomisierung». Vgl. J. C. HOEKENDIJK, Die
Zukunft der Kirche und die Kirche der Zukunft, Stuttgart 1965, 96-108.

20 Heftige Kritik hat der orthodoxe Theologe S.S. VERHOVSKOY vom St.
Vladimirs Seminar in New York schon gegeniiber dem Entwurf geduBert: Die



«Erneuerung in der Mission» 183

aber am Grundansatz der «Mission als Humanisierung» fest. Es blieben
sogar einige ganz radikale Formulierungen im endgiiltigen Text des
Berichtes stehen 2.

Von der Opposition wurde vor allem immer wieder ein biblisches
Verstdndnis der Mission gefordert. Man wird aber nicht behaupten kén-
nen, das Reden von der «neuen Schépfung» und vom «neuen Menschen»
sei nur «Trendtheologie». Wenn Uppsala damit auch dem modernen
Weltverstindnis entgegenkommt, so hat es doch eine reiche bibeltheo-
logische Tradition hinter sich, angefangen im AT vor allem bei Isaias,
weiter im NT tiber Paulus bis hin zur Apokalypse 22. Die heftige Dis-
kussion um diese Begriffe 148t jedoch vermuten, daBl im Konzept «Brin-
gen der neuen Menschheit in Christus» nicht das Ganze der missiona-
rischen Wirklichkeit zu fassen ist. Uppsala fand hier den Mut zur be-
wuBt einseitigen Akzentsetzung, wie man es sonst bei Verlautbarungen
des Weltkirchenrates nicht gewohnt war 2. Wohl am meisten iiber-
rascht, daB gerade bei diesen biblischen Begriffen von «neuer Schépfung»
und «neuer Menschheit» kaum auf deren eschatologischen Aspekt ein-
gegangen wird. Wie schon gesagt, hat doch die protestantische Mis-
sionstheologie bis anhin das eschatologische Moment stark hervorge-

hoben, im Gegensatz etwa zur katholischen Missiologie, die unbefangener
/

letzte Losung der Konflikte und Kampfe der Menschen sei nicht im Sozialen,
Okonomischen oder Politischen zu finden, sondern im Religitsen, d. h. Geistlichen.
— Die Idee des Schalom sei im Grunde genommen eine Utopie. Okonomische
Prosperitit, Freiheit und auch die hochsten Formen technischen Fortschritts, all
das kénne die Menschheit nicht vor der geistigen und moralischen Korruption
retten, die schlieBlich auch die groBartigsten Zivilisationen der Welt zerstéren
werde. — Der Mensch konne nie die hochste und letzte Realitit sein... Vgl. S. S.
VERHOVsKOY, Drafts for sections, Uppsala 68, an Orthodox Point of View, [poly-
kopierte Studie]. Unsere Referenz stiitzt sich auf die franzdsischen Zitate von
J. M. TiLLarD, La Mission de I’Eglise dans les discussions d’Uppsala, in: Spiritus,
Cahiers de spiritualité missionnaire 10 (1969) 67-68.

21 Z. B. die stark nach «religionslosem Christentum» ténende Behauptung B I,
4, S. 27: «Oft erscheint der Wendepunkt [= der Bekehrung] iiberhaupt nicht als

religidse Entscheidung.» — Oder der immanentistisch-evolutiv miBdeutbare Passus
B 11, 3, S. 32: «... in der Geschichte auf das Kommen der neuen Menschheit zuzu-
gehen.»

22 Vgl. etwa Is 65, 17; Ez 11, 19; 2 Kor 5, 17; Eph 4, 24; 2 Petr 3, 13; Apk 21,
1.5 usw.

23 Vgl. H. THieLicKE, Leiden an der Kirche, Hamburg 1965, 90: ¢« Warum
wirken die Kundgebungen des Okumenischen Rates... so blaB? Warum kommen
sie nicht an? Weil sie zuviel bringen wollen, weil sie allzu abgesichert zu reden
wiinschen und darum den Mut zu Schwerpunkten nicht aufbringen.» — Dies wird
man mindestens dem Sektionsbericht II von Uppsala nicht mehr vorwerfen kénnen.



184 «Erneuerung in der Mission»

von Vorwegnahme und Verwirklichung des Reiches Gottes auf Erden
im Kirchenwerk sprach. Vielleicht sah Uppsala ganz einfach den «armen
Lazarus» Menschheit vor der Tiire liegen und vergall dariiber die spitz-
findigen Sophistereien um Schon und Noch-nicht, um vertikales und
horizontales Christentum.

2. Der Missionsbegriff von Uppsala

Mission hat auch nach Uppsala ihren Ursprung in Gott. Der alles
tragende Anfang ist die Missio Dei, die als «Gabe einer neuen Schépfung»,
als Einstiftung Jesu Christi, des neuen Menschen und Hauptes der neuen
Menschheit, in die Welt verstanden werden miisse 4.

Was hat die Mission der Kirche an diesem Heilsgeschehen der
Missio Dei auszurichten? Was ist Inhalf und Auftrag kirchlicher Mission?
Der Bericht zeigt zwei wesentliche Aspekte der Mission: Mission als
solidarisch-dialogischer Dienst an der Menschheit und Mission als Ver-
kiindigung und Proklamation der Herrschaft Christi: « Unsere Teilnahme
an der missionarischen Verkiindigung 148t sich so beschreiben, dall wir
dem Menschen Gelegenheit geben, Christus zu antworten» 2. — «Bot-
schaft und Dienst, die uns aufgetragen sind, haben mit mehr als nur
materiellen Bediirfnissen zu tun; gleichwohl kénnen wir uns niemals
damit zufrieden geben, unsere Sorge fiir physische und soziale Bediirf-
nisse neben unserer Verantwortung fiir geistliche Bediirfnisse als nur
zweitrangig zu behandelny 2.

Das Engagement fiir physische und soziale Bediirfnisse wird also
voll zur missionarischen Verantwortung gerechnet. Eine Wertung dieses
Einsatzes als zweitrangig wird ausdriicklich abgelehnt. Ja, man mul
sogar sagen, dafB} die missionarische Verkiindigung hinter dem Engage-
ment im Dienst an der neuen Menschheit weit zuriicktritt.

Das Missionsdekret des II. Vatikanums zeigt dagegen noch die ge-
wohnte Beschrinkung des eigentlichen missionarischen Engagements
auf die sogenannten «geistlichen Bediirfnisse»; alles andere ist irgend-

2+ Vgl. BI, 1 und 3, S. 26, 27.

25 B1,4,S. 27.

26 B I, 1, S. 26. Dieses missionarische Engagement im sozial-ckonomischen
Bereich wird an andern Stellen praktischer formuliert: «um des neuen Menschseins
willen die Machtlosen ihre Macht ausiiben lehren» (B II, 2 a, S. 30); «fur eine
gerechte Gesellschaft kimpfen, ohne die das neue Menschsein nicht voll verwirk-
licht werden kann» (B II, 2 b, S. 30); oder wenn B II, 2 g, S. 31 Stadteplaner als
zeitgemdBe Missionare gefordert werden.



«Erneuerung in der Mission» 185

wie nur Pridevangelisation, der eigentlichen Evangelisation unterge-
ordnet ??. Auch der deutsche evangelische Missionsrat betonte noch
kurz vor Uppsala eindeutig den Vorrang der Verkiindigungsarbeit ge-
geniiber dem Welteinsatz im missionarischen Bemiihen: «Wenn auch
in der Offentlichkeit das Handeln der Kirchen weithin nach seinen so-
zialen Auswirkungen allein beurteilt wird, so miissen doch die Kirchen
gemeinsam ihre eigentliche Motivation und ihr wichtigstes Ziel darin
sehen, die von Gott in Jesus Christus gewirkte Erlgsung den Voélkern zu
verkiinden. — Weil wir uns zur Zeit und zur Unzeit zur Bezeugung des
Evangeliums aufgefordert wissen, muB}, was auch immer in Zusammen-
arbeit moglich und nétig werden wird, dem Auftrag untergeordnet blei-
ben, daB der Name Christi unter den Vélkern verherrlicht werde» 28,
Auf dem Hintergrund dieses Textes sehen wir, welch bedeutende Akzent-
verlagerung Uppsala im Verhdltnis von Welteinsatz und Verkiindigungs-
auftrag gebracht hat.

Als Frucht der Mission betrachtet Uppsala die Integrierung des Men-
schen in den Leib Christi, ins Leben der Kirche, der Sakramente usw. 2°.
In diesem Zusammenhang wird sehr vorsichtig vom Wachstum der
Kirche gesprochen. Dieser Abschnitt (I,5) steht irgendwie als Fremd-
korper im Gesamt des Berichts. Es findet hier eine unerwartete Hori-
zontverengung vom Umfassenden der Schoépfung und Gesamtmensch-
heit auf den engeren Kreis des Kirchenvolkes statt. Aus dem Grundkon-
zept des Berichts 1468t sich ndmlich nicht schlieBen, dal die Menschen nur
durch den Einzug in die Kirche zur neuen Menschheit gelangen kénnen;
wenn auch umgekehrt die Kirche ganz und gar als zum Dienst an dieser
neuen Menschheit verpflichtet dargestellt wird.

Uppsala kennt keinen geographischen Missionsbegriff mehr. Es ist
schon auf fritheren Missions- und Kirchenversammlungen zur Selbst-
verstandlichkeit geworden, von der «Mission auf sechs Kontinenteny
zu sprechen. Ganz praktisch hat der Bericht diese universale Mission

27 Vgl. Missionsdekret «Ad Gentes» Nr. 7: «Ihr [= der missionarischen Tatig-
keit] nachzugehen werden die Glieder der Kirche durch die Liebe getrieben, mit
der sie Gott lieben und durch die sie mit allen Menschen in den geistlichen Gltern
des gegenwartigen wie des zukiinftigen Lebens Gemeinschaft zu haben verlangen.»
(Die Konzilsdokumente des II. Vatikanums werden hier und im Folgenden zitiert
nach: K. RAENER/H. VORGRIMLER, Kleines Konzilskompendium, Freiburg 1966.)

28 Vgl.: Unser Verhdltnis zur romisch-katholischen Mission. Promemoria
des deutschen Evangelischen Missions-Rates vom 4. Januar 1967, abgedruckt in:
Ordenskorrespondenz 8 (1967) 367-372. Unser Zitat 368.

2 Vgl. B1, 5, S. 27-28.



186 «Erneuerung in der Mission»

am Anfang des II. Teils tiber die Bereiche der Mission dargestellt: In
einer Aufzihlung von Typen missionarischen Engagements steht da
«der reformierte Bankier in Ziirich» mit seinem «rémisch-katholischen
Kollegen in Buenos-Aires» Schulter an Schulter im missionarischen Dien-
ste 39,

Uppsala hat versucht, in dieser weltweiten Vielfalt missionarischer
Situationen gewisse Schwerpunkte zu setzen und Priorititen aufzuzei-
gen 3!, Von gréBter Bedeutung ist dabei, dal auch die Kirchen selbst als
Bereiche der Mission angesehen werden 32 Theologisch gesehen, ist dies
ein ur-reformatorisches Anliegen: ecclesia semper reformanda! Die Kir-
che selber ist bleibendes Objekt des Heilswerkes Gottes, der Missio Dei.
Schon der Entwurf hatte diese dialektische Spannung einer missionie-
renden und doch selbst auch immer missionsbediirftigen Kirche betont:
«Er [der Verkiinder des Evangeliums] wird, nachdem er das Evangelium
auf seine Weise berichtet hat, wieder zuhoren, um zu priifen, inwieweit
seine ZuhoOrer und er selber das Evangelium verstanden oder miBver-
standen haben» 33. Es erscheint da eine Kirche, die zwar als Gesandte
Gottes das Evangelium ausrichten muB, aber doch immer wieder selber
bescheiden in die Reihe der Hoérenden, Betroffenen, Bekehrungsbe-
diirftigen zuriicktreten mu@.

Praktisch aber steckt hinter diesem Abschnitt iiber «die Kirche
als Bereich der Mission» ein ganz aktuelles Problem, ndmlich die wach-
sende Entfremdung vieler durchaus christusgldubiger Menschen gegen-
iiber den konfessionell verengten Kirchen. Sehr brennend wird dieses
Problem vor allem in den sogenannten Freikirchen und Pfingstbe-
wegungen in Amerika und Afrika empfunden. Der Entwurf beniitzt fiir
dieses Phdnomen der Abwanderung aus den traditionellen Kirchen in
Sekten und Erweckungsbewegungen den soziologischen Fachausdruck

30 Vel. B 11, 1, S. 29. Diese Aufzihlung ist dem Kommentar zum Entwurf
entnommen (E 39), allerdings unter vollig anderem Vorzeichen: Im Kommentar
steht die Aufzédhlung noch unter dem Vorzeichen «Bekehrungssituationen», hier
im Bericht aber unter dem Vorzeichen «Orte missionarischen Engagementsy.

31 Bereiche, die Prioritdt beanspruchen, sind z. B.: Machtzentren, revo-
lutiondre Bewegung, Universitdtsreformen, Verstddterung und Industrialisierung,
Vorstddte und Landgebiete, Beziehungen der Industrienationen und Entwicklungs-
lander, die Kirchen selber. (B II, 2 a-g, S. 29-31.)

2 BIL,2g, 8. 3.

3 E I, 5, S. 30. Ahnlich der Bericht, zum Dialog: «Als Christen glauben wir,
daB Christus in diesem Dialog zu Worte kommt, dafl er sich hier denen offenbart,
die ihn nicht kennen, und daB er hier das begrenzte und vevzevvte Wissen dever kov-
rigievt, die ihn kemnen.» (B I, 6, S.28.)



«Erneuerung in der Mission» 187

«religiose Subkulturen». Die Pfingstbewegung ist hier sogar ausdriicklich
mit Namen genannt 3*. Im endgiiltigen Bericht ist leider mit dem sozio-
logischen Begriff auch die Sache bis auf zwei Sitze verschwunden:
«Zu viele traditionelle Kirchen lehnen es ab, zu unabhéngigen, schnell
wachsenden einheimischen christlichen Bewegungen in Beziehung zu
treten. Die christliche Gemeinde bedarf dringend der Erneuerung, wenn
sie nicht zu einem geistlichen Ghetto werden soll...» 33

Warum haben die Kirchen der Vollversammlung von Uppsala die-
ses Problem iibergangen? — Vielleicht weil verschiedene Pfingstbewe-
gungen gegenwartig mit dem Weltkirchenrat sympathisieren? Vielleicht
aber auch deshalb, weil der Kommentar zum Entwurf die traditionellen
Kirchen direkt als schuldig erkldrte fiir die Separationsbewegungen im
Christentum. Die Kirchen selber seien zu eng und immobil, als daB3 sie
offen sein konnten fiir die ganze Breite christlich mdéglicher Lebensstile.
Die Kirchen krankten damit selber an «hiretischen Strukturen» 3.
Natiirlich gibt keine Kirche gern zu, daB sie selber «héretisch» sei und
damit wiederum andere in die entgegengesetzte « Hiresie» und Separa-
tion treibe. Aus diesem Grund wurde wohl dieses brennende Problem
wieder zugedeckt. Nur wer den Kommentar zum Entwurf studiert,
kommt bei den knappen Andeutungen des Berichts noch darauf, dafB3
dahinter eine der brennendsten Fragen der heutigen kirchlichen Situation
steckt 37.

3 Vgl. E 11, 10, S. 31-32, ebenso Kommentar E 46-49.

% B I, 28 8 51,

36 Vgl. E (Kommentar) 47: «Was der Soziologe als Subkulturen beschreibt,
das nennt der Theologe, wenn er diesen Ausdruck auf die Kirche anwendet, ‘hireti-
sche Strukturen’. Dieser Begriff ist eine verkiirzte Ausdrucksweise fiir konfessionelle,
gemeindliche und interkonfessionelle Organisationen, fir Finanzhaushalte, Litur-
gien, Formen des geistlichen Amtes und der Ausbildung fiir das kirchliche Amt,
die Menschen von anderen trennen oder das Evangelium von seinen sozialen
Implikationen abschneidenn».

37 Vgl. zu diesem Problem den Artikel: Mangelnde Liebe. Vorwurf afri-
kanischer Sekten gegen christliche Kirchen. In: Ruhrwort 10 (17. Dez. 1968),
3: «In der Novemberausgabe der in Uganda erscheinenden Monatszeitschrift
«Nile Gazette» berichtet ein Artikel unter dem Titel «Schisma in Afrika» iiber die
stetig anwachsende Anzahl von Afrikanern, die die christlichen Kirchen verlassen
und den zahlreichen Sekten beitreten. — In den vergangenen 50 Jahren, so fithrt
«Nile Gazette» aus, haben sich iiber 7 Millionen afrikanischer Christen von ihren
iiberkommenen Muttergemeinden getrennt und sich in t@ber 5000 Sekten neu
gruppiert. Wie Fachsoziologen wissenschaftlich erhdrten, wird diese schismatische
Bewegung zwangsldufig weiterwachsen. Folglich wird binnen 30 Jahren die Anzahl
der Menschen auBerhalb der herkémmlichen christlichen Kirchen gréfer sein als
die Gesamtheit aller Katholiken und Protestanten zusammengerechnety.



188 ¢«Erneuerung in der Mission»

3. Wandel kirchiicher Strukturen und Institutionen

«Das Volk Gottes... muB3 von hemmenden Strukturen in der Kirche
befreit und auf sehr viel mannigfaltigere Weise fiir die Welt, in der es
lebt, gedffnet werden» 38 Damit beginnt der dritte Teil des Berichts.
Hier wird eindringlich zu Reform, Spezialisierung, Neuschaffung und
Koordination kirchlicher Institutionen aufgerufen. In erster Linie geht
es um die Schaffung neuer Instrumente zur Bewéltigung der von nun an
viel weiter aufgefaBten kirchlichen Mission im sozialen, wirtschaftlichen
und politischen Bereich. Aber auch die traditionellen Grundstrukturen
des kirchlichen Lebens werden in Frage gestellt. Allerdings bleibt hier
eine uniiberbriickbare Diskrepanz der Meinungen stehen: «Wahrend
einige glauben, die Grundstrukturen des kirchlichen Lebens seien gege-
ben und daher unwandelbar, sind andere tiberzeugt, daB3 alle institu-
tionellen Formen kirchlichen Lebens vorldufig sind und sich dndern
miissen» 3°. Praktisch werden in diesem Zusammenhang vor allem das
sich monopolistisch gebdrdende Parochialsystem und die alten Missions-
gesellschaften in Frage gestellt #0.

Hinter all diesen detaillierten Vorschldgen zur Erneuerung kirch-
licher Institutionen steht aber eine ganze Philosophie und Theologie
des Wandels, wie sie erst in unserer Zeit wieder entdeckt wurde. Vor
allem Kfa hat hier schépferische Vorarbeit geleistet: «Bis ins 17. Jahr-
hundert hinein hat der Mensch im angenehmen Horizont eines geschlos-
senen, ausmeBbaren und geordneten Kosmos gelebt. Durch die neuen
Entdeckungen wurde das unmoéglich. Die Struktur der Welt konnte nicht
mehr als zeitliche Reflexion eines ewigen Originals gedacht werden ...
Nun wird Geschichte verstanden als Erfahrung des Wandels» #. — Kfa

8 B III, 32,

39 B III, 33. Die gleiche Meinungsverschiedenheit ist auch in den Diskus-
sionen der Sektion I aufgetaucht, wo es um eine dynamisch verstandene oder ein
fur alle Male gegebene Katholizitdt ging (B 17). Leider haben die Sektionen sehr
wenig Kontakt und Austausch miteinander gepflegt.

0 B III, 33. Vgl. Kfa 33-34 uber die relative Bedeutung der Parochie:
«Solange die Kirchen dabei verharren, die Parochie oder die Ortsgemeinde als
die normative Struktur zu betrachten, werden sie dem Leben in seinen wichtigsten
Aspekten nicht begegnen. Die Ortsgemeinde kann immer noch einigen Lebens-
bereichen dienen... Wenn sie dazu gebracht wird, die neue Situation, der sie ge-
geniibersteht, zur Kenntnis zu nehmen, dann wiirde sie dazu frei, ihren besonderen
begrenzten Arbeitsbereich anzunehmen, d. h. ihren Platz als eine Form von Ge-
meinde unter anderen zu erkenneny.

1. Kia 15.



«Erneuerung in der Mission» 189

hat auch die Beziehung von Gott, Kirche und Welt neu tiberdacht und
das traditionelle Schema Gott-Kirche-Welt gerade umgekehrt in: Gott-
Welt-Kirche #2. Die Welt steht im Brennpunkt des go6ttlichen Heils-
willens, nicht die Kirche. Da die Kirche also ganz fiir die Welt da ist,
«haben sich die Kirchen auf eine sich fortwihrend verindernde Welt
einzurichten, deren einzig unveridnderliches Kennzeichen der stindige
Wandel ist» #3. Damit muB es der Welt gleichsam erlaubt sein, «die Tages-
ordnung der Kirchen aufzustellen» **. «Im Vertrauen auf die Treue
Gottes wagen es die Christen, auch die iiberkommenen Formen der
Kirche dem Test der Geschichte zu unterwerfen»; das darum, «weil
unsere Kenntnis Gottes in Christus uns zu dem Bekenntnis nétigt, daf
Gott sein Ziel mitten in der Welt und ihren geschichtlichen Prozessen
verwirklicht». — «Dann wird die Frage zentral: wieweit dient das, was
wir ererbt haben, noch der Mission Gottes?» 4

Neben diesen mehr abstrakten philosophisch-theologischen Griinden
fiir Verdnderung kirchlicher Apparaturen wird auch die schlichte Tat-
sache der Evangelien angefiihrt, daB3 der Herr zu seinen irdischen Leb-
zeiten recht unbefangen mit religiésen Institutionen und Gesetzeswerken
umsprang: «Sein [des Laien Jesus von Nazareth] Menschsein durchbricht
die iib.ichen Kategorien aller iibrigen Menschen. Er war heilig und doch
dem Siinder niher als alle Siinder. Er war Gott, und doch miBachtete
er die religidsen Traditionen. Er tibertrat die frommen Gebote seiner Zeit,
und doch war er kein Anarchist» 6.

In diesen Abschnitten, wo viele Formen kirchlichen Lebens in Frage
gestellt werden, trigt nun die «Theologie der Revolution» auch inner-
kirchlich ihre ersten Friichte #. Die Kirchen konnen sich ja nicht zu
Anwilten der Verdnderung in der Welt machen, bevor sie zuerst ihre
eigene Wandlungsbereitschaft unter Beweis gestellt haben.

Dieser Teil des Berichts iiber Reform und Neuschépfung kirchlicher
Verfassung und Institution hitte gewil noch an Aktualitit gewonnen,

42 Kfa 19-20.

43 Kifa 15.

4 Kfa 23-24.

4 Kia 16.

# EI 1L 8.29.

47 Vgl. etwa T. RENDTORFF[H. E. T6DT, Theologie der Revolution. Analysen
und Materialien, edition suhrkamp 258, 1968. — C. E. BrRAATEN, Theologie der
Revolution, in: Lutherische Monatshefte 7 (1968) 215-220. Ebenso Evangelische
Theologie 27 (1967), Heft 12, das dem theologischen Problem der Revolution
gewidmet ist.



190 «Erneuerung in der Mission»

wenn das Problem der «religiésen Subkulturen» mutiger angepackt wor-
den wire. Das Mitrauen und die Skepsis vor allem unter der jungen Chri-
stengeneration ist groB: man zweifelt, daBl die traditionellen Kirchen
einer grundlegenden institutionellen Reform fihig sind und bleiben, und
sieht als mogliche Folge solchen Versagens, dafl der aktuelle Christen-
glaube sich nur am Rande oder auBlerhalb der Kirche entfalten kann.

ITI. Hat Uppsala ein neues Verstindnis von Mission gebracht?

Wir finden nirgends im Bericht eine eigentliche Definition kirchlicher Mis-
sion. Die Reflexion in unserem zweiten Kapitel iiber einzelne interes-
sante Aspekte im Bericht II von Uppsala hat aber doch gezeigt, daB3 hier
eine tiefgreifende Umwandlung des Missionsverstdndnisses stattfand.

1. Ausweitung des traditionellen Missionsbegriffs

Nach dem traditionellen Missionsverstdndnis ist es «eigentliche» (ob
nun direkt oder indirekt anvisierte) Absicht der kirchlichen Mission,
zum vertrauenden Glauben an den einen wahren Gott und zu einer
personalen, expliziten Beziehung zum Welterloser Jesus Christus zu
fithren. Diese «Bekehrung» wird stark individuell und vertikal verstan-
den. Als Konsequenz der Bekehrung ergibt sich dann selbstverstandlich,
wenn auch sekundir, eine neue soziale Einstellung des Bekehrten zu
seiner Mitwelt. Die traditionellen «Missionen» haben sich natiirlich auch
immer wieder caritativ betdtigt, wo sozial-6konomische Notstdnde das
erforderten. Diese Caritas blieb aber stets in einem ungekldrten Span-
nungsverhiltnis zur «eigentlichen» Aufgabe der Verkiindigung und Be-
kehrungsarbeit. Einerseits niitzte man die sozial-konomische Bediirf-
tigkeit der missionierten Menschen sehr oft aus, um sie durch die phy-
sische Unterstiitzung auch fiir den christlichen Glauben, oder besser ge-
sagt fiir die jeweilige christliche Konfession, zu gewinnen. Diese Art
Missionsmethode wird heute mit andern unlautern Motiven menschli-
cher Hilfeleistung im Schimpfwort «Neukolonialismus» zusammengefal3t.
Anderseits drohte die «Mission» auch immer wieder, sich in «reine» Ent-
wicklungshilfe aufzulésen. Der Wert der Verkiindigung und Bekehrung
wurde dann ob dem sozial-6konomischen Engagement weitgehend aus
den Augen verloren .

48 Dies scheint vor allem in der nordamerikanischen Missionsbewegung eine
Gefahr zu sein. Missionarische Bemiithung scheint sich hier weitgehend mit der



«Erneuerung in der Mission» 191

Uppsala scheint in dieses Spannungsverhiltnis von Diakonie und
Martyrie eine Art Synthese gebracht zu haben. Indem sich kirchliche
Mission nun wieder an den ganzen Menschen wendet, und die Heilung
und Erneuerung dieses ganzen Menschen (mit Leib und Geist, als Ein-
zelmensch und menschliche Gesellschaft) zum Missionsziel erkldrt wird,
16st sich die Missionstheologie von einer individualistischen und spiritua-
listischen Missionsauffassung. Die Kirche hat sich nicht nur um Einzel-
bekehrungen zu bemiihen, sondern muf3 ebensosehr versuchen, ganze
Strukturen der menschlichen Gesellschaft zu humanisieren und so mit
christlichem Geist zu durchdringen. Es geht in der Mission nicht bloB
um Herzensbekehrungen, Vermittlung von Herzensfreude und innerem
Frieden, sondern ebensosehr um die recht materielle Seligkeit einer
sozial-6konomischen Weiterentwicklung der gesamten Menschheit #.
Kurz: Kirchliche Diakonie in Caritas, Entwicklungshilfe, politischer
Aktion usw. wird nun voll und ganz zum Missionsauftrag der Kirche

Vermittlung des «American way of life» zu decken. Dieses nordamerikanische
Missionsverstiandnis habe sich in letzter Zeit so stark entwickelt, «dal heute die
Gefahr besteht, daBB die tibrige evangelische Christenheit dem dort herrschenden
Missionsverstindnis verfalltsy, meint G. Vicepom, Mission im &kumenischen
Zeitalter, Giitersloh 1967, 28. Dall das Gleiche fiir die katholische Mission gilt,
zeigt ein angeblicher Ausspruch Kardinal SPELLMANS: «Durch die Gnade unseres
Herrn Jesus Christus ist eine neue Lebensform auf Erden geboren: der American
way of life, den auf der ganzen Welt zu verbreiten wir die Sendung erhalten haben.»
Zit. bei Erich Pirz, Taiwan, in: Orientierung 32 (1968) 241.

4 Auch das II. Vatikanum kennt neben der eigentlichen Verkiindigungs-
und Bekehrungsarbeit einen weitergefaten missionarischen Einsatz in der Humani-
sierung und Durchdringung der sozialen und kulturellen Bereiche mit christlichem
Geist. Bezeichnenderweise wird dieser durchwegs als Aufgabe der Laien angesehen.
Die Amtskirche engagiert sich in diesem Bereich nicht direkt. Sie liefert nur die
allgemeinen Prinzipien und bildet die Gewissen dafiir aus. SchlieBlich wird aber
doch wieder gesagt, daB alles Gute (also auch das «weltliche»!), das das Volk Gottes
der Welt erweise, aus dem Wesen der Kirche als «allumfassendes Heilssakrament»
flieBe. (Vgl. Pastoralkonstitution «Gaudium et Spes» Nr. 45.) Der wichtigste Text
zu dieser Thematik steht im Missionsdekret «Ad Gentes» Nr. 21: «Es mul in
ihnen [= in den Laien] der neue Mensch erscheinen, der nach Gottes Bild in wahrer
Gerechtigkeit und Heiligkeit geschaffen ist. Diese Neuheit des Lebens aber miissen
sie im Bereich der heimatlichen Gesellschaft und Kultur ausdriicken... Sie miissen
diese Kultur kennen, sie heilen und bewahren, sie miissen sie im Zug der modernen
Entwicklung entfalten und endlich in Christus vollenden, so daB der Christus-
glaube und das Leben der Kirche der Gesellschaft, in der sie leben, nicht mehr
duBerlich sei, sondern sie zu durchdringen und zu verwandeln beginnen...» Zur
gleichen Thematik wvgl. auch: Kirchenkonstitution «Lumen Gentium» Nr. 36;
Dekret iiber das Laienapostolat « Apostolicam Actuositatem» Nr. 5, 7, 13; « Gaudium
et Spes» Nr. 42, 43; «Ad Gentes» Nr. 12.



192 «Erneuerung in der Mission»

gerechnet. Damit aber wird der traditionelle Missionsbegriff gesprengt.
Bisher stand der Begriff fast ausschlieflich fiir die «eigentliche» Ver-
kiindigungsarbeit. Jetzt wird Verkiindigung wieder eine unter andern
missionarischen Tétigkeiten. «Mission» riickt wieder zum Oberbegriff
auf fiir das gesamte kirchliche Engagement an Welt und Menschheit in
Diakonie, Koinonie und Martyrie. Hitte Uppsala eine Definition seiner
Missionskonzeption verfaBt, so wiirde sie wohl etwa folgendermafen
lauten:

Mission ist solidarisch-dialogische Verwirklichung und explizierende
Proklamation der neuen, wahren, ganzheitlichen Menschheit und Mensch-
lichkeit, wie sie in Jesus Christus der Welt ein fiir alle Mal eingestiftet
worden ist.

2. Berechiigung dieses Missionsverstindnisses

Ist diese Ausweitung des Missionsbegriffes neu? Ist sie theologisch
berechtigt? — Wenn das Kommen des Gottessohnes und sein ganzes
Leben in dieser Welt dze Mission schlechthin ist, an der sich alle kirch-
liche Mission immer wieder zu verifizieren hat, dann erscheint diese
Ausweitung des Missionsbegriffs geradezu selbstverstdndlich. Christus
ist nicht bloB gekommen, den Armen die frohe Botschaft in leeren Worten
zu verkiinden, sondern er kam und hat Kranke gesund gemacht, Hung-
rige gespiesen, die Solidaritit mit sozial Benachteiligten und in der
Gesellschaft Verachteten aufgesucht. Kurz: Im Leben des Herrn begann
sich die alttestamentliche VerheiBung des Schalom in seiner ganzen
Fiille zu realisieren 0. Und so kann auch «das Ziel der Evangelisation
nichts Geringeres sein als die Erfiillung dessen, was Israel vom Messias
erhofft hatte: die Aufrichtung des Schalom» 5. Man hat zu lange den

50 Vgl. Lk 4, 17-19; Is 61, 1-2. H. Cox, Der Christ als Rebell, 38: «Es
gibt ein Wort, das gewissermaBen alles zusammenfaBt, was Gott uns mit Jesus
von Nazareth sagt, und das ist der alte hebridische Ausdruck Schalom... Gewéhnlich
iibersetzen wir dieses Wort mit «Frieden», aber das sagt bei weitem nicht genug.
Fiur den Juden bedeutete das Wort Schalom einen Zustand personlichen und
gemeinsamen Lebens, der umfassender war als Frieden im Sinne des Nichtkampfes,
wie wir das Wort verstehen, und mehr als der verwésserte «innere Friede» oder
«Seelenfriede», den manche Leute so gerne im Munde fithren. Schalom ist keine
individualistische Angelegenheit, keine immaterielle oder im flachen Sinne geist-
liche Sache...» Vgl. dazu auch E (Kommentar) 35.

51 J. C. HoexkeNDIJK, Die Zukunft der Kirche und die Kirche der Zukunft,
96.



«Erneuerung in der Mission» 193

«heilenden Dienst» des Herrn als theologisch irrelevant der Volksfrom-
migkeit {iberlassen 32 Die Mission Christi erfiillt sich aber gerade darin,
daB er fiir alle und fiir den ganzen Menschen gelebt hat, gestorben und
leibhaftig auferstanden ist 3. Diese umfassende Mission des Herrn geht
nun aber im Heilungs- und Verkiindigungsauftrag der Kirche weiter 54
Man darf in dieser Mission nicht den heilenden Auftrag als zweitrangig
zuriickstellen, nur weil er oft bruchstiickhaft, fragwiirdig und politisch
heikel zu erfiillen ist. Der Auftrag der Glaubensverkiindigung bleibt ja
nicht weniger bruchstiickhaft und stdndig von fragwiirdigen Geistesver-
irrungen bedroht 33.

In der urkirchlichen Situation mag sich der heilende Dienst mit
Recht in « Wunderheilungen» und passiver Solidaritdt mit den sozial
Unterdriickten verwirklicht haben. In der heutigen Welt- und Kirchen-
situation sieht dieser heilende Dienst entsprechend anders aus: quali-
fizierte sozial-6konomische Entwicklungsarbeit und Formation kirch-
licher «pressure groups», um auf demokratische Art und Weise das Wirt-
schafts- und Gesellschaftssystem umzustrukturieren fiir eine gerechtere
Welt. Hier taucht natiirlich sofort die Frage nach christlichem Engage-
ment in revolutiondren Bewegungen auf. Uppsala verhilt sich in dieser
Frage tiberraschend vorsichtig .

52 Hauptschuld an dieser Vernachldssigung des «heilenden Dienstes» Jesu
trug sicher eine iiberspitzte Apologetik, welche die Wunder Jesu vorschnell zu
«Beweisen» seiner Gottessohnschaft machte. Die Aushohlung dieser «Beweise»
durch die moderne Weltanschauung und Bibelkritik 148t uns den « Wundertiter»
Jesus wieder unbefangener als das sehen, was er in erster Linie war: ein liebender
Mensch, ein «Mensch fiir andere», und so gerade die Epiphanie der «Menschen-
freundlichkeit Gottes» (Tit 3, 4).

53 Allerdings zeichnet sich bereits im NT die Spannung zwischen Diakonie
und Martyrie ab. Vgl. etwa Lk 4, 40-44; Jo 6, 15. 26-27; Apg 6, 2—4.

5+ Bezeichnenderweise sind in den Sendungsbefehlen des Herrn immer
Verkindigung und heilender Dienst zusammen aufgetragen: Mt 10, 1-8; Mk 16,
15-18.

55 Vgl. 1 Kor 13, 8-12.

56 ¢Da viele Christen tief im Status quo verwurzelt sind, neigen sie dazu,
in erster Linie auf die Aufrechterhaltung von Gesetz und Ordnung bedacht zu
sein. Wo die Aufrechterhaltung der Ordnung einer gerechten Ordnung im Wege
steht, werden einige sich fiir ein revolutionidres Vorgehen gegen diese Ungerechtig-
keit entscheiden und fiir eine gerechte Gesellschaft kimpfen, ohne die das neue
Menschsein nicht voll verwirklicht werden kann. Die christliche Gemeinde mul3
dariiber bestimmen, ob sie die Giiltigkeit der Entscheidung dieser Menschen aner-
kennen und unterstiitzen kann.» (B II, 2b, S. 30.) Vgl. auch Sektionsbericht IV,
Nr. 30, B 70.

13



194 «Erneuerung in der Mission»

3. Kritik am Missionsverstindnis von Uppsala

Es war zu erwarten, da8 die neue Konzeption der Mission scharfe
Kritik und édngstliche Besorgnis hervorrufen werde. Die Kritik setzt
vor allem an zwei Punkten an:

Erstens ist Uppsala die Frage zu stellen: Steckt hinter dem «Pan-
missionismus», wie ithn Sektionsbericht II propagiert, nicht wieder die
alte Kompetenziiberschreitung der Ecclesia gegeniiber der Polis? Sollten
die theologischen Bemiithungen um den Begriff einer miindigen welt-
lichen Welt alle umsonst gewesen sein? Wagt sich da die Kirche mit
ithrem Engagement im sozial-6konomischen Bereich nicht auf das ge-
fahrliche Parkett rein natiirlicher Einsichten, wo sie keineswegs kom-
petenter ist als die nichtkirchliche Welt? Konnte sie sich da nicht ge-
waltig tduschen und so blamieren? 57

Zweitens wird man fragen miissen: Stimmt es nicht doch ein wenig,
wenn P. Diirrenmatt der Kirchenversammlung von Uppsala den Vorwurf
macht, sie wage nur noch «verschimt und am Rande von der Mission
[nun im engeren Sinne als Verkiindigung!] zu sprechen»? 38 Kénnte man
nicht den Missionsbericht mit einigen geringfiigigen Abdnderungen als
theologische und ekklesiologische Einleitung zu den zwei folgenden
Sektionsberichten ITI und IV iiber Entwicklung und Frieden schlagen?
Ist aber mit einem solchen Bericht die Aufgabe der Sektion II fiir Ver-
kiindigung und Evangelisation gewahrt? MuB nicht das primére Anliegen
der Sektion II sein, wie man dem heutigen Menschen ein personales, ex-
plizites Verhiltnis zum Gott des Neuen Testamentes und zum mensch-
gewordenen Sohne Gottes, Jesus Christus, vermitteln kann? Tritt dieser
Primat im Bericht geniigend hervor?

Christus, der Herr, 148t sich nicht zur bloBen Funktion fiir die Be-

57 H. GoLLwWITZER, Die reichen Christen und der arme Lazarus, Miinchen
1968, hat sich bereits ausfithrlich mit dieser von Uppsala aufgeworfenen Proble-
matik auseinandergesetzt. Er verweist in dieser Schrift auch auf katholische
Arbeiten, vor allem auf J. B. METz, Das Problem einer «politischen Theologie»
und die Bestimmung der Kirche als Institution gesellschaftskritischer Freiheit,
in: Concilium 4 (1968) 403—411. Auch K. RAHNER beschiftigt sich mit dieser
Problematik, vgl. K. RAHNER, Theologische Reflexionen zum Problem der Siku-
larisation, Schriften VIII, Einsiedeln 1967, 637—666, besonders 648-655.

58 P. DURRENMATT, Christen, Kirchen und Entwicklungshilfe, in: Basler
Nachrichten Nr. 89 (1./2. Méarz 1969) S. 3. P. DURRENMATT greift in diesem Artikel
scharf die weltzugewandte Haltung von Uppsala an. Man wird aber bei ihm die
liberale Welt- und Kirchenanschauung beachten miissen.



«Erneue rung in der Mission» 195

mithungen um eine neue Schopfung und Menschheit machen. Die Gab®
seiner s elbst iibersteigt all das. Er ist uns zuerst als er selbst gegeben,
und gerade so um all der Dinge willen, die uns erst durch ihn und in
ihm moglich werden %. Und wenn schon in funktionaler Christologie
geredet werden soll, muB man sich da nicht fragen, ob denn die Men-
schen zum heute verlangten intensiven Engagement im Dienst an der
neuen Menschheit gebracht werden kénnen, bevor sie sich radikal zum
Herrn bekehren? Wir brauchen heute Menschen, die ganz fiir andere da
sind. Pline, Expertisen und groBe Worte sind genug gemacht worden.
Was uns fehlt, das sind Menschen, Menschengruppen, ja ganze Nationen,
die sich wirklich ehrlich und selbstlos fiir andere einsetzen °°. Kénnen
aber Menschen in der geforderten Weise «allen alles werden», wenn sie
nicht zuerst zum expliziten Glauben an den Herrn gelangen und so, von
sich selber abgekehrt, nur noch ihm leben, der sein Leben dahingege-
ben hat fiir das Leben der Welt ¢! ?

Vielleicht trauen wir der Christusbotschaft diese aufsprengende Macht
nicht mehr zu. Es sollte die GewiBheit des christlichen Glaubens sein,
daB wir dem Mitmenschen Gott in Jesus Christus zusagen kénnen, daB3
sich Gott selber in unserer Verkiindigung wirkmdichtig und herrscher-
lich zur Sprache bringt. Ist die Vollversammlung von Uppsala in dieser
GewiBheit verzagt geworden, sei es nun durch Zweifel an der Trag-
fahigkeit des menschlichen, kirchlichen Wortes oder durch das berech-
tigte MiBtrauen, daB gar oft in vergangenen Zeiten eine unnahbare Gott-

59 Vgl. dazu J. MarcuLr, Art. Mission III A, in: Religion in Geschichte und
Gegenwart, Tibingen 1960, IV, 979: «Mission ist einzig und allein Sendung zur
Bezeugung der Liebe Gottes im gekreuzigten und auferstandenen Herrn Jesus
Christus... Richtpunkt kann folglich nicht im entferntesten die Verbesserung
der Welt sein, wiewohl die jeweilige Mission in der Konsequenz ihrer Botschaft
fir die Anderung bestimmter Verhiltnisse einzutreten hat.»

60 W. A. VisserR’'T Hoort hat das in seiner beschwoérenden Rede in Uppsala
deutlich genug gesagt: «Es ist nicht etwa so, daB wir nicht wiiBten, was getan
werden mulB. Fachleute haben Pline ausgearbeitet. — Doch diese Pline werden
nicht verwirklicht. Warum nicht? — Die Regierungen sind gegenwartig nicht in
der Lage, eine Erhéhung der Hilfe zu versprechen oder weiterreichende Abkommen
zu treffen, weil sie dabei nicht von einer geniigend klar und kraftig vernehmbaren
Offentlichen Meinung getragen werden... Was konnen die Kirchen dagegen tun?
Sie konnen Resolutionen und Berichte annehmen. Aber was &dndert das? Wir
befinden uns in einer Motivationskrise, einer Krise der grundlegenden Einstellungen.
Die eigentliche Schwierigkeit liegt tiefer als die politische und wirtschaftliche
Ebene. Sie hat ihre Wurzel darin, daB3 angesichts der Forderung der Geschichte
nach einer einzigen, verantwortlichen Weltgesellschaft die Menschen sich immer
noch weigern, fiir ihre Mitmenschen Verantwortung zu tragen.» B 336.

61 Vgl. 1 Kor 9, 22; Gal 2, 20; 2 Kor 5, 14-15.



196 « Erneuerung in der Mission »

heit und ein allzu jenseitiger Christus auf Kosten des Menschen ver-
kiindigt wurde? Dann wire die radikale Hinwendung zu den sozial-6ko-
nomischen Néten der Menschen nur die notwendige Folge dieses Zweifels
und dieses MiBtrauens. Aber braucht eine Kirche, die den Mut und die
Selbstlosigkeit findet, sich radikal auf die Sorge an der Menschheit ein-
zulassen, um Gottes wirkmachtiges Wort zu bangen ? Hat sie nicht gerade
die VerheiBung, daB ihr in solchem Engagement das Gespiir fiir den
richtigen Zeitpunkt und der Mut zum expliziten und erfiillten Zeugnis
fiir den Herrn geschenkt wird ? 62

62 Vgl. G. EBELING, Gott und Wort, Tiibingen 1966, 73: «Wer erfaBt hat,
was ‘Wort Gottes” meint, kann iiberhaupt nicht von Sorge um das Wort Gottes
und somit letztlich gar um Gott umgetrieben sein, sondern nur angetrieben sein
zur Sorge fiir den Menschen und fiir die Welt.»



	"Erneuerung in der Mission"

