
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 16 (1969)

Heft: 1

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN

Méhat, André: Etude sur les « Stromates » de Clément d'Alexandrie. -
Paris: Ed. du Seuil 1966. - 579 p. (Patristica Sorbonnensia. 7.)

In den letzten Jahren wurden verhältnismäßig wenig Studien über
Klemens von Alexandrien veröffentlicht. Umso mehr ist es zu begrüßen, daß
A. Méhat diesem Autor, der nicht nur zu den erstrangigen Zeugen der
hellenistischen Antike, sondern auch zu den Begründern der christlichen Theologie
zu zählen ist, eine so eingehende Untersuchung gewidmet hat. Seine Arbeit
beschränkt sich zwar auf die Stromata. Aber sie führt deswegen nicht weniger

in die Geisteswelt des großen Alexandriners ein und läßt uns an der
tiefgründigen Auseinandersetzung teilnehmen, die zu seiner Zeit zwischen dem
Christentum und dem Hellenismus stattgefunden hat.

Die Arbeit selbst ist in drei Teile gegliedert. Im ersten Teil handelt es sich
darum, den Bereich der Stromata abzustecken. In der Einführung dazu
werden wir mit den Erklärungen bekannt gemacht, die in neuerer Zeit über
den Sinn dieses rätselhaften Werkes vorgelegt worden sind (de Faye, Bousset,

Munck, Lazzati).
Diesen bisherigen Erklärungsversuchen wird eine neue Hypothese

gegenübergestellt, nach der Klemens in den Stromata sich von einer Ordnung
leiten ließ, die sich mehr aus der Sache selbst ergab (S. 41). Es folgen einige
Bemerkungen über den Autor. Dabei ist besonders die Stellungnahme zur
Frage der sog. Katechetenschule zu beachten, worin die Geschichtlichkeit der
Darstellung des Eusebius von Cäsarea verteidigt wird (S. 65). Im weitem
wird der Zusammenhang der Stromata mit den andern Werken des Klemens
sowie seiner Philosophie aufgezeigt. Dazu wird der Titel des Werkes im Sinne
von Û7ropv^p.aTa als Notizen philosophischer Art gedeutet (S. 111 f.). Damit
sind die Voraussetzungen gegeben, um vom Ziel, der Methode und dem
Programm der Stromata eingehender zu sprechen. - Der zweite Teil der Arbeit
ist den literarischen Eigentümlichkeiten gewidmet. Das heißt, es geht darum,
die einzelnen literarischen Aufbauelemente, Kapitel, Paragraphen und
Übergänge, sowie den Stil und den mehr persönlichen Beitrag des Autors zu
umschreiben.

Dabei verdienen die Ausführungen über die literarische Art der xsçâXeia
besonders Beachtung (S. 119-124). Ebenso die Anleitung zur Lektüre der
Stromata (S. 273-276) wie auch der Überblick über das ganze Werk (S. 276-
279). - Im dritten Teil schließlich wird versucht, die Bedeutung der Stromata
von den «Adressaten» her zu erfassen. Indem gezeigt wird, daß Klemens mit
seiner Textsammlung sich an unwissende Heiden, an Philosophen, an die
Juden und Häretiker und in besonderer Weise an die Gnostiker gerichtet hat



Besprechungen 163

(S. 292 f.), wird auch der vielfältige Sinn seines umfangreichen Werkes
klargemacht. Um mit diesen Leuten nämlich in einen fruchtbaren Dialog zu
kommen, hat er seine Texte und seine Hinweise zusammengestellt.

Damit ist in etwa umrissen, was die vorliegende Untersuchung uns
bietet. Aber es ist nur sehr unvollkommen zum Ausdruck gekommen, wie
viele nützliche Einzelbeobachtungen noch darin zu finden sind. Es ist auch
nicht der Ort hier, darauf weiter einzugehen. Hingegen mag es gestattet sein,
noch einige kritische Bemerkungen anzufügen. Es ist ohne Zweifel der
Komplexität des Gegenstandes selbst zuzuschreiben, wenn es nicht immer so
leicht ist, den Gedankengängen des Verfassers zu folgen. Immerhin hätte da
und dort die Gliederung besser herausgestellt werden können. Die langatmige
Aneinanderreihung von Texten wirkt manchmal ermüdend. Nicht selten hat
man auch Mühe herauszufinden, wie weit der Autor seine eigenen Urteile von
den Auffassungen früherer Untersuchungen abheben will. Gewisse
Unterscheidungen wirken in dieser Hinsicht zu subtil (vgl. 110 ss: Erklärung von
notes imparfaitement rédigées, mais non pas nécessairement des notes de cours,
mit allen dazu gemachten Differenzierungen). Dazu wird man auch in bezug
auf gewisse Einzelheiten Vorbehalte anbringen dürfen. So im Hinblick auf die
Art und Weise wie die Gleichwesentlichkeit und die Verwandtschaft des
Menschen mit Gott von einander unterschieden werden (S. 411, 414, 453,
472. - Vgl. dazu auch E. des Places, Zuyyévsia. La parenté de l'homme avec
Dieu d'Homère à la patristique, Paris 1964). Oder auch bezüglich der zu
summarischen Darstellung des Piatonismus im zweiten Jahrhundert (S. 204).
Vor allem muß die Art und Weise die Literatur zu zitieren sowie der Mangel
an Sorgfalt im Literaturverzeichnis beanstandet werden. Das gilt speziell für
die fehlerhafte Wiedergabe der deutschen Titel und die unkonsequente
Verwendung der Sigla in den Anmerkungen (vgl. z. B. S. 547 : Geffcken).

Es sei zum Schluß ein Wunsch ausgesprochen. Es wäre sehr zu begrüßen,
wenn der Autor sein Vorhaben, sich im weitern der Geschichte der patri-
stischen Exegese zu widmen, durchführen könnte (vgl. S. 522, Anm. 160).

B.Studer

Normann, Friedrich : Christos Didaskalos. Die Vorstellung von Christus
als Lehrer in der christlichen Literatur des ersten und zweiten Jahrhunderts. -
Münster i. W. : Aschendorff 1967. - vni-192 S. (Münsterische Beiträge zur
Theologie. Heft 32.)

Es geht dem Verfasser in der vorliegenden Untersuchung darum, die
Bedeutung aufzuzeigen, die die Vorstellung von Christus als Lehrer zuerst
in den Evangelien und dann wiederum, nach einem scheinbaren Unterbruch,
bei den Apologeten des zweiten Jahrhunderts in einem neuen geschichtlichen
Kontext hatte. Er möchte dartun, daß die Bezeichnung Jesu als Rabbi-
Didaskalos in den Evangelien nicht nur eine zeitbedingte Anrede war, die
in der Folge andern Würdetiteln Christi weichen mußte, sondern eine Idee
zum Ausdruck brachte, die in der Auseinandersetzung mit der antiken
Bildung und der Gnosis zu einem Leitgedanken wurde (vu f.). Dazu verfolgt er
die Vorstellung von Christus als Lehrer zunächst in den ältesten christlichen
Quellen und dann in den verschiedenen Literaturgattungen der ersten beiden



164 Besprechungen

Jahrhunderte. Das heißt, er durchgeht die Evangelientradition, wozu er auch
die Didache und die apokryphen Evangelien rechnet, die Briefliteratur mit
den ntl. Briefen, der Prima Clementis, den Briefen von Ignatius, Polykarp
und Ps.-Barnabas sowie mit der Epistula Apostolorum, die apokalyptischen
Schriften (nur sehr kurz), Justin und die andern Apologeten des zweiten
Jahrhunderts und schließlich Irenaeus und Clemens Alexandrinus. So gelingt
es ihm ohne Zweifel, gestützt auf eine solide Analyse der herangezogenen
Texte, ein eindrückliches Bild von der Entwicklung zu geben, die die
Vorstellung von Christus als Lehrer im Übergang von den Evangelien zum
hellenistischen Christentum durchgemacht hat.

Wenn man dieser Darstellung im allgemeinen zustimmen wird, kann man
sich indes doch fragen, ob der Verfasser sie auch immer genügend motiviert
und vor allem, ob er die Entwicklung der Vorstellung von Christus als Lehrer
in ihrer ganzen Breite erfaßt hat. Man wird auf jeden Fall den Eindruck nicht
los, der Gegenstand weite sich im Laufe der Untersuchung immer mehr aus.
Wenn am Anfang das Interesse ganz dem Lehrertitel Jesu mit den unmittelbar

zusammenhängenden Vorstellungen, wie Lehre mit Macht oder Jüngerschaft,

gilt, werden später auch weniger naheliegende Vorstellungen
miteinbezogen. Oder ist es nicht auffällig, daß die johanneische Lehre vom Logos
nicht berücksichtigt wird, dann aber die Logostheologie bei Justin und
Clemens Alexandrinus, ja schon die Ansätze dazu bei Clemens Romanus
eingehend behandelt werden Auch Hebr. 1, 1-3 wird übrigens übergangen. Muß
man nicht ein ähnliches Bedenken in Bezug auf den Lichtgedanken haben
Bei Johannes wird davon nicht gesprochen, wohl aber bei Justin. Das Thema
wird auch im Inhaltsverzeichnis nicht angeführt. Gewiß wird man zugestehen,
daß der Verfasser sich selbst in dieser Hinsicht gewisse Grenzen auferlegt hat
(VII: «Andere Vorstellungen, die mit der von Christus als Lehrer verwandt
sind, kommen nur kurz in den Blick, wie z. B. in den Hinweisen auf Christus
als Licht»), Aber man wird trotzdem den Eindruck nicht los, er sei dabei
etwas willkürlich verfahren.

Von daher ist es auch verständlich, daß die verschiedenen Faktoren der
Entwicklung nicht genügend hervortreten. Weil die Bezeichnungen Christi
als Engel, Name oder Gesetz (vgl. J. Danielou, Théologie du Judéo-Christianisme,

Paris 1958) kaum berücksichtigt werden, konnte der Einfluß der
jüdischen oder judenchristlichen Kreise nicht herausgestellt werden. Weil
die Logos-Spekulationen eines Philo von Alexandrien nur am Rande
vermerkt werden, konnten die Einflüsse des Hellenismus nicht genügend
gewertet werden. Muß es in diesem Zusammenhang nicht auch bedauert werden,

daß der Verfasser der Frage nicht weiter nachging, warum Justin im
Gespräch mit den Juden die Bezeichnung Christi als Lehrer anscheinend
bewußt vermieden hat, während er sich in der Auseinandersetzung mit den
Heiden auf diesen Titel berief (vgl. S. 111) Es mag noch darauf hingewiesen
werden, daß die Untersuchung von P. Beskow, Rex Gloriae, Upsala 1962,
geholfen hätte, den geschichtlichen Kontext besser zu berücksichtigen.

Mit einem Wort, man wird dem Verfasser das Verdienst nicht absprechen,

einen grundlegenden, wenn auch nicht endgültigen Beitrag zur
Geschichte der Vorstellung Christi als Lehrer geleistet zu haben. B. Studer



Besprechungen 165

Dossetti, Giuseppe Luigi: Il simbolo di Nicea e di Costantinopoli. Edi-
zione critica. - Roma: Herder 1967. - 296 p. (Testi e ricerche di scienze

religiose pubblicati a cura dell' Istituto per le Scienze Religiose, Bologna, 2.)

Die Bedeutung der vorliegenden Arbeit wird in einem Vorwort von vier
Seiten durch Dom J. Gribomont gewürdigt. Danach ging es darum, die
Geschichte der Symbole, die mit den Konzilien von Nizäa und Konstantinopel

in Zusammenhang gebracht werden, in ihren verschiedenen Formen zu
verfolgen. Wie es sich versteht, konnte ein solches Unternehmen keine
Vollständigkeit anstreben. Es handelt sich vielmehr weitgehend darum, eine
solide Grundlage für spätere Untersuchungen zu legen. Das bedeutet jedoch
nach Dom Gribomont in keiner Weise, der Autor hätte nicht selbst schon für
gewisse Fragen eine abschließende Antwort geben wollen. So nimmt er
tatsächlich Stellung zur Datierung des sog. Tomus Damasi (377/8, nicht 382),
leistet einen namhaften Beitrag zur Geschichte der kanonischen Sammlungen
des Ostens, weist den Zusammenhang der Kreise um Paulinus von Antiochien
mit der armenischen Kirche auf. Vor allem legt er einen gut begründeten
Text, mit einem vielfältigen und doch klaren Apparat, der den beiden
Konzilien zugeschriebenen Symbole vor. Schließlich stellt er mit aller Klarheit
heraus, daß im Altertum die Texte der beiden Symbole lange nicht so
einförmig weitergegeben wurden, wie man das lange gemeint hat (S. 9-12).

Der Autor selbst, — er ist nicht mit dem frühern Politiker der Demo-
crazia Cristiana, seinem Onkel, zu verwechseln, wie das in der Besprechung
in den Recherches de science religieuse 56 (1968) 156 geschehen ist, - erklärt in
der Einleitung die Bedeutung, die der Geschichte des vierten Jahrhunderts
und einer entsprechenden, kritischen Textgrundlage zukommt, macht einige
Hinweise auf die bisherige Forschung und umreißt kurz das Ziel und das
Vorgehen seiner Arbeit. Diese gliedert sich in drei Teile. Im ersten Teil wird eine
Übersicht über die Zeugnisse des nizänischen Symbols geboten. Im zweiten
Teil folgen in ähnlicher Weise die Zeugnisse für das konstantinopolitanische
Glaubensbekenntnis. In einem Appendix dazu wird die arabische Version des

Symbols behandelt. Daran schließen sich die Texte der beiden Symbole. Im
dritten Teil werden die verschiedenen Textüberlieferungen nach Herkunft
und Eigenart klassifiziert. Daraus ergibt sich als wichtigstes Resultat die
Feststellung, daß wir es im Symbol von Konstantinopel nur mit einer Art
Neufassung des Nicaenum zu tun haben. Das Ganze schließt mit einem Index
der zitierten Handschriften und einem Inhaltsverzeichnis ab.

Da die Arbeit äußerst technisch gehalten ist und viele Einzelbeobachtungen

enthält, ist es nicht sehr leicht, sich darüber ein treffendes Urteil zu
bilden. Es unterliegt indes keinem Zweifel, daß in ihr ungeheuer viel
nützliches Material zusammengetragen wird, das zum Teil vorher in verschiedenen
altern Werken (Kattenbusch, Hahn, usw.) zerstreut war, zu einem andern
Teil auch korrigiert und ergänzt werden mußte. Ebenso verdient die Ausgabe
der Texte sicher anerkennende Beachtung. Man kann sich indes fragen, ob
nicht doch der gewiß etwas komplexe Stoff hätte übersichtlicher gegliedert
werden können. Einige Wiederholungen auf jeden Fall wirken etwas störend
(vgl. S. 98 mit S. 104; S. 174 mit S. 182). Auch die Zitationsweise ist nicht



166 Besprechungen

einheitlich. Ebenso kommen einige Druckfehler, besonders in den
fremdsprachigen Texten vor (z. B. 323; 4639; 7589; 141 202). Schließlich sei noch
auf zwei Artikel hingewiesen, die es verdient hätten zitiert zu werden:
F. Diekamp, Das Glaubensbekenntnis des apollinaristischen Bischofs Vitalis
von Antiochien : Tüb. Theol. Quart. 86 (1904) 497-511 (vgl. S. 62), und M. Au-
bineau, Les 318 serviteurs d'Abraham (Gen 14, 14) et le nombre des Pères au
concile de Nicée: RHE 61 (1966)5-43; vgl. RHE 61 (1966) 808-811 (vgl.
S. 35). Doch mit diesen kritischen Bemerkungen wird der Wert der Arbeit
nicht im Wesentlichen berührt. Es ist nur zu hoffen, daß der Verfasser damit
einen Anfang zu weitern Studien gemacht hat. B. Studer

Dinkier, Erich: Signum Crucis. Aufsätze zum Neuen Testament und zur
christlichen Archäologie. - Tübingen: Mohr 1967. - vni-408 S., mit 38
Abbildungen auf 15 Tafeln und 8 Textabbildungen.

Es muß dem Verfasser sowie dem Verlag hoch angerechnet werden, zu
diesem Bande fünfzehn Aufsätze zu vereinen, die, mit einer Ausnahme, in den
letzten 30 Jahren entstanden sind. Bekanntlich ist es nämlich immer etwas
problematisch, frühere Arbeiten neu herauszugeben. Man wird immer zugeben
müssen, daß man nicht mehr alle Auffassungen vertreten kann. Dazu ging
es im vorliegenden Falle zum Teil um Fragen, die heute nicht mehr die gleiche
Aktualität besitzen, und war außerdem unter einer weit größeren Zahl von
Arbeiten eine Auswahl zu treffen. Der Verfasser hat sich darüber, wie aus
dem Vorwort hervorgeht, klar Rechenschaft gegeben und sich sehr bemüht,
den Nachteilen einer solchen Neuausgabe zu begegnen. So haben verschiedene
Aufsätze Nachträge erhalten, und sind eine ganze Reihe von Anmerkungen
korrigiert oder ergänzt worden. Dazu erleichtern ein Stellenregister und ein
Namen- und Sachregister die Benützung der vorher in verschiedenen Zeit-
und Festschriften zerstreuten Untersuchungen. Wir haben somit allen Grund,
für den Sammelband dankbar zu sein.

Der Titel Signum Crucis wurde im Hinblick auf die ersten fünf Aufsätze
gewählt, die die Geschichte des Kreuzsymbols, Kreuzzeichen und Kreuz, Das
Kreuzzeichen als Siegeszeichen, Jesu Wort vom Kreuztragen, sowie Die
Taufterminologie in 2 Kor. 1, 21 f. zum Gegenstand haben. Es geht dabei immer
irgendwie um die Unterscheidung von Tau-Zeichen und Stauros. Diese
Unterscheidung erlaubt es, eine christliche Deutung von jüdischen Ossarien
auszuschließen, das Erscheinen von Kreuzesdarstellungen in die Mitte des

4. Jahrhunderts anzusetzen und auch das Wort Jesu vom Kreuztragen im
Rahmen der eschatologischen Bußpredigt Jesu zu verstehen. Im Aufsatz über
die Geschichte des Kreuzes als Siegeszeichen hätte wohl die Entwicklung
der Inkarnationstheologie, wie sie im Anschluß an das Konzil von Nizäa
geschah, auch berücksichtigt werden sollen. Dazu wäre es nützlich gewesen,
für die Erklärung der theodosianischen Zeit auch auf Sulpicius Severus und
Paulinus von Nola zurückzugreifen. Vgl. meinen Aufsatz Zu einer
Teufelserscheinung in der Vita Martini des Sulpicius Severus: Oikumene (Catania
1964), 351-404, bes. 384-393, sowie jetzt auch J. Fontaine, Sulpice Sévère.

Vie de S. Martin. (Sources chrétiennes, 133, Paris 1967), 165 f.



Besprechungen 167
i

Es folgen Untersuchungen zu Apostelgeschichte 18, 12-17, zu 1 Korinther
6, 1—11, zur Prädestinationslehre im Römerbrief, zum Brief an die Galater
(Zum Kommentar von H. Schlier) sowie zum Problem der Messianität in
Markus 8, 27-33 und den Paralleltexten. Bei aller Anerkennung der
Gründlichkeit und Exaktheit der vorgelegten Exegesen, werden nicht alle Leser die
kritische Einstellung des Verfassers in allen Punkten teilen. Das gilt in
gleicher Weise von den zwei Arbeiten, die zwischen den genannten Untersuchungen

stehen, von einer äußerst wertvollen Übersicht über die ältesten christlichen

Denkmäler (bisher noch nicht veröffentlicht) und einem sehr
interessanten Aufsatz über Bibelautorität und Bibelkritik. Oder muß einem die
Tendenz nicht auffallen, in der Datierung immer möglichst nach unten zu
gehen? Wird man dem Autor in seiner Kritik am «falschen theologischen
Historismus», der den Glauben an «historische Faktizitäten» binden möchte,
in allem folgen, wie wenn nicht auch der Glaube der Urgemeinde an Ereignisse

als historisch ausweisbare Tatsache angesehen werden könnte (S. 201)
Nach den exegetischen Aufsätzen stehen zwei geschichtstheologische

Untersuchungen. Die erste befaßt sich mit der Idee der Geschichte im frühen
Christentum, das heißt, im Neuen Testament und bei den apostolischen
Vätern. Es wird darin aufgezeigt, wie sich in dieser Zeit die Auffassungen von
Zeit und Eschatologie entwickelt haben. Beim Durchgehen dieser Darstellung
frägt man sich allerdings mehr als einmal, ob darin nicht zu große Gegensätze
konstruiert werden (vgl. z. B. S. 338). Ist es im besondern nicht auffällig,
wenn bei der Exegese von Jo. 6 Vers 54b: «und ich werde ihn auferwecken
am jüngsten Tag» ohne weitere Erklärung übergangen wird und so gesagt
werden kann : « The future will bring nothing which is decisively new » (S. 339) -
Im zweiten Aufsatz geht es um die Geschichtsauffassung Augustins. Darin
wird unterstrichen, daß Augustin «neben der Betonung einer endzeitlich
zielgerichteten Heilsgeschichte die Erfüllung aller Geschichte im Kairos, im
«ewigen Heute», erkennt und zur Geltung bringt» (S. 363). Weil es dabei nicht
um einen eigentlich wissenschaftlichen Artikel geht, wird man die eine und
andere Ungenauigkeit, die darin vorkommt, weniger ernst nehmen. So die
Feststellung, Augustin hätte zuerst sich dem Beruf eines Rhetors zugewandt
und sei dann bald Jurist geworden und hätte diesem Beruf in seiner Heimat
und später in Italien gelebt (S. 352 f.). Auch die Datierung der Bischofsweihe
auf 396 anstatt 395 bedeutet eine Kleinigkeit. Vgl. dazu O. Perler, Das
Datum der Bischofsweihe des heiligen Augustinus: Revue des études augusti-
niennes 11 (1965) 25-37.

Der Band schließt mit einem Vortrag über das aktuelle Thema Der
Ertrag des deutschen Kirchenkampfes für die theologische Wissenschaft, den der
Verfasser 1960 in Bonn und dann in etwas ausführlicherer Form 1961 in
Köln gehalten hat. Es soll darin aufgezeigt werden, was die evangelische
Theologie im Ringen der Kirche um ihren eigenen Bestand als Kirche Christi
zur Zeit des Nationalsozialismus (1933-1945) und im Anschluß daran
gewonnen hat oder was als ihre Gefährdung anzusehen ist (S. 365 f.). Das heißt,
es geht dabei um die Spannung zwischen «wissenschaftlicher Theologie» und
«theologischer Wissenschaft», zwischen Religion als geschichtlichem Phänomen

und Offenbarung als Ereignis, wie sie im 18. und 19. Jahrhundert ent-



168 Besprechungen

standen war, dann gerade in der Krise des Kirchenkampfes ausgetragen
werden mußte und auch nachher in anderer Weise bestehen blieb. Das wird
an drei Beispielen weiter erläutert: an Bibel, Bekenntnis und Kirche. Wenn
der Autor dabei den Akzent auf die fides qua setzt, wird darin deutlich, daß
es ihm selbst bei seiner exegetischen Arbeit, die vielleicht sehr kritisch sein

mag, letztlich immer um das Hören des Wortes geht. B. Studer

Hagendahl, Harald: Augustine and the Latin classics. Vol. 1.2. - Stockholm:

Almqvist & Wiksell 1967. 769 p. (Studia graeca et latina Gotho-
burgensia. 21. 22.)

Im Schlußkapitel seines zweibändigen Werkes umreißt H. Hagendahl
mit wenigen sichern Strichen das Verhältnis Augustins zu den Klassikern.
Er gibt zuerst an, in welchem Maße dieser die römischen Dichter, und unter
ihnen besonders Vergil, sowie die andern lateinischen Schriftsteller, vor allem
Cicero, Sallust, Varro und Livius benutzte. Dabei fällt die Feststellung auf,
daß er den spätklassischen Autoren nur wenig Bedeutung schenkte. Im
weitern wird in meisterhafter Weise umschrieben, auf welche Weise Augustinus

sich auf seine Autoren stützte. Er tat es weit weniger als Hieronymus,
um seine Sprache mit klassischen Zitaten und Reminiszenzen zu bereichern,
sondern er griff viel mehr auf ihre Schriften zurück, um damit seine eigene
Beweisführung zu untermauern. Von daher versteht sich auch, daß er nicht
in allen Phasen seiner schriftstellerischen Tätigkeit sich gleich häufig auf
die Klassiker berief, daß er die Zitate aus ihnen seinen persönlichen Anliegen
unterordnete und daß er auch nicht immer den gleichen Wert auf eine wörtliche

und namentliche Zitationsweise legte. Es folgt eine Diskussion der
Frage, ob Augustinus, besonders in den spätem Werken, wie z. B. in De
Civitate Dei, seine Texte aus dem Gedächtnis oder aufgrund einer besondern
Lektüre anführte. H. gibt der zweiten Erklärung den Vorzug. Dabei
unterstreicht er vor allem, daß Augustinus sich durch eigentliche Exzerpte auf
sein Hauptwerk De Civitate Dei vorbereitet habe. Im darauf folgenden
Artikel wird die Entwicklung aufgezeigt, die Augustinus in seiner Haltung
zu den Klassikern durchgemacht hat.

Die große Offenheit des einstigen Rhetors wandelte sich um 391

(Priesterweihe) zu einer kühlen, wenn nicht feindseligen Zurückhaltung.
Augustinus hörte auf, seine Klassiker zu zitieren. Doch als er sich an seine

Apologie gegen die Heiden machte, ließ er sie wieder, ja noch mehr als früher,
zu Worte kommen, ohne aber deswegen seine im Grunde ablehnende Haltung
gegenüber der heidnischen Literatur aufzugeben. Es ist indes klar, wie
abschließend ausgeführt wird, daß diese Wandlungen nicht übertrieben werden
dürfen. Augustinus blieb Zeit seines Lebens ein Grammatiker, Rhetor und
Dialektiker im traditionellen Sinne. Darum besteht auch kein Zweifel
darüber, daß er mit seinem ganzen Schrifttum zum Vermittler zwischen Antike
und Mittelalter geworden ist. Selbst wenn man nicht sagen kann, daß er
sich darum mühte, das Christentum mit dem Römertum zu versöhnen, hat
er doch entscheidend dazu beigetragen, daß dessen Werte in der westlichen
Kirche sich lebendig erhielten.



Besprechungen 169

Diese abschließende, im allgemeinen sicher treffende Würdigung der
Haltung Augustins gegenüber den Klassikern stützt sich auf eingehende und
vielfach meisterhaft geführte Analysen. Diese selbst haben ihre Grundlage
in 969 Testimonia, das heißt, wörtlichen Zitaten und freieren Entlehnungen,
die im ersten Band nach Autoren und Schriften geordnet zusammengestellt
sind. Unter ihnen ragen besonders jene hervor, in denen die Haltung Augustins

gegenüber Yergil und Cicero erklärt wird. Natürlich handelt es sich
weder in der Zusammenstellung der Testimonia noch in den auf ihnen
beruhenden Analysen des zweiten Bandes um die Ergebnisse der Forschungen
von H. allein. Wir haben es vielmehr mit den Früchten vieler Vorarbeiten
zu tun. Doch abgesehen von seinen nicht unbedeutenden persönlichen
Beiträgen, hat sich H. schon allein dadurch ein großes Verdienst zugesichert,
daß er das ungeheuer reiche Material zu einer übersichtlichen Synthese
zusammengestellt hat. Er hat uns damit wirklich ein «ungemein nützliches
Werk» geschenkt (O. Gigon).

Allerdings dürfen die Grenzen dieser Arbeit nicht übersehen werden.
Es ist nicht zu erwarten, daß allen Textverweisen die gleiche Sicherheit
zukommt. Dazu ist zu beachten, daß der Autor die neueste Literatur über die
Chronologie der Werke Augustins (Rondet, La Bonnardière) nicht
herangezogen hat. Hätte er das getan, hätten einige seiner Bemerkungen, wie z. B.
über die letzten Bücher De Trinitate noch mehr Gewicht bekommen. Die
Benützung der neuesten Augustinus-Studien (nach 1960) hätte wohl auch
dazu geführt, das eine und andere Urteil, über die Entwicklung des jungen
Augustin, über den Wert der Confessiones (vgl. S. 715), die Bedeutung von
De Civitate Dei, u. a., etwas zu nüancieren. Für weitere Kritiken sei
verwiesen auf M. Testard, S. Augustin et Cicéron. A propos d'un ouvrage récent:
RvEtAug 14 (1968), 47-67, sowie auf A. Strenna, Saint Augustin et la littérature

païenne. Notes de lecture: RvEtLat 45 (1967), 181-193. B. Studer

Philippe, Marie-Dominique, OP: La sustancia en la Lôgica y en la Filo-
sofia Primera de Aristoteles. — In: Studium. Revista de filosofia y teologia
(Avila, Espana) Vol. VI, Fase. 1, 1966, pp. 75-128.

Prof. Philippe, der schon vor 20 Jahren mit Beiträgen zur aristotelischen

Metaphysik (vgl. Absraction, Addition, Séparation, chez Aristote,
Rev. Thomiste 1948, — La participation dans la philosophie d'Aristote,
Rev. Thomiste 1949) seine profunde Kenntnis dieses Werkes bewiesen hat,
bietet uns hier in einer spanischen Zeitschrift eine Darstellung der aristotelischen

Substanzlehre. Dabei geht es ihm nicht nur, wie man aufgrund des

Titels vermuten könnte, um einen Vergleich zwischen dem logischen und
metaphysischen Substanzbegriff - Erste Philosophie (Filosofia Primera) und
Metaphysik können hier gleichgesetzt werden -, sondern er möchte auch
gleichzeitig dartun, daß in der aristotelischen Metaphysik ein besonderer

- eben spezifisch metaphysischer - Substanzbegriff vorkomme, der mit
demjenigen, den wir aus der aristotelischen Logik, Physik und Seelenlehre (De
Anima) kennen, nicht identisch sei.



170 Besprechungen

Einem solchen Nachweis steht nun das Hindernis im Wege, daß die
Metaphysik hinsichtlich des Substanzbegriffes über keine spezielle Terminologie

verfügt, und daß die dort verwendeten Ausdrücke, wie Substrat, Form,
Wesen, Entelechie u. a. m. auch in den andern, soeben erwähnten aristotelischen

Schriften beheimatet sind. Es ist deshalb nicht ohne weiteres
einzusehen, warum diese Ausdrücke in der Metaphysik etwas anderes bedeuten
sollen als anderswo.

Philippe begegnet dieser Schwierigkeit zunächst so, daß er sich auf der
Suche nach dem metaphysischen Substanzbegriff von der in der Metaphysik
dominierenden Blickrichtung auf das Seiende als Seiendes leiten läßt. Damit
sind die Grenzen gezeichnet, innerhalb welcher die Substanz im metaphysischen

Sinne gefaßt werden muß. Ihre Grundformel lautet gemäß Met. Z 17.
1041b 28: «Erste Ursache des Seins».

An der rein metaphysischen Herkunft dieser Formel wird niemand
rütteln können. Doch besteht immer noch die Gefahr der Verwechslung mit
Substanzbegriffen aus andern philosophischen Disziplinen, weil im gleichen
Text von Met. Z17 die gesuchte metaphysische Substanz als «Form» (elSoç)
bezeichnet wird (1041b 8). Neuere Forscher, wie Kr^piec (Arystotelesa kon-
cepcja substancji, S. 58) oder der von Philippe erwähnte Décarie (L'Objet de

la «Métaphysique », S. 151) zögern denn auch nicht, in der immanenten «forma
substantialis» die eigentliche metaphysische Substanz verwirklicht zu sehen.

Philippe widersetzt sich dieser Gleichsetzung. Für ihn ist Substanz im
metaphysischen Sinne nach wie vor erste Ursache des Seins, aber Ursache
«segûn la forma» (gemäß der Form), wobei dieses «segün» eine Relation
zwischen Ursache und Wirkung ausdrückt: Die «Form» ist die eigentliche
Wirkung der Substanz-Ursache. (Vgl. Philippe a. a. O. S. 108.)

Vom rein philologischen und textlichen Standpunkt aus gesehen, wird
man die Position Philippes schwerlich rechtfertigen können. Anderseits darf
auch nicht verborgen bleiben, daß das für diese Frage entscheidende Kapitel
Met. Z 17 eine mehr spekulativ gerichtete Interpretation nicht zum
vornherein ausschließt; denn obgleich dort, wie soeben erwähnt, die gesuchte
Substanz zuerst als «Form» und etwas später als «Erste Ursache des Seins»
bezeichnet wird, fehlt doch wiederum eine direkte Gleichsetzung der beiden
Begriffe.

Das besondere Verdienst Philippes scheint uns aber darin zu liegen, daß
er es unternommen hat, die fast als Tabu geltende Identität zwischen Form
und Substanz in Fage zu stellen. Erst so ist es überhaupt möglich, zu einem
rein metaphysischen Substanzbegriff vorzustoßen und ihn von
terminologischen und sachlichen Überlagerungen zu befreien, die zusammen mit dem
Formbegriff von andern philosophischen Disziplinen, insbesondere von der
Logik herkommen. Die Tatsache, daß der Ausdruck «Form» oder «Wesen»
in den meisten Fällen die in der Metaphysik gesuchte Substanz bezeichnet,
besagt an sich noch nicht, daß damit auch auf die Grundstruktur dieser
Substanz hingewiesen werde. Es kann ebensogut ein Aspekt gemeint sein, der
dieser Grundstruktur vorgelagert ist.

Mit der Frage der Aspekte und der damit verbundenen verschiedenen
Betrachtungsweisen des Substanzproblems bei Aristoteles beschäftigt sich



Besprechungen 171

Philippe denn auch am Schluß seines Artikels. In der Logik, wo nicht das
Sein als solches, sondern das Sein in seiner begrifflichen Daseinsweise, das
«ens rationis» betrachtet wird, bedeutet Substanz zunächst dasjenige begriffliche

Sein, das nur Subjekt einer Aussage, nie aber Aussage, bzw. Attribut
eines Subjektes ist, - und zweitens die primäre Wesensbestimmung eines
solchen Subjektes. Die Physik (welche wiederum nicht das Sein als solches,
auch nicht das bloß gedachte, sondern ein bestimmtes reales Sein zum Gegenstande

hat), zeigt die Substanz als reales und bleibendes Substrat der Bewegung.

In der Seelenlehre finden wir die Substanz in erster Linie als
Lebensprinzip, und in diesem Sinne als «Form» im Gegensatz zum Leib als materiales
Prinzip. (Dazu Philippe a. a. O. S. 125-126. Die Hinweise auf Physik und
Seelenlehre sind allerdings sehr summarisch gehalten und bedürfen der von
uns in Klammer gesetzten Ergänzung.)

Philippes Artikel, von dem man nur wünschen darf, daß er auch außerhalb

des spanischen Sprachgebietes gelesen wird, bringt eine neue Dimension
in die Aristoteles-Interpretation. Sie besteht darin, daß das Material zur
Substanzlehre vorgängig nach bestimmten methodologischen Erfordernissen
gesichtet und auf verschiedene Ebenen verteilt wird. Im Gegensatz zur
herkömmlichen Interpretation werden die in Frage kommenden Texte nicht
unbesehen hingenommen. Sie werden vielmehr auf ihre Zugehörigkeit zu
einer dominierenden Blickrichtung - etwa die logische oder die metaphysische

- geprüft und erhalten von dort her Unterschiede und Nüancen, die
man auf den ersten Blick bei ihnen gar nicht wahrnehmen würde. Eine
unmittelbare Folge dieser Sichtung ist zweifellos der Umstand, daß die Behandlung

der Substanzlehre in Teiluntersuchungen zerfällt, die ihrerseits eine
relative Selbständigkeit besitzen. Dabei brauchen sich die Grenzen dieser
Teiluntersuchungen nicht unbedingt mit denen einzelner Bücher oder Traktate

zu decken. Sie liegen gerade in der Metaphysik neben- und übereinander.
Vom Standpunkt eines geschlossenen philosophischen Systems könnte man
eine solche Zergliederung der aristotelischen Substanzlehre, wie sie im
Artikel Philippes gefordert wird, bedauern. Doch erst diese Methode läßt
die eigentliche innere Organisation der aristotelischen Philosophie erkennen,
die sich gar nicht auf einen einheitlichen Nenner zurückführen läßt, sondern
aus Schichten besteht, die methodologisch jeweils einen Neuansatz
verlangen. Hans Ambühl.


	Besprechungen

