Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 16 (1969)
Heft: 1
Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN

Méhat, André: Etude sur les « Stromates » de Clément d’Alexandrie. —
Paris: Ed. du Seuil 1966. — 579 p. (Patristica Sorbonnensia. 7.)

In den letzten Jahren wurden verhiltnismiBig wenig Studien iiber
Klemens von Alexandrien veréffentlicht. Umso mehr ist es zu begriien, daf3
A. Méhat diesem Autor, der nicht nur zu den erstrangigen Zeugen der helleni-
stischen Antike, sondern auch zu den Begriindern der christlichen Theologie
zu zdhlen ist, eine so eingehende Untersuchung gewidmet hat. Seine Arbeit
beschriankt sich zwar auf die STROMATA. Aber sie fithrt deswegen nicht weni-
ger in die Geisteswelt des groflen Alexandriners ein und 148t uns an der tief-
griindigen Auseinandersetzung teilnehmen, die zu seiner Zeit zwischen dem
Christentum und dem Hellenismus stattgefunden hat.

Die Arbeit selbst ist in drei Teile gegliedert. Im ersten Teil handelt es sich
darum, den Bereich der STRomMATA abzustecken. In der Einfithrung dazu
werden wir mit den Erkldrungen bekannt gemacht, die in neuerer Zeit iiber
den Sinn dieses riatselhaften Werkes vorgelegt worden sind (DE Fave, Bous-
SET, MUNCK, LAzzATI).

- Diesen bisherigen Erkldarungsversuchen wird eine neue Hypothese gegen-
iibergestellt, nach der Klemens in den STROMATA sich von einer Ordnung
leiten lieB, die sich mehr aus der Sache selbst ergab (S. 41). Es folgen einige
Bemerkungen iiber den Autor. Dabei ist besonders die Stellungnahme zur
Frage der sog. Katechetenschule zu beachten, worin die Geschichtlichkeit der
Darstellung des Eusebius von Cdsarea verteidigt wird (S. 65). Im weitern
wird der Zusammenhang der STRoMATA mit den andern Werken des Klemens
sowie seiner Philosophie aufgezeigt. Dazu wird der Titel des Werkes im Sinne
von Ymopvhpate als Notizen philosophischer Art gedeutet (S. 111 £.). Damit
sind die Voraussetzungen gegeben, um vom Ziel, der Methode und dem Pro-
gramm der STROMATA eingehender zu sprechen. — Der zweite Teil der Arbeit
ist den literarischen Eigentiimlichkeiten gewidmet. Das heiB3t, es geht darum,
die einzelnen literarischen Aufbauelemente, Kapitel, Paragraphen und Uber-
ginge, sowie den Stil und den mehr personlichen Beitrag des Autors zu um-
schreiben.

Dabei verdienen die Ausfithrungen iiber die literarische Art der xeqd Aeta
besonders Beachtung (S. 119-124). Ebenso die Anleitung zur Lektiire der
STROMATA (S. 273-276) wie auch der Uberblick iiber das ganze Werk (S. 276
279). — Im dritten Teil schlieBlich wird versucht, die Bedeutung der STROMATA
von den «Adressaten» her zu erfassen. Indem gezeigt wird, da8 Klemens mit
seiner Textsammlung sich an unwissende Heiden, an Philosophen, an die
Juden und Hiretiker und in besonderer Weise an die Gnostiker gerichtet hat



Besprechungen 163

(S. 292 1), wird auch der vielfdltige Sinn seines umfangreichen Werkes klar-
gemacht. Um mit diesen Leuten ndmlich in einen fruchtbaren Dialog zu
kommen, hat er seine Texte und seine Hinweise zusammengestellt.

Damit ist in etwa umrissen, was die vorliegende Untersuchung uns
bietet. Aber es ist nur sehr unvollkommen zum Ausdruck gekommen, wie
viele niitzliche Einzelbeobachtungen noch darin zu finden sind. Es ist auch
nicht der Ort hier, darauf weiter einzugehen. Hingegen mag es gestattet sein,
noch einige kritische Bemerkungen anzufiigen. Es ist ohne Zweifel der Kom-
plexitat des Gegenstandes selbst zuzuschreiben, wenn es nicht immer so
leicht ist, den Gedankengidngen des Verfassers zu folgen. Immerhin hitte da
und dort die Gliederung besser herausgestellt werden kénnen. Die langatmige
Aneinanderreihung von Texten wirkt manchmal ermiidend. Nicht selten hat
man auch Miihe herauszufinden, wie weit der Autor seine eigenen Urteile von
den Auffassungen fritherer Untersuchungen abheben will. Gewisse Unter-
scheidungen wirken in dieser Hinsicht zu subtil (vgl. 110 ss: Erkldrung von
notes impavfaitement védigées, mais non pas nécessaivement des notes de cours,
mit allen dazu gemachten Differenzierungen). Dazu wird man auch in bezug
auf gewisse Einzelheiten Vorbehalte anbringen diirfen. So im Hinblick auf die
Art und Weise wie die Gleichwesentlichkeit und die Verwandtschaft des
Menschen mit Gott von einander unterschieden werden (S. 411, 414, 453,
472. —Vgl. dazu auch E. pEs PLACES, Zuyyévew. La parenté de I’homme avec
Dieuw d’Homére a la patrvistique, Paris 1964). Oder auch beziiglich der zu
summarischen Darstellung des Platonismus im zweiten Jahrhundert (S. 204).
Vor allem muf3 die Art und Weise die Literatur zu zitieren sowie der Mangel
an Sorgfalt im Literaturverzeichnis beanstandet werden. Das gilt speziell fiir
die fehlerhafte Wiedergabe der deutschen Titel und die unkonsequente Ver-
wendung der Sigla in den Anmerkungen (vgl. z. B. S. 547 : GEFFCKEN).

Es sei zum Schlul} ein Wunsch ausgesprochen. Es wire sehr zu begriilen,
wenn der Autor sein Vorhaben, sich im weitern der Geschichte der patri-
stischen Exegese zu widmen, durchfiihren kénnte (vgl. S. 522, Anm. 160).

B. StUuDER

Normann, Friedrich: Christos Didaskalos. Die Vorstellung von Christus
als Lehrer in der christlichen Literatur des ersten und zweiten Jahrhunderts. —
Miinster i. W.: Aschendorff 1967. — viir—192 S. (Miinsterische Beitrige zur
Theologie. Heft 32.)

Es geht dem Verfasser in der vorliegenden Untersuchung darum, die
Bedeutung aufzuzeigen, die die Vorstellung von Christus als Lehrer zuerst
in den Evangelien und dann wiederum, nach einem scheinbaren Unterbruch,
bei den Apologeten des zweiten Jahrhunderts in einem neuen geschichtlichen
Kontext hatte. Er méchte dartun, daBl die Bezeichnung Jesu als Rabbi-
Didaskalos in den Evangelien nicht nur eine zeitbedingte Anrede war, die
in der Folge andern Wiirdetiteln Christi weichen muf3te, sondern eine Idee
zum Ausdruck brachte, die in der Auseinandersetzung mit der antiken Bil-
dung und der Gnosis zu einem Leitgedanken wurde (viI f.). Dazu verfolgt er
die Vorstellung von Christus als Lehrer zunédchst in den dltesten christlichen
Quellen und dann in den verschiedenen Literaturgattungen der ersten beiden



164 Besprechungen

Jahrhunderte. Das heiB3t, er durchgeht die Evangelientradition, wozu er auch
die Didache und die apokryphen Evangelien rechnet, die Briefliteratur mit
den ntl. Briefen, der Prima Clementis, den Briefen von Ignatius, Polykarp
und Ps.-Barnabas sowie mit der Epistula Apostolorum, die apokalyptischen
Schriften (nur sehr kurz), Justin und die andern Apologeten des zweiten
Jahrhunderts und schlieBlich Irenaeus und Clemens Alexandrinus. So gelingt
es ihm ohne Zweifel, gestiitzt auf eine solide Analyse der herangezogenen
Texte, ein eindriickliches Bild von der Entwicklung zu geben, die die Vor-
stellung von Christus als Lehrer im Ubergang von den Evangelien zum
hellenistischen Christentum durchgemacht hat.

‘Wenn man dieser Darstellung im allgemeinen zustimmen wird, kann man
sich indes doch fragen, ob der Verfasser sie auch immer geniigend motiviert
und vor allem, ob er die Entwicklung der Vorstellung von Christus als Lehrer
in ihrer ganzen Breite erfat hat. Man wird auf jeden Fall den Eindruck nicht
los, der Gegenstand weite sich im Laufe der Untersuchung immer mehr aus.
Wenn am Anfang das Interesse ganz dem Lehrertitel Jesu mit den unmittel-
bar zusammenhingenden Vorstellungen, wie Lehre mit Macht oder Jiinger-
schaft, gilt, werden spdter auch weniger naheliegende Vorstellungen mit-
einbezogen. Oder ist es nicht auffillig, daB die johanneische Lehre vom Logos
nicht beriicksichtigt wird, dann aber die Logostheologie bei Justin und
Clemens Alexandrinus, ja schon die Ansdtze dazu bei Clemens Romanus ein-
gehend behandelt werden ? Auch Hebr. 1, 1-3 wird iibrigens iibergangen. MuB
man nicht ein &hnliches Bedenken in Bezug auf den Lichtgedanken haben?
Bei Johannes wird davon nicht gesprochen, wohl aber bei Justin. Das Thema
wird auch im Inhaltsverzeichnis nicht angefiihrt. Gewill wird man zugestehen,
dafB der Verfasser sich selbst in dieser Hinsicht gewisse Grenzen auferlegt hat
(VIL: «Andere Vorstellungen, die mit der von Christus als Lehrer verwandt
sind, kommen nur kurz in den Blick, wie z. B. in den Hinweisen auf Christus
als Licht»). Aber man wird trotzdem den Eindruck nicht los, er sei dabei
etwas willkiirlich verfahren.

Von daher ist es auch verstandlich, daf3 die verschiedenen Faktoren der
Entwicklung nicht geniigend hervortreten. Weil die Bezeichnungen Christi
als Engel, Name oder Gesetz (vgl. J. DaNiELoU, Théologie du Judéo-Chris-
tianisme, Paris 1958) kaum beriicksichtigt werden, konnte der EinfluBB der
jidischen oder judenchristlichen Kreise nicht herausgestellt werden. Weil
die Logos-Spekulationen eines Philo von Alexandrien nur am Rande ver-
merkt werden, konnten die Einfliisse des Hellenismus nicht geniigend ge-
wertet werden. Mufl es in diesem Zusammenhang nicht auch bedauert wer-
den, daB der Verfasser der Frage nicht weiter nachging, warum Justin im
Gesprach mit den Juden die Bezeichnung Christi als Lehrer anscheinend
bewul3t vermieden hat, wiahrend er sich in der Auseinandersetzung mit den
Heiden auf diesen Titel berief (vgl. S. 111) ? Es mag noch darauf hingewiesen
werden, daB3 die Untersuchung von P. BEskow, Rex Gloriae, Upsala 1962,
geholfen hitte, den geschichtlichen Kontext besser zu beriicksichtigen.

Mit einem Wort, man wird dem Verfasser das Verdienst nicht abspre-
chen, einen grundlegenden, wenn auch nicht endgiiltigen Beitrag zur Ge-
schichte der Vorstellung Christi als Lehrer geleistet zu haben. = B. STUDER



Besprechungen ' 165

Dossetti, Giuseppe Luigi: Il simbolo di Nicea e di Costantinopoli. Edi-
zione critica. — Roma: Herder 1967. — 296 p. (Testi e ricerche di scienze
religiose pubblicati a cura dell’ Istituto per le Scienze Religiose, Bologna, 2.)

Die Bedeutung der vorliegenden Arbeit wird in einem Vorwort von vier
Seiten durch Dom J. GRiBoMONT gewiirdigt. Danach ging es darum, die
Geschichte der Symbole, die mit den Konzilien von Nizda und Konstanti-
nopel in Zusammenhang gebracht werden, in ihren verschiedenen Formen zu
verfolgen. Wie es sich versteht, konnte ein solches Unternehmen keine Voll-
stindigkeit anstreben. Es handelt sich vielmehr weitgehend darum, eine
solide Grundlage fiir spitere Untersuchungen zu legen. Das bedeutet jedoch
nach Dom Gribomont in keiner Weise, der Autor hitte nicht selbst schon fiir
gewisse Fragen eine abschlieBende Antwort geben wollen. So nimmt er tat-
sdchlich Stellung zur Datierung des sog. Tomus Damast (377/8, nicht 382),
leistet einen namhaften Beitrag zur Geschichte der kanonischen Sammlungen
des Ostens, weist den Zusammenhang der Kreise um Paulinus von Antiochien
mit der armenischen Kirche auf. Vor allem legt er einen gut begriindeten
Text, mit einem vielfdltigen und doch klaren Apparat, der den beiden Kon-
zilien zugeschriebenen Symbole vor. Schlieflich stellt er mit aller Klarheit
heraus, daBl im Altertum die Texte der beiden Symbole lange nicht so ein-
formig weitergegeben wurden, wie man das lange gemeint hat (S. 9-12).

Der Autor selbst, — er ist nicht mit dem frithern Politiker der Demo-
crazia Cristiana, seinem Onkel, zu verwechseln, wie das in der Besprechung
in den Recherches de science veligieunse 56 (1968) 156 geschehen ist, — erklart in
der Einleitung die Bedeutung, die der Geschichte des vierten Jahrhunderts
und einer entsprechenden, kritischen Textgrundlage zukommt, macht einige
Hinweise auf die bisherige Forschung und umreiBt kurz das Ziel und das Vor-
gehen seiner Arbeit. Diese gliedert sich in drei Teile. Im ersten Teil wird eine
Ubersicht iiber die Zeugnisse des nizénischen Symbols geboten. Im zweiten
Teil folgen in dhnlicher Weise die Zeugnisse fiir das konstantinopolitanische
Glaubensbekenntnis. In einem Appendix dazu wird die arabische Version des
Symbols behandelt. Daran schlieBen sich die Texte der beiden Symbole. Im
dritten Teil werden die verschiedenen Textiiberlieferungen nach Herkunft
und Eigenart klassifiziert. Daraus ergibt sich als wichtigstes Resultat die
Feststellung, daBl wir es im Symbol von Konstantinopel nur mit einer Art
Neufassung des Nicaenum zu tun haben. Das Ganze schliet mit einem Index
der zitierten Handschriften und einem Inhaltsverzeichnis ab.

Da die Arbeit duBerst technisch gehalten ist und viele Einzelbeobach-
tungen enthilt, ist es nicht sehr leicht, sich dariiber ein treffendes Urteil zu
bilden. Es unterliegt indes keinem Zweifel, daB in ihr ungeheuer viel niitz-
liches Material zusammengetragen wird, das zum Teil vorher in verschiedenen
dltern Werken (KATTENBUSCH, HAHN, usw.) zerstreut war, zu einem andern
Teil auch korrigiert und ergidnzt werden muBte. Ebenso verdient die Ausgabe
der Texte sicher anerkennende Beachtung. Man kann sich indes fragen, ob
nicht doch der gewiB etwas komplexe Stoff hatte iibersichtlicher gegliedert
werden koénnen. Einige Wiederholungen auf jeden Fall wirken etwas stérend
(vgl. S. 98 mit S. 104; S. 174 mit S. 182). Auch die Zitationsweise ist nicht



166 Besprechungen

einheitlich. Ebenso kommen einige Druckfehler, besonders in den fremd-
sprachigen Texten vor (z. B. 323; 46%°; 75%; 1412%2), SchlieBlich sei noch
auf zwei Artikel hingewiesen, die es verdient hitten zitiert zu werden:
F. Diegamp, Das Glaubensbekenninis des apollinavistischen Bischofs Vitalis
von Antiochien : Tib. Theol. Quart. 86 (1904) 497-511 (vgl. S. 62), und M. Avu-
BINEAU, Les 318 sevviteurs d’ Abvaham (Gen 14, 14) et le nombre des Pérves au
concile de Nicde: RHE 61 (1966)5—43; vgl. RHE 61 (1966) 808-811 (vgl.
S. 35). Doch mit diesen kritischen Bemerkungen wird der Wert der Arbeit
nicht im Wesentlichen beriihrt. Es ist nur zu hoffen, daB8 der Verfasser damit
einen Anfang zu weitern Studien gemacht hat. B. STUDER

Dinkler, Erich: Signum Crucis. Aufsitze zum Neuen Testament und zur
christlichen Archdologie. — Tiibingen: MoHR 1967. — viIi—408 S., mit 38 Ab-
bildungen auf 15 Tafeln und 8 Textabbildungen. '

Es muBl dem Verfasser sowie dem Verlag hoch angerechnet werden, zu
diesem Bande fiinfzehn Aufsidtze zu vereinen, die, mit einer Ausnahme, in den
letzten 30 Jahren entstanden sind. Bekanntlich ist es ndmlich immer etwas
problematisch, frithere Arbeiten neu herauszugeben. Man wird immer zugeben
miissen, daB man nicht mehr alle Auffassungen vertreten kann. Dazu ging
es im vorliegenden Falle zum Teil um Fragen, die heute nicht mehr die gleiche
Aktualitdt besitzen, und war auBerdem unter einer weit gréBeren Zahl von
Arbeiten eine Auswahl zu treffen. Der Verfasser hat sich dariiber, wie aus
dem Vorwort hervorgeht, klar Rechenschaft gegeben und sich sehr bemiiht,
den Nachteilen einer solchen Neuausgabe zu begegnen. So haben verschiedene
Aufsitze Nachtrige erhalten, und sind eine ganze Reihe von Anmerkungen
korrigiert oder ergdnzt worden. Dazu erleichtern ein Stellenregister und ein
Namen- und Sachregister die Beniitzung der vorher in verschiedenen Zeit-
und Festschriften zerstreuten Untersuchungen. Wir haben somit allen Grund,
fiir den Sammelband dankbar zu sein.

Der Titel Signum Crucis wurde im Hinblick auf die ersten fiinf Aufsédtze
gewdhlt, die die Geschichte des Kreuzsymbols, Kreuzzeichen und Kveuz, Das
Kreuzzeichen als Siegeszeichen, Jesu Wort vom Kreuztvagen, sowie Die Tauf-
terminologie in 2 Kov. 1, 21 f. zum Gegenstand haben. Es geht dabei immer
irgendwie um die Unterscheidung von Tav-Zeichen und Stauros. Diese Unter-
scheidung erlaubt es, eine christliche Deutung von jiidischen Ossarien aus-
zuschlieBen, das Erscheinen von Kreuzesdarstellungen in die Mitte des
4. Jahrhunderts anzusetzen und auch das Wort Jesu vom Kreuztragen im
Rahmen der eschatologischen BuBlpredigt Jesu zu verstehen. Im Aufsatz iiber
die Geschichte des Kreuzes als Siegeszeichen hidtte wohl die Entwicklung
der Inkarnationstheologie, wie sie im Anschlufl an das Konzil von Nizda
geschah, auch beriicksichtigt werden sollen. Dazu wire es niitzlich gewesen,
fiir die Erklarung der theodosianischen Zeit auch auf Sulpicius Severus und
Paulinus von Nola zuriickzugreifen. Vgl. meinen Aufsatz Zu einer Teufels-
evscheinung in dev Vita Martini des Sulpicius Sevevus: Oikumene (Catania
1964), 351-404, bes. 384-393, sowie jetzt auch J. FONTAINE, Sulpice Sévére.
Vie de S. Martin. (Souvces chrétiennes, 133, Paris 1967), 165 {.



Besprechungen 167

Es folgen Untersuchungen zu Apostelgeschichie 18, 12-17, zu 1 Kovinther
6, 1-11, zur Priadestinationslehre im RoOmerbrief, zum Brief an die Galater
(Zum Kommentar von H. Schlier) sowie zom Problem der Messianitdt in
Mavkus 8, 27-33 und den Paralleltexten. Bei aller Anerkennung der Griind-
lichkeit und Exaktheit der vorgelegten Exegesen, werden nicht alle Leser die
kritische Einstellung des Verfassers in allen Punkten teilen. Das gilt in glei-
cher Weise von den zwei Arbeiten, die zwischen den genannten Untersuchun-
gen stehen, von einer duBerst wertvollen Ubersicht iiber die dltesten christ-
lichen Denkmdler (bisher noch nicht verdffentlicht) und einem sehr inter-
essanten Aufsatz iiber Bibelauntoritdt und Bibelkritik. Oder muf3 einem die
Tendenz nicht auffallen, in der Datierung immer moglichst nach unten zu
gehen? Wird man dem Autor in seiner Kritik am «falschen theologischen
Historismus», der den Glauben an «historische Faktizititen» binden mochte,
in allem folgen, wie wenn nicht auch der Glaube der Urgemeinde an Ereig-
nisse als historisch ausweisbare Tatsache angesehen werden kénnte (S. 201) ?

Nach den exegetischen Aufsidtzen stehen zwei geschichtstheologische
Untersuchungen. Die erste befa3t sich mit der Idee der Geschichte im frithen
Christentum, das hei3t, im Neuen Testament und bei den apostolischen
Vitern. Es wird darin aufgezeigt, wie sich in dieser Zeit die Auffassungen von
Zeit und Eschatologie entwickelt haben. Beim Durchgehen dieser Darstellung
fragt man sich allerdings mehr als einmal, ob darin nicht zu groBe Gegensitze
konstruiert werden (vgl. z. B. S. 338). Ist es im besondern nicht auffallig,
wenn bei der Exegese von Jo. 6 Vers 54b: «und ich werde ihn auferwecken
am jiingsten Tag» ohne weitere Erklarung iibergangen wird und so gesagt
werden kann: « The futuve will bving nothing which is decisively new» (S. 339) ? —
Im zweiten Aufsatz geht es um die Geschichtsauffassung Augustins. Darin
wird unterstrichen, da8 Augustin «<neben der Betonung einer endzeitlich ziel-
gerichteten Heilsgeschichte die Erfiillung aller Geschichte im Kairos, im
«ewigen Heute», erkennt und zur Geltung bringt» (S. 363). Weil es dabei nicht
um einen eigentlich wissenschaftlichen Artikel geht, wird man die eine und
andere Ungenauigkeit, die darin vorkommt, weniger ernst nehmen. So die
Feststellung, Augustin hitte zuerst sich dem Beruf eines Rhetors zugewandt
und sei dann bald Jurist geworden und hétte diesem Beruf in seiner Heimat
und spédter in Italien gelebt (S. 352 £f.). Auch die Datierung der Bischofsweihe
auf 396 anstatt 395 bedeutet eine Kleinigkeit. Vgl. dazu O. PERLER, Das
Datum dev Bischofsweihe des heiligen Augustinus: Revue des études augusti-
niennes 11 (1965) 25-37.

Der Band schlieBt mit einem Vortrag iiber das aktuelle Thema Der
Evtrag des deutschen Kivchenkampfes fiiv die theologische Wissenschaft, den der
Verfasser 1960 in Bonn und dann in etwas ausfiihrlicherer Form 1961 in
Koln gehalten hat. Es soll darin aufgezeigt werden, was die evangelische
Theologie im Ringen der Kirche um ihren eigenen Bestand als Kirche Christi
zur Zeit des Nationalsozialismus (1933-1945) und im Anschlul daran ge-
wonnen hat oder was als ihre Gefdhrdung anzusehen ist (S. 365 f.). Das heift,
es geht dabel um die Spannung zwischen «wissenschaftlicher Theologie» und
«theologischer Wissenschaft», zwischen Religion als geschichtlichem Phino-
men und Offenbarung als Ereignis, wie sie im 18. und 19. Jahrhundert ent-



168 Besprechungen

standen war, dann gerade in der Krise des Kirchenkampfes ausgetragen
werden muBte und auch nachher in anderer Weise bestehen blieb. Das wird
an drei Beispielen weiter erldutert: an Bibel, Bekenntnis und Kirche. Wenn
der Autor dabei den Akzent auf die fides qua setzt, wird darin deutlich, daB
es ihm selbst bei seiner exegetischen Arbeit, die vielleicht sehr kritisch sein
mag, letztlich immer um das Horen des Wortes geht. B. STuDER

Hagendahl, Harald: Augustine and the Latin classics. Vol. 1.2. — Stock-
holm: Almqvist & Wiksell 1967. 769 p. (Studia graeca et latina Gotho-
burgensia. 21. 22.)

Im SchluBkapitel seines zweibdndigen Werkes umreifit H. Hagendahl
mit wenigen sichern Strichen das Verhiltnis Augustins zu den Klassikern.
Er gibt zuerst an, in welchem Ma@e dieser die romischen Dichter, und unter
ihnen besonders Vergil, sowie die andern lateinischen Schriftsteller, vor allem
Cicero, Sallust, Varro und Livius benutzte. Dabei fillt die Feststellung auf,
daB er den spiatklassischen Autoren nur wenig Bedeutung schenkte. Im
weitern wird in meisterhafter Weise umschrieben, auf welche Weise Augu-
stinus sich auf seine Autoren stiitzte. Er tat es weit weniger als Hieronymus,
um seine Sprache mit klassischen Zitaten und Reminiszenzen zu bereichern,
sondern er griff viel mehr auf ihre Schriften zuriick, um damit seine eigene
Beweisfithrung zu untermauern. Von daher versteht sich auch, daB3 er nicht
in allen Phasen seiner schriftstellerischen Tatigkeit sich gleich haufig auf
die Klassiker berief, da3 er die Zitate aus ihnen seinen persénlichen Anliegen
unterordnete und daB er auch nicht immer den gleichen Wert auf eine wort-
liche und namentliche Zitationsweise legte. Es folgt eine Diskussion der
Frage, ob Augustinus, besonders in den spidtern Werken, wie z. B. in De
Civitate Dei, seine Texte aus dem Gedachtnis oder aufgrund einer besondern
Lektiire anfiihrte. H. gibt der zweiten Erklarung den Vorzug. Dabei unter-
streicht er vor allem, daB Augustinus sich durch eigentliche Exzerpte auf
sein Hauptwerk De Civitate Dei vorbereitet habe. Im darauf folgenden
Artikel wird die Entwicklung aufgezeigt, die Augustinus in seiner Haltung
zu den Klassikern durchgemacht hat.

Die groBe Offenheit des einstigen Rhetors wandelte sich um 391
(Priesterweihe) zu einer kiihlen, wenn nicht feindseligen Zuriickhaltung.
Augustinus horte auf, seine Klassiker zu zitieren. Doch als er sich an seine
Apologie gegen die Heiden machte, lie3 er sie wieder, ja noch mehr als friiher,
zu Worte kommen, ohne aber deswegen seine im Grunde ablehnende Haltung
gegeniiber der heidnischen Literatur aufzugeben. Es ist indes klar, wie ab-
schlieBend ausgefiihrt wird, daB3 diese Wandlungen nicht iibertrieben werden
diirfen. Augustinus blieb Zeit seines Lebens ein Grammatiker, Rhetor und
Dialektiker im traditionellen Sinne. Darum besteht auch kein Zweifel dar-
iiber, daB er mit seinem ganzen Schrifttum zum Vermittler zwischen Antike
und Mittelalter geworden ist. Selbst wenn man nicht sagen kann, daB er
sich darum miihte, das Christentum mit dem Roémertum zu verséhnen, hat
er doch entscheidend dazu beigetragen, daBl dessen Werte in der westlichen
Kirche sich lebendig erhielten.



Besprechungen 169

Diese abschlieBende, im allgemeinen sicher treffende Wiirdigung der
Haltung Augustins gegeniiber den Klassikern stiitzt sich auf eingehende und
vielfach meisterhaft gefiihrte Analysen. Diese selbst haben ihre Grundlage
in 969 Testimonia, das heiB3t, wortlichen Zitaten und freieren Entlehnungen,
die im ersten Band nach Autoren und Schriften geordnet zusammengestellt
sind. Unter ihnen ragen besonders jene hervor, in denen die Haltung Augu-
stins gegeniiber Vergil und Cicero erkldrt wird. Natiirlich handelt es sich
weder in der Zusammenstellung der Testimonia noch in den auf ihnen be-
ruhenden Analysen des zweiten Bandes um die Ergebnisse der Forschungen
von H. allein. Wir haben es vielmehr mit den Friichten vieler Vorarbeiten
zu tun. Doch abgesehen von seinen nicht unbedeutenden persénlichen Bei-
tragen, hat sich H. schon allein dadurch ein groBes Verdienst zugesichert,
daB er das ungeheuer reiche Material zu einer iibersichtlichen Synthese zu-
sammengestellt hat. Er hat uns damit wirklich ein «ungemein niitzliches
Werk» geschenkt (O. Gigon).

Allerdings diirfen die Grenzen dieser Arbeit nicht iibersehen werden.
Es ist nicht zu erwarten, daB allen Textverweisen die gleiche Sicherheit zu-
kommt, Dazu ist zu beachten, da3 der Autor die neueste Literatur iiber die
Chronologie der Werke Augustins (RONDET, LA BONNARDIERE) nicht heran-
gezogen hat. Héatte er das getan, hitten einige seiner Bemerkungen, wie z. B.
iiber die letzten Biicher De Tvinitate poch mehr Gewicht bekommen. Die
Beniitzung der neuesten Augustinus-Studien (nach 1960) hidtte wohl auch
dazu gefiihrt, das eine und andere Urteil, iiber die Entwicklung des jungen
Augustin, iiber den Wert der Confessiones (vgl. S. 715), die Bedeutung von
De Civitate Dei, u. a., etwas zu niiancieren. Fiir weitere Kritiken sei ver-
wiesen auf M. TESTARD, S. Augustin et Cicdvon. A propos d’un ouvrage vécent :
RyEtAug 14 (1968), 47-67, sowie auf A. STRENNA, Saint Augustin et la littéra-
ture paienne. Notes de lectuve: RvEtLat 45 (1967), 181-193. B. StuDER

Philippe, Marie-Dominique, OP: La sustancia en la Ldgica y en la Filo-
sofia Primera de Aristételes. — In: Studium. Revista de filosofia y teologia
(Avila, Espaifia) Vol. VI, Fasc. 1, 1966, pp. 75-128.

Prof. Philippe, der schon vor 20 Jahren mit Beitrdgen zur aristote-
lischen Metaphysik (vgl. Absvaction, Addition, Séparation, chez Aristote,
Rev. Thomiste 1948, — La participation dans la philosophie d’Aristote,
Rev. Thomiste 1949) seine profunde Kenntnis dieses Werkes bewiesen hat,
bietet uns hier in einer spanischen Zeitschrift eine Darstellung der aristote-
lischen Substanzlehre. Dabei geht es ihm nicht nur, wie man aufgrund des
Titels vermuten kénnte, um einen Vergleich zwischen dem logischen und
metaphysischen Substanzbegriff — Erste Philosophie (Filosofia Primera) und
Metaphysik kénnen hier gleichgesetzt werden —, sondern er mdochte auch
gleichzeitig dartun, daB in der aristotelischen Metaphysik ein besonderer
— eben spezifisch metaphysischer — Substanzbegriff vorkomme, der mit dem-
jenigen, den wir aus der aristotelischen Logik, Physik und Seelenlehre (De
Anima) kennen, nicht identisch sei.



170 Besprechungen

Einem solchen Nachweis steht nun das Hindernis im Wege, da3 die
Metaphysik hinsichtlich des Substanzbegriffes iiber keine spezielle Termino-
logie verfiigt, und daB die dort verwendeten Ausdriicke, wie Substrat, Form,
Wesen, Entelechie u. a. m. auch in den andern, soeben erwiahnten aristote-
lischen Schriften beheimatet sind. Es ist deshalb nicht ohne weiteres einzu-
sehen, warum diese Ausdriicke in der Metaphysik etwas anderes bedeuten
sollen als anderswo.

Philippe begegnet dieser Schwierigkeit zunéchst so, daf} er sich auf der
Suche nach dem metaphysischen Substanzbegriff von der in der Metaphysik
dominierenden Blickrichtung auf das Seiende als Seiendes leiten 148t. Damit
sind die Grenzen gezeichnet, innerhalb welcher die Substanz im metaphy-
sischen Sinne gefaB3t werden muB. Thre Grundformel lautet gemall Met. Z 17.
1041Db 28: «Erste Ursache des Seins».

An der rein metaphysischen Herkunft dieser Formel wird niemand riit-
teln kénnen. Doch besteht immer noch die Gefahr der Verwechslung mit
Substanzbegriffen aus andern philosophischen Disziplinen, weil im gleichen
Text von Met. Z17 die gesuchte metaphysische Substanz als «Form» (gldoc)
bezeichnet wird (1041b 8). Neuere Forscher, wie Krapiec (Arystotelesa kon-
cepcja substancyi, S. 58) oder der von Philippe erwdhnte Décarie (L’Objet de
la « Métaphysiquer, S. 151) zogern denn auch nicht, in der immanenten «forma
substantialis» die eigentliche metaphysische Substanz verwirklicht zu sehen.

Philippe widersetzt sich dieser Gleichsetzung. Fiir ihn ist Substanz im
metaphysischen Sinne nach wie vor erste Ursache des Seins, aber Ursache
«segun la forma» (gemdB der Form), wobei dieses «segun» eine Relation
zwischen Ursache und Wirkung ausdriickt: Die «Form» ist die eigentliche
Wirkung der Substanz-Ursache. (Vgl. Philippe a. a. O. S.108.)

Vom rein philologischen und textlichen Standpunkt aus gesehen, wird
man die Position Philippes schwerlich rechtfertigen kénnen. Anderseits darf
auch nicht verborgen bleiben, daf das fiir diese Frage entscheidende Kapitel
Met. Z 17 eine mehr spekulativ gerichtete Interpretation nicht zum vorn-
herein ausschlieBt; denn obgleich dort, wie soeben erwihnt, die gesuchte
Substanz zuerst als « Form» und etwas spiter als «Erste Ursache des Seins»
bezeichnet wird, fehlt doch wiederum eine direkte Gleichsetzung der beiden
Begriffe.

Das besondere Verdienst Philippes scheint uns aber darin zu liegen, da@3
er es unternommen hat, die fast als Tabu geltende Identitit zwischen Form
und Substanz in Fage zu stellen. Erst so ist es tiberhaupt méglich, zu einem
rein metaphysischen Substanzbegriff vorzustoBen und ihn wvon termino-
logischen und sachlichen Uberlagerungen zu befreien, die zusammen mit dem
Formbegriff von andern philosophischen Disziplinen, insbesondere von der
Logik herkommen. Die Tatsache, daB3 der Ausdruck «Form» oder « Wesen»
in den meisten Féllen die in der Metaphysik gesuchte Substanz bezeichnet,
besagt an sich noch nicht, daBl damit auch auf die Grundstruktur dieser Sub-
stanz hingewiesen werde. Es kann ebensogut ein Aspekt gemeint sein, der
dieser Grundstruktur vorgelagert ist. '

Mit der Frage der Aspekte und der damit verbundenen verschiedenen
Betrachtungsweisen des Substanzproblems bei Aristoteles beschiftigt sich



Besprechungen 171

Philippe denn auch am Schlull seines Artikels. In der Logik, wo nicht das
Sein als solches, sondern das Sein in seiner begrifflichen Daseinsweise, das
«ens rationis» betrachtet wird, bedeutet Substanz zundchst dasjenige begriff-
liche Sein, das nur Subjekt einer Aussage, nie aber Aussage, bzw. Attribut
eines Subjektes ist, — und zweitens die primdre Wesensbestimmung eines
solchen Subjektes. Die Physik (welche wiederum nicht das Sein als solches,
auch nicht das bloB gedachte, sondern ein bestimmies rveales Sein zum Gegen-
stande hat), zeigt die Substanz als reales und bleibendes Substrat der Bewe-
gung. In der Seelenlehre finden wir die Substanz in erster Linie als Lebens-
prinzip, und in diesem Sinne als « Form» im Gegensatz zum Leib als materiales
Prinzip. (Dazu Philippe a. a. O. S.125-126. Die Hinweise auf Physik und
Seelenlehre sind allerdings sehr summarisch gehalten und bediirfen der von
uns in Klammer gesetzten Ergidnzung.)

Philippes Artikel, von dem man nur wiinschen darf, da3 er auch auBer-
halb des spanischen Sprachgebietes gelesen wird, bringt eine neue Dimension
in die Aristoteles-Interpretation. Sie besteht darin, daBl das Material zur
Substanzlehre vorgdangig nach bestimmten methodologischen Erfordernissen
gesichtet und auf verschiedene Ebenen verteilt wird. Im Gegensatz zur her-
kémmlichen Interpretation werden die in Frage kommenden Texte nicht
unbesehen hingenommen. Sie werden vielmehr auf ihre Zugehorigkeit zu
einer dominierenden Blickrichtung — etwa die logische oder die metaphy-
sische — gepriift und erhalten von dort her Unterschiede und Niiancen, die
man auf den ersten Blick bei ihnen gar nicht wahrnehmen wiirde. Eine un-
mittelbare Folge dieser Sichtung ist zweifellos der Umstand, da3 die Behand-
lung der Substanzlehre in Teiluntersuchungen zerfdllt, die ihrerseits eine
relative Selbstdndigkeit besitzen. Dabei brauchen sich die Grenzen dieser
Teiluntersuchungen nicht unbedingt mit denen einzelner Biicher oder Trak-
tate zu decken. Sie liegen gerade in der Metaphysik neben- und {ibereinander.
Vom Standpunkt eines geschlossenen philosophischen Systems kénnte man
eine solche Zergliederung der aristotelischen Substanzlehre, wie sie im
Artikel Philippes gefordert wird, bedauern. Doch erst diese Methode 148t
die eigentliche innere Organisation der aristotelischen Philosophie erkennen,
die sich gar nicht auf einen einheitlichen Nenner zuriickfiihren 148t, sondern
aus Schichten besteht, die methodologisch jeweils einen Neuansatz ver-
langen. Hans AMBUHL.



	Besprechungen

