Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 16 (1969)

Heft: 1

Artikel: Vita est actus primus

Autor: Kohlmeier, Johann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760426

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760426
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JoHANN KOHLMEIER

Vita est actus primus

Ein Beitrag zur Erhellung der Geschichte der Philosophie
der ersten Hilfte des 13. Jahrhunderts
anhand der Lebensmetaphysik des Petrus Hispanus

Einleitung

Die Geschichte der Philosophie des 13. Jahrhunderts wird in ihren
markantesten Ziigen durch das Bekanntwerden der Werke des Aristo-
teles und durch das Ringen um deren Interpretation und Integration in
ein christliches Weltbild bestimmt. Nicht nur aufgeschlossene Geister
verwenden Aristoteles. Auch diejenigen, die sich nicht besonders mit
dem vollendeten Vertreter einer auBerhalb des Christentums entstan-
denen Weltschau befreunden kénnen, miissen sich in den entscheidenden
Problemen mit Aristoteles auseinandersetzen. F. Van Steenberghen ver-
tritt sogar die Meinung, daB3 vor den Verurteilungen von 1270 und 1277
der Aristotelismus in verschieden reinen und eklektischen Formen die
philosophische Grundhaltung der meisten Denker — so auch Bonaven-
turas — bestimmt. Der philosophische Augustinismus sei erst das Resultat
der genannten Verurteilungen *.

Die Tatsache, daB3 sich aristotelische Elemente in den meisten Werken
der ersten Halfte des 13. Jahrhunderts vorfinden, ist unbestreitbar. Man
denke nur an die Schliisselbegriffe der Physik und Metaphysik: Form
und Materie, Substanz, Akzidens. Aber diese Begriffe waren schon seit
Beginn unseres Zeitalters wissenschaftliches Gemeingut geworden und
konnten deshalb auch synkretistische Gedankengédnge weitervermitteln.

1 F. VAN STEENBERGHEN, La philosophie au 13¢ siécle, Louvain-Paris 1966.



Vita est actus primus 41

Tatsichlich begegnete das Mittelalter zuerst einem Aristoteles, der durch
die Ubersetzungen arabischer Aristotelesinterpretationen und pseudo-
aristotelischer Schriften wie dem «Liber de causis» gekennzeichnet war.
Wie sollte den Denkern des frithen 13. Jahrhunderts, als sie nun vor den
Schriften des Aristoteles selbst standen, ein sofortiger Zugang zum
genuinen Aristotelismus offen stehen, nachdem sie derartig darauf vor-
bereitet waren? MuBte nicht die ihnen von weit her tiberlieferte Gesamt-
schau aus teils patristischen, teils philosophischen Quellen ihre Inter-
pretation beeinflussen?

Die folgende Untersuchung soll mithelfen, die ideengeschichtliche
Situation der ersten Hilfte des 13. Jahrhunderts zu erhellen, indem an-
hand einer These aus der Psychologie des Petrus Hispanus Einfliisse aufge-
zeigt werden, die die Aristotelesinterpretation des Autors bestimmen und
selbst keineswegs aristotelischer Inspiration entstammen 2 Haufig wird
aus dem Umstand, daB die erste Hilfte des 13. Jahrhunderts als Epoche
der Aristotelesrezeption bezeichnet wird, unbewuBt die ungerechtfertigte
SchluBfolgerung gezogen, dal die Autoren, die sich Aristoteles 6ffnen,

2 Der hier behandelte Autor ist keine unbekannte Gestalt der mittelalterlichen
Geschichte. Petrus Hispanus wurde zwischen 1210 und 1220 in Lissabon geboren
und starb 1277 als Papst Johannes XXI. Die Geschichte der Logik wurde stark
durch seine « Summulae logicales» gepragt. Auch als Naturwissenschaftler zeichnete
Petrus Hispanus sich aus. Einen Einblick in das Arbeitsfeld des Petrus Hispanus
gibt das Manuskripteverzeichnis, das P. Manuel ALoNso den Ausgaben der psycho-
logischen Werke des Petrus Hispanus — die weiter unten anzufithren sind — beifaigt.
Es handelt sich um sieben medizinische Werke, zehn Kommentare zu griechischen
und arabischen Arzten, drei logische Werke, darunter die ¢«Summulae logicalesy,
ferner Kommentare zu Aristoteles: «De historia animalium», «De partibus anima-
lium», «De generatione animalium», ¢«De animan», «Expositio libri de animan», «De
morte et vita et de causis longitudinis et brevitatis vitae» und einen Paraphrasen-
kommentar «Liber de anima». M. ALoNso schreibt dem Petrus Hispanus ebenfalls
einen Kommentar zu den Werken des Dionysius Pseudo-Areopagita zu. Zur Frage
der Authentizitdt und der Chronologie der Werke vgl. Manuel ALoNso, Einfithrung
zur zweiten Ausgabe des «Scientia libri de Animay, Barcelona 1961, xxxr ff. —
Zur Biographie vgl. N. Picarp in: Lexikon fiir Theologie und Kirche (Freiburg Br.,
21960), Bd. 5, unter Johannes XXI. Das hier erwdahnte Medizinstudium in Salerno
erkldart gut, weshalb Petrus Hispanus nicht nur ein so reichhaltiges Kommentar-
werk zu arabischen medizinischen Schriften geschaffen hat, sondern auch in seinen
philosophischen Schriften den arabischen Philosophen einen so bedeutenden Platz
einrdumt. — Zu erwdhnen ist auch das Verdienst des Petrus Hispanus, der Rezeption
des Aristoteles in einer Zeit den Weg getffnet zu haben, da man in kirchlichen
Kreisen der aristotelischen Psychologie und Metaphysik groBtes Mitrauen entge-
genbrachte. «Es war noch eine mutige Tat, als Petrus Hispanus, wahrscheinlich
kurz vor der Mitte des 13. Jahrhunderts, den ersten uns erhaltenen De Anima-
Kommentar verfaBte» (Joachim VENNEBUSCH, Ein anonymer Aristoteleskommentar
des 13. Jahrhunderts, Paderborn 1963, 2).



42 Vita est actus primus

mit der Terminologie auch die Grundinspiration iibernehmen. Das Ringen
um die Ubernahme des Aristoteles beweist zwar, da8 man sich bereits
Rechenschaft iiber die Divergenzen zwischen der platonisch-augustini-
schen Philosophie und derjenigen des Aristoteles gab 3. Damit aber bleibt
noch die Frage offen, inwieweit die Autoren, die Aristoteles iibernehmen,
wirklich in dessen Gedankenwelt eingedrungen sind. So darf man nicht
jedesmal, wenn von Form und Materie die Rede ist, auf Aristoteles ver-
weisen, denn auch die platonische Richtung der Philosophie hat dieses
Begriffspaar gebraucht und zwar in einem bereits von Aristoteles kriti-
sierten Sinn % Als Musterbeispiel dieser Art der Unterscheidung der
philosophischen Grundinspiration von der angewandten Terminologie
kann auch das in dieser Arbeit zu behandelnde Problem des Lebens als
«actus primus» bei Petrus Hispanus gelten.

I. Aufriff der Lebensmetaphysik des Petrus Hispanus

1. Problemstellung

Petrus Hispanus ist nicht der einzige Autor des 13. Jahrhunderts,
bei dem sich die Formulierung «Vita est actus primus» findet °>. Zur
Stiitzung dieser These konnte er sich aber nicht auf Aristoteles berufen,

3 Zur Beeinflussung des Mittelalters durch Platon und Aristoteles sowie zu
den Thesen, die umstritten waren oder mit Zuriickhaltung aufgenommen wurden,
s. F. VAN STEENBERGHEN, Aristote en Occident, Louvain 1946, 7 f.

* Die grundsétzliche Kritik der platonischen Anschauung vom Werden und
vom Realitdtsgehalt der sinnlichen Welt geschieht durch den Hylemorphismus,
Phys. A 7; ausdriicklich wird die Ideenlehre Platons in Metaph. A 6 sowie M, 9
der kritischen Betrachtung unterzogen.

5 Das Verhéltnis Seele — Leben, so wie es Petrus Hispanus beschreibt, wurde
bis jetzt noch nicht in seinem ganzen Umfang behandelt. Es ist L. B. GEIGER zu
verdanken, da3 dieses Problem ins Licht der Philosophiegeschichte geriickt wurde.
Vgl. L. B. GEIGER, La vie, acte essentiel de ’ame, ’esse 1'acte de I’essence d’apres
Albert le Grand, in: Etudes d’histoire littéraire et doctrinale (Univ. de Montréal,
Publ. de I'Institut d’Etudes Médiévales, XVII), 1962, 49-116. Und: Le traité de
la vie de la Summa Fratris Alexandri, in: Harry Austryn Wolfson Jubilee Volume.
American Academy for Jewish Research, Jerusalem, 1965, 311-334. — Bei den von
L. B. Geiger behandelten Autoren trifft man dasselbe Problem des Lebens als
Erstakt an, wenn auch nicht im selben Kontext und in derselben Formulierung
wie bei Petrus Hispanus. Schon die Tatsache, daB3 mehrere Autoren ungefdhr gleich-
zeitig eine dhnliche oder identische Formulierung benutzen, beweist, daB es ein
gemeinsames Problem gab, von dem sie nicht nur im UnterbewuBtsein beeinflu3t
worden sein konnen. Neben Albertus Magnus und Alexander von Hales kennen
auch noch Alfred von Sarashel (De motu cordis, hrsg. von Clemens BAUMKER



Vita est actus primus 43

dessen psychologische Werke er groBtenteils kommentiert hat 6. Er tiber-
nimmt wohl dessen Lehre, nach der die Seele die Form des Korpers ist.
Aber bereits in diesen grundsdtzlichen Ausgangspunkt bringt er die neu-
platonische Seelenlehre hinein, sodaB sich hier schon das zu behandelnde
Problem deutlich abzeichnet: Wenn man die Seele als Form bezeichnet,
so muBl man deutlich unterscheiden zwischen dem Wesen und der Aktivi-
tit der Form: «In forma differt sua essentia et actus... Actus autem
primus est duplex quia quidam est qui est actus essentialis compositi
resultans ex unione suorum principiorum et iste actus differt et a forma
et a materia et iste actus est in entibus esse et in viventibus vivere.
Alius est actus primus qui est principium esse vel vitae sicut illud quo
datur esse et vita ex sul unione cum materia ... et talis actus et forma
sunt idem, differunt autem secundum rationem. Dicitur enim forma esse
substantia a parte sui et dicitur actus inquantum perficit materiam ...» 7.

Beitrage, Bd. 23, H. 1-2), Johannes Pecham (Tractatus de anima, hrsg. von P. G.
MeLANI, Firenze 1948) und der bereits erwdhnte ¢« Anonyme Aristoteleskommentar
des 13. Jahrhunderts» die Formulierung «vita est actus primus».

6 Die Bedeutung der These vom Leben als «actus primus» bei Petrus Hispanus
kann nur an Hand der von P. M. ALoNso hrsg. Werke untersucht werden. Es
handelt sich um folgende Schriften: « Scientia libvi de Anima», Madrid 1941 (Consejo
Superior de Investigaciones Cientificas. Instituto Filoséfico «Luis Vives», Serie A,
N. 1). Aronso hat von diesem psychologischen Hauptwerk des Petrus Hispanus
eine zweite Ausgabe verdffentlicht, nach der hier zitiert wird (in der Abkiirzung S4),
Barcelona 1961. Ferner: «Comentario al ‘De Anima’ de Avistoteles», Madrid 1944
(C.S.I.C. Instituto Filos. «Luis Vives», Serie A, N. 3), zitiert in der Abkiirzung CA4.
(Dieses Werk ist unvollstindig; der Kommentar zum 3. Buch De Anima fehlt.)
Ferner: «Expositio libri de anima. — De morte et vita et de causis longitudinis et brevi-
tatis vitae. — Libey naturalis de vebus principalibus», Madrid 1952 (C.S.1.C. Inst. Filos.
«Luis Vives», Serie A, N. 4), abgekiirzt zitiert LBV, da der in dieser Ausgabe
enthaltene Kommentar zu De Anima (nur zum 2. und 3. Buch) sehr kurz gefalBt
ist und nichts Neues zu den vorher genannten Werken bietet, sodall aus dieser
Ausgabe nur «De morte et vita...» angefithrt wird.

Die psychologischen Werke des Petrus Hispanus sind den verschiedenen
Kommentartechniken des Mittelalters zuzuordnen. Das Hauptwerk, «Scientia libri
de Animan», ist nach der «Avicennistischen Methode der Paraphrase» aufgebaut.
Das Werk «Expositio libri de Anima» ist ein zerlegender Literalkommentar, wiahrend
«Comentario al De Anima» ein eigentlicher Quistionenkommentar ist. Diese ver-
schiedenen Darstellungsweisen entsprechen den traditionellen Interpretationstypen
des Mittelalters. Vgl. Joachim VENNEBUSCH, op. cit., 12 ff., wo zwischen der «Avi-
cennistischen Methode der Paraphrase», der «Expositio per modum commenti,
die ihr Vorbild in den Commentaria Magna des Averroes hat, und der «Expositio
per modum quaestionis» unterschieden wird. — Zur Technik des Kommentars vgl.
auch M. D. Caenvu, Das Werk des hl. Thomas von Aquin, Heidelberg 1960 (2. Ergén-
zungsband der Deutschen Thomasausgabe), 248 ff.

7 CA, 553, 16 fi. — In derselben Weise unterscheidet der zitierte Anonyme
Aristoteleskommentar zwischen zwei Erstakten; vgl. op. cit., 163, qu. 29 (la). —



44 Vita est actus primus

Fiir Petrus Hispanus ist also die Seele in sich eine vollstindige Sub-
stanz; durch ihre Verbindung mit dem Korper entsteht das Leben als
«actus primus (actus essentialis compositi)», wobeil aber zu beachten ist,
dafl das Leben wiederum erst durch einen anderen «actus primus», der
den Vervollkommnungsdynamismus der Seele-Substanz auf die Materie
iibertrigt, entstehen kann. Die Gegebenheiten des Problems des Lebens
als Erstakt sind also in der folgenden Unterscheidung zusammengefa(3t:
Die Seele als Form ist in sich selbst Substanz; diese entfaltet ihren
Dynamismus in zwel Erstakten: erstens ein actus primus, «qui est prin-
cipium esse vel vitae sicut sllud quo datur esse et vitay; zweitens ein
actus primus, «qui est actus essentialis compositi resultans ex unione
suorum principiorum» (Form und Materie).

In dieser Unterscheidung wird bereits das geistige Khma sichtbar,
in das die These vom Leben als «actus primus» einzuordnen ist. Die
Seele ist fiir Petrus Hispanus eine Substanz im Sinne der ganzen Rich-
tung der platonischen Philosophie, aber er versucht, die Seele mit Aristo-
teles als Form ernst zu nehmen. So kommt es zur Unterscheidung der
Form in sich selbst, die Substanz ist, von der Tatigkeit der Form be-
ziiglich der Materie, wobei die Seele dann «actus primus» ist. Dieser
zweite Sinn der Form kann aber nicht mit dem aristotelischen Gehalt
der Form gleichgesetzt werden, da sie eher als Kanal der Vervollkomm-
nungstitigkeit der Seele als Substanz zu gelten hat («sicut illud quo datur
esse et vita»); da Petrus Hispanus ndmlich die Seele in die Kategorie
eines «principium quod» einstuft, kann sie als «principium quo» nicht
mehr die volle Realitdt der aristotelischen Form als eines Teilaspektes
etner in sich ganzen Wirklichkeit haben. So bleibt also fiir die Seele-Form
als «actus primus» nur noch die nach auBen gewandte Titigkeit einer
in sich vollkommenen Seele-Substanz iibrig. Die Seele als «actus primus»
scheint also nur zu besagen, daf ein gewisser materieller Bereich in die
EinfluBzone ihrer spezifischen Vervollkommnungstatigkeit fallt. Aus
dieser ihrer Betdtigung entsteht dann erst das Leben als weiterer «actus
primus», der als ein Resultat aus der Bertihrung von Form und Materie

Um hier bereits auf die grundsitzlich nicht aristotelische Geisteshaltung des Petrus
Hispanus hinzuweisen, sei vermerkt, daB fiir ihn die Seele, obwohl sie mit Aristo-
teles als Form bezeichnet wird, Substanz ist in dem Sinn, daB3 sie «substantia
completan (vgl. CA, 252, 5 ff.; 683, 23 etc.) ist, also ein autonomes «principium quod».
Aristoteles hingegen lehnt diese Auffassung ab, obgleich er eine synkretistische
Interpretation seiner Seelenlehre erleichterte, indem er die Seele Substanz sein
148t in einer der drei in De An. 412a, 8 aufgefithrten Bedeutungen.



Vita est actus primus 45

dargestellt wird. Dieser Erstakt ist Akt des ganzen Kompositums und
nicht mehr Akt der Seele allein. Wenn man in der Unterscheidung zwi-
schen Seele-Form in sich (Substanz) und Seele-Form («actus primusy)
noch deutlich die Bemithung verspiirt, Aristoteles und Platon zu ver-
binden, so ist dies beim Leben als «actus primus» nicht mehr der Fall.

Hier muB sich die Frage stellen, welchen Gehalt dieser Erstakt hat, aus
welchen Wurzeln er stammt 8.

Zunichst soll durch eine kurze Darstellung der Zentralpunkte der
Seelenlehre des Petrus Hispanus der Zugang zu seinen Anschauungen
von Seele und Leben gegeben werden. Das eigentliche Verstdndnis seiner
Vorstellungen aber wird erst der geschichtliche Riickblick bieten, der
den Gehalt der These ins rechte Licht riicken wird.

2. Seele: Substanz und Form

Petrus Hispanus hebt als Grundperspektive der Wissenschaft «De
Anima» ganz bewult die Beziehung der Seele zum Leib hervor, also das
Formsein der Seele ®. Aber Petrus Hispanus kennt daneben noch die
Seele als Substanz 1. Die methodologische Weichenstellung beziiglich
des zu behandelnden Problems ist ganz auf die Frage ausgerichtet, wie

8 Der genaue geschichtliche Ursprungsort der These «vita est actus primus»
konnte bis jetzt noch nicht ausfindig gemacht werden, da noch viele Manuskripte
der ersten Hélfte des 13. Jahrhunderts auf ihre Publikation warten. Vielleicht
werden diesbeziiglich die Traktate von Philipp dem Kanzler und von Roland
von Cremona interessante Auskiuinfte geben. Man kann vermuten, dal3 die These
vom Leben als Erstakt erstmals in einem der Zentren der Begegnung mit der
arabischen Kultur, vielleicht Salerno, ihre endgiiltige Formulierung gefunden haben
mufBl, da die ersten bezeugten Vertreter der These, Alfred von Sarashel, Albert
der GroBe und Petrus Hispanus, direkt oder indirekt mit diesen Zentren in Kontakt
getreten sind. Es bedeutet natiirlich eine Einschrankung fiir die vorliegende Arbeit,
wenn keine genauen Angaben iiber den geschichtlichen Ursprung der These hin-
sichtlich ihres ersten Auftretens gemacht werden konnen. Dafiir 148t sich ihre
ideengeschichtliche Entwicklung aber jetzt schon darstellen. Und dies soll hier
versucht werden, nachdem der Gehalt der These bei Petrus Hispanus aufgezeigt
sein wird.

9 CA, 79,17 fi.: (Nulla forma inquantum forma considerata per relationem
ad materiam habet quod denominetur in scientia sine materia...» Vgl. CA, 81,
28 ff.

10 Die Seele als Substanz mit dem ihr eigenen Leben gehort in die Meta-
physik. Vgl. CA, 78, 6. — Die Aussage, daB die Seele nur insoweit in der «Scientia
de Anima» behandelt wird, als sie in Beziehung zum Koérper steht, 148t sich auf
Aristoteles zuriickfithren; vgl. De An., 403a 5; 403b 8. Aber die Aufteilung der
Seele als Objekt einerseits der Metaphysik und andererseits der Physik entstammt



46 Vita est actus primus

Leib und Seele eine Einheit werden, da vom Autor stillschweigend
vorausgesetzt wird, daB es auch eine Wissenschaft von der Seele in sich
selbst gibt.

Das Nebeneinander von verschiedenen Seins- und Wirkungsbe-
reichen, die der Seele eigen sind, kommt am deutlichsten im Bemiihen
des Autors um die Seelendefinition zum Ausdruck: «Anima nata est
diffiniri et loquimur primo de anima intellectiva in qua est maior mani-
festatio et ratio diffiniendi; ipsa enim diffinitur secundum multiplicem
viam. (a) Habet enim aspectum ad creatorem a quo recipit influentiam
et esse et conservationem; (b) et habet aspectum ad corpus sibi sub-
jectum quod perficit et conservat et supra quod dirigit actiones; (c) et
habet aspectum ad suam essentiam; (d) et habet comparationem ad
diversa a se respectu quorum diffinitur per privationem. Et in his qua-
tuor modis cognoscitur quaelibet substantia spiritualis...» Die entspre-
chenden Definitionen lauten: (a) In bezug auf Gott: «Anima est sub-
stantia spiritualis incorporea illuminationum quae sunt a primo ultima
receptione receptivay. (b) In bezug auf den Koérper: «Anima est actus
corporis organici physici potentia vitam habentis». (¢) Hinsichtlich ihrer
Substanz kann die Seele definiert werden: «sed illa occulta nobis ratione
suae simplicitatis». (d) Hinsichtlich der iibrigen Kreaturen kann man
von ihr sagen, daB sie diese nicht ist !!. Das Bemiihen des Autors ist
offensichtlich: Er versucht, sich der Seele zu nihern, indem er von allen
Seiten die Beziehungen aufspiirt, die die Seele mit den aulenstehenden
und auBerhalb ihrer liegenden Objekten unterhilt. Dabei soll sichtbar
gemacht werden, dal die Seele als selbstindige Wesenheit eben jenen
Seinsgehalt und Seinswert hat, der einer eigentlichen Definition unzu-
ganglich ist.

Was also die aristotelische Seelendefinition dem Autor bietet, ist
nicht das Wesen der Seele, sondern die Beziehung einer in sich voll-
kommenen Substanz in ihrer Rolle als Vollendungsfaktor im Komposi-
tum Lebewesen: « Anima dupliciter diffinitur: uno modo secundum suam
substantiam et hoc modo non diffinitur a philosopho naturali. Alio modo
diffinitur per comparationem ad corpus et hoc modo diffinitur secundum

nicht Aristoteles, der ja ausdriicklich in De An., 412b, 6 sagt, da3 der ein falsches
Problem aufstellt, der nach der Einheit von Leib und Seele frigt. Unter Einflul
des Neuplatonismus wurde dieses Problem aber doch gestellt, soda8 die Physik
die Seele in ihrem Bezug auf den Kérper behandelt, die Metaphysik die Seele als
Substanz betrachtet. Vgl. Alfred von Sarashel, De motu cordis, op. cit., 1-2.

11 CA, 227, 29 ff.



Vita est actus primus 47

quod est perfectio corporis et a parte actus quem dat corpori. Ergo per
illum actum debet diffiniri quem actum dat corpori qui est universalis
omnibus differentiis animae. Ille autem actus universalis est vita ...» 12
Hier schon zeigt sich deutlich, daB3 die Seele in bezug auf den Korper
«perfectio» ist, und daBl diese «perfectio» den Lebensakt verleiht. Damit
baut sich das Erfassen der Seele durch die Definition in drei Schichten
auf: Seele-Substanz, Seele-Form («perfectio») und Leben. Die Seele als
in sich vollkommene Substanz verleiht als «perfectio» in bezug auf den
Korper den Vollendungsakt des Lebens, der fiir den Naturphilosophen
die eigentliche Seelendefinition aufschlieBt.

Die Seele als Form des Koérpers erscheint wohl im Wortkleid der
Definition des Aristoteles. Aber der Sinn dieser Aussage ist nicht der-
selbe, da diese Definition nur eine der Beziehungen trifft, die Aussagen
iiber die Seele als Substanz erlauben. Und dazu mufl man noch den Aus-
druck Beziehung scharf herausstellen, denn es wird nur eine Beziehung
definiert, ein Spannungsverhiltnis zwischen zwei Polen, das als solches
natiirlich nicht eine gréBere Einheit des Kompositums erlaubt als eine
mehr oder weniger notwendige Nebeneinandersetzung zweier Faktoren.
Die Definition des Aristoteles dient nur dazu, eine Briicke zu schlagen
zwischen der Seele als selbstdndiger Substanz und dem Korper, fiir den
sie «perfectio» und «completio» ist. Deshalb ist die Seele nicht Akzidens
des Korpers, sondern als dessen «completio» mul3 sie selbst eine Form
substantieller Natur sein 13. So 6ffnet die aristotelische Definition zu-
gleich einen sicheren Weg, einen gemeinsamen Nenner fiir alle drei Seelen-
differenzen zu finden, ohne hierdurch etwas von den ganz verschiedenen
Wesen der einzelnen Seelenarten aussagen zu miissen. Auf alle trifft

12 CA, 555, 21. — SA, 18, 26: «Forma vero perfectio et actus dicitur eo quod
rem actualiter complety. — In den arabisch-lateinischen Ubersetzungen der Seelen-
definition des Aristoteles sowie bei den scholastischen Autoren, die unter arabischem
EinfluB standen, wird die Seele als «prima perfectio» definiert, wahrend die grie-
chisch-lateinischen Ubersetzungen «primus actus» tragen. Vgl. R. ZAVALLONI,
Richard de Mediavilla et la controverse sur la pluralité des formes. Louvain 1951,
S. 406, Anm. 65. Petrus Hispanus erklart durchweg das Formsein der Seele als
¢perfectior; auch wenn er die Form gelegentlich als «actus primus» bezeichnet, so
beinhaltet dies wiederum nur die Tatigkeit der Seele als «perfectio». Vgl. SA, 19,
8 fi.

13 CA, 243, 15: «Aliquid diffinitur per subjectum dupliciter: Uno modo tam-
quam propria passio eius causata a propriis principiis eius. Alio modo tamquam
completio eius. Quod primo modo diffinitur est accidens; quod secundo modo diffi-
nitur est forma substantialis. Et hoc secundo modo diffinitur anima per corpus sicut
eius completio...»



48 Vita est actus primus

ndmlich zu: «Anima est perfectio» etc.: «et hoc patet quia ibi diffinitur
anima per perfectionem; essentiae autem earum proprie non habent
diffinitionem communemy 4.

Petrus Hispanus hilt also grundsitzlich an der Substantialitdt der
Seele fest; das Formsein definiert die Seele nicht in sich selbst. Beide
Gesichtspunkte sind fiir ihn folgerichtig nicht gegeneinander austausch-
bar, auch wenn er die Seele sowohl Form als auch Substanz nennt:
«Anima dupliciter consideratur: Uno modo inquantum est perfectio et
sic est forma et sic eam accipit Aristoteles in principio secundi. Alio
modo secundum quod est substantia et sic est composita ex materia
spirituali et forma nec est simplex forma tantum; sed est forma et sub-
stantia quae est hoc aliquid composita» . Wahrend die Losung des
hl. Thomas gerade auf die Konvertibilitdt von Form und Substanz im
Fall der Seele abzielt, da die Form erst die Substanz erméglicht und
hervorruft in dem Sinn, daB sie Seinsakt ist 16, erscheint Petrus Hispanus
der Begriff Form im Zusammenhang mit der Seele immer als verdichtig,
sodal3 er durch Unterscheidungen im Bereich der Form selbst entscharft
werden muB. Dies ist der Grund fiir die stereotyp wiederkehrende Formel
«Duplex est forma: forma quae est forma tantum; forma quae est forma

14 CA, 275, 15 ff. — Petrus Hispanus bezeichnet an dieser Stelle alle drei Seelen-
differenzen mit «substantia spiritualis».

15 CA, 252, 5 ff. — Das Kriterium, das hier zur Unterscheidung von Form und
Substanz dient, ist die innere Zusammensetzung der Seele als Substanz. Sie ist
eine Einheit aus geistiger Materie und Form, also nicht einfach Form, sondern
ein vollwertiges, selbstdndiges Subjekt. «Substantia vero quatuor habet differentias:
materiam, formam, compositum et essentiam... Omnis vero substantia creata com-
pleta ex praedictorum quatuor perfecta integritate consistit.» SA, 17, 5. Die Be-
schaffenheit der beiden Kompositionsprinzipien Form und Materie im Fall der
Seele wird in CA, 518, 8 ff. erkliart: «Anima secundum omnem suam differentiam
est substantia quae est hoc aliquid... sciendum quod anima non est composita ex
vera materia et forma secundum quod vera materia appelatur materia corporalis.
Sed est composita ex quo est et quod est sicut quaelibet substantia spiritualis vel
ex materia et forma spirituali». Petrus Hispanus hat die Unterscheidung «quo
est» — «quod est» aus Boethius und den Werken seiner Lehrer und Zeitgenossen
gekannt. Einen Uberblick iiber die verschiedenen Interpretationen dieser Unter-
scheidung bietet C. FABRO, La distinzione tra «quod est» e «quo est» nella «Summa
de Anima» di Giovanni de la Rochelle, Divus Thomas, Piacenza (41), 1938, 508-522.
Petrus Hispanus ist Verfechter der eigentlichen hylemorphistischen Zusammen-
setzung der Seele nach den Gedankengingen Ibn Gabirols, den er auch ausdriicklich
in CA, 510, 12 ff. zitiert, und lehnt alle anderen Interpretationen der Unterscheidung
in CA, 249-251 ab.

16 Vgl. E. GiLson, L’esprit de la philosophie médiévale. 2¢ éd. Paris 1948,
S. 192, Anmerkung.



Vita est actus primus 49

et hoc aliquid» 7. Das physische Kompositum, etwa ein Stein, ist das
Resultat einer «compositio» zwischen Form und Materie und ist als sol-
ches «hoc aliquid», eine in sich geschlossene Realitdt, in der die Form
eben nur Form ist, die ohne die Materie nicht bestehen kann. Alle
Seelenarten hingegen sind nicht bloB Form sondern auch in sich schon
«hoc aliquid», also ein substantiell abgerundetes Wesen 2.
‘Dementsprechend vereinigt sich nun die Seele mit dem Leib nicht
nur als Form, was ja nur die physische «compositio» zur Folge hat, son-
dern auch als «hoc aliquid» oder «substantia completa» 1°. Diese Tren-
nung von Form und Substanz ist von gréBter Wichtigkeit fiir das Ver-
stdndnis dessen, was Petrus Hispanus unter Form bezeichnet. Formsein
ist fiir die Seele nur eine nach auBen gehende Vervollkommnungstitig-
keit, die eine ebenfalls relativ selbstdndige korperliche Substanz betrifft,
also eine Briicke, iiber die die Vollkommenheit der Seele dem Ko&rper
aufgeprigt wird 2°. Das Formsein kennzeichnet die Seele nicht in ihrem
Wesen und hebt sich deutlich von der Seele als Substanz ab. Formsein
kann also fiir die Seele nur eine ihrer Eigenschaften sein, und zwar eine
Eigenschaft, die sie noch in gefdhrliche Nihe zum Korper bringt und
nichts anderes von ihrem Wesen aussagt, als da3 auch die Materie in

17 CA, 83, 13; 84, 31; 88, 28; 245, 21; 683, 16; 688, 15 etc. SA, 17, 18 etc.

13 CA, 683, 23; 246 12, fi.

19 ¢Unio animae cum corpore est tribus modis: Una est sicut materiae ad
formam et secundum hanc comparatur anima ad corpus sicut cera ad figuram et
e converso et de hac loquitur Aristoteles et secundum hanc est anima forma et ab
hac solum habet quod sit forma. Alia est unio eius cum corpore tamquam unio
substantiae spiritualis cum substantia corporali vel spirituali (sic!) et a qua distat
per essentiam et ab hac habet anima quod sit hoc aliquid. Tertia est sicut motoris
cum mobili et ab hac habet anima similiter quod sit completa et hoc aliquid quia
secundum hanc distat a corpore per substantiam...» CA, 247, 1 ff.

20 Petrus Hispanus folgt hier Avicenna: «Dicit enim Ysidorus et Avicenna,
quod anima nomen est officii et non essentiae...» CA, 505, 1. Vgl. Avicenna, De
Anima, fol. 1vb: «Hoc enim nomen animae non est indictum ei ex substantia sua,
sed ex hoc quod regit corpora et refertur ad illa, et idcirco recipitur corpus in sui
definitioni.» — Avicenna versuchte auf diese Weise eine Ausséhnung der sich wider-
sprechenden Seelendefinitionen des Platonismus und des Aristotelismus, konnte
damit aber den Dualismus Leib-Seele nicht vermeiden. Vgl. Georges ANAWATI,
La destinée de 'homme dans la philosophie d’Avicenne, in: L’homme et son destin
d’aprés les penseurs du moyen age (Actes du Premier congrés international de
philosophie médiévale, Louvain-Bruxelles 1958, 257-266. Dieser Losungsversuch
erstreckt sich auf eine ganze Reihe mittelalterlicher Theologen, da ja iiber Augus-
tinus, Chalcidius, Nemesius u. a. ihnen eine neuplatonische Grundhaltung in der
Seelenlehre tibermittelt wurde. Vgl. E. GiLson, L’esprit de la philosophie médiévale,
op. cit., 181 ff.

4



50 Vita est actus primus

den Bereich ihrer Vollkommenheitsausstrahlungen fallen kann. Was die
Seele in sich auszeichnet, ist vielmehr die Freiheit von der Materie, da-
mit Inkorruptibilitdt, Unabhingigkeit, Selbstbewegung, Selbsterkennt-
nis 2, Deshalb bekommt auch der Koérper die Rolle eines relativ selb-
stindigen Partners ?2. Da es gerade die Form ist, die den Dynamismus
der Seele an den Korper weiterleitet und das Lebewesen konstituiert,
darf die Seele keine zu enge Verbindung mit dieser ihrer Eigenschaft der
Vollkommenheitsmitteilung haben. Das Formsein ist eine von der Seele
trennbare Eigenschaft: « Anima rationalis secundum quod est substantia
est separabilis. Sed non est secundum quod est forma» 2. Im Interesse
der Selbstdndigkeit der Seele als Substanz mufBl ihr Formsein zuriick-
treten und zweitrangig erscheinen. Man sieht nicht, in welchem Punkt
beide Aspekte zur Harmonie gelangen. Es wird so sein, dal der Aspekt
Form gerade deshalb eingefiihrt wurde, um die Seele in sich unberiihrt
zu lassen, und um gleichzeitig einé¢ Erkldrung ihres Einflusses auf den
Korper geben zu kénnen. Hiermit wird die Form sozusagen von der Sub-
stanz abgehoben, sodall man die Einheit zwischen ihnen nicht mehr her-
stellen kann. Die Grundperspektive ist die Substantialitdt der Seele, so-
daB das Bild Avicennas vom schwebenden Menschen das Bemiihen des
Autors dorthin zuriickfithrt, wo alle dualistischen Systeme ihren Ur-
sprung nehmen: zum reflexiven Erkenntnisakt, dem die Moglichkeit
entspringt, im Denken und in der Kontemplation das Menschsein unter
Vernachldssigung aller sensiblen Erfahrung allein als geistige Substanz
zu bestimmen 24,

So scheint auch fiir den Autor die tiefste Perspektive der Seelen-
lehre nicht in der Lehre von der Seele als Form, sondern vielmehr im
Hervorheben der Seele als Motor des Korpers zu bestehen. Die Seele
bedient sich des Leibes wie eines Instrumentes ?°. Unter den verschie-
denen Bewegungen zeichnet sich die Bewegung des Lebewesens durch
die «sufficientia motus» aus, da seine Bewegung durch ein ihm inne-
seiendes, sich selbst gentigendes Prinzip substantieller Natur hervor-
gerufen wird, wihrend der Beweger des unbelebten Korpers an diesen
gebunden und unselbsténdig ist 2. In dieser Perspektive wird also die

21 Vgl. LBV, 443, 18; SA 306, 9 ff.; 17, 32 ff.

22 SA, 16, 5: Ipsa est corporis perfectio in genere substantiae collocati...
% CA, 517, 15.

2¢ CA, 622, 26 ft.

25 CA, 260, 21.

# CA; 327, 9 4t



Vita est actus primus 51

Unabhingigkeit der Seele von der Materie unterstrichen, die durch ihr
Formsein gefihrdet werden koénnte; als «motor sufficiens intrinsecus»
muf} die Seele unbedingt substantieller Natur sein #7.

Wenn man also zu Recht sagen kann, dal das Formsein nur eine
der Eigenschaften der Seele-Substanz und von dieser in charakteristi-
scher Weise abgehoben ist, so kann man nun dieses Formsein inhaltlich
weiter dahin bestimmen, daB es vom Vollkommenheitszentrum — der
Seele als Substanz — wie ein vom Strahlungszentrum abgehobener Licht-
strahl ausgeht und eine eigene spezifische Vervollkommnung verleiht.
Der Gehalt der Form wird als «perfectio» bezeichnet 2. Diese «perfectio»
wirkt folgendermaBen: «Anima est perfectio corporis quod complet, con-
tinet et conservat» 2. Diese Tatigkeiten beziehen sich aber auf den
Korper, sodaB3 die Seele in ihrem Formsein selbst irgendwie korperlich
wird 30, Hieraus ergibt sich die Moglichkeit, einen Vergleich des Autors,

27 CA, 4717, 3 ff. — Mit diesen Gedankengédngen kann der Autor wohl die Unab-
hingigkeit der Geistseele herauszustellen suchen. Aber sie versagen, sobald es
darum geht, die Abhingigkeit von der Materie der Pflanzen- und Tierseele — die
ja fur Petrus Hispanus ebenfalls «substantiae hoc aliquid» sind (vgl. Anm. 15) —
zu erkliaren. Alle drei Seelendifferenzen sind nicht korperliche Substanzen, haben
aber einen verschiedenen Abhédngigkeitsgrad von der Materie: « secundum maiorem
et minorem dependentiam ad materiam». CA, 560, 23 ff. In diesen Zusammenhang
ist auch die Lehre des Autors von der Pluralitit der Formen in einem Lebewesen
zu stellen. Die Schichtung von drei Formen fithrt bei ihm auch zur Mehrheit von
Substanzen. SA, 327, 6. Hierdurch soll die Geistseele vor der Verstrickung ins
Materielle gerettet werden, da die beiden niederen Seelendifferenzen die entspre-
chenden Aufgabenbereiche iibernehmen. CA, 650-654. « Anima intellectiva est unita
corpori non sicut forma materiae nec habet impressionem aliquam in corpore nec
essentia nec virtute. Anima autem vegetabilis et sensibilis sunt unitae corpori sicut
forma materiae et habent impressionem in materiam» CA, 652,18. Die beiden
niederen Seelendifferenzen sind also Organisationsprinzipien des Organismus, die
Geistseele gewidhrt nur die letzte Finalisierung. SA, 328,18. Hiermit diirfte zur
Geniige unterstrichen sein, da8 der Autor, sobald es um die Geistseele geht, den
Grundstein der Seelenlehre — die Substantialitit — in der Seele als Motor sieht,
daB er aber andererseits zur Durchfiihrung dieser Perspektive den beiden niederen
Seelendifferenzen die Aufgabe zuschreiben muB, die Aristoteles an die einheitliche
Seele als Form des organischen Kérpers kniipft, was natiirlich der Lehre des Petrus
Hispanus zuwiderlduft, die auch diesen Seelenarten die Substantialitit anerkennt.
— R. Zavairroni, Richard de Mediavilla et la controverse sur la pluralité des formes,
Louvain 1951, gibt einen sehr guten Uberblick iiber die metaphysischen Voraus-
setzungen beziiglich der Auffassung von Materie (S. 306) und Form (S. 310 ff.)
bei jenen Denkern, die wie Petrus Hispanus eine Pluralitit der Formen vertreten.

28 SA, 18, 26: «Forma vero perfectio et actus dicitur eo quod rem actualiter
complet.»

2 CA, 544, 19.

30 CA, 544, 21 ff.: «...quia perfectio est rei corporalis... et hoc modo anima



32 Vita est actus primus

in dem der Vervollkommnungsproze des Leibes durch die Seele parallel
zur Konstituierung der Spezies aus Genus und Differenz gestellt wird,
ganz realistisch aufzufassen. Was hierbei aber auffillt, ist der Umstand,
daB wohl das Genus mit dem Leib aber nicht die Differenz mit der Seele
identifiziert wird. Fiir die Differenz gilt nur: «... ex differentia quae in
anima fundatur ...» 3. Wenn man nun den Parallelismus Genus/Diffe-
renz — Materie/Form fiir die Konstituierung des Lebewesens aus Seele
und Korper zu Ende interpretiert und somit Form und Differenz identi-
fiziert, ergibt sich folgendes Bild: Die Form als «perfectio», die nicht
mit der Seele identisch aber in ihr begriindet ist, ist der eigentliche Kom-
positionsfaktor, der als Differenz mit dem Leib als Genus das «compo-
situm perfectum» hervorruft.

Deshalb muf3 auch folgende Bestimmung der Form in ihrer aus den
vorausgehenden Uberlegungen folgenden relativen Selbstindigkeit als
Kompositionsfaktor gesehen werden: «Forma est igitur illud quod esse
secundum speciem largitur per sui compositionem subjecto» 32 Da das
«esse» der zweite «actus primus» des Kompositums ist, der von der Form
als erster «actus primus» gegeben wird, liegt das Spezifische dieser Be-
griffsbestimmung darin, daBl die Zusammensetzung der Form mit der
Materie eine Spezies ergibt, nach deren Vollkommenheit sich auch das
«esse» richtet. Die Vollkommenheit der Spezies ist aber wiederum fak-
tisch mit der Vollkommenheit der Form identisch, da die Materie aus
sich nur Unvollkommenheit und Indetermination ist 33. So ist es erlaubt
zu schlieBen, daf3 die Spezies der Abdruck der Form in die Materie ist;
der Begriff Spezies fiigt also der sich eindriickenden Vollkommenheit der
Form nur die Hinzugewinnung der Materie hinzu 3*. Und damit drédngt
sich der Verdacht auf, daB der eigentliche Gehalt der Form bei Petrus
Hispanus zu sehr im Bild der Form, der Gestalt und des Ausdrucks
steckenbleibt, daf3 die Form also nicht das Koprinzip des aristotelischen

dici potest corporalis, non quia sit ex materia corporali constltuta sed quia est
perfectio et forma rei corporalis.» Vgl. bei Anm. 23.

31 SA, 18,12 £

32 SA, 18, 31.

33 GA, 18,16: «Generis enim natura imperfectionem et indeterminationem
obtinet...»

34 Nach CA, 566, 6 ff. besteht zwischen Form und Spezies nur eine «distinctio
rationis», da beide Begriffe in einer nur sehr geringen Verschiebung des jeweiligen
Gesichtspunktes auf die Seele angewandt werden koénnen: «(Anima) forma dicitur
inquantum dat esse et ex informi materia facit informatam... Dicitur species
inquantum distrahit et terminat fluxum materiae.»



Vita est actus primus 53

Hylemorphismus ist, sondern ein Abdruck der Seele-Substanz auf die
Materie, der als ein von der Seele-Substanz abgehobener Kompositions-
faktor die sich auf allen Ebenen des Kompositums manifestierende Voll-
kommenheit des Lebewesens ist .

Die Seele ist also keineswegs identisch mit ihrer Funktion, Form
und «perfectio» des Korpers zu sein, da ihr Formsein der relativ selb-
stindige Kompositionsfaktor ist, der im konstituierten Kompositum ein
eigener, autonomer Bereich von Vollkommenheit und Determination ist.
Deshalb ist die Seele selbst nicht Form im Sinn des aristotelischen Hyle-
morphismus, nach dem sie selbst das mit der Materie sich zusammen-
setzende, determinierende Element des Kompositums sein mii3te. Eben-
sowenig ist ithr Formsein als ein von ihr verschiedener Faktor mit der
spezifisch aristotelischen Form zu identifizieren, da die Form bei Petrus
Hispanus ein sekundirer, von der Seele-Substanz sich ableitender dyna-
mischer Faktor ist, der den Kérper als relativ selbstindige Substanz in
der Weise eines Einstempelns von Vollkommenheiten und Durchdringens
mit Vollkommenheiten determiniert, wahrend bei Aristoteles die Form
Determinationsfaktor auf der als einheitliches Ganzes verstandenen
Seinsebene selbst ist.

35 So interpretiert Petrus Hispanus das Verhidltnis von Seele und Leib anlidf3-
lich der Frage, ob dieses Verhidltnis demjenigen zwischen Figur und Wachs ent-
spricht: «...similis est comparatio animae ad corpus et figurae cerae ad ceram. Quia
sicut ex figura cerae et cera fit unum, similiter secundum viam compositionis ex
anima et ex corpore fit unum. Et iterum sicut figura cerae dat cerae principium
operationis sicut representationis Herculis vel alicuius huiusmodi, sic anima dat
corpori principium operationis et operum. Et iterum sicut in cera per adventum
figurae dissimilis naturae quantum ad informationem imaginis, sicut patet in
multis, sic est in corpore per adventum animae difformitas et dissimilitudo partium
in natura.» CA, 563, 6-16. Bei der Beurteilung dieses Textes muf3 man sich vor
Augen halten, daB es nicht die Seele in sich ist, die eine Verbindung mit der Materie
eingeht, sondern die Seele als Form im Sinn der vorausgehenden Uberlegungen.
Deshalb kann die Form als das eigentliche gestaltende Element des materiellen
Bereichs in der Weise von der Seele abgehoben werden, da@3 die Seele zwar Ursache
des Dynamismus der Form ist, dal die Form aber der eigentliche dynamische
Kompositionsfaktor ist. — In dieser Weise diirfte bereits Augustinus das Verhalten
der Seele dem zu konstituierenden Korper gegeniiber gesehen haben: «Tradit
speciem anima corpori, ut sit corpus inquantum est». Und: « Hoc autem ordine intelli-
gitur a summa essentia speciem corpori per animam tribui, qua est inquantum est.
Per animam ergo corpus subsistit, et eo ipso est quo animatur... manente quippe
anima in eo quo anima est, corpus per illam subsistit, dantem speciem, non adimen-
tem.» De immortalitate animae, c. 15 (Patr. lat., Bd. 32, col. 1033, N. 24). Wie
im geschichtlichen Teil dieser Arbeit gezeigt wird, geht die ganze neuplatonische

Tradition in die aufgezeigte Richtung der Interpretation der Gestaltung des
Korpers durch die Seele.



54 Vita est actus primus

3. Der metaphysische Ort des Lebens

Petrus Hispanus betrachtet das Formsein hauptsdchlich als «per-
fection, als Mitteilung von Vollkommenheiten der Seele-Substanz an den
Korper. Aus diesem Grund ist die Seele «actus primus». Eigentlich sollte
diese Aussage alles beinhalten, was in einer neuplatonischen Denkart als
notig erachtet wird, um die Vollkommenheiten der vergidnglichen Sinnen-
welt an ein iibergeordnetes, dynamisches, selbstidndiges Strahlungs-
zentrum anzukniipfen. Und es ist ja gerade dies, was das Formsein bel
Petrus Hispanus charakterisiert, obwohl er glaubt, in diesem Punkt
Aristoteles zu folgen. Was beinhaltet nun der zweite «actus primus», den
der Autor — je nach der Vollkommenheit der Form — mit Sein, Leben
und Denken identifiziert? Wie kénnen in einem Lebewesen — um die Auf-
merksamkeit auf das in dieser Arbeit behandelte Problem zu beschrin-
ken — zwel Erstakte nebeneinander stehen? Ist das Leben nur eine
andere Ausdrucksweise des Formseins der Seele, oder ist es eine vom
Formsein zwar hervorgerufene aber doch davon verschiedene Eigen-
tdtigkeit der Seele? Oder stellt es in sich einen eigenen Bereich von Ver-
vollkommnung dar? Besteht also nur zufillig eine Ubereinstimmung in
der Terminologie beziiglich der Seele als «actus primus» und des Lebens
als «actus primus»? Bevor diese Fragen im geschichtlichen Riickblick
noch erschopfender beantwortet werden konnen, ist zundchst Petrus
Hispanus selbst zu befragen, wie er den Erstakt Leben im Kompositum
Lebewesen einordnet.

Die Sonderstellung des Lebensaktes wird aus der gewidhlten Ter-
minologie des Autors sichtbar: «Vita est esse viventium», oder: «actus
essentialis primus corporis» 3¢. Dieser Akt hat charakteristische Eigen-
schaften: «Vita vero est actus primus, continuus, a substantia formali
fluens quieta, ad quem consequitur motus intrinsecus a principio se ipso
ad eius intrinsecam continuamque executionem sufficiente emanans» 37,
Diese Eigenschaften sind die Folge der inneren Beschaffenheit des Prin-
zips, aus dem das Leben emaniert, da die Seele sich selbst geniigt zu
bestédndiger Eigentédtigkeit. Und der Lebensakt hat seine Wurzel ja ge-
rade in der Seele-Substanz: « Vitae actus datur corpori per unionem sub-
stantiae animae cum eo ... Fluit ab animae substantia immediatey 3.

36 LBV, 418,7 fi.
8T BA,41.12,
38 LBV, 418,7.



Vita est actus primus 55

Das Leben ist auf der Ebene des Kompositums die Manifestation der in
sich bestdndigen Vollkommenheit der Seele, die {iber alle korperliche
Gegensitzlichkeit erhaben ist 3.

Die Seele selbst ist ein dynamisches Zentrum; sie hat in sich ihr
eigenes Leben *°, das je nach dem Rang der verschiedenen Seelendiffe-
renzen nur im Korper oder auch ohne Korper — Geistseele — bestehen
kann #. «Sicut igitur lux absolute lucet et subjectum suscipiens irra-
diando illuminat, similiter anima vivit et corpus vivificando perficit» #2.
Die Lebensbewegung der Seele selbst entsteht durch ein stdndiges gegen-
seitiges Sichdurchdringen ihrer beiden Kompositionsprinzipien und ist
deutlich vom Wesen der Seele zu unterscheiden *3.

Die Seele teilt nun ihre Lebensvollkommenheit dem Kérper mit ge-
milB des zitierten Vergleichs «lux-irradiare-illuminare», der den Vervoll-
kommnungsprozeB des Korpers durch die Seele in einem typisch neu-
platonischen Dynamismus der auf die Materie herabsteigenden Formen
darstellt. Hier muf} eine weitere Grundkonzeption des Autors beziiglich
des Formseins der Seele herausgestellt werden. Wiahrend im vorher-
gehenden Abschnitt unserer Untersuchung aufgezeigt wurde, daf3 Petrus
Hispanus in seinem Bemiithen um die Interpretation der aristotelischen
Form zu sehr dem Bildhaften verhaftet bleibt, zeigt sich hier, da sein
tiefster Formbegriff neuplatonisch ist, das heilt, dal die Form im sub-
stantiellen Sinn verstanden wird. So gebraucht der Autor fiir das Lebens-
prinzip sowohl den Begriff Substanz als auch den der Form #*. Der Lebens-
akt bezieht seinen Ursprung und seinen Dynamismus aus der substantiell
verstandenen Form und kann mit deren Vollkommenheit verschiedene
Ranghohen erreichen #5. Hiermit wird der eigentliche Gehalt der Seele
als «perfection deutlich: Die «perfectio» besteht als Resultat des Kom-

39 CA, 686,11 fi.

40 1BV, 417,15 ff.

41 CA, 688,5 ff.

42 SA, 26,12,

43 SA, 304,17 ff. Es sei hier vor allem auf die besondere Struktur und Stel-
lung des Lebensaktes der Seele hingewiesen. Dieser hebt sich von der inneren
Zusammensetzung der Seele ab, die das Wesen der Seele hervorbringt: «...cum motus
essentialis internus vivificus ab eius essentia naturali acceptione differat et ab eius
essentia emanans sibi reciproce reddatur, non ipsa tota ipsa sibi reddit ac recipit,
sed in ea est principium quo hic motus redditur et aliud quo sibi recipitur. Ratio
vero reddendi actum (so im Text; es muB aber aus dem leicht ersichtlichen
Parallelismus «actui» heiBBen) recipiendi vero ratio possibili coaptatur.» 304, 31.

4 Vgl. LBV, 417, 8; SA, 26,4; 24,32; 12,6; CA, 682,26.

4 LBV, 416,13.



56 Vita est actus primus

positionsprozesses von Leib und Seele im Lebensakt: «Cum autem vita
sit esse viventium perfectivum, perfectio autem a forma completiva per
sul unionem emanat, vita a forma, eam per sui unionem cum corpore
receptivo exhibente, procedit» . Der Lebensakt ist das zur letzten Kon-
sequenz getragene Formsein der Seele. In ihm zeigt sich vollends und
offensichtlich der tieferliegende FormungsprozeB3 des Lebewesens durch
die vervollkommnende Tétigkeit der Seele. Deshalb kann die Seele durch
das Leben definiert werden 7.

Das Leben ist eine Endvollkommenheit,-die aus ihrer Verbindung
mit der Seele einen charakteristischen Eigenbereich darstellt: «Actus per
quem corpora sunt viventia». Die Sonderstellung des Lebensaktes neben
der Form als Erstakt besteht darin, da3 er Akt des ganzen Kompositums
ist, daBl er das Resultat aus der Verbindung von Form und Materie ist:
«Vita competit materiae et formae, sed competit formae tamquam ei a
quo fluit; materiae autem competit tamquam recipienti; et exhibitione
formae et receptione materiae causatur vita quae est actus compositi» *8.
Man muB also das Leben als den eigentlichen Grundakt des Kompositums
Lebewesen bezeichnen. Das Formsein der Seele ist nur die Zwischen-
etappe des von der Seele-Substanz zur konkreten Existenzweise des
Lebewesens fithrenden Ausstrahlungsdynamismus der Seele. Aber beide
Etappen — Informierungsproze3 der Materie durch die Form und Grund-
akt des Kompositums — werden vom Autor Erstakt genannt: «Actus
vero primus duplex est; quidam est illud principium quo datur comple-

% LBV, 416, 16.

#7 CA, 556,17: «Anima diffinitur per comparationem ad corpus quod per-
ficit. Anima vero per sui praesentiam in corpore... dat ei primum actum et
secundum. Primus autem est vivere... Per primum autem actum qui est univer-
salis et principalis diffinitur anima et diffinitur... inquantum est perfectio. Hoc
autem modo dat actum primum qui est vita corpori et in hoc complet corpus.
Unde complet corpus per vitam et ideo cum diffinitur hic per comparationem ad
corpus, diffinitur per vitam qui est actus per quem corpora sunt viventia.» —
Nach den Ergebnissen des vorausgehenden Abschnitts kann man also eine zwei-
fache Gedankenrichtung des Autors beziiglich seines Formbegriffs feststellen:
Einerseits denkt er die Form entsprechend dem Verhiltnis Figur-Wachs (vgl.
CA, 515,3) als Konfiguration, Abdruck, Abbild, also eher statisch; andererseits
iibernimmt er den neuplatonischen Dynamismus der Formen in dem entschei-
denden Punkt, daB die Form perfectio ist und durch ihren Vollendungsakt
definiert wird. Beide Gedankenrichtungen fiigen sich aber harmonisch in eine
neuplatonische Gesamtkonzeption ein, nach der die in sich bestehende Form nur
Abbilder und Vollkommenheitsausstrahlungen in die Materie hineingibt, die
von der Form selbst verschieden sind, wie im historischen Riickblick gezeigt
werden wird.

48 CA, 682,26.



Vita est actus primus 57

mentum esse rei, et est forma constituens rem in esse. Alter est actus
datus ab actu complente; et iste est esse rei in sua specie quae resultat
ex unione formae cum materia et est primus ac proprius actus entis» .
Somit kann man die Etappen der Konstituierung des Lebewesens mit
dem bereits angetroffenen Vergleich «lux-irradiare-illuminare» charak-
terisieren, wobel auch den bisher behandelten Begriffen ihr logischer
Platz angewiesen wird: Die Seele-Substanz («lux») ruft vermittels ihres
Formseins als Vermittlungskanal ihrer Vollkommenheit («irradiare») die
Endvollkommenheit des Lebewesens, den Lebensakt («illuminare»), her-
vor. Die beiden Erstakte werden also einander untergeordnet, sodal3 der
konstituierende Erstakt (Seele-Form) iiber der eigentlichen Endvoll-
kommenheit (Leben als «actus primus») zu stehen kommt.

Die vorausgehenden Uberlegungen stellen die Linie der Vollkommen-
heitsmitteilung von der Seele-Substanz iiber die Seele als Form zum
Lebensakt hin dar. Es handelt sich durchweg um einen formalen Voll-
endungsprozeB3. Da aber Petrus Hispanus nicht nur einen ontologischen
Vorgang, sondern auch das empirische Leben erklidren will %°, erhebt
sich die Frage, in welchem Zusammenhang der Lebensakt mit der Orga-
nisation des Lebewesens steht. Da die Seele nicht Wirkursache des Kor-
pers und folglich auch nicht Ursache der Korperdispositionen, sondern
nur Formalursache der Komposition zwischen Leib und Seele ist 31, wird
begreiflich, daB der materielle Bereich in seiner relativen Selbstdndigkeit
den formalen Ausstrahlungen der Seele im letzten unzuginglich ist 2
Da die Seele aber doch Form ist, kann sie nicht ohne jeden Kontakt mit

49 SA, 19,13,

50 Vgl. LBV, 418,24; 423,6.

51 CA, 348,18: «(Anima) est supra elementa constituentia corpus nec consti-
tuit corpus sed compositionem ex anima et corpore...»

52 Vgl. SA, 24,7: «Nam neque actus vitae nec aliqua perfectio aut bonitas
a primo factore, a quo omnis invidia relegata est, retenta est in prima rerum
origine. Sed defectus accidit propter carentiam aptitudinis recipientium.» — Der
kérperliche Bereich des Lebewesens wird durch eine sich immer mehr verfeinernde
Hierarchie von korperlichen Formen zur Aufnahme des Lebens vorbereitet, so
wie auch das Eindringen der Vollkommenheiten der Seele in diesen Bereich
durch die Pluralitit der Formen, also der einzelnen Seelendifferenzen, in einem
sich vergrobernden AbstiegsprozeB ermdoglicht werden soll. Die Grundform des
Korpers ist die Form der «mixta» (LBV, 415,6), zu der sich die Warme und der
«spiritus» gesellen miissen (SA, 30-35); die eigentliche Offnung zum Geistigen
hin bildet aber erst die Form des Lichtes (SA, 34,24). Fiir diese Zwischenstufen
gilt das Gesetz: «Quanto maior est distantia differentiae ad corpus, tanto maior
ad unionem mediorum requiritur multitudo, ut longitudinem diversitatis ac
distantiae ad uniformitatem valeat concordare» (SA, 31,5).



58 Vita est actus primus

der Materie sein. So versucht der Autor immer wieder zu bestimmen,
wie weit die Seele in die Materie hineinreicht, was fiir ihn bedeutet, ob
sie «actus alicuius partis corporis» ist 3. Die Menschenseele teilt sich
gemif3 ithrem Formsein in verschiedene Regionen auf, die vom absoluten
Befreitsein von der Materie in ihren Handlungen bis zu ihrer Beein-
flussung von seiten des Korpers gehen 3. Der Lebensakt selbst gehort
in die Kategorie der «operationes communes», die von der Seele ihren
Ursprung nehmen und dem koérperlichen Bereich den Dynamismus der
Seele verleihen °. Aber der grofe Unterschied zu den anderen «opera-
tiones communes» besteht darin, daBl der Lebensakt nicht durch eine
spezielle Seelenpotenz gegeben wird, wie dies fiir die anderen Handlungen
der Seele der Fall ist. In der Potenzenlehre taucht wieder die andere
Grundperspektive der Seelenlehre des Autors auf, die Seele als Motor,
die die eigentliche Organisation des Lebewesens begriindet 6. Wenn auch
die Tétigkeit der Seele als Motor die ontologische Konstituierung des
Lebewesens aus Form und Materie voraussetzt %, so stellen beide den-
noch zwei sehr verschiedene Kontaktbereiche mit der Materie dar, von
denen der Lebensakt nur der tieferliegenden Vollkommenheitsiibertra-
gung durch die Form angehort.

Der Informierungsproze3 der Seele hat also zwei Ziele: einmal die
Erhebung des Korpers auf eine Vollkommenheitsstufe, die aus ihm einen

53 CA 104,10. — Die verschiedenen Handlungen des Menschen werden
sduberlich geordnet nach ihrer Ranghohe, die nach dem Kriterium beurteilt
wird, ob die Seele bei ihnen mit dem Leib zusammenarbeiten muf3 oder nicht.
Im Bereich des «intellectus agens» gibt es nur die «operatio propria», die sich
ohne Beziehung zur Materie vollzieht. Darunter folgen die ¢operationes com-
munes», die nur gemeinsam mit dem Leib ausgefiihrt werden kénnen, wobei der
Ausgangspunkt der Handlung einmal in der Seele, zum andern aber auch im
Leib sein kann. CA, 233, 8 ff.

ot CA, 83,13.

B GA, 300,8 f.

56 CA, 554,24 : ¢...corpus animatum est compositum duplici compositione,
scilicet compositione mixtionis et compositione difformitatis partium. Et compo-
sitio mixtionis respondet substantiae animae inquantum est forma et princi-
pium vitae quae sequitur temperamentum complexionis. Compositio difformi-
tatis partium in corpore respondet animae prout est motor utens partibus cor-
poris sicut instrumentis per quas diversarum virtutum diversas exercet opera-
tiones.» — Der Lebensakt ist unabhéngig von den Seelenkriften: SA, 355, 8.

57 SA, 28,36: «Distantia igitur a contrarietate ex complexionis aeqalitate
inducta corpus ad vitae susceptionem disponit quae ex substantiae animae
unione resultat; organizatio vero ad virtutum animae operationes exercendas
ipsum ordinat, ut ei anima primo sicut perfectio, secundo sicut motor, tamquam
subjecto disposito, uniatur.»



Vita est actus primus 59

geeigneten Partner der Seele macht; zum andern die Mitteilung des
Lebens. Diese beiden Richtungen sind deshalb zu unterscheiden, weil
die erste Zielsetzung die Vervollkommnung des Korpers bewirkt, wih-
rend der mit der Vervollkommnungstitigkeit der Seele untrennbar ver-
bundene Lebensakt das Resultat aus dem Spannungsverhiltnis zwischen
Seele und Leib ist. Die Seele als Form bereitet also den Boden vor fiir
die Tatigkeit der Seele als Motor, die ihre Ausdrucksméglichkeit durch
die Seelenpotenzen findet; das ist die Linie der Beseelung, das heiBt der
letzten Inbesitznahme und der endgiiltigen Durchdringung des Ké&rpers
durch die Seele. Die Seele als Form gibt aber auch andererseits den
Lebensakt. Hier trifft die Seele als Form auf den Korper als Materie,
durch deren Verbindung ein neuer Vollkommenheitsgrad entsteht, der
sowohl von der Form als auch von der Materie verschieden ist. Es handelt
sich hier um die vom ganzen Kompositum getragene Vollkommenheit
des Lebens, also um die Linie der Belebung. Wahrend die iibrigen der
Seele und dem Korper gemeinsamen Handlungen in das Kraftfeld der
Seele als Motor, die durch ihre Potenzen handelt, gehren, nimmt das
Leben einen iibergeordneten Rang ein, da es ein das ganze Kompositum
betreffender Akt ist. Er ist in der Linie der Vervollkommnung des Lebe-
wesens durch die Seele der das Kompositum charakterisierende Wesens-
akt. Das Leben befindet sich auf der héchsten Ebene der Seinskonsti-
tuierung, ndmlich dort, wo Form und Materie durch ihre Verbindung
ein von ihnen verschiedenes drittes Neues hervorbringen im Lebewesen,
dessen charakteristische Selbstdarstellung der Lebensakt ist. Anschlie-
Bend erst kann dann von der Koérperorganisation die Rede sein, in der
den Aspekten der Seele als Motor durch die Potenzenlehre, in der alle
iibrigen «operationes communes» auBler des Lebens ihren Platz finden,
Rechnung getragen wird. |

Da die Konzeption des Autors von der Seele als Substanz und Form
keine echte Durchkonstruierung des Lebewesens auf der Ebene der Wirk-
ursache zulidBt, erhilt der Lebensakt nun eine besondere Einheitsfunk-
tion. Er ist damit nicht eine Ubergangsstufe wie etwa die niederen Seelen-
differenzen oder die kdérperlichen Formen, denen das kennzeichnende
Bemiihen des Autors gilt, den neuplatonisch gedachten Formen die Kraft
der aristotelischen FForm als echtes Organisationsprinzip zu verleihen.
In CA, 582, 14-583, 33 untersucht der Autor die Frage, wie weit die
verschieden ranghohen Formen mit der Materie eine Verbindung ein-
gehen: Die Form vervollkommnet auf allen Stufen die Materie. Je groBer
aber die Komplexifikation der Struktur der Materie mit der steigenden



60 Vita est actus primus

Ranghohe der Form wird, desto weniger kann man von der funktionellen

“Vielfalt der Teile her auf das Ganze zuriickschlieBen. Die Form gewinnt
mit wachsender Vollkommenheit eine immer gréBere Unabhingigkeit
von der ihr eigenen Aufgabe, Organisationsprinzip der Materie zu sein,
und kann deshalb auch nicht mehr die einzelnen Teile des Organismus
benennen. Aber der Erstakt, der aus der Verbindung der Form mit der
Materie entsteht, {ibernimmt dafiir die Aufgabe, allen Teilen den charak-
teristischen Stempel der Seinsvollkommenheit, die sie von der Form er-
halten, aufzuprédgen %8. Die Erstakte sind das letzte Sichfestsetzen des
Dynamismus der Formen in der Materie. Sie sind als letztes Bindeglied
zwischen Form und Materie dazu bestimmt, der einheitliche, seins-
gerechte Gesamtausdruck des Kompositums zu sein.

Die Einheitsfunktion des Lebensaktes griindet darin, daB er das
Resultat der Zusammensetzung von Form und Materie ist und so das
Wesen des Kompositums anzeigt: «Actus autem primus est duplex quia
quidam est qui est actus essentialis compositi resultans ex unione suorum
principiorum et iste actus differt et a forma et a materia et iste actus
est in entibus esse et in viventibus vivere ...» °°. Der sowohl von der Form
als auch von der Materie hervorgebrachte «actus primus» stellt in ein-
facher und geeinter Weise das dar, was die zwei relativ selbstéindig
bleibenden Kompositionsfaktoren an Vollkommenheiten in sich enthal-
ten, die durch ihre Verbindung zu einer einzigen Seinsstufe verschmolzen
werden, sodaBl der «actus primus» als realer, ontologischer Faktor
das in sich enthilt, was in der logischen Abstraktion als Idee des Wesens
des Kompositums in seiner Seinsh6he und Seinsvollkommenheit erfaf3t
wird. Dies diirfte der tiefste Grund sein, warum dieser Erstakt sowohl
vom konstituierten Lebewesen sich abhebt, als auch von den Konsti-
tuierungsprinzipien verschieden ist 0.

58 Dies gilt fiir alle Erstakte auBer dem Denken. GemdB der Pluralitat
der substantiell verstandenen Formen gibt eine jede von ihnen dem Kompositum
durch die Verbindung mit der Materie den je eigenen «actus primus». Diese sind
ebenso einander untergeordnet wie die entsprechenden Formen. Vgl. SA, 329,1 ff,
Das rein physische Kompositum hat als Erstakt das Sein, die Lebewesen haben
je nach Ranghéhe das «vegetare», «sentire» oder «intelligere». Das Denken ist
das Resultat aus der Verbindung der Kompositionsfaktoren der Seele-Substanz
selbst und hat folglich nichts mit der physischen Materie zu tun.

2GA, 553, 16 1.

60 SA, 354,9: «In omni vero creatura vivente vita ab eius differt sub-
stantia.» Vgl. SA, 354,18. — Zu beachten ist, daB das Formsein der Seele als
Kompositionsfaktor selbst nicht das Leben besitzt: «A rei igitur essentia imme-
diate emanat, forma vero vita non fruitur, est autem principium quo ea datur,



Vita est actus primus 61

Das Seelenbild des Petrus Hispanus ist unzweifelhaft neuplatonisch.
Und es sieht nun auch ganz danach aus, als ob die Sonderstellung des
Lebensaktes sich ebenfalls aus dem Neuplatonismus ableite, nimlich aus
den bekannten Hypostasen «esse, vivere, intelligere». Der Autor stellt
nimlich ausdriicklich die Frage, welchen Platz das Leben neben der
Seele als Lebensprinzip einnimmt: «Quaeritur quo modo differenter
anima est illud quo vivimus et similiter vita et quaeritur utrum vita
sit illud quo vivimus» ®1. Zuerst wird ein Beweis angefithrt, nach dem
nur das Leben das Prinzip wire, durch das wir leben («illud quo vivi-
mus»), dhnlich wie der Wissende formell durch die Wissenschaft wissend
wird. Aber der Autor lehnt diese exklusive Stellungnahme ab. Fiir ihn
sind sowohl die Seele als auch das Leben «illud quo vivimus». Aber die
Seele ist in der Weise Lebensprinzip, daBl durch sie das Leben als aus
seiner Wirk- und Formalursache entsteht: «efficiens quia vitam influit,
formalis quia perficit dando vitam» 2. Fiir das Leben hingegen gilt:
«vita autem est illud quo vivimus sicut actus formalis denominans com-
positum et resultans ex unione animae cum corporeb.

sicut possibile quo recipitur.» SA, 355,11. In diesem Punkt ist der EinfluBl
Avicennas deutlich spiirbar. Fiir Avicenna bedeutet der Begriff «Seele» ja nur
eine Funktion, ihr Formsein, durch das die geistige Substanz in Verbindung mit
der Materie gebracht wird. Fiir die Form aber gilt: «Omnis forma est perfectio
sed non omnis perfectio forma.» Als Form ist die Seele Prinzip der Vollkommen-
heit; als Prinzip der Vollkommenheit ist die Seele aber nicht unbedingt Form:
«Anima etiam separata est perfectio et anima quae nondum est separata est
perfectio.» So ist auch der Baumeister «perfectio», aber nicht Form des Bauwer-
kes. Dies bedeutet, daBl das Formsein immer nur die Beziehung zur Materie
betrifft, in der die Form ihr Sein besitzt, wahrend die «perfectio» das dynamische
Zentrum von Handlungen ist: ¢« Anima enim forma est ex hoc respectu, scilicet
quod habet esse in materia... Perfectio autem significat comparationem ad rem
perfectam, ex qua emanant actiones... Sensus enim perfectionis hic est, scilicet
id propter cuius esse fit animal in actu animal...» (Alle zitierten Texte: Avicenna,
De Anima, fol. 1va). Hiermit bot sich fiir Petrus Hispanus die Moglichkeit, das
Formsein als Funktion der Seele zum Prinzip des Lebens zu machen, durch das
das Leben nur weitergeleitet wird, ohne selbst Leben zu besitzen. Denn jede
Form ist «perfectio», aber die «perfectio» wird nicht in ihrer spezifischen Rolle
an das Formsein angekniipft, sondern an ein dynamisches Zentrum, in diesem
Fall an die Seele als Substanz. Die Form steht also im Dienst der «perfectio»,
einem Dienst, der nur in bestimmten Fallen in Anspruch genommen wird, wenn
namlich die «perfectio» auf die Materie iibertragen werden soll. Form und Materie
sind die Prinzipien der Seinskonstituierung; aber die Seinsvollkommenheit selbst
entstammt der Seele als geistiger Substanz. Dieses Schema kann auch auf die
nicht subsistenten Formen angewandt werden, da fiir Avicenna, loc. cit., «per-
fectio» noch nicht Substanz bedeutet.

61 CA, 688, 22-689,13.

62 Die Seele ist nur «causa efficiens» des Lebens, nicht aber des Korpers,



62 Vita est actus primus

An dieser Stelle fiihlt sich Petrus Hispanus verpflichtet, auf die
Frage zu antworten, was das Leben als «actus primus» beinhaltet,
nachdem es vollkommen zu gentigen scheint, in der Seele als Formal-
ursache des Lebens das hinreichende Lebensprinzip zu sehen. So wird
aus dem Leben der «actus formalis denominans compositumy». Dies
bestitigt die Auffassung, daB3 das Leben als «actus primus» seinen Ur-
sprung aus der neuplatonischen Hypostase «vivere» haben muf. Das
Leben ist der letzte Ausdruck der Seinsvollkommenheit des Kompo-
situms. Als der wesentliche Akt, der aus der Verbindung von Form und
Materie entsteht, befindet sich das Leben iiber den Seinsprinzipien als
letzte Einheit, die den tiefsten Einblick in das Innere der Komposition
gibt. Man befindet sich hier auf der formalen Ebene der Vollkommen-
heit; deshalb hat der Erstakt auch keinen Einflul auf die Materie aus-
zuiiben. Das Leben ist eine «operatio communis», die ihren formalen
Ursprung in der Seele hat; aber sowohl Form als auch Materie tragen zu
seinem Ursprung bei. Aus der Verbindung dieser beiden Prinzipien ergibt
sich aber in neuplatonischer Perspektive, wie spiter gezeigt werden
wird, etwas Neues, das weder das eine noch das andere der Prinzipien
ist, sondern eine neue Seinsweise, die das Kompositum allein auszeich-
net. Vom EntstehungsprozeB ist man zur Hierarchie der bestehenden
Seinsvollkommenheiten vorgestoBen, wo es nicht mehr um Materie und
Form, sondern um die Hypostasen «esse, vivere, intelligere» geht. Hier
scheint das Leben als Erstakt und «actus formalis denominans compo-
situm» seine eigentliche Heimat zu haben 8. Petrus Hispanus hat diese
Perspektive in sein Werk tibernommen, auch wenn er — mit Aristoteles

wie bereits festgestellt wurde. Vgl. CA, 205,20: ¢« Anima autem non est efficiens
corporis nisi motus eius et operationis...» Das Leben bleibt in der formalen Linie
der Anwesenheit der Seele im Korper, sodall die Seele als Form im Leben einen
formalen Effekt hervorruft. Die Seele ist also nur «causa efficiens» innerhalb
des formalen Bereichs.

63 Petrus Hispanus unterscheidet genau zwischen den Seinsebenen der
verschiedenen LebensiduBerungen in SA, 139,6 ff. und trennt das Leben als
¢actus primus» von allen biologischen und physiologischen Lebenserscheinungen,
deren direkte Ursache in den Seelenkridften zu suchen ist und nicht im Leben
als Erstakt. Dies bestdtigt die Sonderstellung des Lebens als «actus primus»,
der in metaphysischer Sicht als inhaltlich deutlich gekennzeichnete Seinsvoll-
kommenheit einen formalen Wirkungsbereich der Vervollkommnung besitzt,
indem er die von der Seele gegebene Grundvollkommenheit ist, auf der alle
anderen Akte des Lebewesens aufbauen konnen. Vgl. SA. 143,9. Der Lebensakt
ist ein das Lebewesen zuinnerst bestimmender Faktor: «Vita igitur est actus
specialis esse adiciens novam naturam.» SA, 355, 34.



Vita est actus primus 63

diesmal — noch einen zweiten Erstakt annehmen muB, die Seele als Form.
Aber es steht bereits fest, daBl das Leben ein «actus primus» ganz beson-
derer Natur ist, der nur in der Terminologie noch mit Aristoteles in
Verbindung gebracht werden kann, falls iiberhaupt von einer Beziehung
die Rede sein kann. Und wenn Petrus Hispanus wirklich an den aristo-
telischen «actus primus» denken sollte, was inhaltlich ja nicht geschieht,
so diirfte auf der Hand liegen, daB das von Aristoteles gelieferte termi-
nologische Instrument nach der Gebrauchsanweisung der neuplato-
nischen Hypostasen gehandhabt wird und nicht umgekehrt.

II. Der Werdegang der Hypostase « vivere »

1. Der Lebensbegriff bei Avistoteles und im Neuplatonismus

Die aus den bisherigen Darstellungen aufgestellte These, daBl das
Leben als «actus primus» bei Petrus Hispanus ein Rest aus der Gedan-
kenwelt der Hypostasen des Neuplatonismus ist, muB3 nun geschichtlich
unterbaut werden. Der geschichtliche Riickblick allein erlaubt es auch,
die Stellung und den Gehalt des Lebens als «actus primus» zu erklédren.
Es ist bereits klar geworden, dafl sich im Lebewesen als konkretem
Kompositum verschiedene Schichten der Determination und der Seins-
konstituierung befinden miissen. Einerseits findet sich bei Petrus Hispa-
nus die aristotelische Terminologie, nach der die Seele «actus primus»
des organischen Korpers ist, wenn auch mit dieser Terminologie nicht
der eigentliche Sachgehalt der aristotelischen Definition iibernommen
wurde; in der Ausiibung dieser Funktion des «actus primus» ist die Seele
Prinzip und Ursache aller Zweitakte, so da alle Tatigkeiten des Lebe-
wesens — auch das Leben als «actus primus» — auf die Seele als Form zu-
riickgefithrt werden . Andererseits aber hat nun das Leben als «actus
primus» eine charakteristische Sonderstellung im Kompositum dadurch,
daB es der Wesensakt des Kompositums ist, der aus der Verbindung von
Form und Materie entsteht.. Dieser Akt, der seinen dynamischen Ur-
sprung in der Seele hat, aber von der Materie getragen werden muf, so
daB er eine «operatio communis» beider Seinskomponenten ist, wird
nicht als Prinzip eines «actus secundus» dargestellt. Er ist das Resultat

6¢ CA, 548,29 fi.



64 Vita est actus primus

der Zusammensetzung von Form und Materie und zeigt die Reinheit
und Vollkommenheit des Kompositums an; aus thm wird das Seiende
als diesem oder jenem Vollkommenheitsgrad zugehorig aufgewiesen 63,

Es liegen also deutlich zwei Ebenen diesen zwei Erstakten zugrunde,
wenigstens wenn man sich streng an die von Aristoteles stammende
Terminologie hilt. Es wird sich aber zeigen, daBl sich beide sachlich in
einer gemeinsamen Gedankenwelt wiederfinden und annihern und sogar
sich gegenseitig erkldren. Es bleibt der Eindruck, da weder die Seele
als Form noch das Leben als «actus primus» oder beide in ihrer gegensei-
tigen Abhédngigkeit der aristotelischen Gedankenwelt entspringen, auf
welche die von Petrus Hispanus angewandte Terminologie zunichst
hinweist.

Bei Aristoteles sind die Merkmale fiir die Unterscheidung von
Belebtem und Unbelebtem Bewegung und Empfindung . Diese beiden
Kriterien gehéren nun in den Bereich des Lebens. «Das Beseelte unter-
scheidet sich vom Unbeseelten durch das Leben» ¢7. Das Leben ist also
auch fiir Aristoteles Kennzeichen und Unterscheidungsmerkmal zwischen
verschiedenen Seinsstufen. Das Leben ist Betdtigung, Akt %¥; hierin
driickt sich die charakteristische Daseinsweise des Lebewesens aus. Aber
das Leben erklirt sich nicht aus sich selbst in der Charakterisierung des
Lebewesens; es verweist unbedingt auf die Seele als Lebensprinzip. Die
Seele ist «das, wodurch wir leben, wahrnehmen und denken auf urspriing-
liche Art» 9. Das Leben ist also nur eine der Ausdrucksweisen und Mani-
festationen des Lebensprinzips und bleibt auch auf den Seinsbereich der
Manifestation als solchen beschrinkt. Dies wird in der metaphysischen
Seelendefinition noch deutlicher herausgestellt: « Anima est actus primus
corporis physici organici potentia vitam habentis» 7°. Alles Leben ent-

65 Die verschiedenen Seinsstufen unterscheiden sich jeweils durch ihren
«actus primus». Bei den anorganischen Dingen ist dieser das Sein, beim Lebe-
wesen das Leben, bei den Geistbegabten das Denken. Auf jeder Stufe aber ist
der «actus primus» das Resultat aus der Komposition von Form und Materie.
Auch das Denken bei den rein geistigen Wesen kann so erklart werden, da das
Sichdurchdringen ihrer Seinsprinzipien «quo est — quod est» Ursprung innerer
Vitalitat ist. Vgl. SA, 348,1 ff.

66 De Anima, 1.1, 403b 25; vgl. 427a 17.

67 Ibd., 2.2,413a21. '

68 Eth. Nik. K, 4, 1175a 12-13.

69 De An. 2.2, 414a 12,

70 Ibd., 2.1, 412b 4-6. — Uber die Natur des Akts bei Aristoteles wvgl.
M. D. PHILIPPE, Initiation a la philosophie d’Aristote, Paris 1956, 138 ff. «L’acte,
pour étre saisi dans toute sa pureté, doit étre atteint dans son exercice méme



Vita est actus primus 65

stammt der Seele, die als erste Entelechie des Korpers diesen grundsitz-
lich fiir die Lebenstdtigkeit disponiert. Das Leben ldBt sich nicht ab-
trennen von der Seinsaktualitit des Lebendigen, die in der Seele als
Wesensform besteht, und die im Ausdruck «vivere viventibus est esse»
scharf zusammengefaBt ist: «Die Seele ist Ursache und Prinzip des
lebendigen Leibes. Ursache und Prinzip haben indessen mehrere Be-
deutungen. Die Seele ist gleichermafBlen Ursache in allen drei Bedeu-
tungen. Sie ist Bewegungsprinzip, Zweck und Wesen des lebendigen
Leibes. Dieser letzte Punkt ist klar. Denn in allem ist das Wesen der
Seinsgrund. Fiir das Lebendige aber ist das Leben das Sein; die Seele
aber ist Ursache und Prinzip von Sein und Leben» 71. Die Seele ist We-
sensform ; sie vollendet das Wesen in sich, sie ist die Seinsaktualitit des
Lebendigen. Es wire also widersinnig, das Leben, das diese Aktualitdt
verrit, darstellt und ist, als selbstdndigen Faktor neben die Seele stellen
zu wollen. Das Leben ist also nicht ein Ding, sondern die physische Le-
bendigkeit des organischen Wesens, das Wie, das alle Lebewesen als
solche kennzeichnet 2. Diese charakteristische Daseinsweise, die jedem
Menschen auf den ersten Blick klar ist, wird von Aristoteles in einer
technischen Sprache als Aktualitit des Lebensprinzips erfaft. Eine
weitere Umschreibung wire unméglich und sogar irrefithrend, da iiber
die Seinsaktualitdt des Lebens keine Aussagen mehr moglich sind. Leben
ist ein irreduktibler Begriff in der Seinsordnung. Es 146t nur den Aufweis
seines Prinzips, der Seele, zu, mit dem es untrennbar verbunden ist.
Gestalt- und gehaltgebend ist nur dieses Prinzip, nicht aber das Leben.
Ein dialektisches Spiel mit den Begriffen Leben und Seele ist ausge-
schlossen, so dall das Lebewesen nicht sowohl durch die Seele als auch
durch das Leben lebt; es lebt allein durch die Seele.

Ein ganz anderes Geistesklima herrscht in den verschiedenen, sich
vom platonischen Dualismus ableitenden Richtungen des Neuplato-
nismus. In der Zeit des Hellenismus tritt ein idealistischer Lebensbegriff,
der seine Wurzeln bei Plato hat, aber mit Elementen aus dem orienta-
lischen Dualismus vermischt wird, seinen Siegeszug an. Die Seele ist eine
autonome Substanz, die ihr eigenes Leben besitzt; das Leben, das sie

d’acte, autrement on risque toujours de le ramener a une détermination formelle
et par le fait méme de ne plus connaitre ce qu’il est en lui-méme, en son origina-
lité» (138).

1 De An. 2.4, 415b 8-14.

72 Vgl. R. BULTMANN, Zoé& im griechischen Sprachgebrauch. In: Kittel:
Theologisches Worterbuch zum Neuen Testament, Stuttgart 1935. Artikel zA0.

b



66 Vita est actus primus

dem Korper vermittelt, ist nur ein Schatten des wahren, geistigen Lebens.
Die platonische Theorie des doppelten Lebens wird durch die Vermitt-
lung der Kirchenviter, Augustinus vor allem, aber auch Chalcidius,
Macrobius, Cassiodorus, dem Mittelalter iiberliefert . Das empirische
Leben wird abgewertet 7*. Die aristotelische Lehre von der Seele als
Form des Koérpers wird allgemein milBverstanden und heftig zuriick-
gewiesen 75, Die Seele ist nicht Form des Korpers; sie ist deshalb auch
an der Entstehung des organischen Korpers unbeteiligt 7. Es werden in
dieser Zeit schon viele Weichen gestellt fiir Losungen, die spiter im
Mittelalter wieder aufgegriffen werden. So findet sich schon bei Jam-
blichos die von Petrus Hispanus dargestellte Aufteilung der Tatigkeiten
des Lebewesens in Handlungen, die der Seele eigen sind, und Hand-
lungen, die dem ganzen Lebewesen gehoren, wobei die einen von der
Seele, die anderen vom Korper, und eine dritte Gruppe von Seele und
Korper zu gleichen Teilen ausgehen 77. Im Rahmen dieser Arbeit han-
delt es sich nicht darum, die Entwicklung der Seelenlehre bis ins Mittel-

3 Vgl. E. GiLsoN, La philosophie au moyen age, Paris 1962, 115 ff.

74 Religitse Anschauungen, in weiten Kreisen gnostische Theorien, tragen
zu dieser Abwertung bei. Unter EinfluB der Theorie des doppelten Lebens, die
ja in einem religiésen und auf allen Gebieten groBen Umwilzungen unterworfenen
Zeitalter dualistische Systeme geradezu heraufbeschwéren mufBte, taucht das
Problem auf, wie die Seele fiberhaupt in den Leib kommt, da sie doch eine
Tochter Gottes ist und mit dem ihr eigenen Leben gliicklich sein miiBte. Vgl.
P. FEsTUGIERE, La révélation d’'Hermés Trismégiste, Bd. III: Les doctrines de
I’Ame, Paris 1953, 34 ff. Vgl. auch 192, Anm. 2; 193, Anm. 4.

75 So interpretiert Jamblichos diese These — in der Ubersetzung von Festu-
giére — folgendermaBen: «Selon ’enseignement de quelques-uns parmi les Aristo-
téliciens, I'dme est la forme attachée au corps, ou qualité simple incorporelle
ou qualité essentielle parfaite... la combinaison de tout ’ensemble des qualités
et leur source totale unifiante.» Jamblique, Traité de 1I’Ame, in: FESTUGIERE,
op. cit., 178.

76 So Porphyrios: De l'animation de I’embryon, in: FESTUGIERE, op. cit.,
275: «Si en effet c’est en raison de la vie qu'on veut le ('embryon) nommer
un vivant, nous sommes d’accord; mais nous affirmons avec force que Platon
lui non plus ne concéde d’aucune fagon qu’il ait I'ame automotrice dont il est
pourvu aprés I'enfantement, nous tenons qu’il est un vivant dans le méme sens
que les plantes.» — Hier wird bereits die Tendenz sichtbar, die bei Proklos zu
voller Entfaltung kommt, aus dem Leben ein getrenntes, fiir sich wirkendes
Prinzip zu machen.

Uber die Anschauungen der antiken Philosophen und Arzte von der Besee-
lung des Keimes vgl. Heinrich BaLrss, Die Zeugungslehre und Embryologie in
der Antike, Quellen und Studien zur Geschichte der Naturwissenschaften und
der Medizin, Bd. 5, Heft 2,3, Berlin 1936, 51 ff.

77 Jamblichos, Traité de I’Ame, in: FESTUGIERE, op. cit., 200-201.



Vita est actus primus : 67

alter zu verfolgen. Was indessen herausgestellt werden soll, ist das lang-
same Sichherausschilen der Hypostase Leben. Uber Plotin, Proklos und
Dionysius zeichnet sich eine Linie ab, in der den Hypostasen Sein, Leben
und Denken ein formeller Charakter verliehen wird, so daB3 aus ihnen
Prinzipien werden, welche die Dinge je auf ihre spezifische Weise in die
verschiedenen Seinsstufen einordnen. Hier ist der eigentliche Mutter-
boden fiir den Lebensbegriff des Petrus Hispanus zu suchen. Das Leben
erscheint hier urspriinglich als ein getrenntes Vollkommenheitsprinzip,
an dem alles Leben teilnimmt. Bei Petrus Hispanus wird zwar dieser
Gedankengang nicht in reiner Form dargestellt; bei ihm stehen die neu-
platonischen Elemente in der Formulierung Ibn Gabirols im Vordergrund.
Aber sachlich decken sich beide Richtungen, wie gezeigt werden wird;
nur die von Petrus Hispanus tibernommene aristotelische Terminologie
konnte auf den ersten Blick iiber diesen Sachverhalt hinwegtduschen.

2. Plotin

«Die Philosophie Plotins ist das Ergebnis zweier Gedankenbewe-
gungen. Auf der einen Seite wird das Sein auseinandergerissen in eine
iibersinnliche und eine sinnliche Sphére, und auf der anderen Seite wird
unternommen, diese Kluft zu schlieBen, indem man iiber eine Reihe von
Zwischenstufen versucht, letzteres aus ersterem abzuleiten» 78. Die Seele
wird bei diesem Bemiihen, das alle neuplatonischen Systeme kenn-
zeichnet, das privilegierte Bindeglied. Die Seele ist der Schnittpunkt
der sinnlichen und der iibersinnlichen Welt. Als Abbild der geistigen
Welt kann sie die reinen Vollkommenheiten in sich enthalten, um sie
an die sinnliche Welt zu vermitteln. Die Seele ist also gewissermaflen
Ausgangspunkt fiir die tiefste Seinsstufe, die sinnliche Welt, und zu-
gleich Brennpunkt der {iiber ihr liegenden reinen geistigen Vollkommen-
heiten 7. Die Seele ist der Wendepunkt, in dem die Einheit des geistigen

78 Johannes HIRSCHBERGER, Geschichte der Philosophie, Freiburg/Br. 1963,
Bd. I, 303.

7 Enn. IV. 8.4: «Die Einzelseelen also haben in sich einen geistigen Trieb,
der sie zuriickwendet zu ihrem Ursprung, sie haben auch eine Kraft, die auf die
niedere Welt gerichtet ist; so wie das Licht abhédngig ist von der Sonne iiber
ihm und doch dem was unter ihm ist nicht kargt mit seiner Spende... So hausen
die Seelen gleichsam in zwei Elementen wie Amphibien, im Wechsel sind sie
gendtigt bald dort oben, bald hienieden zu leben.» (Die Texte werden zitiert nach:
Plotins Schriften. Ubersetzt von Richard HarDER. Fortgefithrt von Rudolf
BeuTLER und Willy THEILER. Schriften in der chronologischen Reihenfolge.
Hamburg 1956-1964.)



68 Vita est actus primus

Seins in die Vielheit der Sinnenwelt umschlégt. Daher kommt auch ihre
spezifische Stellung in der Triade der ersten Hypostasen: Indem das
Sein als das Erstgeschaffene seinen Urheber betrachtet, wird es zur
Intelligenz, wihrend die Seele der Akt des Seins ist, das sich ausbreitet 8°.
Im spéteren Neuplatonismus werden die drei Hypostasen «esse», «viverey,
«intelligere» zwar stark verselbstdndigt, behalten aber dennoch implizit
— der Intuition Plotins entsprechend — ihre gegenseitige Durchdringung
und Abhingigkeit bei 8. Plotin selbst aber teilt dem Leben hierbei eine
besonders gewichtige Rolle zu: Das Leben wird zum tragenden Element
des Entfaltungsprozesses und zu dessen dynamischem Motor. So erkladrt
es sich auch, daB fiir ihn nichts ohne Leben ist. Der Kosmos ist ein
groBes Lebewesen. Die Sinne lassen zwar das Leben an diesem oder
jenem Ort lokalisiert erscheinen, aber der Verstand erkennt, daBl das
Leben an einem Ort ist, ohne sich auszudehnen, und daf3 deshalb alles,
was sich im Raum ausdehnt, Leben hat 82, So hat alles Leben auf seine
Weise: «Das eben Dargelegte besagt, dafl im Gesamtorganismus das eine
auf diese, das andere auf jene Weise lebt, nur wir schreiben demjenigen,
das nicht mit BewuBtsein sich selber bewegt, kein Leben zu: in Wahr-
heit ist aber jegliches im Verborgenen ein Lebendes, und der bewuBt
lebende Organismus setzt sich zusammen aus Teilen, die zwar nicht
bewuBt leben, die aber einem derartigen Organismus wunderbare Lebens-
krifte mitteilen» 83.

8 Enn. V. 2.1.

81 Vgl. Pierre Hapot, Etre, Vie, Pensée chez Plotin et avant Plotin, in:
Fondation Hardt, Entretiens sur l'antiquité classique, Bd. V: Les sources de
Plotin, Genéve 1957, 107-157 (mit Diskussion): «L’étre est congu comme un
acte d’autoposition en trois moments: simple position de soi, puis sortie de soi,
enfin retour a soi. Mais cette position de soi, c’est ’acte d’étre non encore déployé,
cette sortie de soi, c’est I'acte de vivre, ce retour a soi, c’est I'acte de se penser;
ainsi I’acte d’étre est triple et un, chaque acte plus particulier contenant les autres.
Quant aux étres dérivés de I’étre premier, de la vie premiére, de la pensée
premiére, ils participent plus ou moins de ces trois caractéres, suivant leur
nature propre» (107).

82 Enm. VI. 4.13.

8 Enn. IV, 4.36. — Pierre HapoT erklirt im oben zitierten Arikel die
Bedeutung der Lebens im System Plotins dadurch, daB schon bei Platon und
Aristoteles Sein und Intelligenz ohne Leben undenkbar waren. Platon schreibt
im Sophistes, 248 e, daB3 das wahrhaft Seiende auch unbedingt Leben haben muB;
Plotin nimmt diese Perspektive auf und schreibt: «Das Sein ist kein Kadaver,
denn es hat Leben und Verstand.» Vgl. Enn. V. 4. 2; IV. 7. 9. So ist das Leben
Akt des Seins. Andererseits war Plotin die berithmte Stelle aus Aristoteles,
Metaphysik XII. 7; 1072b 27 bekannt: « Auch Leben kommt dem héchsten Wesen
zu, denn die Tatigkeit der Vernunft ist Leben, sie aber ist reine Téatigkeit. Diese



Vita est actus primus 69

Bei Plotin ist die Welt der Hypostasen ein harmonisches Ganzes,
in dem sich Sein, Leben und Denken gegenseitig bedingen und durch-
dringen; erst bei Proklos werden die Hypostasen zu nebeneinander-
stehenden Elementen, die je fiir sich Prinzipien und Ursachen der spezi-
fischen Seinsvollkommenheiten sind. Diese Unterschiedlichkeit kommt
daher, daf3 Plotin die Emanation der Dinge als eine nach unten sich ab-
schwichende Ausstrahlung von einem lichterfiillten Zentrum versteht,
wahrend Proklos jede logisch trennbare Vollkommenheit zu einem irre-
duktiblen Prinzip erklirt. Das UberflieBen aus einem gesittigten Voll-
kommenen ist das Leitbild Plotins: «Es umgibt Jenes, ist ein rings aus
ihm ausstrahlender Glanz aus ithm, wobei Es aber beharrt; so wie der
Glanz der Sonne, der sie gleichsam umspielt, der stindig aus ihr geboren
wird, wobei sie aber beharrt. Alle seienden Dinge lassen so, solange sie
Bestand haben, aus ihrem Wesen notwendig ein Existentes zur Wirk-
lichkeit werden, welches aullen um sie liegt und unabhidngig von der
Gegenwart ihrer Kraft, als ein Abbild gleichsam der Urbilder aus denen
es hervorwuchs; das Feuer die von ihm ausstrahlende Wirme ...» 84

Dieser Gedanke ist sehr wichtig zum Verstédndnis der Vorstellungen,
die Plotin sich von Seele und Leben macht. In jedem Seienden ist zu
unterscheiden zwischen einem inneren Kern und einem von diesem aus-
gehenden Akt, der eine relative Selbstdndigkeit besitzt. Dieser um den
Kern liegende Akt ist ein Abbild der Vollkommenheit des Ausstrahlungs-

ihre reine Tatigkeit ist das beste, das ewige Leben.» Plotin: «Das Leben aber im
Geiste und seine Verwirklichung (energeia, Akt) ist das urspriingliche Licht,
das urspringlich strahlender Glanz ist, leuchtend und zugleich erleuchtet, das
wahrhaft Geistige...» V. 3.8. Das Leben ist also auch Akt der Intelligenz. Das
Leben entspricht im Innern der Triade Sein, Leben, Denken, die ja die zweite
Hypostase, die Intelligenz, strukturieren und hervorbringen, der Teilungs-
bewegung innerhalb des Seins, dieses in eine Hierarchie von Genera und Spezies
organisierend. Ferner stellt das Leben die Identitdt zwischen Sein und Denken,
zwischen Objekt und Subjekt her. Bei der Entstehung der Intelligenz ist wiederum
das Leben das fundamentale Element: Indem das Leben eine Grenze bekommt,
wird es zur Intelligenz, VI. 7.17. Das Leben ist eine Art Indetermination, die
mit Hilfe der intellektuellen Determination zu seinem Ursprung zuriickkommen
mochte; hiermit diirfte auch der Primat des Lebens iiber das reflektierende
BewuBtsein ausgesprochen sein. — Schon E. BREHIER, La philosophie de Plotin,
Paris 1928, 44, weist auf diesen Grundzug des Systems Plotins hin: «La réalité
métaphysique, telle que Plotin la congoit, est donc la vie spirituelle hypostasiée...»

AuBler P. HApoT in seinem zitierten Artikel gibt auch E. R. Dopbbs einen
Uberblick iiber die Entstehung der Triade Sein, Leben, Denken, in: Proclus,
The Elements of Theology, Oxford 1933, 252-254.

8 Hin. V. 1.6.



70 Vita est actus primus

zentrums. So gibt es zwei Arten des Aktes: Die in sich bestehende Voll-
kommenheit des Zentrums und der aus ithm hervorgehende Strahl: «Es
ist nun aber die Wirkungskraft (energeza), die innerhalb des leuchtenden
Korpers sich befindet und gleichsam sein Leben ist, groer als die her-
austretende Wirkungskraft und gleichsam ihr Urgrund und ihre Quelle;
die andere Wirkungskraft, die auBerhalb der Grenzen dieses Korpers
liegt, ist das Nachbild der inneren, sie ist die zweite Wirkungskraft, die
aber von der ersten nicht losgeldst ist. Denn jegliches Seiende hat seine
Wirkungskraft, welche ein Abbild von ithm ist, dergestalt daB3, wenn es
selber da ist, auch dieses Abbild da ist...» 8. Zwischen beiden Akten
mull trotz der Abhdngigkeit des zweiten vom ersten deutlich unter-
schieden werden, da der erste die aktuelle Existenz des Dinges ist, der
zweite eine davon ausgehende Wirkung: «... die Wirkungskraft jeden
Dinges ist teils in seinem Sein beschlossen, teils tritt sie aus seinem Sein
nach aubBen; die in seinem Sein beschlossene ist eben seine eigene aktuelle
Existenz, die heraustretende muB3 aus jedem Ding mit Notwendigkeit
folgen als eine von ihm verschiedene; so wie es auch beim Feuer die-
jenige Warme gibt, welche sein Wesen ausmacht, andererseits die, welche
dann entsteht, wenn das Feuer seine mit seinem Wesen urspriinglich
gegebene Wirkungskraft iibt, indem es dabei als Feuer beharrt» .

Auf diese Weise entsteht auch die Seele aus dem Geist 8. Die Seele
hat nun ihrerseits als Effekt des Geistes eine Wirkung, da ja jedes Seiende
ausstrahlt. Die Wirkung der Seele ist das Leben, woraus man also auch
den Riickschluf3 ziehen darf, daB sie selber lebend ist, da der heraus-
tretende Akt Abbild der in sich beharrenden Wirkungskraft des Dinges
ist. Aus der Seele geht also ein Abbild hervor: «Die Himmelsseele ist dem
Weltschopfer zunichst; dies gilt tibrigens auch von unseren Seelen. Aus
der Himmelsseele aber geht ein Nachbild hervor und ergieBt sich gleich-

8 Enn.IV.5.7.

8 Enn. V. 4. 2.

8 Enn. V. 3.9: «Die Seele dagegen ist aus dem Geist als eine Art ihn
umgebendes Licht entstanden... Somit ist das Licht der Sonne Licht in der
Luft, die Seele aber, die von einer entsprechenden Beschaffenheit ist, ist reines
Licht, so daB sie auf sich selbst beharrt und als solche sichtbar wird sowohl
fiir sich selber wie fiir ihres gleichen.» — Hieraus entspringt auch die Notwendig-
keit der Reinigung; man muf alles abstreifen, Leib, Wahrnehmung, Begierden etc.,
um ihre Geistigkeit erkennen zu konnen, «denn unser Leben ist zerteilt, und wir
haben eine Vielzahl von Leben; der Geist aber bedarf nicht eines anderen Lebens
oder mehrerer, sondern die, welche er darbietet, bietet er anderen dar und nicht
sich selber, denn er bedarf ja nicht der niederen Wesen...» (ibd.).



Vita est actus primus 71

sam aus dem oberen Reich, und das schafft die irdischen Lebewesen ...» 28,
Was also eigentlich das Lebewesen ausmacht, ist nicht die Seele in sich,
sondern das aus ihr stammende Abbild. Die Seele bleibt «oben»; der
von ihr ausgehende Strahl, das Abbild, schafft das Lebewesen: «Das
Wort also: ‘aus der ungeteilten und sich an den Korper teilenden’ ist
gleichbedeutend mit: aus dem Teil, der in der oberen Welt ist und dem
in der unteren, das hei3t der Seele die mit der oberen Welt zusammen-
hingt, aber bis in diese Welt sich ergieBt wie eine Linie aus dem Kreis-
mittelpunkt. Kommt sie nun nach hier unten, so schaut sie nun mit
eben diesem Teil; und eben dadurch bewahrt sie an ihrem Teil das Wesen
des Alls» 8. Das aus der Seele stammende Abbild ist also das gestaltende,
formende Element des Lebewesens. Die Seele selbst ist an diesem Prozel3
nicht direkt beteiligt. Das von der Seele ausgestrahlte Leben ist also die
eigentliche Form des Lebewesens. Deshalb ist es auch tiberfliissig, daf3
die Seele selbst als Form mit dem Korper eine Verbindung eingeht. Es
widerspricht der Natur der Seele, Entelechie zu sein: «Die Seele hat also
ihre Existenz nicht dadurch, daB sie die Form von etwas ist, sondern
sie ist Wesenheit, indem sie dies ihr Sein nicht empfingt durch ihr
Gegriindetsein auf dem Korper, sondern indem sie existiert, bevor sie
gerade diesem bestimmten Lebewesen angehort» ®°. Die Seele hat in
sich eine Bewegung, die nicht die des Kérpers ist, sondern die das der
Seele eigene Leben ausmacht; die Seele ist geistig, der Geist ist ein Teil
von ihr; deshalb ist ihr Leben hoher als das Leben des Koérpers; ihr
Leben ist das Denken 1. Im konkreten Menschen besteht deshalb eine
Aufspaltung in zwel BewuBtseinszonen, die sich einerseits im geistigen
Ich, dem Leben der Seele als Denken, und andererseits im tieferen, vom
Gesamtorganismus beeinfluften Ich zeigen: «So ist also das ‘Wir’ ein
Zweifaches, entweder unter Einrechnung des ‘Tieres’ in uns; oder erst
von dem ab, was iiber diesem liegt. Das Tier ist aber nur der lebenerfiillte
Leib; der eigentliche Mensch aber ist ein anderer, der rein ist von diesem
und er besitzt die Tugenden, die im reinen Denken bestehen, welche mit-

8 Enn. II. 1. 5.

8 Enn. IV. 1.1. - Im Hinblick darauf, daB3 das von der Seele ausgehende Ab-
bild das Lebewesen schafft, interpretiert E. BREHIER in seiner Ubersetzung der
Enneaden, Bd. 4, S. 6, dieses Abbild als Leben der Lebewesen. — Die Seele ist
iibrigens nicht Ursache des Seins des Lebewesens, sondern nur Ursache seines
werthaften Seins; sie kommt erst in den Leib, wenn dieser schon gebildet ist.
II. 1.5,

% Enn. IV, 7. 8% Vgl II. 3.15.

o Hon, I, 1,13: 1. 1.8,



72 Vita est actus primus

hin in der sich abtrennenden Seele ihren Sitz haben, der Seele, die, noch
wihrend sie hienieden weilt, sich abtrennt, ja bereits abgetrennt ist.
Denn wenn diese Seele sich erst ginzlich abkehrt, dann folgt ihr auch
die niedere, ihr Abglanz, und scheidet vom Leib» %2,

Das eigentliche, wertvolle Leben des Menschen ist das Leben der
Seele; wenn dieses erst zu seiner geistigen Reinheit aufgestiegen ist,
verlaBt ihr Abbild, das Leben des Lebewesens, den Leib. Denn die Seele
hat am Leib nichts zu gewinnen; im Gegenteil, sie wird geringer, wih-
rend der Leib gewinnt. Die Seele bekommt Anteil an Tod und Unver-
nunft durch den Leib; der Leib erhilt Anteil an Leben und Wahrneh-
mung ?3. Das empirische Leben des Menschen ist unwichtig im Vergleich
zum Leben der Seele; es bekommt aber eine groBe Bedeutung fiir das
Lebewesen, da es dieses formt und gestaltet. Mit dem Leben erst fingt
der Werdeproze3 an: «... der ganze Werdeprozel gehort iiberhaupt erst
dem niederen Seinsbereich an. Uber das Wie ihres (der Seele) Werdens
1st gesprochen worden: sie steigt hinab, indem bei ihrem Hinabwenden
ein anderes Wesen aus ihr entsteht, welches hinabsteigt ... Indessen,
wenn das Hinabwenden ein Hineinleuchten in das Niedere ist, so ist es
nicht Verfehlung, sowenig wie der Schatten beim Licht, sondern schuld
ist das Erleuchtete; denn wenn es nicht da wire, hitte die Seele gar
keinen Gegenstand, auf den sie ihre Strahlen richten kénnte. Die Aus-
driicke Hinabsteigen und sich Hinabwenden braucht man also nur in
dem Sinn von ihr, daB das von ihr Eingestrahlte ihr Leben mitlebt» 4.

Diese Einstrahlung kann mehr oder weniger intensiv sein. Wenn es
wahr sein sollte, daB in den Tieren Menschenseelen sind, dann nur in der
Weise, dall das Abbild der Seelen dem Tier beiwohnt; das Tier wire von
der Beschaffenheit, die ihm vom Seelenschatten gegeben wird %. Aber
dieses Leben zeichnet sich immerhin noch dadurch aus, daB es Form ist:
«Tatsdchlich ist dieser Teil der Seele, der affektive, kein Koérper, sondern
eine Form... Einer Form aber darf niemals Unruhe oder iiberhaupt eine

2 Enn. I. 1.10,

% Enn. I. 1.4.

% Enn. I. 1.12. — E. BREHIER, La philosophie de Plotin, S. 67, weist darauf
hin, daBl man eine doppelte Erleuchtung und Gestaltung des Korpers unter-
scheiden muf}: «Il faut, en effet, distinguer 1’acte naturel et nécessaire par lequel
I’ame anime le corps. Au moment ou elle produit dans la matiere un reflet d’elle-
méme (corps vivant), ‘elle est encore a sa place propre, dans la région intermé-
diaire; mais elle jette de mouveau un regard sur l'image; par ce second coup
d’ceil, elle lui donne une forme, et contente elle descend en elle’. III.9.2.»

% Fnd, 1. 1.11.



Vita est actus primus 73

Affektion anhaften, sondern sie selber muB} stille stehn und nur ihre
Materie kann, wenn eine Affektion eintritt, von dieser betroffen werden,
denn die Form bringt durch ihre Anwesenheit Bewegung... Das Wesen
einer Form muB also Wirkkraft sein, welche durch ihre bloBe Gegenwart
wirkt, so als wenn die Harmonie von sich aus die Saiten in Schwingung
setzte» %, Das Leben des Lebewesens nimmt also noch am Reichtum der
Seele teil, indem es als gestaltendes Element eine iibergeordnete Stellung
im Kompositum behilt.

Der Akzent aller Aussagen Plotins iiber das Leben liegt demnach
auf der relativen Selbstidndigkeit der von der Seele ausgehenden sekun-
ddren Form, die im Leben besteht. Die Ausstrahlung der Seele wird von
den einzelnen Dingen aufgefangen, soweit es die Fassungskraft des
Lebewesens zuldBt; denn diese Ausstrahlung bewirkt die Lebewesen:
«.. weil sie in die Korper hineinstrahlt und sie zu Lebewesen macht,
nicht aus sich selber und dem Korper, sondern sie selber verharrt und gibt
nur Abbilder von sich her, so wie ein Antlitz in vielen Spiegeln wider-
scheint. Und zwar ist ihr erstes Abbild die Wahrnehmung, die im Ge-
samtwesen stattfindet; und von dieser angefangen alle anderen Seelen-
arten, immer die nidchste ausgehend von der vorhergehenden, und schlie3-
lich endet dieser ProzeB bei der zeugenden und schépferischen Seelen-
art ...» ¥,

Alles Leben ist eine Ausstrahlung einer Seele; aber nicht alles Leben
hat dieselbe Vollkommenheit. Die Ursache dieser Unterschiedlichkeit
liegt nicht in der Seele: «Da nun also Leben in vielfachem Sinn gebraucht
wird und die Unterschiede sich nach seinen Trigern ergeben, ob sie die
ersten im Range oder die zweiten usf. sind, mithin ‘Leben’ ganz ver-
schiedene Dinge bezeichnet — wir brauchen es anders von der Pflanze,
anders vom vernunftlosen Tier — und da sich diese Gattungen des Lebens
nach ihrem Grade an Helligkeit oder Triibung unterscheiden, so muB} es
sich entsprechend natiirlich auch mit dem Grade der Lebenserfiilltheit
verhalten» %8,

Wenn das korperliche Leben als Ausstrahlung der Seele auch sekun-
dér ist im Vergleich zum Leben der Seele, so erfihrt es aber auch gerade
dadurch eine Aufwertung, da es als Ausstrahlung der Seele nicht von
dieser abtrennbar ist: «Und wie ist es mit dem Leben des Leibes? Nun
er hat es dadurch, daB eine andere Seele ihm zu seiten ist. Wenn nun

% Enn. III. 6.4.
97 Enn. I. 1.8.
%8 Enn. I. 4.3.



74 Vita est actus primus

der Leib vernichtet wird — denn was der Seele nicht teilhaftig ist, kann
nicht bestehen — wird also der Leib vernichtet und weder die Seele, die
ihm Leben gab, noch die, die thm zu seiten ist, reichen fiir ithn noch hin,
wie kann da sein Leben noch Bestand haben? Und ist denn also dieses
Leben vernichtet? Nein, auch dieses ist nicht vernichtet, denn auch dies
ist das Abbild einer Ausstrahlung, esist nur nicht mehr an jenem Platz»%°.
Es ist aber Aufgabe des Menschen, sich durch die Reinigung aus den
Fesseln des korperlichen Lebens zu befreien; er soll nicht ein beseelter
Leib sein, in welchem das Leibeswesen, das ja von der Seele nur ein
Spiirchen empfing, die Macht hat, so daBB dann das gemeinsame Leben
mehr dem Koérper gehort 100,

Jedes Ding hat nach Plotin zwei Akte, die aktuelle Existenz und
den sich nach auBen mitteilenden Akt. Der Dynamismus der Emanation
stiitzt sich auf diese Unterscheidung. Der nach auBen tretende Effekt
eines Wesens ist relativ selbstidndig, so dal er eine Art eigener Sub-
sistenz erhilt, obwohl er mit dem Emanationszentrum in Verbindung
bleibt. Nur so kann man sich das Hervorgehen der Dinge aus Uber-
geordnetem erkldren. Es ist jeweils ein Abbild eines Wesens, das nach
aulen tritt, das seine eigene Existenz hat wie das Licht in der Luft,
und das zugleich nur noch eine schwache Nachahmung des {ibergeord-
neten Emanationsprinzips ist. Der ganze ProzeB ist formaler Natur:
Mitteilung von Vollkommenheit und Determination der Materie. Die
Materie als aufnehmendes Element wird dafiir verantwortlich gemacht,
daB nur ein Bruchteil der reinen Vollkommenheit zur Auswirkung kommt.
Dieser ganze Vorgang ergibt nun fiir den Fall von Seele und Leben eine
besondere Auffassung von der Natur des Lebewesens. Dieses entsteht
nicht durch eine Komposition von Seele und Leib, sondern durch das
Einwirken des Seelenabbildes auf den Kérper. Das Leben als der nach
aullen tretende Akt der Seele bekommt dieselbe relative Selbstdandigkeit
wie sie alle Glieder der Emanationskette auszeichnet; es ist ein Uber-
flieBen der Seele und zugleich ein aktives Element, das Tieferliegendes
gestaltet. Es wird somit zur Form des Lebewesens, da die Seele aul3er-
halb des Kompositums bleibt.

«Alles Leben, und auch das unwerte, ist Betatigung (energeia — Akt);
Betitigung freilich nicht in der Art wie das Feuer sich betdtigt, sondern
die Betidtigung des Lebens ist, auch wenn keinerlei BewuBtsein dabei

9 Enn. IV. 5.7.
100 Enn. II. 3.9.



Vita est actus primus 75

ist, ein Bewegen, welches nicht auf das Geratewohl bewegt; denn auch
wenn die Dinge kein BewuBtsein haben und doch irgendeines irgendwie
am Leben Anteil hat, so ist es mit eins von Vernunft durchwaltet und
das heifit von Form durchdrungen; die Betitigung also, die dem Leben
zugehort, vermag Form zu geben, ihr Bewegen bedeutet ein Formen.
Es ist mithin die Betdtigung des Lebens eine kiinstlerische — so wie der
Tanzende in Bewegung ist, denn der Tanzer ist einerseits ein Abbild des
Lebens, welches in diesem Sinne kiinstlerisch ist, die Kunst ruft seine
Bewegung hervor und lenkt sie derart, da3 das Leben ihnen etwa ent-
spricht. Dies sei nur der richtigen Auffassung auch jedes beliebigen
Lebens willen bemerkt» 101,

Die gestaltende, formgebende Kraft des Lebens ist also das eigent-
liche Kompositionselement, das mit der Materie zusammen das Lebe-
wesen hervorruft. Und auch hier handelt es sich mehr um ein Erleuchten
der Materie denn als um eine eigentliche Komposition. Wenn die hohere
Seele einmal zum Grad der Lauterung gekommen ist, zieht sich der von
ihr auf die Materie fallende Lichtstrahl zuriick. So ist also alles Leben
AusfluB aus dem reinen Leben, das von der Hypostase der Intelligenz
herriithrend Urgrund aller Emanation und deren Kraft ist. Alles Werden
und Sein ist ein unendlicher Lebensstrom: «... denn sie (die Lebenskraft)
hat nicht in sich Materie, damit sie dann mit der GréBe der Masse ab-
nehmen miite und kleiner werden. Willst du nun die ewig in ihr quel-
lende Unendlichkeit fassen, dies nie ermiidende, unverwiistliche und nie
sich erschopfende Sein, das in sich selbst von Leben gleichsam iiber-
wallt ...» 102,

Im Zusammenhang dieser Arbeit muf3 aus diesem ganzen Reichtum
der Lebenslehre hervorgehoben werden, daf das Leben als eine die Reali-
tdat bestimmende Hypostase den Charakter einer der Materie iibergeord-
neten Form hat. Das Leben formt das Lebewesen. Als Ausflu3 und Ab-
bild der Seele hat das Leben seine eigene gestaltende Kraft und ruft in
der Materie eine bestimmte Vollkommenheit hervor. Die Hypostase
Leben ist also eine sekundire Form, die die Seele vertritt, da diese aus
der Ferne, von oben her, nur durch ihren Effekt gestaltend in den De-
terminierungsprozef eingreifen kann.

101 Enn,. III. 2.16.
102 Enn. VI. 5.12,



76 Vita est actus primus

3. Proklos

Die eigentliche Basis des Lebensbegriffs des Petrus Hispanus muf}
bei Proklos gesucht werden. Petrus Hispanus hatte ja im «Liber de
causis» einen direkten Zugang zur Gedankenwelt des groBen Systema-
tikers des Neuplatonismus. Bei Proklos finden sich die drei Hypostasen
«esse», «viverey, «intelligere» als Elemente und Prinzipien der Seins-
gestaltung, die sich von einander abheben und in getrennter Weise je
fiir sich ihre spezifische Determination geben. Wenn bei Plotin anlaB-
lich der drei Hypostasen noch von den verschiedenen Entwicklungs-
stadien eines einzigen Prozesses gesprochen werden kann, eines Pro-
zesses, der vom Ausgangspunkt durch die Phasen der Indetermination
zum vollen Selbstbesitz durch die Determination in der Intelligenz zu-
gleich zum Ursprungsort zuriickfindet, nimmt Proklos hingegen bereits
eine Aufspaltung der Wirklichkeit in ihre logisch irreduktiblen Faktoren
vor 193, Diese sind die eigentlichen Ursachen und Prinzipien der Realitit,
die einander je nach ihrer Universalitit unter- oder iibergeordnet sind.
Aber jedes Prinzip iibt nur den ihm spezifisch zukommenden Effekt aus:
Eine hohere Ursache wirkt auf die von ihr stammenden Dinge vor der
niedrigeren Ursache; sie wirkt auch weiterhin, wenn die niedrigere Ur-
sache ihre Aktivitit einstellt. «Thus, for example, a thing must exist
before it has life, and have life before it is human» 1%, Hieraus folgt auch,
daB die Wirkungen des héheren Prinzips Subjekt fiir die Wirkungen der
niedrigeren Ursache werden 1.

Eine Wirkung ist umso komplexerer Natur, je mehr Ursachen sie
hat 19, So lassen sich also im konkreten Sein ebenso viele Elemente der
Komposition herausstellen, wie Ursachen zu seiner Konstituierung beige-
tragen haben. Die Prinzipien werden zu Elementen %7, Das hohere
Prinzip hat eine groBere Breitenstreuung in seiner Wirkung; der Geist

103 Vgl. E. R. Dopps, Proclus, The Elements of Theology, Introd., xxv:
«I will only say that its fundamental weakness seems to me to lie in the assumption
that the structure of the cosmos reproduces the structure of Greek logic.» Die
«Stoicheiosis Theologiké» wird nach der zitierten Ausgabe und Ubersetzung von
Dobps angefiihrt (EL. Th.).

104 El. Th. prop. 70.

105 Tbd., prop. 71.

106 Thd., prop. 58.

107 Vgl. Jean TROUILLARD, Proclos, Eléments de théologie, Paris 1965,
Introd. 48.



Vita est actus primus 7

handelt vor der Seele und schlieBt sogar deren Wirkungen mit ein; und
wenn die Seele aufhort zu wirken, dann kann der Geist weiterwirken
und das Unbelebte an seiner Freigebigkeit teilnehmen lassen %8, Aber
jedes Prinzip teilt nur seine charakteristische Wirkung mit; so erhélt der
Korper das Leben von der Seele, unauflésliche Permanenz vom Geist,
und von der Henade, an der der Korper partizipiert, gottliche Einheit 1%,
Umgekehrt gilt, daBB die horizontale Vielheit auf eine einzige Ursache
zuriickgefithrt werden muB, die vielen Seelen auf die eine Seele 119, Dies
gilt fiir alle Formen 1. So gelangt man in jeder Serie zu einem ersten
Prinzip, das seine Eigenart allen Gliedern der Serie mitteilt 112,

Von dieser allgemeinen GesetzmilBigkeit werden auch die drei
Hypostasen «esse», «viverey, «intelligere» bestimmt. Sie gehéren zu den
Formen, die aus sich bestimmte Serien von Partizipationen entlassen:
«All things which participate intelligence are preceded by the unpar-
ticipated Intelligence, those which participate life by Life, and those
which participate being by Being; and of these three unparticipated
principles Being is prior to Life and Life to Intelligence» 113. Die Ordnung
unter den Hypostasen ergibt sich daraus, daf alles, was Leben und
Geist hat, auch Sein besitzt, daB3 ferner alles, was Geist hat, auch das
Leben haben mufB}. Auch wenn nun alle drei Hypostasen sich in einem
einzigen Subjekt vorfinden, werden die Grenzen zwischen ihnen nicht
verwischt: Alles ist in allem, aber in jedem nach seiner Weise und
Eigenstidndigkeit (ozkeids), denn jede Ordnung kann entweder in seiner
Ursache oder in seiner Eigenstdndigkeit oder in ihrer Partizipation
existieren. Die Beziehung der Ordnung als in sich existierend zu ihrer
Ursache ist die Partizipation; deshalb sind im Sein Geist und Leben
enthalten, da sie am Sein partizipieren. Da aber das Sein in sich eine
eigene Ordnung darstellt, miissen Leben und Geist in ihm entsprechend
eben dieser Seinsordnung sein !*. Ebenso verhalten sich auch Leben
und Geist je fiir sich den anderen Ordnungen gegeniiber. Die drei Hypos-
tasen stellen also jeweils Grunddeterminationen dar, die in sich selber
nicht hinreichend das Ganze ausschopfen; eine jede von ihnen ist aber

198 El Th,. prop. 57.
189 Tbhd.; 129,

110 Tbd., 21.

11 Thd., 22.

12 Thd., 102.

132 Thd., 101,

114 Tbd., 103,



78 Vita est actus primus

gerade dadurch Trigerin weiterer Determinationen. Das Sein ist demnach
Grund und Boden aller weiteren Determinationen im Bereich der Partizi-
pationen, also im Bereich der unter den Hypostasen in sich liegenden
Dinge; aber auch als Hypostase ist das Sein dem Leben und dem Geist
vorgeordnet 115, Die Hierarchie unter den Hypostasen wird also aus
ihrem mehr oder weniger groBen Wirkungsbereich abgeleitet; sie dndert
aber nichts daran, dal jede von ihnen im eigenen Wirkungsbereich
selbstiandiger Determinationsfaktor ist.

Die Hypostase Sein ist nun wiederum nicht einfachhin ein hyposta-
sierter Seinsakt, sondern vielmehr eine Zusammensetzung aus einem
determinierenden und einem unendlichen, also potentiellen, Element,
wie aus der bereits zitierten Proposition 138 weiter hervorgeht. Denn
als Emanationsprinzip aller aus ihr hervorgehenden Seinsreihen muf3
die Hypostase Sein die Vielheit in sich vorenthalten, ohne dabei aber
in sich selber die Einheit zu verlieren. Das Sein ist einzige und auch
einigende Vielfalt. Dieses Merkmal der inneren Komplexitdt, das auch
die Hypostasen Leben und Geist teilen 116, weist darauf hin, daB die
ganze Kausalordnung der Emanation aus den ersten Prinzipien in der
Wesensordnung stattfindet. Der Emanationsvorgang ist ja wesenhaft
ein Gestaltungsprozef3; die héchsten Prinzipien gehen eine Komposition
miteinander ein auf der Ebene des zu formenden konkreten Seienden
wie verschiedene, sich gegenseitig durchdringende Formen gemil3.der
hierarchischen Ordnung, die sie auf der Ebene der Hypostasen inne-
haben. Im gestalteten Sein kann der DeterminierungsprozeB beim Sein
als Grundlage jeder weiteren Bestimmung stehen bleiben; er kann aber
auch in der Ausgestaltung dieses noch allgemeinen Charakters des Seins
bis zum ILeben und zum Geist weitervoranschreiten. Dies wirkt sich
auf der Ebene der Partizipationen so aus, dafl das Subjekt fiir die weitere
Determinierung von der ranghdheren Ursache und Hypostase gestaltet
wird; deshalb wird die Materie vom Einen produziert, der Leib ohne
Seele vom Sein, damit er iiberhaupt Subjekt der Belebung werden
kann 17, Ebenso bleiben auf der Ebene der kérperlichen Wesen Substanz
(Sein), Leben und Erkenntnis getrennt von einander, wahrend die Seele,
die einer héheren Rangordnung angehort, diese Determinationen in einer

115 El. Th. prop. 138. — Vgl. Jean TROUILLARD, op. cit., 143, Anm. 5, wo
Trouillard den fundamentalen Charakter des Seins als «forme génératrice de
toutes les modalisations de I'un» kennzeichnet.

116 El. Th. prop. 102.

w7 Ibd.; 2.



Vita est actus primus 79

untrennbaren Einheit besitzen kann, aber auch hier ohne Verwischung
der Grenzen zwischen den verschiedenen Determinationen 18, Hieraus
wird deutlich, daB3 die héheren Prinzipien ihre Rolle als Elemente der
Dinge als formgebende Faktoren spielen.

Wie nimmt nun das konkrete Ding an seinem ihm iibergeordneten
Prinzip teil? Das Prinzip behilt unbedingt seine Unabhingigkeit von
seiner Partizipation; es bleibt in sich unpartizipiert und transzendent,
obwohl es Anlaf3 zu Partizipationen ist !1°. Andererseits aber ist seine
Immanenz in der Partizipation ernst zu nehmen; das Prinzip teilt sein
Sein selbst mit, wenn es erschafft 120, Man mufl aber zwischen zwei
Arten der Partizipation unterscheiden: Jedes Monade-Prinzip ruft zwei
Arten von Zahlen hervor, die zuinnerst vollkommenen Subsistenzen und
die Illuminationen, die nur in einem ihnen duBeren Subjekt subsistieren
koénnen. Deshalb gibt es auch zwei Arten von Seelen: solche, die in sich
subsistieren, und solche, die auf ein dulleres Subjekt angewiesen sind, so
daB sie nur noch Abbilder von Seelen sind, Widerspiegelungen der in
sich vollkommenen Seelen 12!, Das ist aber nur eine der Kraftlinien, die
die Seele ausmachen; die Seele ist nimlich noch dazu Zentrum, in dem
sich die drei Hypostasen «esse», « viverey, «intelligere» biindeln, wie bereits
gezeigt wurde 22, In der Richtung dieser zweiten Kraftquelle wird die
Seele zum idealen Ubergang zwischen der geistigen und der kérperlichen
Welt 123, Die Seele wird durch ihre innere Konstitution selbst Glied im
Gestaltungsproze des Konkreten. Wenn auch der Koérper als Subjekt
der Seele von der weiteren Ursache Sein determiniert wird, so kommt
dennoch der Seele die Belebung zu 124,

Da die Seele durch ihre Belebungsaktivitidt selbst zu einem iiber-
geordneten Prinzip wird, kann man sie in diesem Sinn nun unter dem
Gesichtspunkt der von ihr hervorgerufenen Partizipationen betrachten;
das iibergeordnete Prinzip kann ja auch von der Partizipation aus be-
trachtet und erkannt werden, da sie in abgeleiteter Weise das darstellt,
was das Prinzip, von dem sie hervorgerufen wird, in sich ist 125. Die Seele

118 FI. Th. prop. 197,

119 Tbd., 23, 24.

120 Thd., 18. — So steigt auch die Seele ganz in den Leib hinab; es bleibt
kein Teil auBerhalb des Korpers, wie Plotin dies gemeint hat. Vgl. prop. 211.

121 El. Th. prop. 64.

122 Tbd., 190.

123 Tbd., 190,197.

124 Thd., 188, 20.

125 Ibd., 65.



80 Vita est actus primus

als solche wird dementsprechend durch ihre Aktivitat gekennzeichnet, das
Seiende zu bewegen und das zu beleben, das nur ein hinzugefiigtes Leben
hat 126, Damit ist die Seele aber nicht in letzter Hinsicht zur Urheberin
des Lebens erhoben worden; auch wenn sie zugleich Leben ist und lebt,
so steht doch iiber ihr das unpartizipierte Lebensprinzip ?’. Aus dem
Gesetz der gegenseitigen Durchdringung der obersten Prinzipien, das in
jeder Ordnung das spezifische Prinzip die anderen Prinzipien nach seiner
eigenen Existenzweise enthalten sein 148t, folgt, daB fiir die Seele das
Leben ihr Sein ist; dieses Sein teilt sie dann auch durch die Belebungs-
aktivitit dem Subjekt mit, dem sie sich gegenwirtig macht 128, Das Er-
gebnis bleibt aber der Seele duBerlich; durch ihren Abstieg auf das Sub-
jekt gesellt sich die Seele unterverstandesméfBigen Lebensweisen zu, die
sie durch die Reinigung wieder abstreift 12°.

Diese kurze Darstellung diirfte gentigen, um die Verkniipfung der
Lehre von den Hypostasen «esse», évivere», «intelligere» mit den beiden
Faktoren Seele und Korper sichtbar zu machen. Obwohl die genannten
Hypostasen die letzten Prinzipien sind, auf welche die Vollkommen-
heiten Sein, Leben, Denken univok zuriickgefithrt werden, 148t Proklos
doch fiir die Lebewesen die Vermittlung der Seele und die Abfarbung der
Seelentdtigkeit auf die Hypostasen gelten. Die Seele als die sich selbst-
bewegende, ewige, lebendige Substanz 130 ist das erste Sammelbecken
fir die Ausfliisse der ihr iibergeordneten Prinzipien. Alles, was sie dann
aus sich entldBt in die Korperwelt, hat zeitlichen 3! und zweitrangigen,
abgeleiteten Wert 132; es ist aber noch ein letzter Schein, der aus der
psychischen Sphire stammt und somit auf die Hypostase «vivere» zu-
riickweist 133, Die Rolle des Lebensaktes in den Werken des Petrus
Hispanus, mag sie auch den ganz anderen terminologischen und sach-
lichen Voraussetzungen einer neuplatonischen Aristotelesinterpretation
entstammen, findet sich sachlich bei Proklos wieder in der Art, daB3 das
Leben ein UberflieBen aus der Fiille der Seele auf den Korper ist. Dieser
Lebensstrom ist zwar nur von zweitrangiger Bedeutung im Vergleich zur
inneren Fiille der Seele; aber dieses Leben ist dennoch von groBer Wich-

126 Tbd., 201.

127 Ibd., 188,

128 Thd., 189.

128 Ibd., 209.

130 Thd., 186-188.
131 Tbd., 191.

132 Thd., 65.

133 Tbd., 64.



Vita est actus primus 81

tigkeit, da es die letzte Wirkung der Hypostase Leben ist, die dem Lebe-
wesen den entscheidenden, ganzheitsprigenden formalen Stempel ein-
driickt und eine spezifische Seinsvollkommenheit schafft. Diese Gedanken-
welt der Hypostasen und ihrer Wirkungen im konkreten Seienden sollte
einen bedeutenden Einflufl auf die Lebensdefinition gewinnen, die Petrus
Hispanus durch die Vermittlung des «Liber de causis» gibt, in dem die
von Proklos gegebene Lebensdefinition fibernommen ist: «Vita est pro-
cessio ex ente primo, quieto, sempiterno et primus motus» 134,

4. Der Ewnfluf des Dionysius Pseudo-Areopagita

Das Gedankengut des Proklos wurde dem Mittelalter nicht nur {iber
das dem Aristoteles zugeschriebene Werk «Liber de causis» bekannt,
sondern schon viel frither durch die Ubersetzungen der Werke des Pseudo-
Areopagiten. Seit Johannes Scotus Eriugena konnte sich die langsam
entstehende Philosophie des Mittelalters mit einer Mentalitit vertraut
machen, die J. Hirschberger mit dem Begriff «Schichtungsontologie»
kennzeichnet 1%, Es handelt sich um die Aufteilung allen Seins in be-
stimmte Vollkommenheitsbereiche, die sich jeweils, ausgehend vom Sein,
durch Hinzufiigen einer spezifischen Differenz unterscheiden. Die Ge-
schichte des Universalienstreites zeigt, mit welchem Realismus manch-
mal die verschiedenen logischen Abstraktionen unter dem EinfluB des
Teilhabegedankens zu iibergeordneten Realitdten erhoben wurden. Der
proklische Gedanke der Teilhabe, wenn auch von Dionysius unter Ein-
fluB christlicher Lehren stark abgewandelt 3¢, ist immer noch wesent-
liches Element der Welterklarung. Die Hypostasen «esse», «viverey, «in-
telligere» kehren in verschiedenen Interpretationen in allen wichtigen
Werken der Philosophie des dreizehnten Jahrhunderts wieder; sie bilden
sozusagen den stereotypen Aufril} der innersten Konstitution des Uni-
versums. Die Werke des Dionysius, die an allen Schulen interpretiert
wurden, liefern mit diesem Schema zugleich die grundsitzlichen philo-

13%# Liber de causis, hrsg. v. Otto BARDENHEWER, Freiburg 1882, 179, § 17.
Vgl. El. Th. prop. 102: «Life is the first procession or movement away from the
steadfast substance of Being.»

135 J. HIRSCHBERGER, Geschichte der Philosophie, Bd. I, 392.

136 Vgl. Endre von Ivanka, «Teilhaben», «Hervorgang» und «Hierarchie»
bei Pseudo-Dionysios und bei Proklos (Der «Neuplatonismus» des Pseudo-
Dionysios), in: Actes du XIe Congrés international de philosophie, Vol. XII,
153-158.

6



82 Vita est actus primus

sophischen und theologischen Uberlegungen iiber die Art und Weise des
Verhéltnisses dieser Hypostasen zu Gott — Gedanke der Teilhabe — und
dariiber, wie die Dinge in ihren EinfluBbereich geraten — Gedanke der
iibergeordneten und gestaltenden Prinzipien. Der EinfluB dieser Doktrin
auf den Lebensbegriff des Petrus Hispanus soll nun untersucht werden.
Dem Petrus Hispanus selbst wird ein Dionysius-Kommentar zuge-
schrieben; an Hand dieses Kommentars soll einerseits das dem Mittel-
alter vererbte Gedankengut des Dionysius und andererseits dessen Ein-
fluB auf den Lebensbegriff des Petrus Hispanus sichtbar gemacht
werden 137,

137 Pedro Hispano, Exposi¢do os livros de Beato Dionisio Areopagita
(Expositio librorum Beati Dionysii). Fixacdo do texto, prélogo, introdugdo et
notas do P. Manuel Aronso S. J., Lisboa 1957 (Instituto de Alta Cultura, N. 8).

Die Authentizitdt dieses Kommentars ist nicht unbestritten. Francis
RueLLo hat in den Archives d'Histoire doctrinale et littéraire du moyen age,
Bd. 27 (1952), 141-181, «Un commentaire dionysien en quéte d’auteur», seine
Untersuchungen iiber den Autor des Kommentars verdffentlicht, der im wesent-
lichen in den drei zugédnglichen Quellen, zwei Handschriften und die Ausgabe
in der Lateinischen Patrologie Bd. 122, Kol. 267-284, unter derselben Text-
tradition tiberkommen ist. Die Handschrift von Miinchen gibt Petrus Hispanus
als Autor; die Handschrift von Besangon ist ohne Autorenangabe, wihrend in
der Lateinischen Patrologie Johannes Scotus Eriugena als Autor angefithrt wird.
F. Ruello schreibt den Kommentar dem Adam von Marsh zu, da die Autor-
schaft des Scotus Eriugena wegen der ersichtlichen Abhangigkeit des Kommentars
von Thomas Gallus auszuschlieBen ist, und da Petrus Hispanus auch nicht in
Frage zu kommen scheint wegen gewisser Thesen in der Doktrin des Kommen-
tars, die den Thesen der psychologischen Werke des Petrus Hispanus nicht
entsprechen. Zu Recht verwundert sich deshalb F. VAN STEENBERGHEN, La
philosophie au XIIIe siécle, Louvain-Paris 1966, 135, Anm. 39, daB Aronso
in der Textausgabe des umstrittenen Dionysius-Kommentars in keiner Weise
der Studie von F. RUELLO Rechnung trigt und sie nicht einmal zitiert. P. ALONSO
legt aber in seiner Textausgabe ausfithrlich dar, daBl zwischen den Thesen des
Dionysius-Kommentars und jenen der psychologischen Werke kein Widerspruch
besteht.

Die Beweise, die F. RUELLO gegen die Autorschaft des Petrus Hispanus
anfiihrt, op. cit. 167 f., sind aber keineswegs entscheidend. Sein erster Beweis
miiBte gerade zum Gegenteil fithren: Die Substanz ist sowohl in den psycholo-
gischen Werken als auch im Dionysius-Kommentar aus denselben Bestandteilen
zusammengesetzt. F. RUELLO ist in dem Satz, den er zitiert (Expositio, 256, 3 ff.),
die Besonderheit des Lebensaktes, der ja das Problem der hier angestellten
Untersuchung ausmacht, entgangen, so da3 er die Zitation an der entscheidenden
Stelle abbricht: « Et merito landandus est talis causa omnium, quo ad materiam,
et principium, quo ad formam, et substantia quo ad compositum ex utraque, et
vita quo ad animae inspirationem...» Das letzte Satzglied fehlt in der Zitation
RuEeLLos. Es ist aber sehr wichtig, wie aus Expositio 399,5 ff. hervorgeht, wo
der Seinsakt als Bindeglied zwischen Form und Materie dargestellt wird. Somit
finden sich, wie in SA, 17,7 ff., vier Seinskomponenten vor, die zur Konsti-



Vita est actus primus 83

In Gott ist alles enthalten, alles hat an ihm teil, wie an der Sonne
Licht und Leben teilhaben. In De div. nom. V. 8 wird dargelegt, daB
in ihm die Urbilder alles Seienden priexistieren in einer tiberwesentlichen
Einheit. Das Enthaltensein der Dinge in Gott ist ein Enthaltensein der
Ideen im Geiste Gottes. Aber man mul3 darauf achten, daf3 alle theo-
logischen Aussagen iiber Gott den Stempel der menschlichen Abstrak-
tionstidtigkeit tragen. Wenn man die Priexistenz des Seienden als Idee
im Geiste Gottes aussagt, darf man die so in Gott projizierte Vollkommen-
heit nicht mit der entsprechenden Vollkommenheit Gottes und schon
gar nicht mit dem Wesen Gottes verwechseln. Alle Aussagen miissen
durch die negative Theologie korrigiert werden, so da3 Dionysius schlie3-
lich Gott in seiner bekannten Terminologie «superbonump, «superdeus»,
¢supersubstantiale», «supervivens», «supersapiens» nennt: «et quae-
cumque excedentis sunt remotionis. Cum quibus et causalia omnia bonum,
pulchrum, existens, vitae generativum, sapiens et quaecumque ex benig-

tuierung der Substanz beitragen: Form, Materie, Kompositum und der von der
Form auf die Materie fiberspringende Seinsakt, der das Kompositum als Subjekt
hat. Das Leben ist nur ein Sonderfall, der der Seele als Form des Koérpers ent-
spricht. Dieser Seinsakt wird manchmal bei Petrus Hispanus essentia genannt:
es handelt sich aber nur um das Sein als Wesensakt des Kompositums, wie gezeigt
werden wird. Die innere Konstitution des Seienden wiirde also gerade fir die
Autorschaft des Petrus Hispanus sprechen.

Die Beweise aus der Erkenntnisordnung sind mit Vorsicht handzuhaben.
Der Dionysius-Kommentar ist ein theologischer Text. Deshalb ist sehr wohl
denkbar, daB3 sich sein Autor sehr nahe an die Autoritit des Areopagiten hilt,
ohne einen Zusammenhang mit philosophischen Thesen herstellen zu wollen.
Dazu ist Petrus Hispanus kein origineller Denker; er sucht sich die Texte aus,
die in seine allgemeine Linie passen, ohne die einzelnen Elemente in eine gewach-
sene Synthese und in volle Ubereinstimmung miteinander zu bringen, wie dies
auch z. B. fiir Albertus Magnus der Fall ist. Die Argumente fiir und gegen die
Authentizitit des Kommentars sind also vorsichtig zu gebrauchen, indem man
sich bewul3t bleibt, daBl der Autor in einer Zeit schreibt, in der die groflen
Synthesen erst heranreifen, daB man also mit der Unausgereiftheit der Denker
zweiter Ordnung zu rechnen hat. Zu den Beweisen fiir die Authentizitit, die
P. Aronso gibt, ist zu sagen, daB auch diese nicht, trotz der Ubereinstimmung
in wichtigen Punkten zwischen Kommentar und den psychologischen Werken,
ein letztes Wort darstellen; die im Kommentar wiederkehrenden Elemente sind
charakteristisch fiir eine breite Schicht von Denkern, die alle aus denselben und
wenig zahlreichen Quellen schépfen. Wenn deshalb der umstrittene Dionysius-
Kommentar hier miteinbezogen wird, soll dies kein Entscheid fiir die Autor-
schaft des Petrus Hispanus sein. Es reicht im Rahmen dieser Arbeit vollstindig
aus, Ubereinstimmung in wichtigen Punkten festzustellen, um die Lebensphilo-
sophie des Petrus Hispanus, die, wie noch zu zeigen ist, deutlich Spuren des
Areopagiten aufweist, in Zusammenhang mit diesem Kommentar zu bringen.



84 Vita est actus primus

nis ipsius donis omnium bonorum causa nominatur 38, Der Gedanke ist
also der, daB eine Aussage iiber Gott notwendig eine Aussage iiber den
Ursprung einer geschopflichen Vollkommenheit sei, die in der «via re-
motionis» auf Gott zuriickweise. «Etenim bona Dei denominatio totos
causae omnium processus manifestans et ad existentia et non existentia
extenditur et super omnia est; vitae autem ad omnia viventia extenditur
et super viventia est; sapientiae vero ad omnia intellectualia et ratio-
nalia et sensitiva extenditur et super omnia ista est» 139, So interpretiert
denn auch der Kommentator: « Et cum dicimus Deum esse aut vitam aut
substantiam, nihil aliud intelligimus his nominibus nisi processus Dei
in nos et participationes virtuosas deificae plenitudinisy 140,

Alle Seinsvollkommenheiten sind somit Partizipationen aus einem
transzendenten Prinzip. Sein, Leben und Denken sind solche Vollkom-
menheiten; sie umfassen die ganze geschopfliche Welt, deren Stufenbau
dadurch entsteht, daBl die Dinge nur an einer oder an mehreren dieser
Vollkommenheiten teilhaben. Alle aber sind Teilnahme der entspre-
chenden, transzendenten Vollkommenheit Gottes: «Inanimata siquidem
Deo participant per suum esse. Deitas est enim esse omnium, quae est
super omne esse... Viventia autem per virtutem vivificam participant
vita deitatis quae est super omnem vitam. Rationalia autem, idest
homines, et intellectualia, idest angeli, participant sapientia Dei... Mani-
festum est autem quod illae substantiae familiarius ei conjunguntur,
quae multiplicius et copiosius eo participant» #!. Die Gutheit Gottes ist
hierbei das Emanationsprinzip, wihrend das Sein Gottes hinsichtlich
des Endpunktes (¢terminus») der Emanation an erster Stelle steht; aber
alle Namen, die der hochsten Ursache gegeben werden, haben einen
Bezug auf diese, insofern sie einen Fluxus ausiibt 42

138 Expositio, De div. Nom., 285,11 ff., im Dionysius-Text (T). — Der
Akzent in der vorliegenden Untersuchung des Einflusses des Dionysius liegt auf
dem Verstindnis, das die mittelalterlichen Autoren von den Dionysiustexten
hatten. Deshalb sei es erlaubt, auf eine genaue Abgrenzung zwischen Text und
Kommentar zu verzichten. In den Anmerkungen wird jeweils der Ursprung der
Zitationen (T oder K) angegeben.

139 Tbd., 385,18 ff. (T).

140 Expositio, De div. Nom., 294,34 im Kommentar (K).

141 Expositio, De ang. Hier., 41,13 ff. (K); vgl. 40,21 ff. (T).

142 Expositio, De div. Nom., 247,7 ff. (K). — Der Autor spricht von den
«nomina essentialia», z. B. das Gute, das Sein etc., im Gegensatz zu den «nomina
personalia» Vater, Sohn, Heiliger Geist.



Vita est actus primus 85

Alle Dinge haben ihr Dasein als Partizipationen Gottes auf Grund
dieses Fluxus. Dabei wird jede Vollkommenheit direkt an das Ursprungs-
prinzig angekniipft, so daB es also moglich ist, ein Seiendes in ein
Spektrum der verschiedenen Vollkommenheitsprinzipien aufzugliedern,
wie ein Lichtstrahl, der dem AuBeren nach ein einheitliches Ganzes ist,
sich im Spektrum als die ganze Farbenskala erfiillend enthiillt. Allerdings
miiBte man dann, iiber diesen Vergleich hinausgehend, Lichtstrahlen
verschiedenen Reichtums annehmen und mit einem Mindestsektor fiir
alle, den des Seins, da das Sein Grundlage aller anderen Vollkommen-
heiten ist. «Omnia quae dicta sunt, Deo participant per aliquem modum
communionis, et ipse a nullo existentium recedit... Et universaliter si
aliquid aliquo modo est, ipsum in ipso praeexistente et est per vitam et
intelligitur per sapientiam et salvatur per providentiam. Et ante omnes
alias participationes quae scilicet a Deo conferuntur, essentiae partici-
patio antefertur» 1. Wenn diese Aufgliederung in den Partizipationen
maglich ist, so nur deshalb, weil in Gott selbst die Vollkommenheiten je
fiir sich ihren spezifischen Effekt zur Teilhabe emanieren lassen: «Inten-
dit autem laudare manifestas processus bonitatis ... et divinam essen-
tiam quae dat esse et vitam quae dat vivere et sapientiam quae dat
sapere ...» 144, '

Die Partizipationen spiegeln in einer gewissen Weise die Vollkom-
menheit ihres Prinzips wider. «Ipse (Deus) est enim aevum aevorum,
idest quieta et uniformis vita sanctorum et angelorum, qui est ante
saecula idest ante’ omnem motum et successionem vel durationem om-
nium creatorum» 5. Gott ist also das ruhige und gleichférmige Leben
der Heiligen und der Engel, die somit Anteil an der Ewigkeit Gottes

143 Expositio, De div. Nom., 393, 13 ff. (K). — Vgl. «Liber de causis», § 17
(op. cit. 178,19 ff.): «Res omnes habent essentiam propter ens primum, et res
vivae omnes sunt motae per essentiam suam propter vitam primam, et res
intelligibiles omnes habent sapientiam propter intelligentiam primam...» Aber
die Perspektiven verschieben sich dann, wenn es um die Modalitdt der Informie-
rung geht: «Redeamus autem et dicamus quod ens primum est quietum et est
causa causarum, et si ipsum dat omnibus ens, tunc ipsum dat eis per modum
creationis. Vita autem prima dat eis quae sunt sub ea vitam non per modum crea-
tionis, immo per modum formae. Et similiter intelligentia...» Bei Dionysius
hingegen ist alle Kausalitit aus Gott. — Zur Prioritdt des Seins vgl. Elementatio
theologica, prop. 101.

14+ Tbd., 327,27 (K).

145 Tbd., 392,20 (K). — In der Lebensdefinition des Petrus Hispanus tauchen
die Eigenschaftsworter «quieta et uniformis» wieder auf; diese Elemente stammen
aus Proklos, El. Th., prop. 102, und finden sich auch im «Liber de causis», § 17.



86 Vita est actus primus

erhalten. Gott teilt seine Vollkommenheit mit. Warum aber nimmt nicht
jedes Geschopf soviel auf, wie es seinem geschopflichen Charakter méglich
wire? Der Seinsabstieg wird durch die Empfangsbereitschaft der Kreatu-
ren erklart, so daBl die einen in einer Hinsicht, die anderen in mehreren
an Gott teilnehmen kénnen %, Die Partizipationen sind ja nur eine
schwache Nachahmung ihres Prinzips; es besteht eine Trennung zwischen
Ursache und Verursachtem: «Ipsae autem causae a causatis segregantur
et supercollocantur secundum proprii principii rationem». Das Feuer
erwdrmt und verbrennt; aber diese Tatigkeiten beziehen sich nicht auf
das Feuer selbst, das sich also nicht selbst erwdrmt und verbrennt; das
Leben belebt, lebt aber nicht selbst; das Licht erleuchtet, aber nicht
sich selbst 7. Der Grund hierfiir liegt darin: «Causata causae sunt quales-
cunque ipsius imagines, modicum quid ipsius causae demonstrantes ...»;
Licht und Leben sind in substantieller Weise, also in groBerer Reinheit
und Einheit, zuerst in den Ursachen, dann erst in den Effekten 8. Die
Partizipationen sind deshalb nur eine Art Strahlenkranz, der den eigent-
lichen Vollkommenheitskern umgibt und von ihm getrennt ist, obwohl
das ganze Sein den Partizipationen stindig von diesem Kern in einem
formalen EinfluBproze zukommt.

Die Gedankenginge des Dionysius bleiben also in der groBen neu-
platonischen Tradition, in der die Vollkommenheiten der Geschépfe Aus-
fluB aus den iibergeordneten Prinzipien sind, die diese Vollkommen-
heiten in reiner Form enthalten. Die Kausalitdt dieser Prinzipien ist die
Kausalitdt der tiberquellenden und auf die Materie herabsteigenden
Form. Sein, Leben und Denken sind somit gestaltgebende, ihre Voll-
kommenheit mitteilende iibergeordnete Formen. Was immer im Uni-
versum an diesen Vollkommenheiten teilhat, ist von diesen informiert
worden, aber so, dal nur ein Abbild und ein Bruchstiick der {ibergeord-

146 Expositio, De ang. Hier., 40,16 (K): «Deo enim qui est causa omnium
et bonitas omnibus praeeminens, proprium est vocare existentia ad commu-
nionem sui ipsius juxta uniuscuiusque creaturae capacitatem. Quaedam enim
capaces sunt essentiae, vitae, scientiae, bonitatis et beatitudinis. Quaedam unius
tantum istorum, idest essentiae. Quaedam plurium.» - Vgl. Enn.I1.1.12:
«... sondern schuld ist das Erleuchtete.» In der Art fragt sich auch Dionysius,
warum aus Gott, der doch ein einziges Siegel ist, verschiedene Effekte hervor-
gehen. Auch fiir ihn ist die Materie schuld, daf3 die eine und in sich unaufgeteilte
Vollkommenheit des Siegels bei der Mitteilung aufgespalten wird. Expositio,
De ang. Hier. 292,15 (T).

147 Expositio, De div. Nom., 296,15 (T); vgl. zur Anwendung dieses Prinzips
auf Gott: ibid. 318,7 ff. (T).

148 Thd., 296,26 (K).



Vita est actus primus 87

neten Vollkommenheiten auf die Materie herabsteigt und diese infor-
miert 149, Dieser Gedanke beruht in letzter Analyse auf Plotin, der zwei
Akte fiir jedes Wesen annimmt: einen, der dem Wesen zuinnerst ist und
seine Existenz ausmacht, und einen zweiten, durch den das Wesen seinen
Dynamismus nach aullen weiterleitet und durch den die eigentliche In-
formation der Dinge sich vollzieht.

In dieser reinen Form ist allerdings der Neuplatonismus im Mittel-
alter nicht vertreten worden. Andere Elemente schieben sich zwischen
die tragenden Gedanken des Neuplatonismus und geben ihm eine charak-
teristische Physiognomie im dreizehnten Jahrhundert. Es handelt sich
um die aristotelische Terminologie, so wie sie Ibn Gabirol im «Fons vitae»
darstellt. Dazu kommen dann die eigentlichen Texte des Aristoteles, fiir
deren Interpretation Gabirol durch seinen Neuplatonismus besonderer
Pragungsart schon die notwendigen Elemente mundgerecht gemacht
hatte, so daB3 schlieBlich nicht Aristoteles, sondern der Neuplatonismus
im aristotelischen Gewand assimiliert wurde; inhaltlich war das Mittel-
alter hierfiir durch Dionysius vorbereitet worden. So verwundert es nicht,
daB der hier behandelte Dionysius-Kommentar Elemente zur Textinter-
pretation verwendet, die jedenfalls terminologisch, und in mancher Be-
ziehung auch inhaltlich, nicht zum Text passen.

Es liegt noch ganz in der Linie des Areopagiten, wenn Proklos zur
Interpretation herangezogen wird: «Siquidem omnia principia existen-
tium participant esse. Et per esse et sunt et principia sunt et prius
naturaliter sunt; postea principia sunt et finis viventium, ut dicatur per
se vita viventium principium esse» °°. Aber der Kommentator kennt zu-
dem noch eine andere Seinsterminologie, auch wenn diese fiir ihn letzt-
lich denselben neuplatonischen Sachverhalt ausdriickt 1°1: das «esse in
actu», das dreifacher Natur sein kann: «actus incompletus», der auf die
Bewegung in ihrer aristotelischen Definition («actus existentis in potentia

149 Vgl. Aimé Forest, La structure métaphysique du concret selon saint
Thomas d’Aquin, Paris 1931, 69: «Les platoniciens ont tout ramené a des formes
simples et séparées, comme aux principes d’ou... procédaient I'étre et la généra-
tion... La causalité de 1'idée suppose une information beaucoup plus qu’'une créa-
tion, puisque les formes supérieures sont participées dans les étres inférieurs.»

150 Expositio, De div. Nom., 394,25 (K); vgl. 395, 1. — Vgl. Liber de causis
§ 11 (op. cit. 175,1 ff.): ... in esse sunt vita et intelligentia, et in vita sunt esse et
intelligentia, et in intelligentia sunt esse et vita... Causatum ergo in causa est
per modum causae, et causa in causato per modum causati...

151 In einem spéteren Abschnitt wird die Permanenz der neuplatonischen
Information in der neuen Terminologie aufgewiesen.



38 Vita est actus primus

secundum quod huiusmodi») zutrifft; «actus completus», der einerseits
das aktuelle Sein des Dinges als in sich ruhender Akt ausdriickt, aber zu
seiner Aktualisierung als Koprinzip der Potentialitit des Dinges bedarf,
schlieBlich das gottliche Sein, das jeder Potentialitdt entbehrt und das
Zusammentfallen von Wesen und Sein bedeutet 152, Es taucht hier also
indirekt die bereits angetroffene Unterscheidung auf zwischen der Form,
die nur in der Materie existieren kann, und der Form, die die Materie
nur zur Aktualisierung braucht; das Sein wird ja von der Form gegeben.
Diese von Proklos vorbereitete Unterscheidung wird in Zusammenhang
mit aristotelischem Gedankengut gebracht.

Dem Kommentator schwebt ferner ein Lebensbegriff vor, der in
seiner Terminologie iiber Dionysius hinausgeht. Der Umstand, dal Gott
nicht hinreichend mit dem Begriff Leben gekennzeichnet werden kann,
beruht fiir ihn auf der Tatsache, dal Gott keine sensitive, vegetative und
rationale Seele hat; das Leben wird also als Folgeerscheinung der Seele
betrachtet 13, Da bei Dionysius das Leben eine Idee Gottes ist, die als
Prinzip die Partizipationen des Lebens aus sich entldi3t, muf3 sich in
die Interpretation des Kommentators ein Element eingeschoben haben,
das den Partizipationsgedanken in die spezielle Gestalt des Dynamismus
der Form, die durch ihr Auftreffen auf die Materie das Leben hervorruft,
hineinzwéangt. So wird dann auch das Leben als «actus» bezeichnet 54,
Es wird also ein Lebensbegriff vorausgesetzt, der im Dionysiustext selbst
nicht gegeben ist. Es scheint, dal das Leben als «actus» bereits die spezi-
fische Form eines von der Form auf die Materie iiberspringenden Seins-
aktes hat, der die einfache Informierung der Materie durch das Leben als
Abbild der Seele — Plotin — oder das Leben als hochstes Vollkommenheits-
prinzip — Proklos — so abdndert, daB der Lebensakt nun innerhalb eines
Kompositums aus Materie und Form Akt des ganzen Kompositums wird.
Das Leben ist nicht mehr nur e Strahl, der aus der Welt der iiber-
geordneten Vollkommenheitsprinzipien hervorgeht und den einen spezi-
fischen Effekt bewirkt, sondern es ist Bindeglied zwischen Form und
Materie. Dieser Gedanke bleibt indessen noch grundsitzlich in der neu-
platonischen Tradition, da ja auch bei Proklos die Seele als Sammel-
becken der Vollkommenheitsausstrahlungen der tibergeordneten Prinzi-

152 Expositio, De div. Nom., 390,29 f. (K).

153 Expositio, De div. Nom., 268,22 (K).

154+ Expositio, De ang. Hier., 54,13 ff. (K): «Quia amor vita est et vita actus
continuus est...»



Vita est actus primus 39

pien die in sich aufgespeicherten Vollkommenheiten an die Materie
weiterleitet. Es hat sich aber eine Wandlung darin vollzogen, dall der
Konstituierungsproze8 in aristotelischer Terminologie beschrieben wird,
so daB auf den ersten Blick der Seins- oder Lebensakt die Seinsaktualitét
des Kompositums auszudriicken scheint; in Wirklichkeit bleibt jedoch
dieser Akt in der Linie der Informierung durch ein iibergeordnetes Prinzip.

Ein deutlicher Hinweis fiir das Fortbestehen des neuplatonischen
Grundgedankens von der Informierung der Realitdt durch iibergeordnete
Prinzipien findet sich bis in die Aufgliederung der Substanz in ihre Be-
standteile hinein: «Et merito laudandus est talis causa omnium, quo ad
materiam et principium, quo ad formam et substantia ad compositum
ex utroque, et vita quo ad animae inspirationem ....» . Der Kommen-
tator unterscheidet also einerseits auf der Ebene der Substanz Materie,
Form, Kompositum und Einhauchung, andererseits auf der Ebene der
Kausalitit Gottes diesen Gliedern in der Reihenfolge entsprechend Ur-
sache, Prinzip, Substanz und Leben. Die Materie wird geschaffen, wobei
Gott als causa bezeichnet wird; fiir die Form ist er Prinzip, indem er
Bewegung mitteilt 1. Jedem Glied der Substanz entspricht ein iiber-
geordnetes Prinzip in Gott. Dionysius spricht im kommentierten Text
nicht von Form, Materie und Kompositum: «Et ut simpliciter dicatur
viventium vita, existentium substantia, omnis vitae et substantiae
causa ...» 157, Aber der Kommentator verbindet ganz natiirlich die beson-
dere Gliederung der Substanz mit bestimmten Partizipationsprinzipien,
so daB} die aristotelischen Elemente der Substanz, wie der Kommentator
sie auffaBt, jeweils Endpunkte eines bestimmten Vollkommenheits-
prinzips Gottes werden: die Materie aus der Kausalitdt, die Form aus
dem Prinzip — worunter man sich wahrscheinlich das plotinische Bild des
Hervorgehens des Lichtstrahles aus dem Vollkommenheitszentrum vor-
zustellen hat — das Kompositum aus der Substantialitit und die Ein-
hauchung der Seele aus dem Leben.

Dieses letztere Element ist so zu erkldren, daBl das Leben als ge-
trennte Vollkommenheit von der Seele ausgeht, daf3 ihm also durch das
Einhauchen der Seele eine neue Vollkommenheit gegeben wird, die sich
an ein besonderes Prinzip Gottes, das Leben, als Partizipation ankniipft.

155 Expositio, De div. Nom., 256, 3 (K).

156 Tbd. 256,28 ff. (K); 274,14: «Causa est per materiae creationem et prin-
cipium per formationem.»

157 Expositio, De div. Nom., 255,13 (T).



90 Vita est actus primus

Das Leben muB3 als Bindeglied zwischen Seele und Kérper angesehen
werden. Die Einheit ist ja fiir Dionysius auch eine Idee Gottes, die ihre
Partizipationen aus sich entldBt: «Procedunt autem ea quae sunt inde-
ficientis virtutis et ad homines et ad animalia et plantas et totam omnis
rel naturam et firmat unitam et ad sui invicem amicitiam et commu-
nionem ... et animae et corporis conjunctionem continet» 38, Diese Ver-
bindung von Leib und Seele schafft ein besonderer Akt, das Leben; denn
man muf hier den Parallelismus von Sein und Leben gelten lassen. In
dieser Hinsicht gibt der Kommentator eine ausfithrliche Erkldrung fiir
den Seinsakt: «Nota quod creaturae perfectio non statim habetur in suis
principiis separatis quae sunt materia et forma. Quorum neutrum secun-
dum se habet esse perfectum. In conjunctione autem unius ad alterum
perficitur, quia in suo esse determinato constituitur. Verum ante con-
junctionem ipsorum contigit ibi esse distantiam, distantia vero non est
sine medio, ideo et in perfectione creaturae invenitur secundum Diony-
sium principium, medium et finis secundum quae tria ponunt philosophi
perfectionem cuiuslibet creaturae, ut videlicet per primum intelligantur
ipsa principia, per medium inclinatio unius ad alterum naturalis, per
finem conjunctio utriusque in actu essendi» *°. Aus dem eindeutig von
Gabirol stammenden Gedanken, daB3 das «esse perfectum» erst aus der
Verbindung von Form und Materie entsteht, folgert der Kommentator,
daB dieser so entstandene Seinsakt eine besondere Funktion der Vermitt-
lung, der Einheit zwischen Form und Materie zu erfiillen hat. Wenn man
sich nun die oben festgestellte Aufgliederung der Substanz vor Augen hilt
in ihrer Verkniipfung mit den {ibergeordneten Vollkommenheitsprinzi-
pien, die als Ideen Gottes jeweils ihre besonderen Partizipationen her-
vorrufen, und damit den Seinsakt als Bindeglied zwischen Form und
Materie vergleicht, ergibt sich fiir die Substanz eine Aufteilung in Form,
Materie, Kompositum und einen Wesensakt. Damit ergibt sich auch fiir
das Leben die besondere Stellung, die dem Seinsakt zukommt, was ganz
dem dionysischen Gedanken der Einheit als Vermittlungsfaktor zwischen
verschiedenen Ebenen entspricht.

Man kann also in Dionysius den eigentlichen Vermittler sehen, durch
den — vom Teilhabegedanken des Proklos aus — die Hypostasen «esse»,
«viverey, «intelligere» dem Mittelalter tiberliefert wurden. Zugleich wird
auch ein Substanzbegriff iiberliefert, der es erlaubt, in Verbindung mit

158 Tbd. 424,3 ff. (T).
159 Expositio, De ang. Hier., 399,5 ff. (K).



Vita est actus primus 91

den Vorstellungen Gabirols alle Bestandteile der Substanz als Partizi-
pationen der Ideen Gottes zu betrachten. Die Einstrahlungen aus den
iibergeordneten Prinzipien tragen den Charakter der Form, da nur die
Materie von Gott als Ursache geschaffen wird, wédhrend alles Formhafte
von Gott als Prinzip ausgeht und das Kompositum vermittels des von
der Form auf die Materie iiberspringenden Wesensaktes konstituiert.
Der bei Plotin herausgestellte Gedanke des doppelten Aktes jeden Wesens
ist also immer noch lebendig, da Form und Materie zwei relativ selb-
stindige Faktoren sind, deren grundsitzliches Getrenntsein nur durch
den Wesensakt, das heiBBt Sein, Leben und Denken, iiberbriickt wird.
Dieser Akt gewinnt seinen eigentlichen Gehalt durch den Teilhabe-
gedanken, wonach Sein, Leben und Denken Partizipationen eines h6heren
Prinzips werden.

Die terminologische Entstehung des «actus primus» und die Stellung,
die er im konkreten Kompositum einnimmt, setzt einen komplizierteren
Werdegang voraus, wie noch zu zeigen ist. Bis jetzt sollte nur klargestellt
werden, dafl die Hypostasen «esse», «viverey, «intelligere», so wie sie im
Mittelalter und im besonderen unter Beriicksichtigung des Lebens als
«actus primus» bei Petrus Hispanus bekannt sind und dementsprechend
gebraucht werden, einmal aus der Unterscheidung des doppelten Aktes
des konkreten Wesens stammen, und zum anderen als Partizipationen
bei Proklos und Dionysius an ein iibergeordnetes Emanationsprinzip an-
gefiigt werden. Damit ist aber auch schon der formale Gehalt dieser
Hypostasen, so wie sie in bestimmten Kreisen der mittelalterlichen Philo-
sophie angewandt werden, gegeben als Partizipationen ihrer entspre-
chenden Emanationsprinzipien und als formal determinierende Fak-
toren der Seinskonstitution. Sie sind also keine Wirkursachen, denen
bestimmte Aufgabenbereiche zugewiesen werden koénnten. Die Proble-
matik der «causa efficiens» tritt dementsprechend auch bei Petrus His-
panus erst dann auf, wenn es um die letzte Durchfiihrung der Perspek-
tive der Seele als Form beziiglich ihrer Aktivititen im Korper vermittels
der Seelenkrifte geht 160,

160 In einem folgenden Beitrag soll der Zusammenhang aufgezeigt werden,
der zwischen der Lehre des Petrus Hispanus vom Leben als ¢actus primus» und
der neuplatonischen Tradition besteht.



	Vita est actus primus

