
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 16 (1969)

Heft: 1

Artikel: Vita est actus primus

Autor: Kohlmeier, Johann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760426

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760426
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Johann Kohlmeier

Vita est actus primus

Ein Beitrag zur Erhellung der Geschichte der Philosophie
der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts

anhand der Lebensmetaphysik des Petrus Hispanus

Einleitung

Die Geschichte der Philosophie des 13. Jahrhunderts wird in ihren
markantesten Zügen durch das Bekanntwerden der Werke des Aristoteles

und durch das Ringen um deren Interpretation und Integration in
ein christliches Weltbild bestimmt. Nicht nur aufgeschlossene Geister
verwenden Aristoteles. Auch diejenigen, die sich nicht besonders mit
dem vollendeten Vertreter einer außerhalb des Christentums entstandenen

Weltschau befreunden können, müssen sich in den entscheidenden
Problemen mit Aristoteles auseinandersetzen. F. Van Steenberghen
vertritt sogar die Meinung, daß vor den Verurteilungen von 1270 und 1277

der Aristotelismus in verschieden reinen und eklektischen Formen die

philosophische Grundhaltung der meisten Denker - so auch Bonaventuras

- bestimmt. Der philosophische Augustinismus sei erst das Resultat
der genannten Verurteilungen 1.

Die Tatsache, daß sich aristotelische Elemente in den meisten Werken
der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts vorfinden, ist unbestreitbar. Man
denke nur an die Schlüsselbegriffe der Physik und Metaphysik: Form
und Materie, Substanz, Akzidens. Aber diese Begriffe waren schon seit

Beginn unseres Zeitalters wissenschaftliches Gemeingut geworden und
konnten deshalb auch synkretistische Gedankengänge weitervermitteln.

1 F. Van Steenberghen, La philosophie au 13e siècle, Louvain-Paris 1966.



Vita est actus primus 41

Tatsächlich begegnete das Mittelalter zuerst einem Aristoteles, der durch
die Übersetzungen arabischer Aristotelesinterpretationen und
pseudoaristotelischer Schriften wie dem «Liber de causis» gekennzeichnet war.
Wie sollte den Denkern des frühen 13. Jahrhunderts, als sie nun vor den

Schriften des Aristoteles selbst standen, ein sofortiger Zugang zum
genuinen Aristotelismus offen stehen, nachdem sie derartig darauf
vorbereitet waren Mußte nicht die ihnen von weit her überlieferte Gesamtschau

aus teils patristischen, teils philosophischen Quellen ihre
Interpretation beeinflussen?

Die folgende Untersuchung soll mithelfen, die ideengeschichtliche
Situation der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts zu erhellen, indem
anhand einer These aus der Psychologie des Petrus Hispanus Einflüsse aufgezeigt

werden, die die Aristotelesinterpretation des Autors bestimmen und
selbst keineswegs aristotelischer Inspiration entstammen 2. Häufig wird
aus dem Umstand, daß die erste Hälfte des 13. Jahrhunderts als Epoche
der Aristotelesrezeption bezeichnet wird, unbewußt die ungerechtfertigte
Schlußfolgerung gezogen, daß die Autoren, die sich Aristoteles öffnen,

2 Der hier behandelte Autor ist keine unbekannte Gestalt der mittelalterlichen
Geschichte. Petrus Hispanus wurde zwischen 1210 und 1220 in Lissabon geboren
und starb 1277 als Papst Johannes XXI. Die Geschichte der Logik wurde stark
durch seine «Summulae logicales» geprägt. Auch als Naturwissenschaftler zeichnete
Petrus Hispanus sich aus. Einen Einblick in das Arbeitsfeld des Petrus Hispanus
gibt das Manuskripteverzeichnis, das P. Manuel Alonso den Ausgaben der
psychologischen Werke des Petrus Hispanus - die weiter unten anzuführen sind - beifügt.
Es handelt sich um sieben medizinische Werke, zehn Kommentare zu griechischen
und arabischen Ärzten, drei logische Werke, darunter die «Summulae logicales»,
ferner Kommentare zu Aristoteles: «De historia animalium», «De partibus anima-
lium», «De generatione animalium», «De anima», «Expositio libri de anima», «De
morte et vita et de causis longitudinis et brevitatis vitae» und einen Paraphrasenkommentar

«Liber de anima». M. Alonso schreibt dem Petrus Hispanus ebenfalls
einen Kommentar zu den Werken des Dionysius Pseudo-Areopagita zu. Zur Frage
der Authentizität und der Chronologie der Werke vgl. Manuel Alonso, Einführung
zur zweiten Ausgabe des «Scientia libri de Anima», Barcelona 1961, xxxi ff. -
Zur Biographie vgl. N. Picard in: Lexikon für Theologie und Kirche (Freiburg Br.,
21960), Bd. 5, unter Johannes XXI. Das hier erwähnte Medizinstudium in Salerno
erklärt gut, weshalb Petrus Hispanus nicht nur ein so reichhaltiges Kommentarwerk

zu arabischen medizinischen Schriften geschaffen hat, sondern auch in seinen
philosophischen Schriften den arabischen Philosophen einen so bedeutenden Platz
einräumt. - Zu erwähnen ist auch das Verdienst des Petrus Hispanus, der Rezeption
des Aristoteles in einer Zeit den Weg geöffnet zu haben, da man in kirchlichen
Kreisen der aristotelischen Psychologie und Metaphysik größtes Mißtrauen
entgegenbrachte. «Es war noch eine mutige Tat, als Petrus Hispanus, wahrscheinlich
kurz vor der Mitte des 13. Jahrhunderts, den ersten uns erhaltenen De Anima-
Kommentar verfaßte» (JoachimVennebusch, Ein anonymer Aristoteleskommentar
des 13. Jahrhunderts, Paderborn 1963, 2).



42 Vita est actus primus

mit der Terminologie auch die Grundinspiration übernehmen. Das Ringen
um die Übernahme des Aristoteles beweist zwar, daß man sich bereits
Rechenschaft über die Divergenzen zwischen der platonisch-augustini-
schen Philosophie und derjenigen des Aristoteles gab 3. Damit aber bleibt
noch die Frage offen, inwieweit die Autoren, die Aristoteles übernehmen,
wirklich in dessen Gedankenwelt eingedrungen sind. So darf man nicht
jedesmal, wenn von Form und Materie die Rede ist, auf Aristoteles
verweisen, denn auch die platonische Richtung der Philosophie hat dieses

Begriffspaar gebraucht und zwar in einem bereits von Aristoteles
kritisierten Sinn 4. Als Musterbeispiel dieser Art der Unterscheidung der

philosophischen Grundinspiration von der angewandten Terminologie
kann auch das in dieser Arbeit zu behandelnde Problem des Lebens als

«actus primus» bei Petrus Hispanus gelten.

I. Aufriß der Lebensmetaphysik des Petrus Hispanus

7. Problemstellung

Petrus Hispanus ist nicht der einzige Autor des 13. Jahrhunderts,
bei dem sich die Formulierung «Vita est actus primus» findet5. Zur
Stützung dieser These konnte er sich aber nicht auf Aristoteles berufen,

3 Zur Beeinflussung des Mittelalters durch Piaton und Aristoteles sowie zu
den Thesen, die umstritten waren oder mit Zurückhaltung aufgenommen wurden,
s. F. Van Steenberghen, Aristote en Occident, Louvain 1946, 7 ff.

4 Die grundsätzliche Kritik der platonischen Anschauung vom Werden und
vom Realitätsgehalt der sinnlichen Welt geschieht durch den Hylemorphismus,
Phys. A 7 ; ausdrücklich wird die Ideenlehre Piatons in Metaph. A 6 sowie M, 9

der kritischen Betrachtung unterzogen.
5 Das Verhältnis Seele - Leben, so wie es Petrus Hispanus beschreibt, wurde

bis jetzt noch nicht in seinem ganzen Umfang behandelt. Es ist L. B. Geiger zu
verdanken, daß dieses Problem ins Licht der Philosophiegeschichte gerückt wurde.
Vgl. L. B. Geiger, La vie, acte essentiel de l'âme, l'esse l'acte de l'essence d'après
Albert le Grand, in: Etudes d'histoire littéraire et doctrinale (Univ. de Montréal,
Publ. de l'Institut d'Etudes Médiévales, XVII), 1962, 49-116. Und: Le traité de
la vie de la Summa Fratris Alexandri, in: Harry Austryn Wolfson Jubilee Volume.
American Academy for Jewish Research, Jerusalem, 1965, 311-334. - Bei den von
L. B. Geiger behandelten Autoren trifft man dasselbe Problem des Lebens als
Erstakt an, wenn auch nicht im selben Kontext und in derselben Formulierung
wie bei Petrus Hispanus. Schon die Tatsache, daß mehrere Autoren ungefähr gleichzeitig

eine ähnliche oder identische Formulierung benutzen, beweist, daß es ein
gemeinsames Problem gab, von dem sie nicht nur im Unterbewußtsein beeinflußt
worden sein können. Neben Albertus Magnus und Alexander von Haies kennen
auch noch Alfred von Sarashel (De motu cordis, hrsg. von Clemens Baumker



Vita est actus primus 43

dessen psychologische Werke er größtenteils kommentiert hat6. Er
übernimmt wohl dessen Lehre, nach der die Seele die Form des Körpers ist.
Aber bereits in diesen grundsätzlichen Ausgangspunkt bringt er die

neuplatonische Seelenlehre hinein, sodaß sich hier schon das zu behandelnde
Problem deutlich abzeichnet: Wenn man die Seele als Form bezeichnet,
so muß man deutlich unterscheiden zwischen dem Wesen und der Aktivität

der Form: «In forma differt sua essentia et actus Actus autem
primus est duplex quia quidam est qui est actus essentialis compositi
resultans ex unione suorum principiorum et iste actus differt et a forma
et a materia et iste actus est in entibus esse et in viventibus vivere.
Alius est actus primus qui est principium esse vel vitae sicut illud quo
datur esse et vita ex sui unione cum materia... et talis actus et forma
sunt idem, différant autem secundum rationem. Dicitur enim forma esse

substantia a parte sui et dicitur actus inquantum perficit materiam ...» 1.

Beiträge, Bd. 23, H. 1-2), Johannes Pecham (Tractatus de anima, hrsg. von P. G.

Melani, Firenze 1948) und der bereits erwähnte «Anonyme Aristoteleskommentar
des 13. Jahrhunderts» die Formulierung «vita est actus primus».

6 Die Bedeutung der These vom Leben als «actus primus» bei Petrus Hispanus
kann nur an Hand der von P. M. Alonso hrsg. Werke untersucht werden. Es
handelt sich um folgende Schriften: «Scientia libri de Anima», Madrid 1941 (Consejo
Superior de Investigaciones Cientificas. Instituto Filosöfico «Luis Vives», Serie A,
N. 1). Alonso hat von diesem psychologischen Hauptwerk des Petrus Hispanus
eine zweite Ausgabe veröffentlicht, nach der hier zitiert wird (in der Abkürzung SA),
Barcelona 1961. Ferner: «Comentario al 'Be Anima' de Aristoteles», Madrid 1944
(C.S.I.C. Instituto Filos. «Luis Vives», Serie A, N. 3), zitiert in der Abkürzung CA.
(Dieses Werk ist unvollständig; der Kommentar zum 3. Buch De Anima fehlt.)
Ferner: «Expositio libri de anima. - De morte et vita et de causis longitudinis et brevi-
tatis vitae. - Liber naturalis de rebus principalibusn, Madrid 1952 (C.S.I.C. Inst. Filos.
«Luis Vives», Serie A, N. 4), abgekürzt zitiert LBV, da der in dieser Ausgabe
enthaltene Kommentar zu De Anima (nur zum 2. und 3. Buch) sehr kurz gefaßt
ist und nichts Neues zu den vorher genannten Werken bietet, sodaß aus dieser
Ausgabe nur «De morte et vita...» angeführt wird.

Die psychologischen Werke des Petrus Hispanus sind den verschiedenen
Kommentartechniken des Mittelalters zuzuordnen. Das Hauptwerk, « Scientia libri
de Anima», ist nach der «Avicennistischen Methode der Paraphrase» aufgebaut.
Das Werk « Expositio libri de Anima » ist ein zerlegender Literalkommentar, während
«Comentario al De Anima» ein eigentlicher Quästionenkommentar ist. Diese
verschiedenen Darstellungsweisen entsprechen den traditionellen Interpretationstypen
des Mittelalters. Vgl. Joachim Vennebusch, op. cit., 12 ff., wo zwischen der«Avi-
cennistischen Methode der Paraphrase», der «Expositio per modum commenti»,
die ihr Vorbild in den Commentaria Magna des Averroes hat, und der «Expositio
per modum quaestionis» unterschieden wird. - Zur Technik des Kommentars vgl.
auch M. D. Chenu, Das Werk des hl. Thomas von Aquin, Heidelberg 1960 (2.
Ergänzungsband der Deutschen Thomasausgabe), 248 ff.

7 CA, 553, 16 ff. - In derselben Weise unterscheidet der zitierte Anonyme
Aristoteleskommentar zwischen zwei Erstakten; vgl. op. cit., 163, qu. 29 (la). -



44 Vita est actus primus

Für Petrus Hispanus ist also die Seele in sich eine vollständige
Substanz; durch ihre Verbindung mit dem Körper entsteht das Leben als

«actus primus (actus essentialis compositi)», wobei aber zu beachten ist,
daß das Leben wiederum erst durch einen anderen «actus primus», der
den Vervollkommnungsdynamismus der Seele-Substanz auf die Materie

überträgt, entstehen kann. Die Gegebenheiten des Problems des Lebens
als Erstakt sind also in der folgenden Unterscheidung zusammengefaßt :

Die Seele als Form ist in sich selbst Substanz; diese entfaltet ihren
Dynamismus in zwei Erstakten: erstens ein actus primus, «qui est prin-
cipium esse vel vitae sicut illucl quo datur esse et vita»; zweitens ein
actus primus, «qui est actus essentialis compositi resultans ex unione

suorum principiorum» (Form und Materie).
In dieser Unterscheidung wird bereits das geistige Klima sichtbar,

in das die These vom Leben als «actus primus» einzuordnen ist. Die
Seele ist für Petrus Hispanus eine Substanz im Sinne der ganzen Richtung

der platonischen Philosophie, aber er versucht, die Seele mit Aristoteles

als Form ernst zu nehmen. So kommt es zur Unterscheidung der
Form in sich selbst, die Substanz ist, von der Tätigkeit der Form
bezüglich der Materie, wobei die Seele dann «actus primus» ist. Dieser
zweite Sinn der Form kann aber nicht mit dem aristotelischen Gehalt
der Form gleichgesetzt werden, da sie eher als Kanal der
Vervollkommnungstätigkeit der Seele als Substanz zu gelten hat («sicut illud quo datur
esse et vita»); da Petrus Hispanus nämlich die Seele in die Kategorie
eines «principium quod» einstuft, kann sie als «principium quo» nicht
mehr die volle Realität der aristotelischen Form als eines Teilaspektes
einer in sich ganzen Wirklichkeit haben. So bleibt also für die Seele-Form
als «actus primus» nur noch die nach außen gewandte Tätigkeit einer
in sich vollkommenen Seele-Substanz übrig. Die Seele als «actus primus»
scheint also nur zu besagen, daß ein gewisser materieller Bereich in die
Einflußzone ihrer spezifischen Vervollkommnungstätigkeit fällt. Aus
dieser ihrer Betätigung entsteht dann erst das Leben als weiterer «actus

primus», der als ein Resultat aus der Berührung von Form und Materie

Um hier bereits anf die grundsätzlich nicht aristotelische Geisteshaltung des Petrus
Hispanus hinzuweisen, sei vermerkt, daß für ihn die Seele, obwohl sie mit Aristoteles

als Form bezeichnet wird, Substanz ist in dem Sinn, daß sie «substantia
compléta» (vgl. CA, 252, 5 ff. ; 683, 23 etc.) ist, also ein autonomes «principium quod».
Aristoteles hingegen lehnt diese Auffassung ab, obgleich er eine synkretistische
Interpretation seiner Seelenlehre erleichterte, indem er die Seele Substanz sein
läßt in einer der drei in De An. 412a, 8 aufgeführten Bedeutungen.



Vita est actus primus 45

dargestellt wird. Dieser Erstakt ist Akt des ganzen Kompositums und
nicht mehr Akt der Seele allein. Wenn man in der Unterscheidung
zwischen Seele-Form in sich (Substanz) und Seele-Form («actus primus»)
noch deutlich die Bemühung verspürt, Aristoteles und Piaton zu
verbinden, so ist dies beim Leben als «actus primus» nicht mehr der Fall.
Hier muß sich die Frage stellen, welchen Gehalt dieser Erstakt hat, aus

welchen Wurzeln er stammt8.
Zunächst soll durch eine kurze Darstellung der Zentralpunkte der

Seelenlehre des Petrus Hispanus der Zugang zu seinen Anschauungen
von Seele und Leben gegeben werden. Das eigentliche Verständnis seiner

Vorstellungen aber wird erst der geschichtliche Rückblick bieten, der
den Gehalt der These ins rechte Licht rücken wird.

2. Seele: Substanz und Form

Petrus Hispanus hebt als Grundperspektive der Wissenschaft «De

Anima» ganz bewußt die Beziehung der Seele zum Leib hervor, also das

Formsein der Seele 9. Aber Petrus Hispanus kennt daneben noch die
Seele als Substanz 10. Die methodologische Weichenstellung bezüglich
des zu behandelnden Problems ist ganz auf die Frage ausgerichtet, wie

8 Der genaue geschichtliche Ursprungsort der These «vita est actus primus»
konnte bis jetzt noch nicht ausfindig gemacht werden, da noch viele Manuskripte
der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts auf ihre Publikation warten. Vielleicht
werden diesbezüglich die Traktate von Philipp dem Kanzler und von Roland
von Cremona interessante Auskünfte geben. Man kann vermuten, daß die These
vom Leben als Erstakt erstmals in einem der Zentren der Begegnung mit der
arabischen Kultur, vielleicht Salerno, ihre endgültige Formulierung gefunden haben
muß, da die ersten bezeugten Vertreter der These, Alfred von Sarashel, Albert
der Große und Petrus Hispanus, direkt oder indirekt mit diesen Zentren in Kontakt
getreten sind. Es bedeutet natürlich eine Einschränkung für die vorliegende Arbeit,
wenn keine genauen Angaben über den geschichtlichen Ursprung der These
hinsichtlich ihres ersten Auftretens gemacht werden können. Dafür läßt sich ihre
ideengeschichtliche Entwicklung aber jetzt schon darstellen. Und dies soll hier
versucht werden, nachdem der Gehalt der These bei Petrus Hispanus aufgezeigt
sein wird.

9 CA, 79, 17 ff.: «Nulla forma inquantum forma considerata per relationem
ad materiam habet quod denominetur in scientia sine materia...» Vgl. CA, 81,
28 ff.

10 Die Seele als Substanz mit dem ihr eigenen Leben gehört in die
Metaphysik. Vgl. CA, 78, 6. — Die Aussage, daß die Seele nur insoweit in der «Scientia
de Anima» behandelt wird, als sie in Beziehung zum Körper steht, läßt sich auf
Aristoteles zurückführen; vgl. De An., 403a 5; 403b 8. Aber die Aufteilung der
Seele als Objekt einerseits der Metaphysik und andererseits der Physik entstammt



46 Vita est actus primus

Leib und Seele eine Einheit werden, da vom Autor stillschweigend
vorausgesetzt wird, daß es auch eine Wissenschaft von der Seele in sich
selbst gibt.

Das Nebeneinander von verschiedenen Seins- und Wirkungsbereichen,

die der Seele eigen sind, kommt am deutlichsten im Bemühen
des Autors um die Seelendefinition zum Ausdruck: «Anima nata est

diffiniri et loquimur primo de anima intellectiva in qua est maior mani-
festatio et ratio diffiniendi; ipsa enim diffinitur secundum multiplicem
viam. (a) Habet enim aspectum ad creatorem a quo recipit infiuentiam
et esse et conservationem ; (b) et habet aspectum ad corpus sibi sub-

jectum quod perficit et conservât et supra quod dirigit actiones; (c) et
habet aspectum ad suam essentiam; (d) et habet comparationem ad
diversa a se respectu quorum diffinitur per privationem. Et in his quatuor

modis cognoscitur quaelibet substantia spiritualis...» Die
entsprechenden Definitionen lauten: (a) In bezug auf Gott: «Anima est
substantia spiritualis incorporea illuminationum quae sunt a primo ultima
receptione receptiva». (b) In bezug auf den Körper: «Anima est actus

corporis organici physici potentia vitam habentis». (c) Hinsichtlich ihrer
Substanz kann die Seele definiert werden: «sed illa occulta nobis ratione
suae simplicitatis». (d) Hinsichtlich der übrigen Kreaturen kann man
von ihr sagen, daß sie diese nicht ist u. Das Bemühen des Autors ist
offensichtlich : Er versucht, sich der Seele zu nähern, indem er von allen
Seiten die Beziehungen aufspürt, die die Seele mit den außenstehenden

und außerhalb ihrer liegenden Objekten unterhält. Dabei soll sichtbar
gemacht werden, daß die Seele als selbständige Wesenheit eben jenen
Seinsgehalt und Seinswert hat, der einer eigentlichen Definition
unzugänglich ist.

Was also die aristotelische Seelendefinition dem Autor bietet, ist
nicht das Wesen der Seele, sondern die Beziehung einer in sich
vollkommenen Substanz in ihrer Rolle als Vollendungsfaktor im Kompositum

Lebewesen: «Anima dupliciter diffinitur: uno modo secundum suam
substantiam et hoc modo non diffinitur a philosopho naturali. Alio modo
diffinitur per comparationem ad corpus et hoc modo diffinitur secundum

nicht Aristoteles, der ja ausdrücklich in De An., 412b, 6 sagt, daß der ein falsches
Problem aufstellt, der nach der Einheit von Leib und Seele frägt. Unter Einfluß
des Neuplatonismus wurde dieses Problem aber doch gestellt, sodaß die Physik
die Seele in ihrem Bezug auf den Körper behandelt, die Metaphysik die Seele als
Substanz betrachtet. Vgl. Alfred von Sarashel, De motu cordis, op. cit., 1-2.

11 CA, 227, 29 fi.



Vita est actus primus 47

quod est perfectio corporis et a parte actus quem dat corpori. Ergo per
ilium actum debet diffiniri quern actum dat corpori qui est universalis
omnibus differentiis animae. Ille autem actus universalis est vita...»12.
Hier schon zeigt sich deutlich, daß die Seele in bezug auf den Körper
«perfectio» ist, und daß diese «perfectio» den Lebensakt verleiht. Damit
baut sich das Erfassen der Seele durch die Definition in drei Schichten
auf: Seele-Substanz, Seele-Form («perfectio») und Leben. Die Seele als

in sich vollkommene Substanz verleiht als «perfectio» in bezug auf den

Körper den Vollendungsakt des Lebens, der für den Naturphilosophen
die eigentliche Seelendefinition aufschließt.

Die Seele als Form des Körpers erscheint wohl im Wortkleid der
Definition des Aristoteles. Aber der Sinn dieser Aussage ist nicht
derselbe, da diese Definition nur eine der Beziehungen trifft, die Aussagen
über die Seele als Substanz erlauben. Und dazu muß man noch den
Ausdruck Beziehung scharf herausstellen, denn es wird nur eine Beziehung
definiert, ein Spannungsverhältnis zwischen zwei Polen, das als solches

natürlich nicht eine größere Einheit des Kompositums erlaubt als eine

mehr oder weniger notwendige Nebeneinandersetzung zweier Faktoren.
Die Definition des Aristoteles dient nur dazu, eine Brücke zu schlagen
zwischen der Seele als selbständiger Substanz und dem Körper, für den
sie «perfectio» und «completio» ist. Deshalb ist die Seele nicht Akzidens
des Körpers, sondern als dessen «completio» muß sie selbst eine Form
substantieller Natur sein 13. So öffnet die aristotelische Definition
zugleich einen sicheren Weg, einen gemeinsamen Nenner für alle drei
Seelendifferenzen zu finden, ohne hierdurch etwas von den ganz verschiedenen
Wesen der einzelnen Seelenarten aussagen zu müssen. Auf alle trifft

12 CA, 555, 21. - SA, 18, 26: «Forma vero perfectio et actus dicitur eo quod
rem actualiter complet». — In den arabisch-lateinischen Übersetzungen der
Seelendefinition des Aristoteles sowie bei den scholastischen Autoren, die unter arabischem
Einfluß standen, wird die Seele als «prima perfectio» definiert, während die
griechisch-lateinischen Übersetzungen «primus actus» tragen. Vgl. R. Zavalloni,
Richard de Mediavilla et la controverse sur la pluralité des formes. Louvain 1951,
S. 406, Anm. 65. Petrus Hispanus erklärt durchweg das Formsein der Seele als

«perfectio»; auch wenn er die Form gelegentlich als «actus primus» bezeichnet, so
beinhaltet dies wiederum nur die Tätigkeit der Seele als «perfectio». Vgl. SA, 19,
8 ff.

13 CA, 243, 15: «Aliquid diffinitur per subjectum dupliciter: Uno modo tam-
quam propria passio eius causata a propriis principiis eius. Alio modo tamquam
completio eius. Quod primo modo diffinitur est accidens ; quod secundo modo
diffinitur est forma substantialis. Et hoc secundo modo diffinitur anima per corpus sicut
eius completio...»



48 Vita est actus primus

nämlich zu: «Anima est perfectio» etc.: «et hoc patet quia ibi diffinitur
anima per perfectionem ; essentiae autem earum proprie non habent
diffinitionem communem» u.

Petrus Hispanus hält also grundsätzlich an der Substantialität der
Seele fest; das Formsein definiert die Seele nicht in sich selbst. Beide

Gesichtspunkte sind für ihn folgerichtig nicht gegeneinander austauschbar,

auch wenn er die Seele sowohl Form als auch Substanz nennt:
«Anima dupliciter consideratur: Uno modo inquantum est perfectio et
sie est forma et sic eam aeeipit Aristoteles in principio secundi. Alio
modo secundum quod est substantia et sic est composita ex materia

spirituali et forma nec est simplex forma tantum; sed est forma et
substantia quae est hoc aliquid composita» 15. Während die Lösung des

hl. Thomas gerade auf die Konvertibilität von Form und Substanz im
Fall der Seele abzielt, da die Form erst die Substanz ermöglicht und
hervorruft in dem Sinn, daß sie Seinsakt ist16, erscheint Petrus Hispanus
der Begriff Form im Zusammenhang mit der Seele immer als verdächtig,
sodaß er durch Unterscheidungen im Bereich der Form selbst entschärft
werden muß. Dies ist der Grund für die stereotyp wiederkehrende Formel
«Duplex est forma: forma quae est forma tantum; forma quae est forma

14 CA, 275, 15 fl. - Petrus Hispanus bezeichnet an dieser Stelle alle drei
Seelendifferenzen mit «substantia spiritualis».

15 CA, 252, 5 ff. - Das Kriterium, das hier zur Unterscheidung von Form und
Substanz dient, ist die innere Zusammensetzung der Seele als Substanz. Sie ist
eine Einheit aus geistiger Materie und Form, also nicht einfach Form, sondern
ein vollwertiges, selbständiges Subjekt. «Substantia vero quatuor habet differentias:
materiam, formam, compositum et essentiam... Omnis vero substantia creata
compléta ex praedictorum quatuor perfecta integritate consistit.» SA, 17, 5. Die
Beschaffenheit der beiden Kompositionsprinzipien Form und Materie im Fall der
Seele wird in CA, 518, 8 ff. erklärt: «Anima secundum omnem suam differentiam
est substantia quae est hoc aliquid... sciendum quod anima non est composita ex
vera materia et forma secundum quod vera materia appelatur materia corporalis.
Sed est composita ex quo est et quod est sicut quaelibet substantia spiritualis vel
ex materia et forma spirituali». Petrus Hispanus hat die Unterscheidung «quo
est» — «quod est» aus Boethius und den Werken seiner Lehrer und Zeitgenossen
gekannt. Einen Überblick über die verschiedenen Interpretationen dieser
Unterscheidung bietet C. Fabro, La distinzione tra «quod est» e «quo est» nella «Summa
de Anima» di Giovanni de la Rochelle, Divus Thomas, Piacenza (41), 1938, 508—522.

Petrus Hispanus ist Verfechter der eigentlichen hylemorphistischen Zusammensetzung

der Seele nach den Gedankengängen Ibn Gabirols, den er auch ausdrücklich
in CA, 510, 12 ff. zitiert, und lehnt alle anderen Interpretationen der Unterscheidung
in CA, 249-251 ab.

16 Vgl. E. Gilson, L'esprit de la philosophie médiévale. 2e éd. Paris 1948,
S. 192, Anmerkung.



Vita est actus primus 49

et hoc aliquid» 17. Das physische Kompositum, etwa ein Stein, ist das

Resultat einer «compositio» zwischen Form und Materie und ist als
solches «hoc aliquid», eine in sich geschlossene Realität, in der die Form
eben nur Form ist, die ohne die Materie nicht bestehen kann. Alle
Seelenarten hingegen sind nicht bloß Form sondern auch in sich schon
«hoc aliquid», also ein substantiell abgerundetes Wesen 18.

Dementsprechend vereinigt sich nun die Seele mit dem Leib nicht
nur als Form, was ja nur die physische «compositio» zur Folge hat,
sondern auch als «hoc aliquid» oder «substantia compléta» 19. Diese Trennung

von Form und Substanz ist von größter Wichtigkeit für das

Verständnis dessen, was Petrus Hispanus unter Form bezeichnet. Formsein
ist für die Seele nur eine nach außen gehende Vervollkommnungstätigkeit,

die eine ebenfalls relativ selbständige körperliche Substanz betrifft,
also eine Brücke, über die die Vollkommenheit der Seele dem Körper
aufgeprägt wird 20. Das Formsein kennzeichnet die Seele nicht in ihrem
Wesen und hebt sich deutlich von der Seele als Substanz ab. Formsein
kann also für die Seele nur eine ihrer Eigenschaften sein, und zwar eine

Eigenschaft, die sie noch in gefährliche Nähe zum Körper bringt und
nichts anderes von ihrem Wesen aussagt, als daß auch die Materie in

17 CA, 83, 13; 84, 31; 88, 28; 245, 21; 683, 16; 688, 15 etc. SA, 17, 18 etc.
18 CA, 683, 23; 246 12, ff.
19 «Unio animae cum corpore est tribus modis: Una est sicut materiae ad

formam et secundum hanc comparatur anima ad corpus sicut cera ad figuram et
e converso et de hac loquitur Aristoteles et secundum hanc est anima forma et ab
hac solum habet quod sit forma. Alia est unio eius cum corpore tamquam unio
substantiae spiritualis cum substantia corporali vel spirituali (sie et a qua distat
per essentiam et ab hac habet anima quod sit hoc aliquid. Tertia est sicut motoris
cum mobili et ab hac habet anima similiter quod sit compléta et hoc aliquid quia
secundum hanc distat a corpore per substantiam...» CA, 247, 1 ff.

20 Petrus Hispanus folgt hier Avicenna; «Dicit enim Ysidorus et Avicenna,
quod anima nomen est officii et non essentiae...» CA, 505, 1. Vgl. Avicenna, De
Anima, fol. Ivb: «Hoc enim nomen animae non est indictum ei ex substantia sua,
sed ex hoc quod regit corpora et refertur ad illa, et idcirco reeipitur corpus in sui
definitioni. » — Avicenna versuchte auf diese Weise eine Aussöhnung der sich
widersprechenden Seelendefinitionen des Piatonismus und des Aristotelismus, konnte
damit aber den Dualismus Leib-Seele nicht vermeiden. Vgl. Georges Anawati,
La destinée de l'homme dans la philosophie d'Avicenne, in: L'homme et son destin
d'après les penseurs du moyen âge (Actes du Premier congrès international de
philosophie médiévale, Louvain-Bruxelles 1958, 257-266. Dieser Lösungsversuch
erstreckt sich auf eine ganze Reihe mittelalterlicher Theologen, da ja über Augustinus,

Chalcidius, Nemesius u. a. ihnen eine neuplatonische Grundhaltung in der
Seelenlehre übermittelt wurde. Vgl. E. Gilson, L'esprit de la philosophie médiévale,
op. cit., 181 fi.

4



50 Vita est actus primus

den Bereich ihrer Vollkommenheitsausstrahlungen fallen kann. Was die
Seele in sich auszeichnet, ist vielmehr die Freiheit von der Materie,
damit Inkorruptibilität, Unabhängigkeit, Selbstbewegung, Selbsterkenntnis

21. Deshalb bekommt auch der Körper die Rolle eines relativ
selbständigen Partners 22. Da es gerade die Form ist, die den Dynamismus
der Seele an den Körper weiterleitet und das Lebewesen konstituiert,
darf die Seele keine zu enge Verbindung mit dieser ihrer Eigenschaft der

Vollkommenheitsmitteilung haben. Das Formsein ist eine von der Seele

trennbare Eigenschaft: «Anima rationalis secundum quod est substantia
est separabilis. Sed non est secundum quod est forma» 23. Im Interesse
der Selbständigkeit der Seele als Substanz muß ihr Formsein zurücktreten

und zweitrangig erscheinen. Man sieht nicht, in welchem Punkt
beide Aspekte zur Harmonie gelangen. Es wird so sein, daß der Aspekt
Form gerade deshalb eingeführt wurde, um die Seele in sich unberührt
zu lassen, und um gleichzeitig eine Erklärung ihres Einflusses auf den

Körper geben zu können. Hiermit wird die Form sozusàgen von der
Substanz abgehoben, sodaß man die Einheit zwischen ihnen nicht mehr
herstellen kann. Die Grundperspektive ist die Substantialität der Seele,
sodaß das Bild Avicennas vom schwebenden Menschen das Bemühen des

Autors dorthin zurückführt, wo alle dualistischen Systeme ihren

Ursprung nehmen: zum reflexiven Erkenntnisakt, dem die Möglichkeit
entspringt, im Denken und in der Kontemplation das Menschsein unter
Vernachlässigung aller sensiblen Erfahrung allein als geistige Substanz

zu bestimmen 24.

So scheint auch für den Autor die tiefste Perspektive der Seelenlehre

nicht in der Lehre von der Seele als Form, sondern vielmehr im
Hervorheben der Seele als Motor des Körpers zu bestehen. Die Seele

bedient sich des Leibes wie eines Instrumentes 25. Unter den verschiedenen

Bewegungen zeichnet sich die Bewegung des Lebewesens durch
die «sufïicientia motus» aus, da seine Bewegung durch ein ihm inne-
seiendes, sich selbst genügendes Prinzip substantieller Natur
hervorgerufen wird, während der Beweger des unbelebten Körpers an diesen

gebunden und unselbständig ist 26. In dieser Perspektive wird also die

21 Vgl. LBV, 443, 18; SA 306, 9 ff.; 17, 32 ff.
22 SA, 16, 5: Ipsa est corporis perfectio in genere substantiae collocati...
23 CA, 517, 15.
24 CA, 622, 26 ff.
25 CA, 260, 21.
26 CA, 327, 9 ff.



Vita est actus primus 51

Unabhängigkeit der Seele von der Materie unterstrichen, die durch ihr
Formsein gefährdet werden könnte; als «motor sufficiens intrinsecus»
muß die Seele unbedingt substantieller Natur sein 27.

Wenn man also zu Recht sagen kann, daß das Formsein nur eine

der Eigenschaften der Seele-Substanz und von dieser in charakteristischer

Weise abgehoben ist, so kann man nun dieses Formsein inhaltlich
weiter dahin bestimmen, daß es vom Vollkommenheitszentrum - der
Seele als Substanz - wie ein vom Strahlungszentrum abgehobener Lichtstrahl

ausgeht und eine eigene spezifische Vervollkommnung verleiht.
Der Gehalt der Form wird als «perfectio» bezeichnet28. Diese «perfectio»
wirkt folgendermaßen: «Anima est perfectio corporis quod complet, con-
tinet et conservât»29. Diese Tätigkeiten beziehen sich aber auf den

Körper, sodaß die Seele in ihrem Formsein selbst irgendwie körperlich
wird 30. Hieraus ergibt sich die Möglichkeit, einen Vergleich des Autors,

27 CA, 477, 3 ff. - Mit diesen Gedankengängen kann der Autor wohl die
Unabhängigkeit der Geistseele herauszustellen suchen. Aber sie versagen, sobald es

darum geht, die Abhängigkeit von der Materie der Pflanzen- und Tierseele - die
ja für Petrus Hispanus ebenfalls «substantiae hoc aliquid» sind (vgl. Anm. 15) -
zu erklären. Alle drei Seelendifferenzen sind nicht körperliche Substanzen, haben
aber einen verschiedenen Abhängigkeitsgrad von der Materie : « secundum maiorem
et minorem dependentiam ad materiam». CA, 560, 23 ff. In diesen Zusammenhang
ist auch die Lehre des Autors von der Pluralität der Formen in einem Lebewesen
zu stellen. Die Schichtung von drei Formen führt bei ihm auch zur Mehrheit von
Substanzen. SA, 327, 6. Hierdurch soll die Geistseele vor der Verstrickung ins
Materielle gerettet werden, da die beiden niederen Seelendifferenzen die
entsprechenden Aufgabenbereiche übernehmen. CA, 650-654. «Anima intellectiva est unita
corpori non sicut forma materiae nec habet impressionem aliquam in corpore nec
essentia nec virtute. Anima autem vegetabilis et sensibilis sunt unitae corpori sicut
forma materiae et habent impressionem in materiam». CA, 652,18. Die beiden
niederen Seelendifferenzen sind also Organisationsprinzipien des Organismus, die
Geistseele gewährt nur die letzte Finalisierung. SA, 328,18. Hiermit dürfte zur
Genüge unterstrichen sein, daß der Autor, sobald es um die Geistseele geht, den
Grundstein der Seelenlehre - die Substantialität - in der Seele als Motor sieht,
daß er aber andererseits zur Durchführung dieser Perspektive den beiden niederen
Seelendifferenzen die Aufgabe zuschreiben muß, die Aristoteles an die einheitliche
Seele als Form des organischen Körpers knüpft, was natürlich der Lehre des Petrus
Hispanus zuwiderläuft, die auch diesen Seelenarten die Substantialität anerkennt.

- R. Zavalloni, Richard de Mediavilla et la controverse sur la pluralité des formes,
Louvain 1951, gibt einen sehr guten Überblick über die metaphysischen
Voraussetzungen bezüglich der Auffassung von Materie (S. 306) und Form (S. 310 ff.)
bei jenen Denkern, die wie Petrus Hispanus eine Pluralität der Formen vertreten.

28 SA, 18, 26: «Forma vero perfectio et actus dicitur eo quod rem actualiter
complet. »

29 CA, 544, 19.
30 CA, 544, 21 ff.: «...quia perfectio est rei corporalis... et hoc modo anima



52 Vita est actus primus

in dem der Vervollkommnungsprozeß des Leibes durch die Seele parallel
zur Konstituierung der Spezies aus Genus und Differenz gestellt wird,
ganz realistisch aufzufassen. Was hierbei aber auffällt, ist der Umstand,
daß wohl das Genus mit dem Leib aber nicht die Differenz mit der Seele

identifiziert wird. Für die Differenz gilt nur: «... ex differentia quae in
anima funiatur ...»31. Wenn man nun den Parallelismus Genus/Differenz

- Materie/Form für die Konstituierung des Lebewesens aus Seele

und Körper zu Ende interpretiert und somit Form und Differenz identifiziert,

ergibt sich folgendes Bild: Die Form als «perfectio», die nicht
mit der Seele identisch aber in ihr begründet ist, ist der eigentliche
Kompositionsfaktor, der als Differenz mit dem Leib als Genus das «compositum

perfectum» hervorruft.
Deshalb muß auch folgende Bestimmung der Form in ihrer aus den

vorausgehenden Überlegungen folgenden relativen Selbständigkeit als

Kompositionsfaktor gesehen werden: «Forma est igitur illud quod esse

secundum speciem largitur per sui compositionem subjecto» 32. Da das

«esse» der zweite «actus primus» des Kompositums ist, der von der Form
als erster «actus primus» gegeben wird, liegt das Spezifische dieser

Begriffsbestimmung darin, daß die Zusammensetzung der Form mit der
Materie eine Spezies ergibt, nach deren Vollkommenheit sich auch das

«esse» richtet. Die Vollkommenheit der Spezies ist aber wiederum
faktisch mit der Vollkommenheit der Form identisch, da die Materie aus
sich nur Unvollkommenheit und Indétermination ist33. So ist es erlaubt
zu schließen, daß die Spezies der Abdruck der Form in die Materie ist;
der Begriff Spezies fügt also der sich eindrückenden Vollkommenheit der
Form nur die Hinzugewinnung der Materie hinzu 34. Und damit drängt
sich der Verdacht auf, daß der eigentliche Gehalt der Form bei Petrus

Hispanus zu sehr im Bild der Form, der Gestalt und des Ausdrucks
steckenbleibt, daß die Form also nicht das Koprinzip des aristotelischen

dici potest corporalis, non quia sit ex materia corporali constituta, sed quia est
perfectio et forma rei corporalis. » Vgl. bei Anm. 23.

31 SA, 18, 12 ff.
32 SA, 18, 31.
33 SA, 18, 16: «Generis enim natura imperfectionem et indeterminationem

obtinet... »

34 Nach CA, 566, 6 ff. besteht zwischen Form und Spezies nur eine «distinctio
rationis», da beide Begriffe in einer nur sehr geringen Verschiebung des jeweiligen
Gesichtspunktes auf die Seele angewandt werden können: «(Anima) forma dicitur
inquantum dat esse et ex informi materia facit informatam... Dicitur species
inquantum distrahit et terminât fluxum materiae.»



Vita est actus primus 53

Hylemorphismus ist, sondern ein Abdruck der Seele-Substanz auf die

Materie, der als ein von der Seele-Substanz abgehobener Kompositionsfaktor

die sich auf allen Ebenen des Kompositums manifestierende
Vollkommenheit des Lebewesens ist35.

Die Seele ist also keineswegs identisch mit ihrer Funktion, Form
und «perfectio» des Körpers zu sein, da ihr Formsein der relativ
selbständige Kompositionsfaktor ist, der im konstituierten Kompositum ein

eigener, autonomer Bereich von Vollkommenheit und Determination ist.
Deshalb ist die Seele selbst nicht Form im Sinn des aristotelischen
Hylemorphismus, nach dem sie selbst das mit der Materie sich zusammensetzende,

determinierende Element des Kompositums sein müßte.
Ebensowenig ist ihr Formsein als ein von ihr verschiedener Faktor mit der

spezifisch aristotelischen Form zu identifizieren, da die Form bei Petrus

Hispanus ein sekundärer, von der Seele-Substanz sich ableitender
dynamischer Faktor ist, der den Körper als relativ selbständige Substanz in
der Weise eines Einstempeins von Vollkommenheiten und Durchdringens
mit Vollkommenheiten determiniert, während bei Aristoteles die Form
Determinationsfaktor auf der als einheitliches Ganzes verstandenen
Seinsebene selbst ist.

35 So interpretiert Petrus Hispanus das Verhältnis von Seele und Leib anläßlich

der Frage, ob dieses Verhältnis demjenigen zwischen Figur und Wachs
entspricht: «...similis est comparatio animae ad corpus et figurae cerae ad ceram. Quia
sicut ex figura cerae et cera fit unum, similiter secundum viam compositionis ex
anima et ex corpore fit unum. Et iterum sicut figura cerae dat cerae principium
operationis sicut representationis Herculis vel alicuius huiusmodi, sic anima dat
corpori principium operationis et operum. Et iterum sicut in cera per adventum
figurae dissimilis naturae quantum ad informationem imaginis, sicut patet in
multis, sie est in corpore per adventum animae difiormitas et dissimilitudo partium
in natura.» CA, 563, 6-16. Bei der Beurteilung dieses Textes muß man sich vor
Augen halten, daß es nicht die Seele in sich ist, die eine Verbindung mit der Materie
eingeht, sondern die Seele als Form im Sinn der vorausgehenden Überlegungen.
Deshalb kann die Form als das eigentliche gestaltende Element des materiellen
Bereichs in der Weise von der Seele abgehoben werden, daß die Seele zwar Ursache
des Dynamismus der Form ist, daß die Form aber der eigentliche dynamische
Kompositionsfaktor ist. - In dieser Weise dürfte bereits Augustinus das Verhalten
der Seele dem zu konstituierenden Körper gegenüber gesehen haben: «Tradit
speciem anima corpori, ut sit corpus inquantum est». Und : « Hoc autem ordine intelli-
gitur a summa essentia speciem corpori per animam tribui, qua est inquantum est.
Per animam ergo corpus subsistit, et eo ipso est quo animatur... manente quippe
anima in eo quo anima est, corpus per illam subsistit, dantem speciem, non adimen-
tem. » De immortalitate animae, c. 15 (Patr. lat., Bd. 32, col. 1033, N. 24). Wie
im geschichtlichen Teil dieser Arbeit gezeigt wird, geht die ganze neuplatonische
Tradition in die aufgezeigte Richtung der Interpretation der Gestaltung des

Körpers durch die Seele.



54 Vita est actus primus

3. Der metaphysische Ort des Lehens

Petrus Hispanus betrachtet das Formsein hauptsächlich als «per-
fectio», als Mitteilung von Vollkommenheiten der Seele-Substanz an den

Körper. Aus diesem Grund ist die Seele «actus primus». Eigentlich sollte
diese Aussage alles beinhalten, was in einer neuplatonischen Denkart als

nötig erachtet wird, um die Vollkommenheiten der vergänglichen Sinnenwelt

an ein übergeordnetes, dynamisches, selbständiges Strahlungszentrum

anzuknüpfen. Und es ist ja gerade dies, was das Formsein bei
Petrus Hispanus charakterisiert, obwohl er glaubt, in diesem Punkt
Aristoteles zu folgen. Was beinhaltet nun der zweite «actus primus», den

der Autor - je nach der Vollkommenheit der Form - mit Sein, Leben
und Denken identifiziert Wie können in einem Lebewesen - um die
Aufmerksamkeit auf das in dieser Arbeit behandelte Problem zu beschränken

- zwei Erstakte nebeneinander stehen? Ist das Leben nur eine

andere Ausdrucksweise des Formseins der Seele, oder ist es eine vom
Formsein zwar hervorgerufene aber doch davon verschiedene

Eigentätigkeit der Seele Oder stellt es in sich einen eigenen Bereich von
Vervollkommnung dar? Besteht also nur zufällig eine Übereinstimmung in
der Terminologie bezüglich der Seele als «actus primus» und des Lebens

als «actus primus»? Bevor diese Fragen im geschichtlichen Rückblick
noch erschöpfender beantwortet werden können, ist zunächst Petrus

Hispanus selbst zu befragen, wie er den Erstakt Leben im Kompositum
Lebewesen einordnet.

Die Sonderstellung des Lebensaktes wird aus der gewählten
Terminologie des Autors sichtbar: «Vita est esse viventium», oder: «actus
essentialis primus corporis» 36. Dieser Akt hat charakteristische
Eigenschaften: «Vita vero est actus primus, continuus, a substantia formali
fluens quieta, ad quem consequitur motus intrinsecus a principio se ipso
ad eius intrinsecam continuamque executionem sufficiente emanans» 37.

Diese Eigenschaften sind die Folge der inneren Beschaffenheit des Prinzips,

aus dem das Leben emaniert, da die Seele sich selbst genügt zu

beständiger Eigentätigkeit. Und der Lebensakt hat seine Wurzel ja
gerade in der Seele-Substanz : «Vitae actus datur corpori per unionem sub-

stantiae animae cum eo Fluit ab animae substantia immediate»38.

36 LBV, 418,7 ff.
37 SA, 11,12.
38 LBV, 418,7.



Vita est actus primus 55

Das Leben ist auf der Ebene des Kompositums die Manifestation der in
sich beständigen Vollkommenheit der Seele, die über alle körperliche
Gegensätzlichkeit erhaben ist39.

Die Seele selbst ist ein dynamisches Zentrum; sie hat in sich ihr
eigenes Leben 40, das je nach dem Rang der verschiedenen Seelendifferenzen

nur im Körper oder auch ohne Körper - Geistseele - bestehen

kann 41. «Sicut igitur lux absolute lucet et subjectum suscipiens irra-
diando illuminât, similiter anima vivit et corpus vivificando perficit» 42.

Die Lebensbewegung der Seele selbst entsteht durch ein ständiges
gegenseitiges Sichdurchdringen ihrer beiden Kompositionsprinzipien und ist
deutlich vom Wesen der Seele zu unterscheiden 43.

Die Seele teilt nun ihre Lebensvollkommenheit dem Körper mit
gemäß des zitierten Vergleichs «lux-irradiare-illuminare», der den

Vervollkommnungsprozeß des Körpers durch die Seele in einem typisch
neuplatonischen Dynamismus der auf die Materie herabsteigenden Formen
darstellt. Hier muß eine weitere Grundkonzeption des Autors bezüglich
des Formseins der Seele herausgestellt werden. Während im
vorhergehenden Abschnitt unserer Untersuchung aufgezeigt wurde, daß Petrus

Hispanus in seinem Bemühen um die Interpretation der aristotelischen
Form zu sehr dem Bildhaften verhaftet bleibt, zeigt sich hier, daß sein

tiefster Formbegriff neuplatonisch ist, das heißt, daß die Form im
substantiellen Sinn verstanden wird. So gebraucht der Autor für das Lebensprinzip

sowohl den Begriff Substanz als auch den der Form44. Der Lebensakt

bezieht seinen Ursprung und seinen Dynamismus aus der substantiell
verstandenen Form und kann mit deren Vollkommenheit verschiedene

Ranghöhen erreichen 45. Hiermit wird der eigentliche Gehalt der Seele

als «perfectio» deutlich: Die «perfectio» besteht als Resultat des Kom-

39 CA, 686,11 ff.
40 LBV, 417,15 ff.
41 CA, 688,5 ff.
42 SA, 26,12.
43 SA, 304,17 ff. Es sei hier vor allem auf die besondere Struktur und Stellung

des Lebensaktes der Seele hingewiesen. Dieser hebt sich von der inneren
Zusammensetzung der Seele ab, die das Wesen der Seele hervorbringt : « ...cum motus
essentialis internus vivificus ab eius essentia naturali acceptione différât et ab eius
essentia emanans sibi reciproce reddatur, non ipsa tota ipsa sibi reddit àc recipit,
sed in ea est principium quo hic motus redditur et aliud quo sibi recipitur. Ratio
vero reddendi actum (so im Text; es muß aber aus dem leicht ersichtlichen
Parallelismus «actui» heißen) recipiendi vero ratio possibili coaptatur.» 304, 31.

44 Vgl. LBV, 417, 8; SA, 26,4; 24,32; 12,6; CA, 682,26.
45 LBV, 416,13.



56 Vita est actus primus

positionsprozesses von Leib und Seele im Lebensakt: «Cum autem vita
sit esse viventium perfectivum, perfectio autem a forma completiva per
sui unionem emanat, vita a forma, earn per sui unionem cum corpore
receptivo exhibente, procedit» 46. Der Lebensakt ist das zur letzten
Konsequenz getragene Formsein der Seele. In ihm zeigt sich vollends und
offensichtlich der tieferliegende Formungsprozeß des Lebewesens durch
die vervollkommnende Tätigkeit der Seele. Deshalb kann die Seele durch
das Leben definiert werden 47.

Das Leben ist eine Endvollkommenheit, die aus ihrer Verbindung
mit der Seele einen charakteristischen Eigenbereich darstellt: «Actus per
quem corpora sunt viventia». Die Sonderstellung des Lebensaktes neben

der Form als Erstakt besteht darin, daß er Akt des ganzen Kompositums
ist, daß er das Resultat aus der Verbindung von Form und Materie ist:
«Vita competit materiae et formae, sed competit formae tamquam ei a

quo fluit; materiae autem competit tamquam recipienti; et exhibitione
formae et receptione materiae causatur vita quae est actus compositi» 4S.

Man muß also das Leben als den eigentlichen Grundakt des Kompositums
Lebewesen bezeichnen. Das Formsein der Seele ist nur die Zwischenetappe

des von der Seele-Substanz zur konkreten Existenzweise des

Lebewesens führenden Ausstrahlungsdynamismus der Seele. Aber beide

Etappen - Informierungsprozeß der Materie durch die Form und Grundakt

des Kompositums - werden vom Autor Erstakt genannt: «Actus

vero primus duplex est; quidam est illud principium quo datur comple-

46 LBV, 416,16.
47 CA, 556,17: «Anima diffinitur per comparationem ad corpus quod per-

ficit. Anima vero per sui praesentiam in corpore... dat ei primum actum et
secundum. Primus autem est vivere... Per primum autem actum qui est universalis

et principalis diffinitur anima et diffinitur... inquantum est perfectio. Hoc
autem modo dat actum primum qui est vita corpori et in hoc complet corpus.
Unde complet corpus per vitam et ideo cum diffinitur hic per comparationem ad

corpus, diffinitur per vitam qui est actus per quem corpora sunt viventia. » -
Nach den Ergebnissen des vorausgehenden Abschnitts kann man also eine
zweifache Gedankenrichtung des Autors bezüglich seines Formbegriffs feststellen:
Einerseits denkt er die Form entsprechend dem Verhältnis Figur-Wachs (vgl.
CA, 515,3) als Konfiguration, Abdruck, Abbild, also eher statisch; andererseits
übernimmt er den neuplatonischen Dynamismus der Formen in dem entscheidenden

Punkt, daß die Form perfectio ist und durch ihren Vollendungsakt
definiert wird. Beide Gedankenrichtungen fügen sich aber harmonisch in eine
neuplatonische Gesamtkonzeption ein, nach der die in sich bestehende Form nur
Abbilder und Vollkommenheitsausstrahlungen in die Materie hineingibt, die
von der Form selbst verschieden sind, wie im historischen Rückblick gezeigt
werden wird.

48 CA, 682,26.



Vita est actus primus 57

mentum esse rei, et est forma constituens rem in esse. Alter est actus
datus ab actu complente; et iste est esse rei in sua specie quae résultat
ex unione formae cum materia et est primus ac proprius actus entis» 49.

Somit kann man die Etappen der Konstituierung des Lebewesens mit
dem bereits angetroffenen Vergleich «lux-irradiare-illuminare»
charakterisieren, wobei auch den bisher behandelten Begriffen ihr logischer
Platz angewiesen wird: Die Seele-Substanz («lux») ruft vermittels ihres
Formseins als Vermittlungskanal ihrer Vollkommenheit («irradiare») die
Endvollkommenheit des Lebewesens, den Lebensakt («illuminare»), hervor.

Die beiden Erstakte werden also einander untergeordnet, sodaß der
konstituierende Erstakt (Seele-Form) über der eigentlichen
Endvollkommenheit (Leben als «actus primus») zu stehen kommt.

Die vorausgehenden Überlegungen stellen die Linie der
Vollkommenheitsmitteilung von der Seele-Substanz über die Seele als Form zum
Lebensakt hin dar. Es handelt sich durchweg um einen formalen
Vollendungsprozeß. Da aber Petrus Hispanus nicht nur einen ontologischen
Vorgang, sondern auch das empirische Leben erklären will50, erhebt
sich die Frage, in welchem Zusammenhang der Lebensakt mit der
Organisation des Lebewesens steht. Da die Seele nicht Wirkursache des Körpers

und folglich auch nicht Ursache der Körperdispositionen, sondern

nur Formalursache der Komposition zwischen Leib und Seele istS1, wird
begreiflich, daß der materielle Bereich in seiner relativen Selbständigkeit
den formalen Ausstrahlungen der Seele im letzten unzugänglich ist52.
Da die Seele aber doch Form ist, kann sie nicht ohne jeden Kontakt mit

49 SA, 19,13.
50 Vgl. LBV, 418,24; 423,6.
51 CA, 348,18: «(Anima) est snpra elementa constituentia corpus nec consti-

tuit corpus sed compositionem ex anima et corpore...»
52 Vgl. SA, 24,7: «Nam neque actus vitae nec aliqua perfectio aut bonitas

a primo factore, a quo omnis invidia relegata est, retenta est in prima rerum
origine. Sed defectus accidit propter carentiam aptitudinis recipientium. » - Der
körperliche Bereich des Lebewesens wird durch eine sich immer mehr verfeinernde
Hierarchie von körperlichen Formen zur Aufnahme des Lebens vorbereitet, so
wie auch das Eindringen der Vollkommenheiten der Seele in diesen Bereich
durch die Pluralität der Formen, also der einzelnen Seelendifferenzen, in einem
sich vergröbernden Abstiegsprozeß ermöglicht werden soll. Die Grundform des

Körpers ist die Form der «mixta» (LBV, 415,6), zu der sich die Wärme und der
«Spiritus» gesellen müssen (SA, 30-35) ; die eigentliche Öffnung zum Geistigen
hin bildet aber erst die Form des Lichtes (SA, 34,24). Für diese Zwischenstufen
gilt das Gesetz: «Quanto maior est distantia differentiae ad corpus, tanto maior
ad unionem mediorum requiritur multitudo, ut longitudinem diversitatis ac
distantiae ad uniformitatem valeat concordare» (SA, 31,5).



58 Vita est actus primus

der Materie sein. So versucht der Autor immer wieder zu bestimmen,
wie weit die Seele in die Materie hineinreicht, was für ihn bedeutet, ob
sie «actus alicuius partis corporis» ist53. Die Menschenseele teilt sich

gemäß ihrem Formsein in verschiedene Regionen auf, die vom absoluten
Befreitsein von der Materie in ihren Handlungen bis zu ihrer
Beeinflussung von Seiten des Körpers gehen 54. Der Lebensakt selbst gehört
in die Kategorie der «operationes communes», die von der Seele ihren

Ursprung nehmen und dem körperlichen Bereich den Dynamismus der
Seele verleihen 5S. Aber der große Unterschied zu den anderen «operationes

communes» besteht darin, daß der Lebensakt nicht durch eine

spezielle Seelenpotenz gegeben wird, wie dies für die anderen Handlungen
der Seele der Fall ist. In der Potenzenlehre taucht wieder die andere

Grundperspektive der Seelenlehre des Autors auf, die Seele als Motor,
die die eigentliche Organisation des Lebewesens begründet56. Wenn auch
die Tätigkeit der Seele als Motor die ontologische Konstituierung des

Lebewesens aus Form und Materie voraussetzt57, so stellen beide
dennoch zwei sehr verschiedene Kontaktbereiche mit der Materie dar, von
denen der Lebensakt nur der tieferliegenden Vollkommenheitsübertragung

durch die Form angehört.
Der Informierungsprozeß der Seele hat also zwei Ziele: einmal die

Erhebung des Körpers auf eine Vollkommenheitsstufe, die aus ihm einen

53 CA 104,10. - Die verschiedenen Handlungen des Menschen werden
säuberlich geordnet nach ihrer Ranghöhe, die nach dem Kriterium beurteilt
wird, ob die Seele bei ihnen mit dem Leib zusammenarbeiten muß oder nicht.
Im Bereich des «intellectus agens» gibt es nur die «operatio propria», die sich
ohne Beziehung zur Materie vollzieht. Darunter folgen die «operationes
communes», die nur gemeinsam mit dem Leib ausgeführt werden können, wobei der
Ausgangspunkt der Handlung einmal in der Seele, zum andern aber auch im
Leib sein kann. CA, 233,8 ff.

5+ CA, 83,13.
55 CA, 300,8 ff.
56 CA, 554,24: «...corpus animatum est compositum duplici compositione,

scilicet compositione mixtionis et compositione difformitatis partium. Et compo-
sitio mixtionis respondet substantiae animae inquantum est forma et princi-
pium vitae quae sequitur temperamentum complexionis. Compositio difformitatis

partium in corpore respondet animae prout est motor utens partibus
corporis sicut instrumentis per quas diversarum virtutum diversas exercet
operationes.» - Der Lebensakt ist unabhängig von den Seelenkräften: SA, 355,8.

57 SA, 28,36: «Distantia igitur a contrarietate ex complexionis aeqalitate
inducta corpus ad vitae susceptionem disponit quae ex substantiae animae
unione résultat; organizatio vero ad virtutum animae operationes exercendas
ipsum ordinat, ut ei anima primo sicut perfectio, secundo sicut motor, tamquam
subjecto disposito, uniatur. »



Vita est actus primus 59

geeigneten Partner der Seele macht; zum andern die Mitteilung des

Lebens. Diese beiden Richtungen sind deshalb zu unterscheiden, weil
die erste Zielsetzung die Vervollkommnung des Körpers bewirkt, während

der mit der Vervollkommnungstätigkeit der Seele untrennbar
verbundene Lebensakt das Resultat aus dem Spannungsverhältnis zwischen
Seele und Leib ist. Die Seele als Form bereitet also den Boden vor für
die Tätigkeit der Seele als Motor, die ihre Ausdrucksmöglichkeit durch
die Seelenpotenzen findet ; das ist die Linie der Beseelung, das heißt der
letzten Inbesitznahme und der endgültigen Durchdringung des Körpers
durch die Seele. Die Seele als Form gibt aber auch andererseits den

Lebensakt. Hier trifft die Seele als Form auf den Körper als Materie,
durch deren Verbindung ein neuer Vollkommenheitsgrad entsteht, der
sowohl von der Form als auch von der Materie verschieden ist. Es handelt
sich hier um die vom ganzen Kompositum getragene Vollkommenheit
des Lebens, also um die Linie der Belebung. Während die übrigen der
Seele und dem Körper gemeinsamen Handlungen in das Kraftfeld der
Seele als Motor, die durch ihre Potenzen handelt, gehören, nimmt das

Leben einen übergeordneten Rang ein, da es ein das ganze Kompositum
betreffender Akt ist. Er ist in der Linie der Vervollkommnung des

Lebewesens durch die Seele der das Kompositum charakterisierende Wesensakt.

Das Leben befindet sich auf der höchsten Ebene der Seinskonstituierung,

nämlich dort, wo Form und Materie durch ihre Verbindung
ein von ihnen verschiedenes drittes Neues hervorbringen im Lebewesen,
dessen charakteristische Selbstdarsteilung der Lebensakt ist. Anschließend

erst kann dann von der Körperorganisation die Rede sein, in der
den Aspekten der Seele als Motor durch die Potenzenlehre, in der alle

übrigen «operationes communes» außer des Lebens ihren Platz finden,
Rechnung getragen wird.

Da die Konzeption des Autors von der Seele als Substanz und Form
keine echte Durchkonstruierung des Lebewesens auf der Ebene der
Wirkursache zuläßt, erhält der Lebensakt nun eine besondere Einheitsfunktion.

Er ist damit nicht eine Übergangsstufe wie etwa die niederen
Seelendifferenzen oder die körperlichen Formen, denen das kennzeichnende
Bemühen des Autors gilt, den neuplatonisch gedachten Formen die Kraft
der aristotelischen Form als echtes Organisationsprinzip zu verleihen.
In CA, 582, 14-583, 33 untersucht der Autor die Frage, wie weit die
verschieden ranghohen Formen mit der Materie eine Verbindung
eingehen: Die Form vervollkommnet auf allen Stufen die Materie. Je größer
aber die Komplexifikation der Struktur der Materie mit der steigenden



60 Vita est actus primus

Ranghöhe der Form wird, desto weniger kann man von der funktionellen
Vielfalt der Teile her auf das Ganze zurückschließen. Die Form gewinnt
mit wachsender Vollkommenheit eine immer größere Unabhängigkeit
von der ihr eigenen Aufgabe, Organisationsprinzip der Materie zu sein,
und kann deshalb auch nicht mehr die einzelnen Teile des Organismus
benennen. Aber der Erstakt, der aus der Verbindung der Form mit der
Materie entsteht, übernimmt dafür die Aufgabe, allen Teilen den
charakteristischen Stempel der Seinsvollkommenheit, die sie von der Form
erhalten, aufzuprägen 5S. Die Erstakte sind das letzte Sichfestsetzen des

Dynamismus der Formen in der Materie. Sie sind als letztes Bindeglied
zwischen Form und Materie dazu bestimmt, der einheitliche,
seinsgerechte Gesamtausdruck des Kompositums zu sein.

Die Einheitsfunktion des Lebensaktes gründet darin, daß er das

Resultat der Zusammensetzung von Form und Materie ist und so das

Wesen des Kompositums anzeigt: «Actus autem primus est duplex quia
quidam est qui est actus essentialis compositi resultans ex unione suorum
principiorum et iste actus differt et a forma et a materia et iste actus
est in entibus esse et in viventibus vivere ...» 59. Der sowohl von der Form
als auch von der Materie hervorgebrachte «actus primus» stellt in
einfacher und geeinter Weise das dar, was die zwei relativ selbständig
bleibenden Kompositionsfaktoren an Vollkommenheiten in sich enthalten,

die durch ihre Verbindung zu einer einzigen Seinsstufe verschmolzen

werden, sodaß der «actus primus» als realer, ontologischer Faktor
das in sich enthält, was in der logischen Abstraktion als Idee des Wesens
des Kompositums in seiner Seinshöhe und Seinsvollkommenheit erfaßt
wird. Dies dürfte der tiefste Grund sein, warum dieser Erstakt sowohl

vom konstituierten Lebewesen sich abhebt, als auch von den

Konstituierungsprinzipien verschieden ist 60.

58 Dies gilt für alle Erstakte außer dem Denken. Gemäß der Pluralität
der substantiell verstandenen Formen gibt eine jede von ihnen dem Kompositum
durch die Verbindung mit der Materie den je eigenen «actus primus». Diese sind
ebenso einander untergeordnet wie die entsprechenden Formen. Vgl. SA, 329,1 ff.
Das rein physische Kompositum hat als Erstakt das Sein, die Lebewesen haben
je nach Ranghöhe das «vegetare», «sentire» oder «intelligere». Das Denken ist
das Resultat aus der Verbindung der Kompositionsfaktoren der Seele-Substanz
selbst und hat folglich nichts mit der physischen Materie zu tun.

59 CA, 553,16 fi.
60 SA, 354,9: «In omni vero creatura vivente vita ab eius differt

substantia.» Vgl. SA, 354,18. - Zu beachten ist, daß das Formsein der Seele als
Kompositionsfaktor selbst nicht das Leben besitzt: «A rei igitur essentia immediate

emanat, forma vero vita non fruitur, est autem principium quo ea datur,



Vita est actus primus 61

Das Seelenbild des Petrus Hispanus ist unzweifelhaft neuplatonisch.
Und es sieht nun auch ganz danach aus, als ob die Sonderstellung des

Lebensaktes sich ebenfalls aus dem Neuplatonismus ableite, nämlich aus

den bekannten Hypostasen «esse, vivere, intelligere». Der Autor stellt
nämlich ausdrücklich die Frage, welchen Platz das Leben neben der
Seele als Lebensprinzip einnimmt: «Quaeritur quo modo differenter
anima est illud quo vivimus et similiter vita et quaeritur utrum vita
sit illud quo vivimus»61. Zuerst wird ein Beweis angeführt, nach dem

nur das Leben das Prinzip wäre, durch das wir leben («illud quo
vivimus»), ähnlich wie der Wissende formell durch die Wissenschaft wissend

wird. Aber der Autor lehnt diese exklusive Stellungnahme ab. Für ihn
sind sowohl die Seele als auch das Leben «illud quo vivimus». Aber die
Seele ist in der Weise Lebensprinzip, daß durch sie das Leben als aus
seiner Wirk- und Formalursache entsteht: «efficiens quia vitam influit,
formalis quia perficit dando vitam»62. Für das Leben hingegen gilt:
«vita autem est illud quo vivimus sicut actus formalis denominans
compositum et resultans ex unione animae cum corpore».

sicut possibile quo recipitur. » SA, 355,11. In diesem Punkt ist der Einfluß
Avicennas deutlich spürbar. Für Avicenna bedeutet der Begrifl «Seele» ja nur
eine Funktion, ihr Formsein, durch das die geistige Substanz in Verbindung mit
der Materie gebracht wird. Für die Form aber gilt: «Omnis forma est perfectio
sed non omnis perfectio forma.» Als Form ist die Seele Prinzip der Vollkommenheit;

als Prinzip der Vollkommenheit ist die Seele aber nicht unbedingt Form:
«Anima etiam separata est perfectio et anima quae nondum est separata est
perfectio.» So ist auch der Baumeister «perfectio», aber nicht Form des Bauwerkes.

Dies bedeutet, daß das Formsein immer nur die Beziehung zur Materie
betrifft, in der die Form ihr Sein besitzt, während die «perfectio» das dynamische
Zentrum von Handlungen ist: «Anima enim forma est ex hoc respectu, scilicet
quod habet esse in materia... Perfectio autem significat comparationem ad rem
perfectam, ex qua émanant actiones... Sensus enim perfectionis hie est, scilicet
id propter cuius esse fit animal in actu animal...» (Alle zitierten Texte: Avicenna,
De Anima, fol. Iva). Hiermit bot sich für Petrus Hispanus die Möglichkeit, das
Formsein als Funktion der Seele zum Prinzip des Lebens zu machen, durch das
das Leben nur weitergeleitet wird, ohne selbst Leben zu besitzen. Denn jede
Form ist «perfectio», aber die «perfectio» wird nicht in ihrer spezifischen Rolle
an das Formsein angeknüpft, sondern an ein dynamisches Zentrum, in diesem
Fall an die Seele als Substanz. Die Form steht also im Dienst der «perfectio»,
einem Dienst, der nur in bestimmten Fällen in Anspruch genommen wird, wenn
nämlich die «perfectio» auf die Materie übertragen werden soll. Form und Materie
sind die Prinzipien der Seinskonstituierung; aber die Seinsvollkommenheit selbst
entstammt der Seele als geistiger Substanz. Dieses Schema kann auch auf die
nicht subsistenten Formen angewandt werden, da für Avicenna, loc. cit.,
«perfectio» noch nicht Substanz bedeutet.

61 CA, 688, 22-689,13.
62 Die Seele ist nur «causa efficiens» des Lebens, nicht aber des Körpers,



62 Vita est actus primus

An dieser Stelle fühlt sich Petras Hispanus verpflichtet, auf die

Frage zu antworten, was das Leben als «actus primus» beinhaltet,
nachdem es vollkommen zu genügen scheint, in der Seele als Formalursache

des Lebens das hinreichende Lebensprinzip zu sehen. So wird
aus dem Leben der «actus formalis denominans compositum». Dies

bestätigt die Auffassung, daß das Leben als «actus primus» seinen

Ursprung aus der neuplatonischen Hypostase «vivere» haben muß. Das
Leben ist der letzte Ausdruck der Seinsvollkommenheit des Kompositums.

Als der wesentliche Akt, der aus der Verbindung von Form und
Materie entsteht, befindet sich das Leben über den Seinsprinzipien als

letzte Einheit, die den tiefsten Einblick in das Innere der Komposition
gibt. Man befindet sich hier auf der formalen Ebene der Vollkommenheit;

deshalb hat der Erstakt auch keinen Einfluß auf die Materie
auszuüben. Das Leben ist eine «operatio communis», die ihren formalen

Ursprung in der Seele hat; aber sowohl Form als auch Materie tragen zu
seinem Ursprung bei. Aus der Verbindung dieser beiden Prinzipien ergibt
sich aber in neuplatonischer Perspektive, wie später gezeigt werden

wird, etwas Neues, das weder das eine noch das andere der Prinzipien
ist, sondern eine neue Seinsweise, die das Kompositum allein auszeichnet.

Vom Entstehungsprozeß ist man zur Hierarchie der bestehenden

Seinsvollkommenheiten vorgestoßen, wo es nicht mehr um Materie und
Form, sondern um die Hypostasen «esse, vivere, intelligere» geht. Hier
scheint das Leben als Erstakt und «actus formalis denominans compositum»

seine eigentliche Heimat zu haben 63. Petrus Hispanus hat diese

Perspektive in sein Werk übernommen, auch wenn er - mit Aristoteles

wie bereits festgestellt wurde. Vgl. CA, 205,20: «Anima autem non est efficiens
corporis nisi motus eius et operationis... » Das Leben bleibt in der formalen Linie
der Anwesenheit der Seele im Körper, sodaß die Seele als Form im Leben einen
formalen Effekt hervorruft. Die Seele ist also nur «causa efficiens» innerhalb
des formalen Bereichs.

63 Petrus Hispanus unterscheidet genau zwischen den Seinsebenen der
verschiedenen Lebensäußerungen in SA, 139,6 ff. und trennt das Leben als
«actus primus» von allen biologischen und physiologischen Lebenserscheinungen,
deren direkte Ursache in den Seelenkräften zu suchen ist und nicht im Leben
als Erstakt. Dies bestätigt die Sonderstellung des Lebens als «actus primus»,
der in metaphysischer Sicht als inhaltlich deutlich gekennzeichnete
Seinsvollkommenheit einen formalen Wirkungsbereich der Vervollkommnung besitzt,
indem er die von der Seele gegebene Grundvollkommenheit ist, auf der alle
anderen Akte des Lebewesens aufbauen können. Vgl. SA. 143,9. Der Lebensakt
ist ein das Lebewesen zuinnerst bestimmender Faktor: «Vita igitur est actus
specialis esse adiciens novam naturam.» SA, 355,34.



Vita est actus primus 63

diesmal - noch einen zweiten Erstakt annehmen muß, die Seele als Form.
Aber es steht bereits fest, daß das Leben ein «actus primus» ganz besonderer

Natur ist, der nur in der Terminologie noch mit Aristoteles in

Verbindung gebracht werden kann, falls überhaupt von einer Beziehung
die Rede sein kann. Und wenn Petrus Hispanus wirklich an den
aristotelischen «actus primus» denken sollte, was inhaltlich ja nicht geschieht,
so dürfte auf der Hand liegen, daß das von Aristoteles gelieferte
terminologische Instrument nach der Gebrauchsanweisung der neuplatonischen

Hypostasen gehandhabt wird und nicht umgekehrt.

II. Der Werdegang der Hypostase «vivere»

7. Der Lebensbegriff bei Aristoteles und im Neuplatonismus

Die aus den bisherigen Darstellungen aufgestellte These, daß das

Leben als «actus primus» bei Petrus Hispanus ein Rest aus der
Gedankenwelt der Hypostasen des Neuplatonismus ist, muß nun geschichtlich
unterbaut werden. Der geschichtliche Rückblick allein erlaubt es auch,
die Stellung und den Gehalt des Lebens als «actus primus» zu erklären.
Es ist bereits klar geworden, daß sich im Lebewesen als konkretem

Kompositum verschiedene Schichten der Determination und der

Seinskonstituierung befinden müssen. Einerseits findet sich bei Petrus Hispanus

die aristotelische Terminologie, nach der die Seele «actus primus»
des organischen Körpers ist, wenn auch mit dieser Terminologie nicht
der eigentliche Sachgehalt der aristotelischen Definition übernommen

wurde; in der Ausübung dieser Funktion des «actus primus» ist die Seele

Prinzip und Ursache aller Zweitakte, so daß alle Tätigkeiten des

Lebewesens - auch das Leben als «actus primus» - auf die Seele als Form
zurückgeführt werden 6+. Andererseits aber hat nun das Leben als « actus

primus» eine charakteristische Sonderstellung im Kompositum dadurch,
daß es der Wesensakt des Kompositums ist, der aus der Verbindung von
Form und Materie entsteht.- Dieser Akt, der seinen dynamischen
Ursprung in der Seele hat, aber von der Materie getragen werden muß, so

daß er eine «operatio communis» beider Seinskomponenten ist, wird
nicht als Prinzip eines «actus secundus» dargestellt. Er ist das Resultat

64 CA, 548,29 ff.



64 Vita est actus primus

der Zusammensetzung von Form und Materie und zeigt die Reinheit
und Vollkommenheit des Kompositums an; aus ihm wird das Seiende

als diesem oder jenem Vollkommenheitsgrad zugehörig aufgewiesen 65.

Es liegen also deutlich zwei Ebenen diesen zwei Erstakten zugrunde,
wenigstens wenn man sich streng an die von Aristoteles stammende

Terminologie hält. Es wird sich aber zeigen, daß sich beide sachlich in
einer gemeinsamen Gedankenwelt wiederfinden und annähern und sogar
sich gegenseitig erklären. Es bleibt der Eindruck, daß weder die Seele

als Form noch das Leben als «actus primus» oder beide in ihrer gegenseitigen

Abhängigkeit der aristotelischen Gedankenwelt entspringen, auf
welche die von Petrus Hispanus angewandte Terminologie zunächst
hinweist.

Bei Aristoteles sind die Merkmale für die Unterscheidung von
Belebtem und Unbelebtem Bewegung und Empfindung 66. Diese beiden

Kriterien gehören nun in den Bereich des Lebens. «Das Beseelte
unterscheidet sich vom Unbeseelten durch das Leben» 67. Das Leben ist also

auch für Aristoteles Kennzeichen und Unterscheidungsmerkmal zwischen
verschiedenen Seinsstufen. Das Leben ist Betätigung, Akt68; hierin
drückt sich die charakteristische Daseinsweise des Lebewesens aus. Aber
das Leben erklärt sich nicht aus sich selbst in der Charakterisierung des

Lebewesens; es verweist unbedingt auf die Seele als Lebensprinzip. Die
Seele ist «das, wodurch wir leben, wahrnehmen und denken auf ursprüngliche

Art» 69. Das Leben ist also nur eine der Ausdrucksweisen und
Manifestationen des Lebensprinzips und bleibt auch auf den Seinsbereich der
Manifestation als solchen beschränkt. Dies wird in der metaphysischen
Seelendefinition noch deutlicher herausgestellt : «Anima est actus primus
corporis physici organici potentia vitam habentis» 70. Alles Leben ent-

65 Die verschiedenen Seinsstufen unterscheiden sich jeweils durch ihren
«actus primus». Bei den anorganischen Dingen ist dieser das Sein, beim
Lebewesen das Leben, bei den Geistbegabten das Denken. Auf jeder Stufe aber ist
der «actus primus» das Resultat aus der Komposition von Form und Materie.
Auch das Denken bei den rein geistigen Wesen kann so erklärt werden, da das
Sichdurchdringen ihrer Seinsprinzipien «quo est - quod est» Ursprung innerer
Vitalität ist. Vgl. SA, 348,1 ff.

66 De Anima, 1.1, 403b 25; vgl. 427a 17.
67 Ibd., 2.2,413a21.
68 Eth. Nik. K, 4, 1175a 12-13.
69 De An. 2.2, 414a 12.
70 Ibd., 2.1, 412b 4-6. - Über die Natur des Akts bei Aristoteles vgl.

M. D. Philippe, Initiation à la philosophie d'Aristote, Paris 1956, 138 fi. «L'acte,
pour être saisi dans toute sa pureté, doit être atteint dans son exercice même



Vita est actus primus 65

stammt der Seele, die als erste Entelechie des Körpers diesen grundsätzlich

für die Lebenstätigkeit disponiert. Das Leben läßt sich nicht
abtrennen von der Seinsaktualität des Lebendigen, die in der Seele als

Wesensform besteht, und die im Ausdruck «vivere viventibus est esse»

scharf zusammengefaßt ist: «Die Seele ist Ursache und Prinzip des

lebendigen Leibes. Ursache und Prinzip haben indessen mehrere

Bedeutungen. Die Seele ist gleichermaßen Ursache in allen drei
Bedeutungen. Sie ist Bewegungsprinzip, Zweck und Wesen des lebendigen
Leibes. Dieser letzte Punkt ist klar. Denn in allem ist das Wesen der

Seinsgrund. Für das Lebendige aber ist das Leben das Sein; die Seele

aber ist Ursache und Prinzip von Sein und Leben» 71. Die Seele ist
Wesensform; sie vollendet das Wesen in sich, sie ist die Seinsaktualität des

Lebendigen. Es wäre also widersinnig, das Leben, das diese Aktualität
verrät, darstellt und ist, als selbständigen Faktor neben die Seele stellen

zu wollen. Das Leben ist also nicht ein Ding, sondern die physische
Lebendigkeit des organischen Wesens, das Wie, das alle Lebewesen als

solche kennzeichnet 72. Diese charakteristische Daseinsweise, die jedem
Menschen auf den ersten Blick klar ist, wird von Aristoteles in einer
technischen Sprache als Aktualität des Lebensprinzips erfaßt. Eine
weitere Umschreibung wäre unmöglich und sogar irreführend, da über
die Seinsaktualität des Lebens keine Aussagen mehr möglich sind. Leben
ist ein irreduktibler Begriff in der Seinsordnung. Es läßt nur den Aufweis
seines Prinzips, der Seele, zu, mit dem es untrennbar verbunden ist.
Gestalt- und gehaltgebend ist nur dieses Prinzip, nicht aber das Leben.
Ein dialektisches Spiel mit den Begriffen Leben und Seele ist
ausgeschlossen, so daß das Lebewesen nicht sowohl durch die Seele als auch
durch das Leben lebt ; es lebt allein durch die Seele.

Ein ganz anderes Geistesklima herrscht in den verschiedenen, sich

vom platonischen Dualismus ableitenden Richtungen des Neuplato-
nismus. In der Zeit des Hellenismus tritt ein idealistischer Lebensbegriff,
der seine Wurzeln bei Plato hat, aber mit Elementen aus dem orientalischen

Dualismus vermischt wird, seinen Siegeszug an. Die Seele ist eine

autonome Substanz, die ihr eigenes Leben besitzt; das Leben, das sie

d'acte, autrement on risque toujours de le ramener à une détermination formelle
et par le fait même de ne plus connaître ce qu'il est en lui-même, en son originalité»

(138).
71 De An. 2.4, 415b 8-14.
72 Vgl. R. Bultmann, Zoè im griechischen Sprachgebrauch. In: Kittel:

Theologisches Wörterbuch zum Neuen Testament, Stuttgart 1935. Artikel zâo.

5



66 Vita est actus primus

dem Körper vermittelt, ist nur ein Schatten des wahren, geistigen Lebens.

Die platonische Theorie des doppelten Lebens wird durch die Vermittlung

der Kirchenväter, Augustinus vor allem, aber auch Chalcidius,
Macrobius, Cassiodorus, dem Mittelalter überliefert73. Das empirische
Leben wird abgewertet 74. Die aristotelische Lehre von der Seele als

Form des Körpers wird allgemein mißverstanden und heftig
zurückgewiesen 75. Die Seele ist nicht Form des Körpers; sie ist deshalb auch

an der Entstehung des organischen Körpers unbeteiligt76. Es werden in
dieser Zeit schon viele Weichen gestellt für Lösungen, die später im
Mittelalter wieder aufgegriffen werden. So findet sich schon bei Jam-
blichos die von Petrus Hispanus dargestellte Aufteilung der Tätigkeiten
des Lebewesens in Handlungen, die der Seele eigen sind, und
Handlungen, die dem ganzen Lebewesen gehören, wobei die einen von der
Seele, die anderen vom Körper, und eine dritte Gruppe von Seele und
Körper zu gleichen Teilen ausgehen 77. Im Rahmen dieser Arbeit handelt

es sich nicht darum, die Entwicklung der Seelenlehre bis ins Mittel-

73 Vgl. E. Gilson, La philosophie au moyen âge, Paris 1962, 115 ff.
74 Religiöse Anschauungen, in weiten Kreisen gnostische Theorien, tragen

zu dieser Abwertung bei. Unter Einfluß der Theorie des doppelten Lebens, die
ja in einem religiösen und auf allen Gebieten großen Umwälzungen unterworfenen
Zeitalter dualistische Systeme geradezu heraufbeschwören mußte, taucht das
Problem auf, wie die Seele überhaupt in den Leib kommt, da sie doch eine
Tochter Gottes ist und mit dem ihr eigenen Leben glücklich sein müßte. Vgl.
P. Festugière, La révélation d'Hermès Trismégiste, Bd. III : Les doctrines de
l'âme, Paris 1953, 34 ff. Vgl. auch 192, Anm. 2; 193, Anm. 4.

75 So interpretiert Jamblichos diese These - in der Übersetzung von Festugière

- folgendermaßen: «Selon l'enseignement de quelques-uns parmi les
Aristotéliciens, l'âme est la forme attachée au corps, ou qualité simple incorporelle
ou qualité essentielle parfaite... la combinaison de tout l'ensemble des qualités
et leur source totale unifiante.» Jamblique, Traité de l'âme, in: Festugière,
op. cit., 178.

76 So Porphyrios: De l'animation de l'embryon, in: Festugière, op. cit.,
275: «Si en efîet c'est en raison de la vie qu'on veut le (l'embryon) nommer
un vivant, nous sommes d'accord; mais nous affirmons avec force que Platon
lui non plus ne concède d'aucune façon qu'il ait l'âme automotrice dont il est

pourvu après l'enfantement, nous tenons qu'il est un vivant dans le même sens

que les plantes.» - Hier wird bereits die Tendenz sichtbar, die bei Proklos zu
voller Entfaltung kommt, aus dem Leben ein getrenntes, für sich wirkendes
Prinzip zu machen.

Über die Anschauungen der antiken Philosophen und Ärzte von der Beseelung

des Keimes vgl. Heinrich Balss, Die Zeugungslehre und Embryologie in
der Antike, Quellen und Studien zur Geschichte der Naturwissenschaften und
der Medizin, Bd. 5, Heft 2,3, Berlin 1936, 51 ff.

77 Jamblichos, Traité de l'âme, in: Festugière, op. cit., 200-201.



Vita est actus primus 67

alter zu verfolgen. Was indessen herausgestellt werden soll, ist das

langsame Sichherausschälen der Hypostase Leben. Über Plotin, Proklos und
Dionysius zeichnet sich eine Linie ab, in der den Hypostasen Sein, Leben
und Denken ein formeller Charakter verliehen wird, so daß aus ihnen

Prinzipien werden, welche die Dinge je auf ihre spezifische Weise in die
verschiedenen Seinsstufen einordnen. Hier ist der eigentliche Mutterboden

für den Lebensbegriff des Petrus Hispanus zu suchen. Das Leben
erscheint hier ursprünglich als ein getrenntes Vollkommenheitsprinzip,
an dem alles Leben teilnimmt. Bei Petrus Hispanus wird zwar dieser

Gedankengang nicht in reiner Form dargestellt; bei ihm stehen die

neuplatonischen Elemente in der Formulierung Ibn Gabirols im Vordergrund.
Aber sachlich decken sich beide Richtungen, wie gezeigt werden wird;
nur die von Petrus Hispanus übernommene aristotelische Terminologie
könnte auf den ersten Blick über diesen Sachverhalt hinwegtäuschen.

2. Plotin

«Die Philosophie Plotins ist das Ergebnis zweier Gedankenbewegungen.

Auf der einen Seite wird das Sein auseinandergerissen in eine

übersinnliche und eine sinnliche Sphäre, und auf der anderen Seite wird
unternommen, diese Kluft zu schließen, indem man über eine Reihe von
Zwischenstufen versucht, letzteres aus ersterem abzuleiten» 78. Die Seele

wird bei diesem Bemühen, das alle neuplatonischen Systeme
kennzeichnet, das privilegierte Bindeglied. Die Seele ist der Schnittpunkt
der sinnlichen und der übersinnlichen Welt. Als Abbild der geistigen
Welt kann sie die reinen Vollkommenheiten in sich enthalten, um sie

an die sinnliche Welt zu vermitteln. Die Seele ist also gewissermaßen
Ausgangspunkt für die tiefste Seinsstufe, die sinnliche Welt, und
zugleich Brennpunkt der über ihr liegenden reinen geistigen Vollkommenheiten

79. Die Seele ist der Wendepunkt, in dem die Einheit des geistigen

78 Johannes Hirschberger, Geschichte der Philosophie, Freiburg/Br. 1963,
Bd. I, 303.

79 Enn. IV. 8.4: «Die Einzelseelen also haben in sich einen geistigen Trieb,
der sie zurückwendet zu ihrem Ursprung, sie haben auch eine Kraft, die auf die
niedere Welt gerichtet ist; so wie das Licht abhängig ist von der Sonne über
ihm und doch dem was unter ihm ist nicht kargt mit seiner Spende... So hausen
die Seelen gleichsam in zwei Elementen wie Amphibien, im Wechsel sind sie

genötigt bald dort oben, bald hienieden zu leben.» (Die Texte werden zitiert nach:
Plotins Schriften. Übersetzt von Richard Harder. Fortgeführt von Rudolf
Beutler und Willy Theiler. Schriften in der chronologischen Reihenfolge.
Hamburg 1956-1964.)



68 Vita est actus primus

Seins in die Vielheit der Sinnenwelt umschlägt. Daher kommt auch ihre
spezifische Stellung in der Triade der ersten Hypostasen: Indem das

Sein als das Erstgeschaffene seinen Urheber betrachtet, wird es zur
Intelligenz, während die Seele der Akt des Seins ist, das sich ausbreitet80.

Im späteren Neuplatonismus werden die drei Hypostasen «esse», «vivere»,

«intelligere» zwar stark verselbständigt, behalten aber dennoch implizit
- der Intuition Plotins entsprechend - ihre gegenseitige Durchdringung
und Abhängigkeit bei 81. Plotin selbst aber teilt dem Leben hierbei eine

besonders gewichtige Rolle zu : Das Leben wird zum tragenden Element
des Entfaltungsprozesses und zu dessen dynamischem Motor. So erklärt
es sich auch, daß für ihn nichts ohne Leben ist. Der Kosmos ist ein

großes Lebewesen. Die Sinne lassen zwar das Leben an diesem oder

jenem Ort lokalisiert erscheinen, aber der Verstand erkennt, daß das

Leben an einem Ort ist, ohne sich auszudehnen, und daß deshalb alles,

was sich im Raum ausdehnt, Leben hat 82. So hat alles Leben auf seine

Weise: «Das eben Dargelegte besagt, daß im Gesamtorganismus das eine

auf diese, das andere auf jene Weise lebt, nur wir schreiben demjenigen,
das nicht mit Bewußtsein sich selber bewegt, kein Leben zu: in Wahrheit

ist aber jegliches im Verborgenen ein Lebendes, und der bewußt
lebende Organismus setzt sich zusammen aus Teilen, die zwar nicht
bewußt leben, die aber einem derartigen Organismus wunderbare Lebenskräfte

mitteilen» 83.

80 Enn. V. 2. 1.
81 Vgl. Pierre Hadot, Etre, Vie, Pensée chez Plotin et avant Plotin, in:

Fondation Hardt, Entretiens sur l'antiquité classique, Bd. V : Les sources de
Plotin, Genève 1957, 107-157 (mit Diskussion) : «L'être est conçu comme un
acte d'autoposition en trois moments: simple position de soi, puis sortie de soi,
enfin retour à soi. Mais cette position de soi, c'est l'acte d'être non encore déployé,
cette sortie de soi, c'est l'acte de vivre, ce retour à soi, c'est l'acte de se penser;
ainsi l'acte d'être est triple et un, chaque acte plus particulier contenant les autres.
Quant aux êtres dérivés de l'être premier, de la vie première, de la pensée
première, ils participent plus ou moins de ces trois caractères, suivant leur
nature propre» (107).

82 Enm. VI. 4.13.
83 Enn. IV, 4.36. - Pierre Hadot erklärt im oben zitierten Arikel die

Bedeutung der Lebens im System Plotins dadurch, daß schon bei Piaton und
Aristoteles Sein und Intelligenz ohne Leben undenkbar waren. Piaton schreibt
im Sophistes, 248e, daß das wahrhaft Seiende auch unbedingt Leben haben muß;
Plotin nimmt diese Perspektive auf und schreibt: «Das Sein ist kein Kadaver,
denn es hat Leben und Verstand.» Vgl. Enn. V. 4. 2; IV. 7. 9. So ist das Leben
Akt des Seins. Andererseits war Plotin die berühmte Stelle aus Aristoteles,
Metaphysik XII. 7 ; 1072 b 27 bekannt : « Auch Leben kommt dem höchsten Wesen

zu, denn die Tätigkeit der Vernunft ist Leben, sie aber ist reine Tätigkeit. Diese



Vita est actus primus 69

Bei Plotin ist die Welt der Hypostasen ein harmonisches Ganzes,

in dem sich Sein, Leben und Denken gegenseitig bedingen und
durchdringen; erst bei Proklos werden die Hypostasen zu nebeneinanderstehenden

Elementen, die je für sich Prinzipien und Ursachen der
spezifischen Seinsvollkommenheiten sind. Diese Unterschiedlichkeit kommt
daher, daß Plotin die Emanation der Dinge als eine nach unten sich
abschwächende Ausstrahlung von einem lichterfüllten Zentrum versteht,
Während Proklos jede logisch trennbare Vollkommenheit zu einem irre-
duktiblen Prinzip erklärt. Das Überfließen aus einem gesättigten
Vollkommenen ist das Leitbild Plotins: «Es umgibt Jenes, ist ein rings aus
ihm ausstrahlender Glanz aus ihm, wobei Es aber beharrt; so wie der
Glanz der Sonne, der sie gleichsam umspielt, der ständig aus ihr geboren
wird, wobei sie aber beharrt. Alle seienden Dinge lassen so, solange sie

Bestand haben, aus ihrem Wesen notwendig ein Existentes zur
Wirklichkeit werden, welches außen um sie liegt und unabhängig von der

Gegenwart ihrer Kraft, als ein Abbild gleichsam der Urbilder aus denen

es hervorwuchs; das Feuer die von ihm ausstrahlende Wärme ...» 84.

Dieser Gedanke ist sehr wichtig zum Verständnis der Vorstellungen,
die Plotin sich von Seele und Leben macht. In jedem Seienden ist zu
unterscheiden zwischen einem inneren Kern und einem von diesem

ausgehenden Akt, der eine relative Selbständigkeit besitzt. Dieser um den

Kern liegende Akt ist ein Abbild der Vollkommenheit des Ausstrahlungs-

ihre reine Tätigkeit ist das beste, das ewige Leben.» Plotin: «Das Leben aber im
Geiste und seine Verwirklichung (energeia, Akt) ist das ursprüngliche Licht,
das ursprünglich strahlender Glanz ist, leuchtend und zugleich erleuchtet, das
wahrhaft Geistige...» V. 3.8. Das Leben ist also auch Akt der Intelligenz. Das
Leben entspricht im Innern der Triade Sein, Leben, Denken, die ja die zweite
Hypostase, die Intelligenz, strukturieren und hervorbringen, der
Teilungsbewegung innerhalb des Seins, dieses in eine Hierarchie von Genera und Spezies
organisierend. Ferner stellt das Leben die Identität zwischen Sein und Denken,
zwischen Objekt und Subjekt her. Bei der Entstehung der Intelligenz ist wiederum
das Leben das fundamentale Element: Indem das Leben eine Grenze bekommt,
wird es zur Intelligenz, VI. 7.17. Das Leben ist eine Art Indétermination, die
mit Hilfe der intellektuellen Determination zu seinem Ursprung zurückkommen
möchte; hiermit dürfte auch der Primat des Lebens über das reflektierende
Bewußtsein ausgesprochen sein. - Schon E. Bréhier, La philosophie de Plotin,
Paris 1928, 44, weist auf diesen Grundzug des Systems Plotins hin: «La réalité
métaphysique, telle que Plotin la conçoit, est donc la vie spirituelle hypostasiée...»

Außer P. Hadot in seinem zitierten Artikel gibt auch E. R. Dodds einen
Überblick über die Entstehung der Triade Sein, Leben, Denken, in: Proclus,
The Elements of Theology, Oxford 1933, 252-254.

8+ Enn. V. 1.6.



70 Vita est actus primus

Zentrums. So gibt es zwei Arten des Aktes: Die in sich bestehende
Vollkommenheit des Zentrums und der aus ihm hervorgehende Strahl: «Es

ist nun aber die Wirkungskraft (energeia), die innerhalb des leuchtenden

Körpers sich befindet und gleichsam sein Leben ist, größer als die
heraustretende Wirkungskraft und gleichsam ihr Urgrund und ihre Quelle;
die andere Wirkungskraft, die außerhalb der Grenzen dieses Körpers
liegt, ist das Nachbild der inneren, sie ist die zweite Wirkungskraft, die
aber von der ersten nicht losgelöst ist. Denn jegliches Seiende hat seine

Wirkungskraft, welche ein Abbild von ihm ist, dergestalt daß, wenn es

selber da ist, auch dieses Abbild da ist...»85. Zwischen beiden Akten
muß trotz der Abhängigkeit des zweiten vom ersten deutlich
unterschieden werden, da der erste die aktuelle Existenz des Dinges ist, der
zweite eine davon ausgehende Wirkung: «... die Wirkungskraft jeden
Dinges ist teils in seinem Sein beschlossen, teils tritt sie aus seinem Sein

nach außen ; die in seinem Sein beschlossene ist eben seine eigene aktuelle
Existenz, die heraustretende muß aus jedem Ding mit Notwendigkeit
folgen als eine von ihm verschiedene; so wie es auch beim Feuer
diejenige Wärme gibt, welche sein Wesen ausmacht, andererseits die, welche
dann entsteht, wenn das Feuer seine mit seinem Wesen ursprünglich
gegebene Wirkungskraft übt, indem es dabei als Feuer beharrt» 86.

Auf diese Weise entsteht auch die Seele aus dem Geist87. Die Seele

hat nun ihrerseits als Effekt des Geistes eine Wirkung, da ja jedes Seiende

ausstrahlt. Die Wirkung der Seele ist das Leben, woraus man also auch
den Rückschluß ziehen darf, daß sie selber lebend ist, da der
heraustretende Akt Abbild der in sich beharrenden Wirkungskraft des Dinges
ist. Aus der Seele geht also ein Abbild hervor: «Die Himmelsseele ist dem

Weltschöpfer zunächst ; dies gilt übrigens auch von unseren Seelen. Aus
der Himmelsseele aber geht ein Nachbild hervor und ergießt sich gleich-

85 Enn. IV. 5. 7.
86 Enn. V. 4. 2.
87 Enn. V. 3. 9: «Die Seele dagegen ist aus dem Geist als eine Art ihn

umgebendes Licht entstanden... Somit ist das Licht der Sonne Licht in der
Luft, die Seele aber, die von einer entsprechenden Beschaffenheit ist, ist reines
Licht, so daß sie auf sich selbst beharrt und als solche sichtbar wird sowohl
für sich selber wie für ihres gleichen. » — Hieraus entspringt auch die Notwendigkeit

der Reinigung; man muß alles abstreifen, Leib, Wahrnehmung, Begierden etc.,
um ihre Geistigkeit erkennen zu können, «denn unser Leben ist zerteilt, und wir
haben eine Vielzahl von Leben; der Geist aber bedarf nicht eines anderen Lebens
oder mehrerer, sondern die, welche er darbietet, bietet er anderen dar und nicht
sich selber, denn er bedarf ja nicht der niederen Wesen...» (ibd.).



Vita est actus primus 71

sam aus dem oberen Reich, und das schafft die irdischen Lebewesen ...»88.

Was also eigentlich das Lebewesen ausmacht, ist nicht die Seele in sich,
sondern das aus ihr stammende Abbild. Die Seele bleibt «oben»; der

von ihr ausgehende Strahl, das Abbild, schafft das Lebewesen: «Das

Wort also: 'aus der ungeteilten und sich an den Körper teilenden' ist
gleichbedeutend mit: aus dem Teil, der in der oberen Welt ist und dem

in der unteren, das heißt der Seele die mit der oberen Welt zusammenhängt,

aber bis in diese Welt sich ergießt wie eine Linie aus dem

Kreismittelpunkt. Kommt sie nun nach hier unten, so schaut sie nun mit
eben diesem Teil; und eben dadurch bewahrt sie an ihrem Teil das Wesen

des Alls» 89. Das aus der Seele stammende Abbild ist also das gestaltende,
formende Element des Lebewesens. Die Seele selbst ist an diesem Prozeß

nicht direkt beteiligt. Das von der Seele ausgestrahlte Leben ist also die

eigentliche Form des Lebewesens. Deshalb ist es auch überflüssig, daß

die Seele selbst als Form mit dem Körper eine Verbindung eingeht. Es

widerspricht der Natur der Seele, Entelechie zu sein: «Die Seele hat also

ihre Existenz nicht dadurch, daß sie die Form von etwas ist, sondern
sie ist Wesenheit, indem sie dies ihr Sein nicht empfängt durch ihr
Gegründetsein auf dem Körper, sondern indem sie existiert, bevor sie

gerade diesem bestimmten Lebewesen angehört »90. Die Seele hat in
sich eine Bewegung, die nicht die des Körpers ist, sondern die das der
Seele eigene Leben ausmacht ; die Seele ist geistig, der Geist ist ein Teil
von ihr; deshalb ist ihr Leben höher als das Leben des Körpers; ihr
Leben ist das Denken 91. Im konkreten Menschen besteht deshalb eine

Aufspaltung in zwei Bewußtseinszonen, die sich einerseits im geistigen
Ich, dem Leben der Seele als Denken, und andererseits im tieferen, vom
Gesamtorganismus beeinflußten Ich zeigen: «So ist also das 'Wir' ein

Zweifaches, entweder unter Einrechnung des 'Tieres' in uns; oder erst
von dem ab, was über diesem liegt. Das Tier ist aber nur der lebenerfüllte
Leib; der eigentliche Mensch aber ist ein anderer, der rein ist von diesem;
und er besitzt die Tugenden, die im reinen Denken bestehen, welche mit-

88 Enn. II. 1.5.
89 Enn. IV. 1.1. — Im Hinblick darauf, daß das von der Seele ausgehende

Abbild das Lebewesen schafft, interpretiert E. Bréhier in seiner Übersetzung der
Enneaden, Bd. 4, S. 6, dieses Abbild als Leben der Lebewesen. - Die Seele ist
übrigens nicht Ursache des Seins des Lebewesens, sondern nur Ursache seines
werthaften Seins; sie kommt erst in den Leib, wenn dieser schon gebildet ist.
II. 1.5.

90 Enn. IV. 7. 85. Vgl. II. 3.15.
91 Enn. I. 1.13; I. 1.8.



72 Vita est actus primus

hin in der sich abtrennenden Seele ihren Sitz haben, der Seele, die, noch
während sie hienieden weilt, sich abtrennt, ja bereits abgetrennt ist.
Denn wenn diese Seele sich erst gänzlich abkehrt, dann folgt ihr auch
die niedere, ihr Abglanz, und scheidet vom Leib»92.

Das eigentliche, wertvolle Leben des Menschen ist das Leben der
Seele; wenn dieses erst zu seiner geistigen Reinheit aufgestiegen ist,
verläßt ihr Abbild, das Leben des Lebewesens, den Leib. Denn die Seele

hat am Leib nichts zu gewinnen; im Gegenteil, sie wird geringer, während

der Leib gewinnt. Die Seele bekommt Anteil an Tod und Unvernunft

durch den Leib; der Leib erhält Anteil an Leben und Wahrnehmung

93. Das empirische Leben des Menschen ist unwichtig im Vergleich
zum Leben der Seele; es bekommt aber eine große Bedeutung für das

Lebewesen, da es dieses formt und gestaltet. Mit dem Leben erst fängt
der Werdeprozeß an: «... der ganze Werdeprozeß gehört überhaupt erst
dem niederen Seinsbereich an. Über das Wie ihres (der Seele) Werdens
ist gesprochen worden: sie steigt hinab, indem bei ihrem Hinabwenden
ein anderes Wesen aus ihr entsteht, welches hinabsteigt... Indessen,

wenn das Hinabwenden ein Hineinleuchten in das Niedere ist, so ist es

nicht Verfehlung, sowenig wie der Schatten beim Licht, sondern schuld
ist das Erleuchtete; denn wenn es nicht da wäre, hätte die Seele gar
keinen Gegenstand, auf den sie ihre Strahlen richten könnte. Die
Ausdrücke Hinabsteigen und sich Hinabwenden braucht man also nur in
dem Sinn von ihr, daß das von ihr Eingestrahlte ihr Leben mitlebt » 94.

Diese Einstrahlung kann mehr oder weniger intensiv sein. Wenn es

wahr sein sollte, daß in den Tieren Menschenseelen sind, dann nur in der

Weise, daß das Abbild der Seelen dem Tier beiwohnt ; das Tier wäre von
der Beschaffenheit, die ihm vom Seelenschatten gegeben wird 95. Aber
dieses Leben zeichnet sich immerhin noch dadurch aus, daß es Form ist:
«Tatsächlich ist dieser Teil der Seele, der affektive, kein Körper, sondern
eine Form... Einer Form aber darf niemals Unruhe oder überhaupt eine

92 Enn. I. 1.10.
93 Enn. I. 1.4.
94 Enn. I. 1.12. - E. Bréhier, La philosophie de Plotin, S. 67, weist darauf

hin, daß man eine doppelte Erleuchtung und Gestaltung des Körpers
unterscheiden muß: «Il faut, en effet, distinguer l'acte naturel et nécessaire par lequel
l'âme anime le corps. Au moment où elle produit dans la matière un reflet d'elle-
même (corps vivant), 'elle est encore à sa place propre, dans la région intermédiaire;

mais elle jette de nouveau un regard sur l'image; par ce second coup
d'œil, elle lui donne une forme, et contente elle descend en elle'. III. 9.2.»

95 Enn. I. 1.11.



Vita est actus primus 73

Affektion anhaften, sondern sie selber muß stille stehn und nur ihre
Materie kann, wenn eine Affektion eintritt, von dieser betroffen werden,
denn die Form bringt durch ihre Anwesenheit Bewegung... Das Wesen

einer Form muß also Wirkkraft sein, welche durch ihre bloße Gegenwart
wirkt, so als wenn die Harmonie von sich aus die Saiten in Schwingung
setzte» 96. Das Leben des Lebewesens nimmt also noch am Reichtum der
Seele teil, indem es als gestaltendes Element eine übergeordnete Stellung
im Kompositum behält.

Der Akzent aller Aussagen Plotins über das Leben liegt demnach
auf der relativen Selbständigkeit der von der Seele ausgehenden sekundären

Form, die im Leben besteht. Die Ausstrahlung der Seele wird von
den einzelnen Dingen aufgefangen, soweit es die Fassungskraft des

Lebewesens zuläßt; denn diese Ausstrahlung bewirkt die Lebewesen:

«... weil sie in die Körper hineinstrahlt und sie zu Lebewesen macht,
nicht aus sich selber und dem Körper, sondern sie selber verharrt und gibt
nur Abbilder von sich her, so wie ein Antlitz in vielen Spiegeln
widerscheint. Und zwar ist ihr erstes Abbild die Wahrnehmung, die im
Gesamtwesen stattfindet; und von dieser angefangen alle anderen Seelenarten,

immer die nächste ausgehend von der vorhergehenden, und schließlich

endet dieser Prozeß bei der zeugenden und schöpferischen Seelenart

,..»97.

Alles Leben ist eine Ausstrahlung einer Seele ; aber nicht alles Leben
hat dieselbe Vollkommenheit. Die Ursache dieser Unterschiedlichkeit
liegt nicht in der Seele : «Da nun also Leben in vielfachem Sinn gebraucht
wird und die Unterschiede sich nach seinen Trägern ergeben, ob sie die
ersten im Range oder die zweiten usf. sind, mithin 'Leben' ganz
verschiedene Dinge bezeichnet - wir brauchen es anders von der Pflanze,
anders vom vernunftlosen Tier - und da sich diese Gattungen des Lebens
nach ihrem Grade an Helligkeit oder Trübung unterscheiden, so muß es

sich entsprechend natürlich auch mit dem Grade der Lebenserfülltheit
verhalten» 98.

Wenn das körperliche Leben als Ausstrahlung der Seele auch sekundär

ist im Vergleich zum Leben der Seele, so erfährt es aber auch gerade
dadurch eine Aufwertung, da es als Ausstrahlung der Seele nicht von
dieser abtrennbar ist: «Und wie ist es mit dem Leben des Leibes? Nun
er hat es dadurch, daß eine andere Seele ihm zu Seiten ist. Wenn nun

96 Enn. III. 6.4.
97 Enn. I. 1.8.
98 Enn. I. 4.3.



74 Vita est actus primus

der Leib vernichtet wird - denn was der Seele nicht teilhaftig ist, kann
nicht bestehen - wird also der Leib vernichtet und weder die Seele, die

ihm Leben gab, noch die, die ihm zu Seiten ist, reichen für ihn noch hin,
wie kann da sein Leben noch Bestand haben Und ist denn also dieses

Leben vernichtet? Nein, auch dieses ist nicht vernichtet, denn auch dies

ist das Abbild einer Ausstrahlung, es ist nur nicht mehr an jenem Platz»99.

Es ist aber Aufgabe des Menschen, sich durch die Reinigung aus den

Fesseln des körperlichen Lebens zu befreien; er soll nicht ein beseelter

Leib sein, in welchem das Leibeswesen, das ja von der Seele nur ein

Spürchen empfing, die Macht hat, so daß dann das gemeinsame Leben
mehr dem Körper gehört 10°.

Jedes Ding hat nach Plotin zwei Akte, die aktuelle Existenz und
den sich nach außen mitteilenden Akt. Der Dynamismus der Emanation
stützt sich auf diese Unterscheidung. Der nach außen tretende Effekt
eines Wesens ist relativ selbständig, so daß er eine Art eigener Sub-
sistenz erhält, obwohl er mit dem Emanationszentrum in Verbindung
bleibt. Nur so kann man sich das Hervorgehen der Dinge aus
Übergeordnetem erklären. Es ist jeweils ein Abbild eines Wesens, das nach
außen tritt, das seine eigene Existenz hat wie das Licht in der Luft,
und das zugleich nur noch eine schwache Nachahmung des übergeordneten

Emanationsprinzips ist. Der ganze Prozeß ist formaler Natur:
Mitteilung von Vollkommenheit und Determination der Materie. Die
Materie als aufnehmendes Element wird dafür verantwortlich gemacht,
daß nur ein Bruchteil der reinen Vollkommenheit zurAuswirkung kommt.
Dieser ganze Vorgang ergibt nun für den Fall von Seele und Leben eine

besondere Auffassung von der Natur des Lebewesens. Dieses entsteht
nicht durch eine Komposition von Seele und Leib, sondern durch das

Einwirken des Seelenabbildes auf den Körper. Das Leben als der nach
außen tretende Akt der Seele bekommt dieselbe relative Selbständigkeit
wie sie alle Glieder der Emanationskette auszeichnet; es ist ein
Überfließen der Seele und zugleich ein aktives Element, das Tieferliegendes
gestaltet. Es wird somit zur Form des Lebewesens, da die Seele außerhalb

des Kompositums bleibt.
«Alles Leben, und auch das unwerte, ist Betätigung (energeia - Akt) ;

Betätigung freilich nicht in der Art wie das Feuer sich betätigt, sondern
die Betätigung des Lebens ist, auch wenn keinerlei Bewußtsein dabei

99 Enn. IV. 5.7.
100 Enn. II. 3.9.



Vita est actus primus 75

ist, ein Bewegen, welches nicht auf das Geratewohl bewegt ; denn auch

wenn die Dinge kein Bewußtsein haben und doch irgendeines irgendwie
am Leben Anteil hat, so ist es mit eins von Vernunft durchwaltet und
das heißt von Form durchdrungen; die Betätigung also, die dem Leben

zugehört, vermag Form zu geben, ihr Bewegen bedeutet ein Formen.
Es ist mithin die Betätigung des Lebens eine künstlerische - so wie der
Tanzende in Bewegung ist, denn der Tänzer ist einerseits ein Abbild des

Lebens, welches in diesem Sinne künstlerisch ist, die Kunst ruft seine

Bewegung hervor und lenkt sie derart, daß das Leben ihnen etwa
entspricht. Dies sei nur der richtigen Auffassung auch jedes beliebigen
Lebens willen bemerkt»101.

Die gestaltende, formgebende Kraft des Lebens ist also das eigentliche

Kompositionselement, das mit der Materie zusammen das

Lebewesen hervorruft. Und auch hier handelt es sich mehr um ein Erleuchten
der Materie denn als um eine eigentliche Komposition. Wenn die höhere
Seele einmal zum Grad der Läuterung gekommen ist, zieht sich der von
ihr auf die Materie fallende Lichtstrahl zurück. So ist also alles Leben
Ausfluß aus dem reinen Leben, das von der Hypostase der Intelligenz
herrührend Urgrund aller Emanation und deren Kraft ist. Alles Werden
und Sein ist ein unendlicher Lebensstrom: «... denn sie (die Lebenskraft)
hat nicht in sich Materie, damit sie dann mit der Größe der Masse

abnehmen müßte und kleiner werden. Willst du nun die ewig in ihr
quellende Unendlichkeit fassen, dies nie ermüdende, unverwüstliche und nie
sich erschöpfende Sein, das in sich selbst von Leben gleichsam überwallt

...»102.

Im Zusammenhang dieser Arbeit muß aus diesem ganzen Reichtum
der Lebenslehre hervorgehoben werden, daß das Leben als eine die Realität

bestimmende Hypostase den Charakter einer der Materie übergeordneten

Form hat. Das Leben formt das Lebewesen. Als Ausfluß und
Abbild der Seele hat das Leben seine eigene gestaltende Kraft und ruft in
der Materie eine bestimmte Vollkommenheit hervor. Die Hypostase
Leben ist also eine sekundäre Form, die die Seele vertritt, da diese aus

der Ferne, von oben her, nur durch ihren Effekt gestaltend in den De-

terminierungsprozeß eingreifen kann.

101 Enn. III. 2.16.
Enn. VI. 5.12.



76 Vita est actus primus

3. Proklos

Die eigentliche Basis des Lebensbegriffs des Petras Hispanus muß
bei Proklos gesucht werden. Petras Hispanus hatte ja im «Liber de

causis» einen direkten Zugang zur Gedankenwelt des großen Systematikers

des Neuplatonismus. Bei Proklos finden sich die drei Hypostasen
«esse», «vivere», «intelligere» als Elemente und Prinzipien der
Seinsgestaltung, die sich von einander abheben und in getrennter Weise je
für sich ihre spezifische Determination geben. Wenn bei Plotin anläßlich

der drei Hypostasen noch von den verschiedenen Entwicklungsstadien

eines einzigen Prozesses gesprochen werden kann, eines

Prozesses, der vom Ausgangspunkt durch die Phasen der Indétermination
zum vollen Selbstbesitz durch die Determination in der Intelligenz
zugleich zum Ursprungsort zurückfindet, nimmt Proklos hingegen bereits
eine Aufspaltung der Wirklichkeit in ihre logisch irreduktiblen Faktoren

vor 103. Diese sind die eigentlichen Ursachen und Prinzipien der Realität,
die einander je nach ihrer Universalität unter- oder übergeordnet sind.

Aber jedes Prinzip übt nur den ihm spezifisch zukommenden Effekt aus:
Eine höhere Ursache wirkt auf die von ihr stammenden Dinge vor der

niedrigeren Ursache; sie wirkt auch weiterhin, wenn die niedrigere
Ursache ihre Aktivität einstellt. «Thus, for example, a thing must exist
before it has life, and have life before it is human» 104. Hieraus folgt auch,
daß die Wirkungen des höheren Prinzips Subjekt für die Wirkungen der

niedrigeren Ursache werden 105.

Eine Wirkung ist umso komplexerer Natur, je mehr Ursachen sie

hat106. So lassen sich also im konkreten Sein ebenso viele Elemente der

Komposition herausstellen, wie Ursachen zu seiner Konstituierung
beigetragen haben. Die Prinzipien werden zu Elementen107. Das höhere

Prinzip hat eine größere Breitenstreuung in seiner Wirkung; der Geist

103 Vgl. E. R. Dodds, Proclus, The Elements of Theology, Introd., xxv:
«I will only say that its fundamental weakness seems to me to lie in the assumption
that the structure of the cosmos reproduces the structure of Greek logic.» Die
« Stoicheiosis Theologikè» wird nach der zitierten Ausgabe und Übersetzung von
Dodds angeführt (El. Th.).

104 El. Th. prop. 70.
105 Ibd., prop. 71.
106 Ibd., prop. 58.
107 Vgl. Jean Trouildard, Proclos, Eléments de théologie, Paris 1965,

Introd. 48.



Vita est actus primus 77

handelt vor der Seele und schließt sogar deren Wirkungen mit ein; und
wenn die Seele aufhört zu wirken, dann kann der Geist weiterwirken
und das Unbelebte an seiner Freigebigkeit teilnehmen lassen 108. Aber
jedes Prinzip teilt nur seine charakteristische Wirkung mit; so erhält der

Körper das Leben von der Seele, unauflösliche Permanenz vom Geist,
und von der Henade, an der der Körper partizipiert, göttliche Einheit109.

Umgekehrt gilt, daß die horizontale Vielheit auf eine einzige Ursache

zurückgeführt werden muß, die vielen Seelen auf die eine Seele no. Dies

gilt für alle Formen m. So gelangt man in jeder Serie zu einem ersten

Prinzip, das seine Eigenart allen Gliedern der Serie mitteiltlu.
Von dieser allgemeinen Gesetzmäßigkeit werden auch die drei

Hypostasen «esse», «vivere», «intelligere» bestimmt. Sie gehören zu den

Formen, die aus sich bestimmte Serien von Partizipationen entlassen:
«All things which participate intelligence are preceded by the unpar-
ticipated Intelligence, those which participate life by Life, and those
which participate being by Being; and of these three unparticipated
principles Being is prior to Life and Life to Intelligence» 113. Die Ordnung
unter den Hypostasen ergibt sich daraus, daß alles, was Leben und
Geist hat, auch Sein besitzt, daß ferner alles, was Geist hat, auch das

Leben haben muß. Auch wenn nun alle drei Hypostasen sich in einem

einzigen Subjekt vorfinden, werden die Grenzen zwischen ihnen nicht
verwischt: Alles ist in allem, aber in jedem nach seiner Weise und
Eigenständigkeit (oikeiôs), denn jede Ordnung kann entweder in seiner
Ursache oder in seiner Eigenständigkeit oder in ihrer Partizipation
existieren. Die Beziehung der Ordnung als in sich existierend zu ihrer
Ursache ist die Partizipation; deshalb sind im Sein Geist und Leben

enthalten, da sie am Sein partizipieren. Da aber das Sein in sich eine

eigene Ordnung darstellt, müssen Leben und Geist in ihm entsprechend
eben dieser Seinsordnung sein 114. Ebenso verhalten sich auch Leben
und Geist je für sich den anderen Ordnungen gegenüber. Die drei Hypostasen

stellen also jeweils Grunddeterminationen dar, die in sich selber
nicht hinreichend das Ganze ausschöpfen; eine jede von ihnen ist aber

108 El. Th. prop. 57.
109 Ibd., 129.
110 Ibd., 21.
111 Ibd., 22.
112 Ibd., 102.
113 Ibd., 101.
11+ Ibd., 103.



78 Vita est actus primus

gerade dadurch Trägerin weiterer Determinationen. Das Sein ist demnach

Grund und Boden aller weiteren Determinationen im Bereich der
Partizipationen, also im Bereich der unter den Hypostasen in sich liegenden

Dinge; aber auch als Hypostase ist das Sein dem Leben und dem Geist

vorgeordnet115. Die Hierarchie unter den Hypostasen wird also aus
ihrem mehr oder weniger großen Wirkungsbereich abgeleitet ; sie ändert
aber nichts daran, daß jede von ihnen im eigenen Wirkungsbereich
selbständiger Determinationsfaktor ist.

Die Hypostase Sein ist nun wiederum nicht einfachhin ein hyposta-
sierter Seinsakt, sondern vielmehr eine Zusammensetzung aus einem
determinierenden und einem unendlichen, also potentiellen, Element,
wie aus der bereits zitierten Proposition 138 weiter hervorgeht. Denn
als Emanationsprinzip aller aus ihr hervorgehenden Seinsreihen muß
die Hypostase Sein die Vielheit in sich vorenthalten, ohne dabei aber

in sich selber die Einheit zu verlieren. Das Sein ist einzige und auch

einigende Vielfalt. Dieses Merkmal der inneren Komplexität, das auch
die Hypostasen Leben und Geist teilen 116, weist darauf hin, daß die

ganze Kausalordnung der Emanation aus den ersten Prinzipien in der

Wesensordnung stattfindet. Der Emanationsvorgang ist ja wesenhaft
ein Gestaltungsprozeß ; die höchsten Prinzipien gehen eine Komposition
miteinander ein auf der Ebene des zu formenden konkreten Seienden

wie verschiedene, sich gegenseitig durchdringende Formen gemäß.der
hierarchischen Ordnung, die sie auf der Ebene der Hypostasen
innehaben. Im gestalteten Sein kann der Determinierungsprozeß beim Sein
als Grundlage jeder weiteren Bestimmung stehen bleiben; er kann aber
auch in der Ausgestaltung dieses noch allgemeinen Charakters des Seins

bis zum Leben und zum Geist weitervoranschreiten. Dies wirkt sich
auf der Ebene der Partizipationen so aus, daß das Subjekt für die weitere

Determinierung von der ranghöheren Ursache und Hypostase gestaltet
wird; deshalb wird die Materie vom Einen produziert, der Leib ohne
Seele vom Sein, damit er überhaupt Subjekt der Belebung werden
kann U7. Ebenso bleiben auf der Ebene der körperlichen Wesen Substanz

(Sein), Leben und Erkenntnis getrennt von einander, während die Seele,

die einer höheren Rangordnung angehört, diese Determinationen in einer

115 El. Th. prop. 138. - Vgl. Jean Trouillard, op. cit., 143, Anm. 5, wo
Trouillard den fundamentalen Charakter des Seins als «forme génératrice de
toutes les modalisations de l'un» kennzeichnet.

116 El. Th. prop. 102.
117 Ibd., 72.



Vita est actus primus 79

untrennbaren Einheit besitzen kann, aber auch hier ohne Verwischung
der Grenzen zwischen den verschiedenen Determinationen 118. Hieraus
wird deutlich, daß die höheren Prinzipien ihre Rolle als Elemente der

Dinge als formgebende Faktoren spielen.
Wie nimmt nun das konkrete Ding an seinem ihm übergeordneten

Prinzip teil? Das Prinzip behält unbedingt seine Unabhängigkeit von
seiner Partizipation; es bleibt in sich unpartizipiert und transzendent,
obwohl es Anlaß zu Partizipationen ist119. Andererseits aber ist seine

Immanenz in der Partizipation ernst zu nehmen; das Prinzip teilt sein

Sein selbst mit, wenn es erschafft 12°. Man muß aber zwischen zwei

Arten der Partizipation unterscheiden: Jedes Monade-Prinzip ruft zwei

Arten von Zahlen hervor, die zuinnerst vollkommenen Subsistenzen und
die Illuminationen, die nur in einem ihnen äußeren Subjekt subsistieren
können. Deshalb gibt es auch zwei Arten von Seelen : solche, die in sich

subsistieren, und solche, die auf ein äußeres Subjekt angewiesen sind, so

daß sie nur noch Abbilder von Seelen sind, Widerspiegelungen der in
sich vollkommenen Seelen ul. Das ist aber nur eine der Kraftlinien, die
die Seele ausmachen; die Seele ist nämlich noch dazu Zentrum, in dem
sich die drei Hypostasen «esse», «vivere», «intelligere» bündeln, wie bereits

gezeigt wurde 122. In der Richtung dieser zweiten Kraftquelle wird die
Seele zum idealen Übergang zwischen der geistigen und der körperlichen
Welt123. Die Seele wird durch ihre innere Konstitution selbst Glied im
Gestaltungsprozeß des Konkreten. Wenn auch der Körper als Subjekt
der Seele von der weiteren Ursache Sein determiniert wird, so kommt
dennoch der Seele die Belebung zu 124.

Da die Seele durch ihre Belebungsaktivität selbst zu einem

übergeordneten Prinzip wird, kann man sie in diesem Sinn nun unter dem

Gesichtspunkt der von ihr hervorgerufenen Partizipationen betrachten ;

das übergeordnete Prinzip kann ja auch von der Partizipation aus
betrachtet und erkannt werden, da sie in abgeleiteter Weise das darstellt,
was das Prinzip, von dem sie hervorgerufen wird, in sich ist125. Die Seele

118 El. Th. prop. 197.
119 Ibd., 23,24.
120 Ibd., 18. - So steigt auch die Seele ganz in den Leib hinab; es bleibt

kein Teil außerhalb des Körpers, wie Plotin dies gemeint hat. Vgl. prop. 211.
121 El. Th. prop. 64.
122 Ibd., 190.
123 Ibd., 190,197.
124 Ibd., 188,20.
125 Ibd., 65.



80 Yita est actus primus

als solche wird dementsprechend durch ihreAktivität gekennzeichnet, das

Seiende zu bewegen und das zu beleben, das nur ein hinzugefügtes Leben
hat126. Damit ist die Seele aber nicht in letzter Hinsicht zur Urheberin
des Lebens erhoben worden ; auch wenn sie zugleich Leben ist und lebt,
so steht doch über ihr das unpartizipierte Lebensprinzip 127. Aus dem
Gesetz der gegenseitigen Durchdringung der obersten Prinzipien, das in
jeder Ordnung das spezifische Prinzip die anderen Prinzipien nach seiner

eigenen Existenzweise enthalten sein läßt, folgt, daß für die Seele das

Leben ihr Sein ist; dieses Sein teilt sie dann auch durch die Belebungsaktivität

dem Subjekt mit, dem sie sich gegenwärtig macht128. Das
Ergebnis bleibt aber der Seele äußerlich; durch ihren Abstieg auf das Subjekt

gesellt sich die Seele unterverstandesmäßigen Lebensweisen zu, die
sie durch die Reinigung wieder abstreift129.

Diese kurze Darstellung dürfte genügen, um die Verknüpfung der
Lehre von den Hypostasen «esse», «vivere», «intelligere» mit den beiden

Faktoren Seele und Körper sichtbar zu machen. Obwohl die genannten
Hypostasen die letzten Prinzipien sind, auf welche die Vollkommenheiten

Sein, Leben, Denken univok zurückgeführt werden, läßt Proklos
doch für die Lebewesen die Vermittlung der Seele und die Abfärbung der

Seelentätigkeit auf die Hypostasen gelten. Die Seele als die sich
selbstbewegende, ewige, lebendige Substanz 130 ist das erste Sammelbecken

für die Ausflüsse der ihr übergeordneten Prinzipien. Alles, was sie dann
aus sich entläßt in die Körperwelt, hat zeitlichen 131 und zweitrangigen,
abgeleiteten Wert132 ; es ist aber noch ein letzter Schein, der aus der

psychischen Sphäre stammt und somit auf die Hypostase «vivere»
zurückweist 133. Die Rolle des Lebensaktes in den Werken des Petrus

Hispanus, mag sie auch den ganz anderen terminologischen und
sachlichen Voraussetzungen einer neuplatonischen Aristotelesinterpretation
entstammen, findet sich sachlich bei Proklos wieder in der Art, daß das

Leben ein Überfließen aus der Fülle der Seele auf den Körper ist. Dieser
Lebensstrom ist zwar nur von zweitrangiger Bedeutung im Vergleich zur
inneren Fülle der Seele; aber dieses Leben ist dennoch von großer Wich-

126 Ibd., 201.
127 Ibd., 188.
128 Ibd., 189.
129 Ibd., 209.
130 Ibd., 186-188.
131 Ibd., 191.
132 Ibd., 65.
133 Ibd., 64.



Vita est actus primus 81

tigkeit, da es die letzte Wirkung der Hypostase Leben ist, die dem
Lebewesen den entscheidenden, ganzheitsprägenden formalen Stempel
eindrückt und eine spezifische Seinsvollkommenheit schafft. Diese Gedankenwelt

der Hypostasen und ihrer Wirkungen im konkreten Seienden sollte
einen bedeutenden Einfluß auf die Lebensdefinition gewinnen, die Petrus

Hispanus durch die Vermittlung des «Liber de causis» gibt, in dem die

von Proklos gegebene Lebensdefinition übernommen ist: «Vita est pro-
cessio ex ente primo, quieto, sempiterno et primus motus» 134.

4. Der Einfluß des Dionysius Pseudo-Areopagita

Das Gedankengut des Proklos wurde dem Mittelalter nicht nur über
das dem Aristoteles zugeschriebene Werk «Liber de causis» bekannt,
sondern schon viel früher durch die Übersetzungen der Werke des Pseudo-

Areopagiten. Seit Johannes Scotus Eriugena konnte sich die langsam
entstehende Philosophie des Mittelalters mit einer Mentalität vertraut
machen, die J. Hirschberger mit dem Begriff «Schichtungsontologie»
kennzeichnet135. Es handelt sich um die Aufteilung allen Seins in
bestimmte Vollkommenheitsbereiche, die sich jeweils, ausgehend vom Sein,
durch Hinzufügen einer spezifischen Differenz unterscheiden. Die
Geschichte des Universalienstreites zeigt, mit welchem Realismus manchmal

die verschiedenen logischen Abstraktionen unter dem Einfluß des

Teilhabegedankens zu übergeordneten Realitäten erhoben wurden. Der
proklische Gedanke der Teilhabe, wenn auch von Dionysius unter Einfluß

christlicher Lehren stark abgewandelt136, ist immer noch wesentliches

Element der Welterklärung. Die Hypostasen «esse», «vivere», «in-

telligere» kehren in verschiedenen Interpretationen in allen wichtigen
Werken der Philosophie des dreizehnten Jahrhunderts wieder; sie bilden

sozusagen den stereotypen Aufriß der innersten Konstitution des

Universums. Die Werke des Dionysius, die an allen Schulen interpretiert
wurden, liefern mit diesem Schema zugleich die grundsätzlichen philo-

134 Liber de causis, hrsg. v. Otto Bardenhewer, Freiburg 1882, 179, § 17.

Vgl. El. Th. prop. 102: «Life is the first procession or movement away from the
steadfast substance of Being. »

135 J. Hirschberger, Geschichte der Philosophie, Bd. I, 392.
136 Vgl. Endre von Ivanka, «Teilhaben», «Hervorgang» und «Hierarchie»

bei Pseudo-Dionysios und bei Proklos (Der «Neuplatonismus» des Pseudo-
Dionysios), in: Actes du XIe Congrès international de philosophie, Vol. XII,
153-158.

6



82 Vita est actus primus

sophischen und theologischen Überlegungen über die Art und Weise des

Verhältnisses dieser Hypostasen zu Gott - Gedanke der Teilhabe - und
darüber, wie die Dinge in ihren Einflußbereich geraten - Gedanke der

übergeordneten und gestaltenden Prinzipien. Der Einfluß dieser Doktrin
auf den Lebensbegriff des Petrus Hispanus soll nun untersucht werden.
Dem Petrus Hispanus selbst wird ein Dionysius-Kommentar
zugeschrieben; an Hand dieses Kommentars soll einerseits das dem Mittelalter

vererbte Gedankengut des Dionysius und andererseits dessen Einfluß

auf den Lebensbegriff des Petrus Hispanus sichtbar gemacht
werden 137.

137 Pedro Hispano, Exposiçâo os livros de Beato Dionisio Areopagita
(Expositio librorum Beati Dionysii). Fixaçâo do texto, prölogo, introduçâo et
notas do P. Manuel Alonso S. J., Lisboa 1957 (Instituto de Alta Cultura, N. 8).

Die Authentizität dieses Kommentars ist nicht unbestritten. Francis
Ruello hat in den Archives d'Histoire doctrinale et littéraire du moyen âge,
Bd. 27 (1952), 141—181, «Un commentaire dionysien en quête d'auteur», seine
Untersuchungen über den Autor des Kommentars veröffentlicht, der im wesentlichen

in den drei zugänglichen Quellen, zwei Handschriften und die Ausgabe
in der Lateinischen Patrologie Bd. 122, Kol. 267-284, unter derselben
Texttradition überkommen ist. Die Handschrift von München gibt Petrus Hispanus
als Autor; die Handschrift von Besançon ist ohne Autorenangabe, während in
der Lateinischen Patrologie Johannes Scotus Eriugena als Autor angeführt wird.
F. Ruello schreibt den Kommentar dem Adam von Marsh zu, da die Autorschaft

des Scotus Eriugena wegen der ersichtlichen Abhängigkeit des Kommentars
von Thomas Gallus auszuschließen ist, und da Petrus Hispanus auch nicht in
Frage zu kommen scheint wegen gewisser Thesen in der Doktrin des Kommentars,

die den Thesen der psychologischen Werke des Petrus Hispanus nicht
entsprechen. Zu Recht verwundert sich deshalb F. Van Steenberghen, La
philosophie au XIIIe siècle, Louvain-Paris 1966, 135, Anm. 39, daß Alonso
in der Textausgabe des umstrittenen Dionysius-Kommentars in keiner Weise
der Studie von F. Ruello Rechnung trägt und sie nicht einmal zitiert. P. Alonso
legt aber in seiner Textausgabe ausführlich dar, daß zwischen den Thesen des

Dionysius-Kommentars und jenen der psychologischen Werke kein Widerspruch
besteht.

Die Beweise, die F. Ruello gegen die Autorschaft des Petrus Hispanus
anführt, op. cit. 167 f., sind aber keineswegs entscheidend. Sein erster Beweis
müßte gerade zum Gegenteil führen: Die Substanz ist sowohl in den psychologischen

Werken als auch im Dionysius-Kommentar aus denselben Bestandteilen
zusammengesetzt. F. Ruello ist in dem Satz, den er zitiert (Expositio, 256,3 ff.),
die Besonderheit des Lebensaktes, der ja das Problem der hier angestellten
Untersuchung ausmacht, entgangen, so daß er die Zitation an der entscheidenden
Stelle abbricht : « Et merito landandus est talis causa omnium, quo ad materiam,
et principium, quo ad formam, et substantia quo ad compositum ex utraque, et
vita quo ad animae inspirationem...» Das letzte Satzglied fehlt in der Zitation
Ruellos. Es ist aber sehr wichtig, wie aus Expositio 399,5 ff. hervorgeht, wo
der Seinsakt als Bindeglied zwischen Form und Materie dargestellt wird. Somit
finden sich, wie in SA, 17,7 ff., vier Seinskomponenten vor, die zur Konsti-



Vita est actus primus 83

In Gott ist alles enthalten, alles hat an ihm teil, wie an der Sonne

Licht und Leben teilhaben. In De div. nom. V. 8 wird dargelegt, daß

in ihm die Urbilder alles Seienden präexistieren in einer überwesentlichen
Einheit. Das Enthaltensein der Dinge in Gott ist ein Enthaltensein der
Ideen im Geiste Gottes. Aber man muß darauf achten, daß alle
theologischen Aussagen über Gott den Stempel der menschlichen
Abstraktionstätigkeit tragen. Wenn man die Präexistenz des Seienden als Idee
im Geiste Gottes aussagt, darf man die so in Gott projizierte Vollkommenheit

nicht mit der entsprechenden Vollkommenheit Gottes und schon

gar nicht mit dem Wesen Gottes verwechseln. Alle Aussagen müssen
durch die negative Theologie korrigiert werden, so daß Dionysius schließlich

Gott in seiner bekannten Terminologie «superbonum», «superdeus»,

«supersubstantiale», «supervivens», «supersapiens» nennt: «et quae-
cumque excedentis sunt remotionis. Cum quibus et causaliä omnia bonum,
pulchrum, existens, vitae generativum, sapiens et quaecumque ex benig-

tuierung der Substanz beitragen: Form, Materie, Kompositum und der von der
Form auf die Materie überspringende Seinsakt, der das Kompositum als Subjekt
hat. Das Leben ist nur ein Sonderfall, der der Seele als Form des Körpers
entspricht. Dieser Seinsakt wird manchmal bei Petrus Hispanus essentia genannt:
es handelt sich aber nur um das Sein als Wesensakt des Kompositums, wie gezeigt
werden wird. Die innere Konstitution des Seienden würde also gerade für die
Autorschaft des Petrus Hispanus sprechen.

Die Beweise aus der Erkenntnisordnung sind mit Vorsicht handzuhaben.
Der Dionysius-Kommentar ist ein theologischer Text. Deshalb ist sehr wohl
denkbar, daß sich sein Autor sehr nahe an die Autorität des Areopagiten hält,
ohne einen Zusammenhang mit philosophischen Thesen herstellen zu wollen.
Dazu ist Petrus Hispanus kein origineller Denker; er sucht sich die Texte aus,
die in seine allgemeine Linie passen, ohne die einzelnen Elemente in eine gewachsene

Synthese und in volle Übereinstimmung miteinander zu bringen, wie dies
auch z. B. für Albertus Magnus der Fall ist. Die Argumente für und gegen die
Authentizität des Kommentars sind also vorsichtig zu gebrauchen, indem man
sich bewußt bleibt, daß der Autor in einer Zeit schreibt, in der die großen
Synthesen erst heranreifen, daß man also mit der Unausgereiftheit der Denker
zweiter Ordnung zu rechnen hat. Zu den Beweisen für die Authentizität, die
P. Alonso gibt, ist zu sagen, daß auch diese nicht, trotz der Übereinstimmung
in wichtigen Punkten zwischen Kommentar und den psychologischen Werken,
ein letztes Wort darstellen; die im Kommentar wiederkehrenden Elemente sind
charakteristisch für eine breite Schicht von Denkern, die alle aus denselben und
wenig zahlreichen Quellen schöpfen. Wenn deshalb der umstrittene Dionysius-
Kommentar hier miteinbezogen wird, soll dies kein Entscheid für die Autorschaft

des Petrus Hispanus sein. Es reicht im Rahmen dieser Arbeit vollständig
aus, Übereinstimmung in wichtigen Punkten festzustellen, um die Lebensphilosophie

des Petrus Hispanus, die, wie noch zu zeigen ist, deutlich Spuren des

Areopagiten aufweist, in Zusammenhang mit diesem Kommentar zu bringen.



84 Vita est actus primus

nis ipsius donis omnium bonorum causa nominatur 138. Der Gedanke ist
also der, daß eine Aussage über Gott notwendig eine Aussage über den

Ursprung einer geschöpflichen Vollkommenheit sei, die in der «via re-
motionis» auf Gott zurückweise. «Etenim bona Dei denominatio totos
causae omnium processus manifestans et ad existentia et non existentia
extenditur et super omnia est; vitae autem ad omnia viventia extenditur
et super viventia est; sapientiae vero ad omnia intellectualia et ratio-
nalia et sensitiva extenditur et super omnia ista est» 139. So interpretiert
denn auch der Kommentator: «Et cum dicimus Deum esse aut vitam aut
substantiam, nihil aliud intelligimus his nominibus nisi processus Dei
in nos et participationes virtuosas deificae plenitudinis » 14°.

Alle Seinsvollkommenheiten sind somit Partizipationen aus einem

transzendenten Prinzip. Sein, Leben und Denken sind solche
Vollkommenheiten; sie umfassen die ganze geschöpfliche Welt, deren Stufenbau
dadurch entsteht, daß die Dinge nur an einer oder an mehreren dieser

Vollkommenheiten teilhaben. Alle aber sind Teilnahme der
entsprechenden, transzendenten Vollkommenheit Gottes: «Inanimata siquidem
Deo participant per suum esse. Deitas est enim esse omnium, quae est

super omne esse... Viventia autem per virtutem vivificam participant
vita deitatis quae est super omnem vitam. Rationalia autem, idest

homines, et intellectualia, idest angeli, participant sapientia Dei...
Manifestum est autem quod illae substantiae familiarius ei conjunguntur,
quae multiplicius et copiosius eo participant» 141. Die Gutheit Gottes ist
hierbei das Emanationsprinzip, während das Sein Gottes hinsichtlich
des Endpunktes («terminus») der Emanation an erster Stelle steht; aber
alle Namen, die der höchsten Ursache gegeben werden, haben einen

Bezug auf diese, insofern sie einen Fluxus ausübt142.

138 Expositio, De div. Nom., 285,11 fi., im Dionysius-Text (T). - Der
Akzent in der vorliegenden Untersuchung des Einflusses des Dionysius liegt auf
dem Verständnis, das die mittelalterlichen Autoren von den Dionysiustexten
hatten. Deshalb sei es erlaubt, auf eine genaue Abgrenzung zwischen Text und
Kommentar zu verzichten. In den Anmerkungen wird jeweils der Ursprung der
Zitationen (T oder K) angegeben.

139 Ibd., 385,18 fl. (T).
140 Expositio, De div. Nom., 294,34 im Kommentar (K).
141 Expositio, De ang. Hier., 41,13 ff. (K); vgl. 40,21 fi. (T).
142 Expositio, De div. Nom., 247,7 fi. (K). - Der Autor spricht von den

«nomina essentialia», z. B. das Gute, das Sein etc., im Gegensatz zu den «nomina
personalia» Vater, Sohn, Heiliger Geist.



Vita est actus primus 85

Alle Dinge haben ihr Dasein als Partizipationen Gottes auf Grund
dieses Fluxus. Dabei wird jede Vollkommenheit direkt an das Ursprungs-
prinzig angeknüpft, so daß es also möglich ist, ein Seiendes in ein

Spektrum der verschiedenen Vollkommenheitsprinzipien aufzugliedern,
wie ein Lichtstrahl, der dem Äußeren nach ein einheitliches Ganzes ist,
sich im Spektrum als die ganze Farbenskala erfüllend enthüllt. Allerdings
müßte man dann, über diesen Vergleich hinausgehend, Lichtstrahlen
verschiedenen Reichtums annehmen und mit einem Mindestsektor für
alle, den des Seins, da das Sein Grundlage aller anderen Vollkommenheiten

ist. «Omnia quae dicta sunt, Deo participant per aliquem modum
communionis, et ipse a nullo existentium recedit... Et universaliter si

aliquid aliquo modo est, ipsum in ipso praeexistente et est per vitam et

intelligitur per sapientiam et salvatur per providentiam. Et ante omnes
alias participationes quae scilicet a Deo conferuntur, essentiae participate

antefertur» 143. Wenn diese Aufgliederung in den Partizipationen
möglich ist, so nur deshalb, weil in Gott selbst die Vollkommenheiten je
für sich ihren spezifischen Effekt zur Teilhabe emanieren lassen: «Inten-
dit autem laudare manifestas processus bonitatis et divinam essen-

tiam quae dat esse et vitam quae dat vivere et sapientiam quae dat
sapere...»144.

Die Partizipationen spiegeln in einer gewissen Weise die Vollkommenheit

ihres Prinzips wider. «Ipse (Deus) est enim aevum aevorum,
idest quieta et uniformis vita sanctorum et angelorum, qui est ante
saecula idest ante omnem motum et successionem vel durationem
omnium creatorum» 145. Gott ist also das ruhige und gleichförmige Leben
der Heiligen und der Engel, die somit Anteil an der Ewigkeit Gottes

143 Expositio, De div. Nom., 393, 13 ff. (K). - Vgl. «Liber de causis», § 17

(op. cit. 178,19 ff.): «Res omnes habent essentiam propter ens primum, et res
vivae omnes sunt motae per essentiam suam propter vitam primam, et res
intelligibiles omnes habent sapientiam propter intelligentiam primam...» Aber
die Perspektiven verschieben sich dann, wenn es um die Modalität der Informierung

geht: «Redeamus autem et dicamus quod ens primum est quietum et est
causa causarum, et si ipsum dat omnibus ens, tunc ipsum dat eis per modum
creationis. Vita autem prima dat eis quae sunt sub ea vitam non per modum crea-
tionis, immo per modum formae. Et similiter intelligentia... » Bei Dionysius
hingegen ist alle Kausalität aus Gott. - Zur Priorität des Seins vgl. Elementatio
theologica, prop. 101.

144 Ibd., 327,27 (K).
145 Ibd., 392,20 (K). - In der Lebensdefinition des Petrus Hispanus tauchen

die Eigenschaftswörter « quieta et uniformis » wieder auf ; diese Elemente stammen
aus Proklos, El. Th., prop. 102, und finden sich auch im «Liber de causis», § 17.



86 Vita est actus primus

erhalten. Gott teilt seine Vollkommenheit mit. Warum aber nimmt nicht
jedes Geschöpf soviel auf, wie es seinem geschöpflichen Charakter möglich
wäre? Der Seinsabstieg wird durch die Empfangsbereitschaft der Kreaturen

erklärt, so daß die einen in einer Hinsicht, die anderen in mehreren

an Gott teilnehmen können 146. Die Partizipationen sind ja nur eine
schwache Nachahmung ihres Prinzips; es besteht eine Trennung zwischen
Ursache und Verursachtem: «Ipsae autem causae a causatis segregantur
et supercollocantur secundum proprii principii rationem». Das Feuer
erwärmt und verbrennt; aber diese Tätigkeiten beziehen sich nicht auf
das Feuer selbst, das sich also nicht selbst erwärmt und verbrennt; das

Leben belebt, lebt aber nicht selbst; das Licht erleuchtet, aber nicht
sich selbst147. Der Grund hierfür liegt darin : «Causata causae sunt quales-

cunque ipsius imagines, modicum quid ipsius causae demonstrantes ...»;
Licht und Leben sind in substantieller Weise, also in größerer Reinheit
und Einheit, zuerst in den Ursachen, dann erst in den Effekten 148. Die

Partizipationen sind deshalb nur eine Art Strahlenkranz, der den eigentlichen

Vollkommenheitskern umgibt und von ihm getrennt ist, obwohl
das ganze Sein den Partizipationen ständig von diesem Kern in einem
formalen Einflußprozeß zukommt.

Die Gedankengänge des Dionysius bleiben also in der großen
neuplatonischen Tradition, in der die Vollkommenheiten der Geschöpfe Ausfluß

aus den übergeordneten Prinzipien sind, die diese Vollkommenheiten

in reiner Form enthalten. Die Kausalität dieser Prinzipien ist die

Kausalität der überquellenden und auf die Materie herabsteigenden
Form. Sein, Leben und Denken sind somit gestaltgebende, ihre
Vollkommenheit mitteilende übergeordnete Formen. Was immer im
Universum an diesen Vollkommenheiten teilhat, ist von diesen informiert
worden, aber so, daß nur ein Abbild und ein Bruchstück der übergeord-

146 Expositio, De ang. Hier., 40,16 (K) : «Deo enim qui est causa omnium
et bonitas omnibus praeeminens, proprium est vocare existentia ad commu-
nionem sui ipsius juxta uniuscuiusque creaturae capacitatem. Quaedam enim
capaces sunt essentiae, vitae, scientiae, bonitatis et beatitudinis. Quaedam unius
tantum istorum, idest essentiae. Quaedam plurium.» - Vgl. Enn. I. 1.12 :

«... sondern schuld ist das Erleuchtete.» In der Art fragt sich auch Dionysius,
warum aus Gott, der doch ein einziges Siegel ist, verschiedene Effekte hervorgehen.

Auch für ihn ist die Materie schuld, daß die eine und in sich unaufgeteilte
Vollkommenheit des Siegels bei der Mitteilung aufgespalten wird. Expositio,
De ang. Hier. 292,15 (T).

147 Expositio, De div. Nom., 296,15 (T) ; vgl. zur Anwendung dieses Prinzips
auf Gott: ibid. 318,7 fi. (T).

148 Ibd., 296,26 (K).



Vita est actus primus 87

neten Vollkommenheiten auf die Materie herabsteigt und diese
informiert 149. Dieser Gedanke beruht in letzter Analyse auf Plotin, der zwei

Akte für jedes Wesen annimmt: einen, der dem Wesen zuinnerst ist und
seine Existenz ausmacht, und einen zweiten, durch den das Wesen seinen

Dynamismus nach außen weiterleitet und durch den die eigentliche
Information der Dinge sich vollzieht.

In dieser reinen Form ist allerdings der Neuplatonismus im Mittelalter

nicht vertreten worden. Andere Elemente schieben sich zwischen
die tragenden Gedanken des Neuplatonismus und geben ihm eine
charakteristische Physiognomie im dreizehnten Jahrhundert. Es handelt sich

um die aristotelische Terminologie, so wie sie Ibn Gabirol im «Fons vitae»
darstellt. Dazu kommen dann die eigentlichen Texte des Aristoteles, für
deren Interpretation Gabirol durch seinen Neuplatonismus besonderer

Prägungsart schon die notwendigen Elemente mundgerecht gemacht
hatte, so daß schließlich nicht Aristoteles, sondern der Neuplatonismus
im aristotelischen Gewand assimiliert wurde; inhaltlich war das Mittelalter

hierfür durch Dionysius vorbereitet worden. So verwundert es nicht,
daß der hier behandelte Dionysius-Kommentar Elemente zur Textinterpretation

verwendet, die jedenfalls terminologisch, und in mancher
Beziehung auch inhaltlich, nicht zum Text passen.

Es liegt noch ganz in der Linie des Areopagiten, wenn Proklos zur
Interpretation herangezogen wird: «Siquidem omnia principia existen-
tium participant esse. Et per esse et sunt et principia sunt et prius
naturaliter sunt ; postea principia sunt et finis viventium, ut dicatur per
se vita viventium principium esse» 15°. Aber der Kommentator kennt
zudem noch eine andere Seinsterminologie, auch wenn diese für ihn letztlich

denselben neuplatonischen Sachverhalt ausdrückt151: das «esse in
actu», das dreifacher Natur sein kann: «actus incompletus», der auf die

Bewegung in ihrer aristotelischen Definition («actus existentis in potentia

149 Vgl. Aimé Forest, La structure métaphysique du concret selon saint
Thomas d'Aquin, Paris 1931, 69: «Les platoniciens ont tout ramené à des formes
simples et séparées, comme aux principes d'où... procédaient l'être et la génération...

La causalité de l'idée suppose une information beaucoup plus qu'une création,

puisque les formes supérieures sont participées dans les êtres inférieurs.»
150 Expositio, De div. Nom., 394,25 (K); vgl. 395, 1. - Vgl. Liber de causis

§ 11 (op. cit. 175,1 fi.) : in esse sunt vita et intelligentia, et in vita sunt esse et
intelligentia, et in intelligentia sunt esse et vita... Causatum ergo in causa est

per modum causae, et causa in causato per modum causati...
151 In einem späteren Abschnitt wird die Permanenz der neuplatonischen

Information in der neuen Terminologie aufgewiesen.



88 Vita est actus primus

secundum quod huiusmodi») zutrifft; «actus compte tus», der einerseits
das aktuelle Sein des Dinges als in sich ruhender Akt ausdrückt, aber zu
seiner Aktualisierung als Koprinzip der Potentialität des Dinges bedarf,
schließlich das göttliche Sein, das jeder Potentialität entbehrt und das

Zusammenfallen von Wesen und Sein bedeutet152. Es taucht hier also

indirekt die bereits angetroffene Unterscheidung auf zwischen der Form,
die nur in der Materie existieren kann, und der Form, die die Materie

nur zur Aktualisierung braucht; das Sein wird ja von der Form gegeben.
Diese von Proklos vorbereitete Unterscheidung wird in Zusammenhang
mit aristotelischem Gedankengut gebracht.

Dem Kommentator schwebt ferner ein Lebensbegriff vor, der in
seiner Terminologie über Dionysius hinausgeht. Der Umstand, daß Gott
nicht hinreichend mit dem Begriff Leben gekennzeichnet werden kann,
beruht für ihn auf der Tatsache, daß Gott keine sensitive, vegetative und
rationale Seele hat; das Leben wird also als Folgeerscheinung der Seele

betrachtet153. Da bei Dionysius das Leben eine Idee Gottes ist, die als

Prinzip die Partizipationen des Lebens aus sich entläßt, muß sich in
die Interpretation des Kommentators ein Element eingeschoben haben,
das den Partizipationsgedanken in die spezielle Gestalt des Dynamismus
der Form, die durch ihr Auftreffen auf die Materie das Leben hervorruft,
hineinzwängt. So wird dann auch das Leben als «actus» bezeichnet154.

Es wird also ein Lebensbegriff vorausgesetzt, der im Dionysiustext selbst
nicht gegeben ist. Es scheint, daß das Leben als «actus» bereits die
spezifische Form eines von der Form auf die Materie überspringenden Seinsaktes

hat, der die einfache Informierung der Materie durch das Leben als

Abbild der Seele - Plotin - oder das Leben als höchstes Vollkommenheitsprinzip

- Proklos - so abändert, daß der Lebensakt nun innerhalb eines

Kompositums aus Materie und Form Akt des ganzen Kompositums wird.
Das Leben ist nicht mehr nur ein Strahl, der aus der Welt der
übergeordneten Vollkommenheitsprinzipien hervorgeht und den einen
spezifischen Effekt bewirkt, sondern es ist Bindeglied zwischen Form und
Materie. Dieser Gedanke bleibt indessen noch grundsätzlich in der
neuplatonischen Tradition, da ja auch bei Proklos die Seele als Sammelbecken

der Vollkommenheitsausstrahlungen der übergeordneten Prinzi-

152 Expositio, De div. Nom., 390,29 ff. (K).
153 Expositio, De div. Nom., 268,22 (K).
154 Expositio, De ang. Hier., 54,13 ff. (K) : «Quia amor vita est et vita actus

continuus est...»



Vita est actus primus 89

pien die in sich aufgespeicherten Vollkommenheiten an die Materie
weiterleitet. Es hat sich aber eine Wandlung darin vollzogen, daß der

Konstituierungsprozeß in aristotelischer Terminologie beschrieben wird,
so daß auf den ersten Blick der Seins- oder Lebensakt die Seinsaktualität
des Kompositums auszudrücken scheint; in Wirklichkeit bleibt jedoch
dieser Akt in der Linie der Informierung durch ein übergeordnetes Prinzip.

Ein deutlicher Hinweis für das Fortbestehen des neuplatonischen
Grundgedankens von der Informierung der Realität durch übergeordnete
Prinzipien findet sich bis in die Aufgliederung der Substanz in ihre
Bestandteile hinein: «Et merito laudandus est talis causa omnium, quo ad
materiam et principium, quo ad formam et substantia ad compositum
ex utroque, et vita quo ad animae inspirationem ....» 155. Der Kommentator

unterscheidet also einerseits auf der Ebene der Substanz Materie,
Form, Kompositum und Einhauchung, andererseits auf der Ebene der
Kausalität Gottes diesen Gliedern in der Reihenfolge entsprechend
Ursache, Prinzip, Substanz und Leben. Die Materie wird geschaffen, wobei
Gott als causa bezeichnet wird; für die Form ist er Prinzip, indem er
Bewegung mitteilt155. Jedem Glied der Substanz entspricht ein

übergeordnetes Prinzip in Gott. Dionysius spricht im kommentierten Text
nicht von Form, Materie und Kompositum: «Et ut simpliciter dicatur
viventium vita, existentium substantia, omnis vitae et substantiae

causa ...» 157. Aber der Kommentator verbindet ganz natürlich die besondere

Gliederung der Substanz mit bestimmten Partizipationsprinzipien,
so daß die aristotelischen Elemente der Substanz, wie der Kommentator
sie auffaßt, jeweils Endpunkte eines bestimmten Vollkommenheitsprinzips

Gottes werden: die Materie aus der Kausalität, die Form aus
dem Prinzip - worunter man sich wahrscheinlich das plotinische Bild des

Hervorgehens des Lichtstrahles aus dem Vollkommenheitszentrum
vorzustellen hat - das Kompositum aus der Substantialität und die
Einhauchung der Seele aus dem Leben.

Dieses letztere Element ist so zu erklären, daß das Leben als
getrennte Vollkommenheit von der Seele ausgeht, daß ihm also durch das

Einhauchen der Seele eine neue Vollkommenheit gegeben wird, die sich

an ein besonderes Prinzip Gottes, das Leben, als Partizipation anknüpft.

155 Expositio, De div. Nom., 256,3 (K).
156 Ibd. 256,28 ff. (K) ; 274,14: «Causa est per materiae creationem et

principium per formationem. »

157 Expositio, De div. Nom., 255,13 (T).



90 Vita est actus primus

Das Leben muß als Bindeglied zwischen Seele und Körper angesehen
werden. Die Einheit ist ja für Dionysius auch eine Idee Gottes, die ihre
Partizipationen aus sich entläßt: «Procedunt autem ea quae sunt inde-
ficientis virtutis et ad homines et ad animalia et plantas et totam omnis
rei naturam et firmat unitam et ad sui invicem amicitiam et commu-
nionem et animae et corporis conjunctionem continet» 15S. Diese

Verbindung von Leib und Seele schafft ein besonderer Akt, das Leben; denn

man muß hier den Parallelismus von Sein und Leben gelten lassen. In
dieser Hinsicht gibt der Kommentator eine ausführliche Erklärung für
den Seinsakt: «Nota quod creaturae perfectio non statim habetur in suis

principiis separatis quae sunt materia et forma. Quorum neutrum secundum

se habet esse perfectum. In conjunctione autem unius ad alterum
perficitur, quia in suo esse determinato constituitur. Verum ante
conjunctionem ipsorum contigit ibi esse distantiam, distantia vero non est
sine medio, ideo et in perfectione creaturae invenitur secundum Diony-
sium principium, medium et finis secundum quae tria ponunt philosophi
perfectionem cuiuslibet creaturae, ut videlicet per primum intelligantur
ipsa principia, per medium inclinatio unius ad alterum naturalis, per
finem conjunctio utriusque in actu essendi» 159. Aus dem eindeutig von
Gabirol stammenden Gedanken, daß das «esse perfectum» erst aus der

Verbindung von Form und Materie entsteht, folgert der Kommentator,
daß dieser so entstandene Seinsakt eine besondere Funktion der Vermittlung,

der Einheit zwischen Form und Materie zu erfüllen hat. Wenn man
sich nun die oben festgestellte Aufgliederung der Substanz vor Augen hält
in ihrer Verknüpfung mit den übergeordneten Vollkommenheitsprinzipien,

die als Ideen Gottes jeweils ihre besonderen Partizipationen
hervorrufen, und damit den Seinsakt als Bindeglied zwischen Form und
Materie vergleicht, ergibt sich für die Substanz eine Aufteilung in Form,
Materie, Kompositum und einen Wesensakt. Damit ergibt sich auch für
das Leben die besondere Stellung, die dem Seinsakt zukommt, was ganz
dem dionysischen Gedanken der Einheit als Vermittlungsfaktor zwischen
verschiedenen Ebenen entspricht.

Man kann also in Dionysius den eigentlichen Vermittler sehen, durch
den - vom Teilhabegedanken des Proklos aus - die Hypostasen «esse»,

«vivere», «intelligere» dem Mittelalter überliefert wurden. Zugleich wird
auch ein Substanzbegriff überliefert, der es erlaubt, in Verbindung mit

158 Ibd. 424,3 ff. (T).
159 Expositio, De ang. Hier., 399,5 S. (K).



Vita est actus primus 91

den Vorstellungen Gabirols alle Bestandteile der Substanz als

Partizipationen der Ideen Gottes zu betrachten. Die Einstrahlungen aus den

übergeordneten Prinzipien tragen den Charakter der Form, da nur die
Materie von Gott als Ursache geschaffen wird, während alles Formhafte
von Gott als Prinzip ausgeht und das Kompositum vermittels des von
der Form auf die Materie überspringenden Wesensaktes konstituiert.
Der bei Plotin herausgestellte Gedanke des doppelten Aktes jeden Wesens

ist also immer noch lebendig, da Form und Materie zwei relativ
selbständige Faktoren sind, deren grundsätzliches Getrenntsein nur durch
den Wesensakt, das heißt Sein, Leben und Denken, überbrückt wird.
Dieser Akt gewinnt seinen eigentlichen Gehalt durch den
Teilhabegedanken, wonach Sein, Leben und Denken Partizipationen eines höheren

Prinzips werden.
Die terminologische Entstehung des «actus primus» und die Stellung,

die er im konkreten Kompositum einnimmt, setzt einen komplizierteren
Werdegang voraus, wie noch zu zeigen ist. Bis jetzt sollte nur klargestellt
werden, daß die Hypostasen «esse», «vivere», «intelligere», so wie sie im
Mittelalter und im besonderen unter Berücksichtigung des Lebens als

«actus primus» bei Petrus Hispanus bekannt sind und dementsprechend
gebraucht werden, einmal aus der Unterscheidung des doppelten Aktes
des konkreten Wesens stammen, und zum anderen als Partizipationen
bei Proklos und Dionysius an ein übergeordnetes Emanationsprinzip
angefügt werden. Damit ist aber auch schon der formale Gehalt dieser

Hypostasen, so wie sie in bestimmten Kreisen der mittelalterlichen
Philosophie angewandt werden, gegeben als Partizipationen ihrer
entsprechenden Emanationsprinzipien und als formal determinierende
Faktoren der Seinskonstitution. Sie sind also keine Wirkursachen, denen

bestimmte Aufgabenbereiche zugewiesen werden könnten. Die Problematik

der «causa efficiens» tritt dementsprechend auch bei Petrus

Hispanus erst dann auf, wenn es um die letzte Durchführung der Perspektive

der Seele als Form bezüglich ihrer Aktivitäten im Körper vermittels
der Seelenkräfte geht160.

160 In einem folgenden Beitrag soll der Zusammenhang aufgezeigt werden,
der zwischen der Lehre des Petrus Hispanus vom Leben als «actus primus» und
der neuplatonischen Tradition besteht.


	Vita est actus primus

