
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 16 (1969)

Heft: 1

Artikel: Zur Eckhart-Deutung der letzten 30 Jahre

Autor: Schaller, Toni

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760425

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760425
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Toni Schaller

Zur Eckhart-Deutung der letzten 30 Jahre*

Interpretation hat immer von dem zu interpretierenden Text
auszugehen und sollte - auch wenn sie sich in sehr deduzierte Fragestellungen

einläßt - zu einem vertieften Verständnis des Textes führen. Im
Falle Eckhart könnte eine forschungsgeschichtliche Darstellung der
reichen Interpretations-Literatur der letzten drei Jahrzehnte von der Frage
ausgehen, inwieweit sich die Interpreten auf die kritischen Texte stützen
und ob sie sowohl das deutsche als auch das lateinische Werk des

Meisters zur Grundlage ihrer Deutung nehmen. Es ist ja nicht so, daß die

Cäsur, die mit Erscheinen der kritischen Texte gesetzt werden kann, in
dem Sinne zu verstehen ist, daß sogleich alle Interpreten sich auf diese

Texte berufen hätten. Nach wie vor gibt es Leute, die sich auf frühere,
überholte Eckharttexte und -darstellungen stützen und veraltete Eck-
hart-Ideologien weitertragen. Des weiteren könnte der Forschungs-
geschichtler die vielen Interpretationen daraufhin prüfen, ob in ihnen
die philosophisch-theologische Lehre Eckharts adäquat erfaßt werde und
inwiefern das Denk-System, das der Interpret an die Texte heranträgt,
dem Eckhartischen Geiste auch angemessen ist. Schließlich müßte der

Gang der Eckhart-Deutung in den größeren Zusammenhang der
Erforschung des Mittelalters überhaupt hineingestellt werden. Nicht nur
die Tatsache, daß einzelne für das Verständnis Eckharts maßgebende
Denker, wie Thomas von Aquin, Albertus Magnus, Maimonides, u. a.

textlich und historisch neu erforscht worden sind und ihre wissenschaftliche

Erfassung eine Wendung und Vertiefung erfahren hat, wäre zu
berücksichtigen, sondern auch die Tatsache, daß die mittelalterliche

* Dieser Beitrag beschließt die Abhandlung d. Verf.: «Die Meister Eckhart-
Forschung von der Jahrhundertwende bis zur Gegenwart» in FZPhTh 15, 1968,
262-316, 403-426.



Zur Eckhart-Deutung der letzten 30 Jahre 23

Geisteswelt in unzähligen großen und kleinen Einzelstudien von
Germanisten, Historikern, Theologen und Philosophen durchleuchtet wurde
und so auch auf Meister Eckhart und die altdeutsche Mystik helleres

Licht fiel1. Eine solche Forschungsgeschichte der Eckhart-Deutung muß
aber dem Forscher der hohen Zunft überlassen bleiben. Hier soll nicht
mehr als ein literarischer Überblick geboten werden, in dem die einzelnen

Publikationen lediglich nach thematischen Gesichtspunkten gruppiert
werden. Die thematische Differenzierung kann allerdings nicht genau
abgegrenzt sein, da sich die Fragestellungen stets innerlich berühren.

1. Zur philosophisch-theologischen Eckhart-Deutung

Otto Karrer ging es ehedem darum, Meister Eckhart als
grundkatholischen Denker darzustellen. Karrers Interpretation mag aus neuer
Sicht in manchem durchaus gerechtfertigt erscheinen. Als er aber damals
seine Deutung auf der Grundlage von sauberen Texten in ihrer Richtigkeit

und philologischen Exaktheit hätte ausweisen sollen, mußte er sich
auf textliche Verderbnisse und Ungenauigkeiten berufen, die er in seinem

eigenen Sinne zu harmonisieren suchte. Karrer rückte Eckhart in die
Nähe von Thomas von Aquin und konnte dadurch - zumal er mehr
handschriftliches Material zur Verfügung hatte als Denifle - diesen be-

1 M. Grabmann : Mittelalterliches Geistesleben (Abhandlungen zur Geschichte
der Scholastik und Mystik), 3 Bde, München 1926 (1. Bd.), 1936 (2. Bd.), 1956
(3. Bd.). Wilhelm Drees: Katholische Mystik als soziologisches Phänomen, Elberfeld

1929. Herbert Grundmann: Religiöse Bewegungen im Mittelalter, Berlin
(Histor. Studien, Heft 267) 19351, Hildesheim 19612. Hermann Kunisch: Spätes
Mittelalter (1250-1500), in: Deutsche Wortgeschichte, Bd. I, 211-262. Berlin 1943.
W. Stammler: Mittelalterliche Prosa in deutscher Sprache, in: Deutsche Philologie
im Aufriß, II, 1299-1632, Berlin 1954. Hugo Kuhn: Zum neuen Bild des Mittelalters,

in Deutsche Vierteljahrsschrift f. Literaturwiss. u. Geistesgeschichte 24 (1950),
530-544. Ders. : Rittertum und Mystik (Vortrag), München 1962. Th. Steinbüchel :

Mensch und Gott in Frömmigkeit und Ethos der deutschen Mystik, Düsseldorf 1952.
Ders.: Vom Menschenbild des christlichen Mittelalters, (Vortrag), Basel 1953.
F. Ohly: Hoheliedstudien. Grundzüge einer Geschichte der Hohelied-Auslegung
des Abendlandes bis um 1200. Wiesbaden 1958. J. Traunbauer: Beiträge zum
mystisch-asketischen Schrifttum des deutschen Spätmittelalters. Wien: Diss,
masch. 1955. M. Bindschedler: Weltfremdheit und Weltoffenheit des mystischen
Denkens, in: Theolog. Zeitschrift (Basel) 7 (1951), 180-190. R. C. Petry: Social
responsibility and the late medieval mystics, in: Church history, 21 (1952), 3-19.
Carl Boeckl : Die Bedingtheiten der deutschen Mystik des Mittelalters, in : Aus der
Geisteswelt des Mittelalters (Grabmann-Festschrift), Beiträge z. Geschichte d.
Philosophie d. Mittelalters 1935, 1011 ff.



24 Zur Eckhart-Deutung der letzten 30 J ahre

züglich Eckharts Pantheismus korrigieren und in einem damit die

vulgäre «Deutschtum-betonte» Eckhart-Ideologie, die vor allem durch
Büttner verbreitet worden war, als verfehlt abtun. In dieselbe Richtung
weisend wie Karrer begann in den frühen 30er Jahren der Philosoph
Alois Dempf sich mit Meister Eckhart zu befassen. In seinem «Meister
Eckhart» 2 zeigt sich zunächst, daß er mit dem Eckhart-Werk, soweit es

überliefert ist, durchaus vertraut ist. Als Kenner der mittelalterlichen
Philosophie kann Dempf auch Eckharts Verhältnis zu seiner geistigen
Umwelt zur Geltung bringen: Eckhart sei ein Dialektiker, dessen ana-
logia entis durchaus scholastisch sei. Nur ein Ernstmachen mit der
Dialektik der Scholastik ermögliche ein echtes Eckhart-Verständnis.
Einfachhin ein neuplatonisches Denken zu beschwören, sei eine Flucht3.
Diese These, Eckhart sei ein christlicher Dialektiker, der im Analogie-
Denken das Ja und das Nein in richtiger Polarität zu erfassen vermocht
habe, verschärfte Dempf in seinem Aufsatz: «Meister Eckharts
Verhängnis» 4. Die größten Dialektiker des 19. Jahrhunderts (Kant, Hegel,
Kierkegaard) hätten versagt, und sogar ein Thomist wie Denifle habe
die Dialektik eines Thomas von Aquin mißverstanden 5. Dempf war mit
Heinz Heimsoeth 6 in guter Gesellschaft, wenn er wie dieser betonte, das

Denken des 14. Jahrhunderts dürfe nicht einfachhin als Abfall von der
Scholastik gesehen werden. Bei Eckhart sei die Gefahr des Pantheismus
gegeben wegen seiner Nähe zum Emanatismus, doch habe Eckhart dieser

Gefahr auszuweichen versucht 7. In engem Zusammenhang mit Karrer
und Dempf steht Wilhelm Bange mit «Meister Eckharts Lehre vom
göttlichen und geschöpflichen Sein (dargestellt mit besonderer Berücksichtigung

der lat. Schriften)»8. Daß aber Banges Eckhart-Apologie wegen
Textverdrehungen nicht gelungen ist, hat Meinrad Morard deutlich kritisiert

(DTh 15 (1937) 433 ff.).

2 Meister Eckhart. Eine Einführung in sein Werk. Leipzig 1934. In
Überarbeitung erschienen als Herder-Taschenbuch, Nr. 71, Freiburg/Br. 1961.

3 Leipzig, 1934, 31-47.
4 Hochland 32 (1934), 28-42.
5 Ebd. 29-37.
6 H. Heimsoeth : Die sechs großen Themen der abendländischen Metaphysik

und der Ausgang des Mittelalters, Berlin 1934 (2. Aufl.), 10 f. u. 27 ff. (1. Aufl. ebd.
1922). Ähnliche Eckhart-Deutung: Edward James Schuster: Meister Eckhart as
Christian existentialist, in: Kentucky Foreign Language Quarterly 10 (1963), 204—

214.
7 Heimsoeth, ebd. 34 f.
8 Limburg a. L. 1937.



Zur Eckhart-Deutung der letzten 30 Jahre 25

Forscher wie Pahncke, Koch, Seeberg, Quint, Théry, u. a. hatten
seit Jahren schon die Bedeutung neuplatonischen Denkens bei Meister
Eckhart erneut hervorgehoben 9. Doch mit diesem Hinweis auf Neu-

platonismus war noch sehr wenig gesagt, solange die Traditionsfäden
nicht literarhistorisch verfolgt und näher bestimmt werden konnten. Daß
der Neuplatonismus ein recht buntes Traditionsgebilde ist, das sich nicht
leicht aufschlüsseln läßt, kann man vom Fachmann Endre von Ivänka
deutlich genug erfahren: «Aber der ganze Begriff des 'Christlichen
Neuplatonismus' ist eine schwer faßbare, selten exakt umschriebene Größe.

Was man meint, ist eine ganze Skala von Phänomenen, von der bloß
äußerlichen Verwendung antiker Dokumente im christlichen Denken bis

zur völligen Entstellung des christlichen Gehaltes durch die angewendeten
hellenischen Denkschemen»10. J. Koch hatte in seiner Studie «Meister
Eckhart und die jüdische Religionsphilosophie» 11 anhand von Maimo-
nides-Texten den Weg gezeigt, wie den neuplatonischen Momenten im
Denken Eckharts näherzukommen ist. In seinem Vortrag: «Meister
Eckhart» 12 hat Koch erneut aus einer Gesamtschau der Texte Eckharts
hervorgehoben, welch buntes Netz von Traditionssträngen sich in diesem

Denker spiegeln : Bibel, Augustinus, Maimonides u. a. nehmen die

Hauptpositionen ein ; im gesamten aber ist ein platonisch-augustinisches Denken
vorherrschend 13. Diesen Piatonismus, der in Köln schon seit Albertus
Magnus hochgehalten worden war, suchte Koch näher zu bestimmen in

9 Auch Dempf hatte in früheren Darstellungen auf neuplatonische Elemente
bei M. Eckhart hingewiesen, u. a. in: Die Ethik des Mittelalters, München-Berlin
1927, 105-110. Ders.: Die Metaphysik des Mittelalters, München-Berlin 1930,
120-140.

An einen weiteren Leserkreis wendet sich A. Dempf mit: Vom inwendigen
Reichtum (Texte unbekannter Mystiker aus dem Kreise Eckharts), übers, v. Angela
Razumek, Leipzig 1937. Ders.: Meister Eckhart als Mystiker und Metaphysiker,
in: Der beständige Aufbruch (E. Przywara-Festschrift), Nürnberg 1959, 171-178.

10 Scholastik 31 (1956), 31.
11 Jahresber. d. Schlesischen Gesellschaft f. vaterländ. Cultur, Breslau, 101

(1928), 134-148.
12 In: Die Kirche in der Zeitenwende, 3 (1938) 277-309.
13 Ebd. 286. Koch stellt hier eingangs Eckhart in den großen Zusammenhang

seiner Zeitgeschichte.
Heinrich Ebeling bringt in seinem Buch : Meister Eckharts Mystik (Studien

zu den Geisteskämpfen um die Wende des 13. Jh.s), Forschungen z. Kirchen- u.
Geistesgeschichte, hrsg. v. E. Seeberg, Bd. 21, Stuttgart 1941, den Meister in zu
engen Anschluß an Thomismus und Piatonismus, indem er ihn (a. a. O. 344) als
Eklektiker und Kompilator hinstellt. Einseitig überbetont wird das platonische
Element im Aufsatz: Eckhart-Probleme, von Albert Auer OSB (Salzburg. Jahrb.
f. Philos, u. Psychol., 2 (1958) 7-82).



26 Zur Eckhart-Deutung der letzten 30 Jahre

«Platonismus des Mittelalters» 14. Der mittelalterliche Piatonismus trage
zwei Hauptspuren in sich : den augustinischen Platonismus, geprägt von
Plotin, und den pseudodionysischen, geprägt von Proklos. Die Schriften
des Pseudo-Dionysius hätten dem Mittelalter in vielen lateinischen
Übersetzungen vorgelegen, auf Johannes Scotus Eriugena und durch diesen

auf Meister Eckhart und Nikolaus von Kues gewirkt. Der Eckhartische
Platonismus jedoch habe auch von platonischen Strömungen der Chartres-
Schule Einflüsse empfangen 1S.

Ähnlich wie Dempf versuchte auch Theodor Steinbüchel (1888-1949)
Meister Eckhart philosophisch zu erfassen; er sah in ihm einen
katholischen Analogie-Denker 16. In seiner späteren Schrift: «Mensch und Gott
in Frömmigkeit und Ethos der deutschen Mystik»17 entschlüsselt er
die Eckhartische Dialektik, in der er eine Wesensverwandtschaft mit
der Hegeischen sieht, anhand der christlichen analogia entis, dem
Seinsbegriff des Ähnlich-Unähnlichen. Daß die deutsche Mystik, soll sie

philosophisch aufgearbeitet werden, vor allem denkerisches Bemühen fordert,
glaubt Steinbüchel besonders betonen zu müssen: «Deutsche Mystik ist
nicht ein religiöser - oder muß ich sagen: irreligiöser - Genuß, sondern

verlangt ein Mitgehen des Denkens bis in die Abgründe des Seins» 18.

Mochten solche philosophische Beiträge zur Erhellung des

Eckhartischen Denkens recht aufschlußreich sein, so waren historisch
orientierte Fragestellungen einstweilen doch wertvoller. In diesem Sinne griff
der Kirchenhistoriker Hugo Rahner SJ den zentralen Lehrpunkt (Gottesgeburt

im Menschen) der Predigten Eckharts auf in einer motivgeschichtlichen

Studie: «Die Gottesgeburt. Die Lehre der Kirchenväter von der
Geburt Christi im Herzen der Gläubigen » 19. Rahner verfolgt die Linien
der Gottesgeburts-Lehre bis zur frühpatristischen theologia cordis, die,
auf der antiken Psychologie des Herzens aufbauend, von den ersten
Kirchenvätern zu einer Tauftheologie und von Origenes und den Kappadoziern

zur eigentlichen Sohnschafts-Theologie entwickelt worden ist.
Nach Rahner gehen die Fäden von der östlichen Theologie zur westlichen

14 Akadem. Festrede geh. am 26. Mai 1948 zur Universitäts-Gründungsfeier
Krefeld 1948.

Hierüber vgl. auch: B. Geyer: Albertus Magnus und Meister Eckhart, in:
Festschrift Josef Quint, Bonn 1964, 121-126.

15 Koch, ebd. 16-26.
16 Th. Steinbüchel: Christliches Mittelalter, Leipzig 1935, 197-207.
17 17 Vorlesungen aus dem Nachlaß, Düsseldorf 1952.
is Ebd. 11.
19 Zeitschrift f. kathol. Theologie 59 (1935) 333-418.



Zur Eckhart-Deutung der letzten 30 Jahre 27

über Ambrosius, Augustinus, Victoriner, Scotus Eriugena u. a. Scotus

Eriugena komme eine wichtige Vermittlerrolle zu 20. Was Rahner
motivgeschichtlich aufzeigen konnte, bekam durch die umfangreiche
Wortstudie: «Der Seelengrund in Taulers Predigten» 21 von Paul Wyser OP

(1904-1964) eine neue Stütze. Der «Seelengrund» Taulers, den dieser von
Eckhart übernommen hat, ist beheimatet in der Scholastik und Patristik.
Wenn auch Wyser die Vorgeschichte dieses mystischen Zentralbegriffes
textlich nicht in allen Einzellinien aufdecken konnte, so hat er doch

aufgewiesen, daß die Fäden bis in den frühen Neuplatonismus reichen 22.

In engem Zusammenhang mit der Lehre der Gottesgeburt steht die

Frage nach der Geschaffenheit des Seelenfünkleins, jenes Seelengrundes
also, wo die Gottesgeburt sich im Menschen vollzieht. Marianus Müller
OFM, ein Schüler von B. Geyer, griff diese Frage auf in seiner Dissertation:

«Meister Eckharts Seelenlehre und ihr Verhältnis zur Scholastik,
insbesondere zur Lehre des hl. Thomas» 23. Müller geht von den Texten
Eckharts aus, kann aber die Frage der Geschöpflichkeit nicht eindeutig
lösen, läßt jedoch deutlich werden, daß von einem Pantheismus nicht
gesprochen werden kann. Recht systematisch wird dieser Fragenkomplex

20 Ebd. 411. Weitere Studien zum Thema «Gottesgeburt» : Lothar Schreyer :

Die Gottesgeburt im Menschen, Gespräch um Meister Eckhart. Regensburg 1935.

Mechthild Dallmann: Die Anthropologie Meister Eckharts. Tübingen: Diss. 1938

(Druck: Berlin 1939). Josef Hemmerich: Über das Wesen der Gotteinung bei
Meister Eckhart. Speyer a. Rh. 1939. Barthold Peters : Der Gottesbegrifi Meister
Eckharts. Harburg-Wilhelmsburg 1936. B.-J. Muller-Thym: The establishment of
the universality of Being in the doctrine of Meister Eckhart of Hochheim, in: Saint
Michael's Mediaeval Studies, Monograph Series, New York-London 1939. Hell-
fried Nolz: Die Erkenntnislehre Meister Eckharts und ihre psychologischen u.
metaphysischen Grundlagen, Wien : Diss. 1949.

21 In: Lebendiges Mittelalter, Festgabe f. W. Stammler, Freiburg i. Ü. 1958,
204-311.

22 Ebd. 220-230. Weitere einschlägige Studien: H. Kunisch: Das Wort
«Grund» in den Texten der deutschen Mystik des 14. und 15. Jh.s, Münster i. W. :

Diss. 1929. - M. Grabmann: Die Lehre des hl. Thomas von der scintilla animae in
ihrer Bedeutung für die deutsche Mystik im Predigerorden, in: Jahrbuch f. Philos, u.
Theologie, 1900. E. v. Ivänka: Apex mentis, Wanderung und Wandlung eines
stoischen Terminus, in Zeitschrift f. kathol. Theologie 72 (1950) 149-155. Hieronymus
Wilms: De scintilla animae, in: Angelicum 14 (1937), 194-211. H. Fischer: Fond
de l'âme, in: Dictionnaire de Spiritualité, Tome V, 650—661, Paris 1964. Karl
G. Kertz SJ : Meister Eckhart's teaching on the Birth of the Divine Word in the
soul, in: Tradition 15 (1959), 327-363, New York (Fordham University Press).
E. Benz: Über den Adel in der deutschen Mystik in Deutsche Vierteljahrsschrift
f. Literaturwiss. u. Geistesgeschichte 14 (1936), 505-535.

23 Bonn: Diss. 1935. (Teildruck: M. Gladbach 1935.).



28 Zur Eckhart-Deutung der letzten 30 Jahre

behandelt von Hans Hof in seiner umfangreichen Arbeit: «Scintilla
animae. (Eine Studie zu einem Grundbegriff in Meister Eckharts
Philosophie) » 24. Anhand der zentralen Texte Eckharts arbeitet Hof eine
dynamische Ontologie 25 heraus, die er freilich nicht rein dialektisch, sondern
analektisch zu verstehen sucht. Die Analogie-Lehre Eckharts dürfe also

nicht streng dialektisch im Sinne Hegels gefaßt werden, sondern müsse

in einer Analektik (einer Zwei-Einheit, in der das «analogon» als
verbindende Mitte beiden Gliedern gemeinsam ist) verstanden werden 26.

Es muß sich noch erweisen, ob die Deutung von Hof weiteren Forschungsergebnissen

standhalten wird. (Vgl. K. Weiss über Hof, in Theol. Lit.
Zeit. 1954, Sp. 685-688). Viel vorsichtiger als Hof drückt sich J. Koch

aus in seinem Aufsatz: «Zur Analogielehre Meister Eckharts»27, wo er

gesteht: «... und ich kann trotz meiner langjährigen Beschäftigung mit
ihm Meister Eckhart) nicht behaupten, daß ich alles verstehe, was

er geschrieben hat » 28. Koch stellt hier die Analogie-Lehre als Angelpunkt

des Eckhartischen Denkens dar und grenzt Eckhart gegenüber
Thomas ab : «Der Punkt, an dem beide Denker sich voneinander trennen,
ist der Begriff des geschöpflichen Seins. Beide stimmen als christliche
Denker darin überein, daß die Geschöpfe als Geschöpfe vollständig und
immer von Gott dem Schöpfer abhängen. Während nun Thomas dem

geschöpflichen Sein Festigkeit, Dauer und Selbständigkeit zuspricht, lehrt
Eckhart, daß dieses Sein so flüchtig und vergänglich ist wie der in die

24 Bonn-Lund: 1952.
25 Daß Eckharts SeinsbegrifE - weil neuplatonisch - ein dynamischer sei, wurde

in der Eckhart-Forschung schon wiederholt betont, u. a. von A. Dempf, J. Quint,
E. Seeberg. Es ist durchaus wahrscheinlich, daß Rudolf Otto mit seinem Buch
«West-östliche Mystik» (Gotha 1926) nicht wenig dazu beigetragen hat, die Mystik
und ihre Deutung von den streng aristotelisch-scholastischen Begrifien etwas zu
lösen, wie E. Benz in «Eckhartiana VI» (Zeitschr. f. Kirchengesch. 57 [1938], 566-
596) dies annimmt. Vgl. auch E. Benz: Rudolf Otto in seiner Bedeutung für die
Erforschung der Kirchengeschichte, Zeitschr. f. Kirchengesch. 56 (1937), 375-398,
bes. 383. Es müßte aber das sog. Dynamische eines Begriffes erst noch
sprachtheoretisch näher bestimmt werden können. Auch G. Théry spricht in seinem
Aufsatz: Le développement historique des études eckhartiennes (La vie spirituelle,
Suppl. Nouvelle Série, 7 [1948], 304-337, bes. 311 ff.) von dynamischen Begrifien,
ohne diese aber methodisch exakt aufzuweisen. Für ein aristotelisch-statisches
Denken bei Eckhart plädiert Bernhard Welte in: Philos. Jahrbuch 69 (1961),
64-74.

26 Hof, ebd. 154 fi.
27 In: Mélanges offerts à Etienne Gilson de l'Académie Française, Etudes

de philosophie médiévale, Hors Série, Paris 1959, 327-350. (Ist aufgenommen in
K. Ruh : Altdeutsche u. altniederl. Mystik, 275-308.) Zitate nach Ruh.

28 Koch, ebd. 277.



Zur Eckhart-Deutung der letzten 30 Jahre 29

Luft eindringende Sonnenstrahl» 29. Eng an Koch schließt sich Karl
Albert an in seinem Aufsatz «Der philosophische Grundgedanke Meister
Eckharts»30, worin er den zentralen Satz Eckharts «Esse est Deus»

nach der Analogie-Lehre aufzuschlüsseln sucht. In der systematischen
Studie «Die Metaphysik Meister Eckharts»31 von Joachim Kopfer wird
der Versuch unternommen, Eckharts Denken in Heideggersche
Terminologie zu transponieren. Ob aber der Autor dadurch dem Wesen von
Eckharts Denken nicht untreu wird, muß mindestens in Frage gestellt
werden. Viel überzeugender dagegen ist die umfangreiche theologische
Arbeit: «Théologie négative et connaissance de Dieu chez Maître Eckhart

»32 von Vladimir Lossky. Auch Lossky legt das Hauptgewicht
auf den Neuplatonismus, dessen theologische Konzeptionen er in
umfassender Weite darstellt, bleibt sich aber bewußt, daß Eckhart
auf kein festes System festzulegen sei: «En effet, rien n'est plus aisé

que de réduire Eckhart en un système fondé sur son propre témoignage ;

l'ennui est qu'après avoir construit une telle synthèse, on s'aperçoit
qu'on aurait aussi bien pu en élaborer une autre, toute différente et

pourtant appuyée sur des textes non moins authentiques que la
précédente» 33. Die von Ernst von Brachen in seinem Aufsatz «Meister Eckhart

als Philosoph» 34 vorgetragene Meinung, Eckhart sei primär als

Philosoph anzusprechen, der sich methodisch und sprachlich exakt
ausdrücken könne, möchte man eher bezweifeln in Anbetracht der
vielen inhaltlichen Schwierigkeiten, die die Werke Eckharts den
Philosophen und Theologen bereiten. Die Frage, ob sich in Eckharts Hauptwerk

(opus tripartitum) eine innere Entwicklung aufzeigen lasse, hat
Ernst Reffke aufgegriffen in «Eckhartiana IV» (Studien zum Problem
der Entwicklung Eckharts im opus tripartitum) 35. Reffkes Analyse
bleibt sehr relativ. Denn weder weiß man, wann genau und wie lange
Eckhart am opus tripartitum und dessen einzelnen Teilen gearbeitet
hat, noch läßt sich genau ausmachen, wie viele Teile er außer den

erhaltenen wirklich zu Ende führte.

29 Ebd. 299.
30 In: Tijdschrift voor Filosofie, 27 (1965), 320-339.
31 Schriften der Universität des Saarlandes, Saarbrücken 1955. - Unter

unmittelbarer Anleitung M. Heideggers entstand die Arbeit: Meister Eckhart (Philos.
Abh. Bd. 2, Frankfurt a. M. 1935, 1957/2. Aufl.) von Käte Oltmanns.

32 Etudes de philosophie médiévale, 48, Paris 1960.
33 Ebd. 69.
34 Deutsche Vierteljahrsschrift f. Literaturwiss. u. Geistesgesch., 24 (1950)

32-52.
35 Zeitschr. f. Kirchengesch., 57 (1938) 19-95.



30 Zur Eckhart-Deutung der letzten 30 Jahre

Zum Abschluß dieses Überblicks über die philosophisch-theologische
Deutung Eckharts darf gesagt werden, daß keiner der Forscher mehr

von einem Pantheismus Eckharts spricht. Freilich, viele der Einzelfragen

sind noch ungelöst, und eine systematische, auf dem gesamten
Werke Eckharts aufbauende Deutung steht noch aus.

2. Zur Mystik Meister Eckharts

Auch die Frage nach dem Mystischen bei Meister Eckhart wurde
mehrfach behandelt. Doch der Begriff Mystik ist nach wie vor ein sehr

unbestimmter und umstrittener, und nicht jeder Autor, der über Mystik
schreibt, hat sich vergewissert, ob sein Begriff von Mystik auch von
Seiten der Religionsgeschichtler und -psychologen anerkannt wird 36.

Oskar Bolza bestimmt in seiner religionspsychologischen Studie: «Meister

Eckhart als Mystiker»37 den Mystiker als einen Menschen, der
Ekstasen hat; Wesensmerkmal der Ekstase sei die unio mystica3S.
Bolza analysiert Eckharts Gottesgeburtslehre und kommt zum Ergebnis,
Eckhart sei mit Wahrscheinlichkeit ein wirklicher Mystiker gewesen;
seine Mystik sei jedoch esoterisch und decke sich nicht mit dem
Christentum. Bolza vermag aber auf Grund schlechter Textkenntnisse nicht
zu überzeugen. Viel näher an Eckhart heran kommt der
Religionswissenschaftler Gustav Mensching in seiner Arbeit: «Vollkommene

36 Daß z. B. Walter Muschg in seinem Buch: Die Mystik in der Schweiz:
1200-1500, (Frankfurt-Leipzig 1935) das Wesen der Mystik nicht erfaßt hat, ist
mehrfach bemerkt worden. Vgl. H. Kunisch in Anzeiger f. deutsches Altertum
u. deutsche Lit. 56 (1937) 165-173. J. Betschard in Zeitschrift f. schweizer.
Kirchengeschichte 30 (1936) 70. Inwiefern etwa auch die moderne Psychologie zur Klärung
des Phänomens Mystik beigetragen hat, bedarf erst noch der genauen Untersuchung.
Einschlägige Literatur: J. M. Clark: C. G. Jung and Meister Eckhart, in: Modern
Language Review 54 (1959), 239-244. Herbert Urban: Übernatur und Medizin,
Innsbruck 1946. Dietrich Mahnke: Unendliche Sphäre und Allmittelpunkt,
Beiträge zur Genealogie der mathematischen Mystik, Halle 1937. Edouard Morot:
Philosophie de l'expérience mystique, analyse des écrits de M. Eckhart, Le Caire
1952. H. Grabert: Eine vergleichende Studie zur Psychologie der Mystiker und
Psychopathen, Tübingen 1928. E.Benz: Mystik als Seinserfüllung bei Meister
Eckhart, in: Sinn und Sein, 1960, 399-415. C. Albrecht: Psychologie des mystischen

Bewußtseins, Bremen 1951. M. Bindschedler : Die unzeitgebundene Fruchtbarkeit

in der Mystik Meister Eckharts, in: Festschrift Josef Quint, Bonn 1964,
29-33. C. G. Jung: Mysterium Coniunctionis (Untersuchungen über die Trennung
und Zusammensetzung der seelischen Gegensätze in der Alchimie), Zürich 1955.

37 München 1938.
38 Ebd. 7.



Zur Eckhart-Deutung der letzten 30 Jahre 31

Menschwerdung bei Meister Eckhart»39. Recht vorsichtig sucht er die

unio mystica nach Eckhart als unmittelbare Vereinigung des Menschen

mit Gott zu bestimmen : sie ist die Gottesgeburt im Menschen, im Kern
der Seele, im Seelenfünklein 40. Mensching übersieht nicht den dynamischen

Charakter in Eckharts Lehre von der Gottesgeburt, deren

Ausgangspunkt die Abgeschiedenheit ist 41. Fragwürdig jedoch bleiben seine

Ausführungen über das Deutschtun (a. a. O. S. 82 f.) der Eckhartischen

Mystik. H. Müller-Echard macht im Aufsatz «Die Mystik Meister
Eckharts und der Bewußtseinszustand des 20. Jahrhunderts» 42 besonders

darauf aufmerksam, daß wir heute in einem andern Sprachbewußtsein
stehen als das Mittelalter, und daß sich gerade von daher viele
Schwierigkeiten in der Übersetzung und Deutung Eckharts ergeben. Mit der

Frage, ob Meister Eckhart ein Mystiker gewesen sei, beschäftigt sich
auch Luclwig Hödl in: «Metaphysik und Mystik im Denken Meister
Eckharts» 43. Er relativiert die Frage durch seinen Hinweis darauf, daß

sie vom Begriff Mystik abhänge, mit dem man messen wolle. Von einer

etwas weiteren Schau der vergleichenden Religionswissenschaft her will
Gunther Stephenson der Mystik Eckharts näher kommen in: «Gottheit
und Gott in der spekulativen Mystik Meister Eckharts» 44. Stephenson
unterscheidet bei Eckhart ein doppeltes Sprechen: a) ein Sprechen aus
dem Herzen über sein religiöses Erleben existentielle Haltung), und
b) ein spekulierendes Sprechen über Gott theoretische Haltung).
Beide Sprechweisen ständen aber in innerer Verbindung 45. Eine solche

Differenzierung müßte aber viel exakter anhand von Texten analysiert
werden als dies Stephenson tut.

Die Frage des Mystischen beschließt in sich nicht bloß eine

religionsgeschichtliche und psychologische, sondern auch eine sprachtheoretische
Problematik. J. Quint und viele andere haben in Einzelstudien die Sprache

der Mystik zu erfassen gesucht46. Diese Arbeiten bedürften einer

gesonderten Darstellung.

39 Amsterdam-Leipzig: Akad. Verlagsanstalt 1942.
40 Ebd. 11-24.
41 Ebd. 40—47. Über «homo iustus» vgl. M. Bindschedler: Meister Eckharts

Lehre von der Gerechtigkeit (Vortrag), in: Studia Philosophica, Jahrb. der Schweiz.
Philos. Gesellschaft, Bd. 13, Basel 1953, 58-71.

42 Zeitschr. f. philos. Forschungen 4 (1949/50), 402^-11.
43 Zeitschrift f. kathol. Theologie 82 (1960), 257-274.
44 Eine Untersuchung zur Phänomenologie und Typologie der Mystik, Bonn :

Diss. 1954.
45 Ebd. 11 ff.
46 Diese stilistischen und sprachtheoretischen Arbeiten müßten von ihrem



32 Zur Eckhart-Deutung der letzten 30 Jahre

Die Frage des Mystischen bei Meister Eckhart bleibt einbezogen
in die Gesamterforschung der Mystik überhaupt, der abendländischen
sowohl wie der nichtabendländischen. Versteht man unter Mystik
zugleich Ekstase, dann ist die Frage, ob Eckhart Mystiker war, eine

methodischen Ansatz her gegliedert und auf ihren sprachtheoretischen Hintergrund
hin analysiert werden. Literatur: J. Quint: zwei Aufsätze in Deutsche Vierteljahrsschrift

f. Literaturwiss. u. Geistesgesch. 6 (1928), 671—701 ; 27 (1953), 48—76. Robert
Rattke: Die Abstraktbildungen auf -heit bei Meister Eckhart und seinen Jüngern
(Ein Beitrag zur Geschichte der deutschen Prosa), Jena: Diss. 1905 (Teildruck: Berlin
1906). Friedrich Vogt: Der Bedeutungswandel des Wortes edel, Marburg 1908.
O. Zirker: Die Bereicherung des deutschen Wortschatzes durch die spätmittelalterliche

Mystik, in: Jenaer Germanische Forschungen, Bd. 3, Jena 1923. Grete
Lüers : Die Sprache der deutschen Mystik des Mittelalters im Werke der Mechthild
v. Magdeburg, München 1926. Rudolf Fahrner: Wortsinn und Wortschöpfung bei
Meister Eckhart, Marburg a. L. 1929. E. ICramm : Meister Eckharts Terminologie in
ihren Grundzügen dargestellt, Zeitschr. f. deutsche Philologie 16 (1884), 1-47. Kurt
Berger: Die Ausdrücke der «unio mystica» im Mittelhochdeutschen. Germanische
Studien, Ebering-Berlin 1935. M. Keienburg: Studien zur Wortstellung bei
Predigten des 13. und 14. Jahrhunderts, sowie bei Joh. v. Saaz. Köln: Diss. 1934. Theo-
phora Schneider: Der intellektuelle Wortschatz Meister Eckharts. Berlin 1935. K.
Brethauer : Die Sprache Meister Eckharts im Buch der göttl. Tröstung, Göttingen :

Diss. 1931. Wolfgang Schanze: Eckharts Buch der göttlichen Tröstung schallanalytisch

untersucht und erklärt, Leipzig 1922. Herbert Silberer: Probleme der
Mystik und ihrer Symbolik (Fotomech. Nachdruck der 1. Ausg. von 1914), Darmstadt:

Wissenschaftl. Buchgesellsch. 1961. Gabriele von Hippel: Licht und
Finsternis in der Sprache Meister Eckharts. Bonn : Diss, masch. 1953. M. S. Morard :

Ist, istic, istigkeit bei M. Eckhart Freiburger Zeitschr. f. Philos, u. Theol. 3 (1956),
169-183. J. Koch: Über die Lichtsymbolik im Bereich der Philosophie und Mystik
des Mittelalters, in: Studium Generale, 13 (1960), 653-669. Lauri Seppaenen:
Studien zur Terminologie des Paradisus animae, in: Beiträge z. Erforschung der
Sprache der mittelhochdeutschen Mystik u. Scholastik, Helsinki (Soc. Néophilol.)
1964. Ernst Nündel: Ein Kernwort Meister Eckharts: bilde. Wirkendes Wort 13

(1964), 141-147. Wolfgang Frühwald: Formzwang und Gestaltungsfreiheit in
Meister Eckharts Predigt Vom edelen menschen, in: Unterscheidung und Bewahrung,

1961, 132-146. Ingeb. Udert-Lampha: Die Paradoxie bei Meister Eckhart,
Freiburg/Br. : Diss, masch. 1962. Bruno Schmoldt: Die deutsche Begriffssprache
Eckharts. (Studien z. philos. Terminologie), Heidelberg 1954. Udo Nix: Der mystische

Wortschatz Meister Eckharts im Lichte der energetischen Sprachbetrachtung,
Bonn: Diss. 1961 (Druck: Düsseldorf: (Sprache u. Gemeinschaft, hrsg. v. L.
Weisgerber, Studien Bd. 2) 1963. Ders.: Sprache und Mystik, in: Muttersprache, 72

(1962) 129-135. Georg Stötzel: Zum Nominalstil Meister Eckharts. Wirkendes
Wort 16 (1966), 289-309. Josef Zapf: Die Funktion der Paradoxie im Denken und
sprachlichen Ausdruck bei Meister Eckhart, Köln: Diss. 1966. Romano Guardini:
Die religiöse Sprache, in: Die Sprache, Sammelband, hrsg. v. der Bayerischen Akad.
d. schönen Künste, München 1959. Manfred Leier: Ansätze zur Begriffsprache der
deutschen Mystik in der geistlichen Prosa des 12. u. 13. Jahrhunderts, Hamburg:
Diss. 1965. K. Ruh: Die trinitarische Spekulation der deutschen Scholastik und
Mystik, in: Zeitschrift f. deutsche Philologie 72 (1953), 24-53.



Zur Eckhart-Deutung der letzten 30 Jahre 33

müßige. Denn es gibt keine Texte Eckharts, die zwingend den Schluß

auf eigene mystische Erfahrungen dieser Art zuließen. H. Fischer läßt
daher in seinem Aufsatz: «Zur Frage nach der Mystik in den Werken
Meister Eckharts»47 jede grundsätzliche Erörterung des Mystischen
beiseite und befragt die Texte Eckharts lediglich danach, in welchem
Sinne in ihnen von einem «sensus mysticus» die Rede sei. Eine mystische
Exegese, die nach dem tieferen Sinn (sensus mysticus) der Hl. Schrift
sucht, gab es schon in der frühesten Patristik; sie wurde von Origenes
entwickelt und vor allem durch Dionysius und Scotus Eriugena in den

Westen vermittelt 48. Mystische Sprechweise in der From des Darlegens
eines mystischen Sinnes der Hl. Schrift impliziert ja keineswegs schon

das Erleben der «unio mystica». Es drängt sich überhaupt die Frage
auf, inwiefern es berechtigt ist, die religiösen Texte etwa eines Meister
Eckhart als mystisch zu bezeichnen. Die Geisteswissenschaftler des

19. Jahrhunderts haben vielleicht etwas zu großzügig diesen Namen

(mystisch) zur Kategorisierung von religösen Texten gebraucht, die

ihnen nicht leicht verständlich erschienen. Seit Franz Pfeiffer ist der

Begriff «mystisch» unter den Germanisten heimisch geblieben bis heute.
Es ist durchaus anzunehmen, daß die Theologen, die mehr und mehr
die lateinischen Werke Eckharts erschließen, den Germanisten das

«Mystische» in den Eckhart-Texten klären und ins rechte Licht stellen
werden. Es sind ja die Theologen unter den Eckhart-Forschern, die die

Bezeichnung «Mystiker» für Eckhart in Frage stellen, wie etwa die

kritische Bemerkung H. Fischers deutlich zeigt: «Es ist sicher, daß die

Bezeichnung Meister Eckharts als Mystiker in die Zeit der ersten
Jahrzehnte des vorigen Jahrhunderts zurückgeht, als man mit der Durchforschung

und Herausgabe der zahlreichen mittelalterlichen Handschriften
begann. Und es kennzeichnet sehr gut den Stand der damaligen religiösen

Bildung und theologischen Kenntnis, daß man schlechthin alles Religiöse,
alles, was über dem gewohnten Alltäglichen lag, als «mystisch» bezeich-

47 In: La mystique rhénane, Paris 1963, 109-132.
48 Ebd. 130. M. A. Schmidt spricht in seinem Artikel «Eckehart» in: Die Religion

in Geschichte u. Gegenwart, 2. Bd., 304 (Tübingen 1958) Eckhart mystische
Erfahrung ab. Aufschlußreiche Zusammenhänge zum Wort Mystik bietet Louis
Boyer: Mystique; essai sur l'histoire d'un mot, in: La vie spirituelle, Suppl. Nouv.
Sér. 9 (1949), 3-23. Einschlägig sind ferner: Joachim Seyppel: Mystik als
Grenzphänomen und Existential, Deutsche Vierteljahrsschrift f. Literaturwiss. u. Geistes-
gesch. 35 (1961) 153-183. Ders.: Das Willensproblem bei Meister Eckhart, in:
Zeitschr. f. deutsche Philologie 83 (1964), 302-320.

3



34 Zur Eckhart-Deutung der letzten 30 Jahre

nete, ohne sich weitere Gedanken darüber zu machen»49. Unter den
Editoren der lateinischen Werke Eckharts hat sich bereits eine textnahe
Interpretation angebahnt, die Eckhart einfachhin als Theologen zeigt,
als einen Theologen, der Lehre und Seelsorge, Schule und Leben in
inniger Einheit verband 50. Eine historische Erforschung der Predigtweise
und der Predigtfunktion im Mittelalter wird schließlich auch zu einer

richtigen Auffassung und Bewertung der Predigten Eckharts und ihrer
Stellung innerhalb seines Gesamtwerkes führen sl.

3. Zu den geistesgeschichtlichen Studien über Meister Eckhart

Wie die Frage nach Eckharts geistigen Quellen die Forschung
stets stark beschäftigte und noch nicht in allen Einzelheiten gelöst
werden konnte, so nicht weniger die Frage nach dem Einfluß Eckharts
auf seine Zeitgenossen und Nachfahren. Die Abhängigkeiten bzw.

Nicht-Abhängigkeiten Taulers und Seuses von ihrem Meister werden
dann näher aufgezeigt werden können, wenn die Texte von allen drei
Mystikern in kritischer Edition vorliegen. Konrad Weiss gibt im
Aufsatz: «Meister Eckharts Stellung innerhalb der theologischen Entwicklung

des Spätmittelalters» 32 einen knappen Überblick über die
Forschungsergebnisse in der Frage der geistesgeschichtlichen Einordnung

49 In: Geist und Leben (Zeitschr. f. Askese u. Mystik), 23 (1950), 73 f.
50 Vgl. die Aufsätze von J. Koch, H. Fischer u. a. in: Meister Eckhart der

Prediger (Festschrift zum Eckhart-Gedenkjahr), Freiburg-Basel 1960. Ferner: Eberhard

Winkler: Exegetische Methoden bei Meister Eckhart, Tübingen (Beiträge
z. Geschichte der biblischen Hermeneutik), 1965. Bardo Weiss : Die Heilsgeschichte
bei Meister Eckhart, Mainz 1965.

51 So vor allem die beiden Studien von Heribert Christian Scheeben:
Prediger und Generalprediger im Dominikanerorden des 13. Jahrhunderts, in: Archi-
vum Fratrum Praedicatorum 31 (1961), 112-141 und: Über die Predigtweise der
deutschen Mystiker, in: Johannes Tauler, Gedenkschrift zum 600. Todestag, Essen
1961, 100-112. Zur Predigtweise des 15. Jahrhunderts gibt Gerhard Eis einen
kurzen Beitrag: Johannes Praussers Predigt über die Unaussprechlichkeit Gottes,
in: Archivum Fratrum Praedicatorum 31 (1961), 323-325. Weitere Lit.: Peter
Renner: Spätmittelalterliche Klosterpredigten aus Nürnberg, in: Archiv f.
Kulturgeschichte 41 (1959), 201-217. C. Greith: Die deutsche Mystik im Prediger-Orden
(von 1250-1350), Amsterdam, Editions Rodopi, 1965 (Anast. Nachdruck der Edition
von 1861). Karl Müller: Ein Zitat aus Meister Eckhart bei Tauler, Zeitschr. f.
deutsches Altertum 72 (1935) 94-96.

52 In: Studien der Luther-Akademie, N. F., Eckhart-Studien, Heft 1, Berlin
1953, 29-47. Im selben Heft (S. 5-28) gibt Karl Heussi einen kurzen Einblick in
die Deutungsprobleme M. Eckharts. Einschlägig ist ferner: Eduard Holzmair:
Eckhart und Tauler, ein Vergleich. Wien: Diss. 1931.



Zur Eckhart-Deutung der letzten 30 Jahre 35

Eckharts. Der Einfluß Eckharts auf Nikolaus von Kues wird vor allem

in der kritischen Edition der Cusanus-Werke deutlich aufgezeigt53.
Dieser Aufweis ist besonders wegen der jahrzehntelangen Mitarbeit
von J. Koch wissenschaftlich ertragreich. Einen wesentlichen Beitrag
lieferte Herbert Wackerzapp (1927-1960) in seiner unter Leitung J. Kochs
entstandenen Studie: «Der Einfluß Meister Eckharts auf die ersten

philosophischen Schriften Nikolaus' von Kues 1440-1450»54. Wackerzapp
konnte eindeutig nachweisen, daß Cusanus bereits vor 1444, also bevor
er Eckhart-Texte abschreiben ließ, die lateinischen Werke Eckharts
reichlich benutzt und ausgewertet hat. Der Einfluß Eckharts und der
deutschen Mystik auf die Reformation ist von der Forschung ansatzweise

aufgehellt, aber noch nicht in entsprechender Systematik und
Ganzheit angepackt worden55. Eine gründlichere Aufhellung der

geistigen Einflüsse der deutschen Mystik des Mittelalters auf die
Reformation und die religiösen Bewegungen der beginnenden Neuzeit wird
die Literaturgeschichte zu einem vertieften Verständnis des deutschen
Barock führen können. Winfried Zeller weist in: «Eckhartiana V» (Meister

Eckhart bei Valentin Weigel) 56 nach, daß Weigel nicht nur Tauler
eifrig gelesen hat, sondern auch Eckhart namentlich zitiert. Ernst
Brachen zeigt in seinem Buch: «Meister Eckhart und Fichte» 57 die

geistigen Fäden auf, die von Eckhart über Cusanus, Böhme und Leibniz
zum deutschen Idealismus führen.

Solche Studien sind aber erst dann für die Forschung wertvoll,
wenn sie nicht bei formalen literarischen oder ideellen Abhängigkeits-

53 Cusanus-Werke, Heidelberger Akademie, 1932 ff. Bes. J. Koch: Vier
Predigten im Geiste Eckharts (Cusanus-Texte, I, Predigten 2/5, Sitzungsber. d. Heidelberg.

Akad. d. Wissensch., Phil.-histor. Kl. 1936/37, 2. Abh. 1937, 50 ff.)
54 Hrsg. v. J. Koch in: Beiträge z. Geschichte der Philosophie u. Theologie

d. Mittelalters, Bd. 39, Heft 3, Münster 1962.
55 E. Seeberg: Eckhart und Luther, in: Tatmensch 12 (1936), 3 ff. Giuseppe

Faggin : Meister Eckhart e la mistica tedesca preprotestante (Storia universale della
filosofia, 10,) Milano 1946. H. Bornkamm: Eckhart und Luther, Stuttgart 1936.

Johannes Hessen: Der deutsche Genius und sein Ringen (Eckehart, Luther,
Leibniz, Hegel, Kant, Fichte, Schleiermacher, Goethe, Nietzsche), München 1927
(2. Aufl.). Peter Meinhold: Luther und die deutsche Mystik, mit bes.
Berücksichtigung Meister Eckharts, in: Zeitschr. f. evangel. Religions-Unterricht an
höheren Schulen 46 (1935), 400^-08. Heinrich Boehmer: Loyola und die deutsche
Mystik, Leipzig (Sächsischer Akademie-Bericht) 1929. H. Fels : Dante und Meister
Eckhart, in: Deutsches Dante-Jahrbuch, 27, N. F. 18 (1948), 171-187. Ders.:
Dante und Meister Eckhart, in: Neues Abendland 1 (1946/47), 4—6.

56 Zeitschrif. f. Kirchengeschichte 57 (1938), 305-355, bes. 333 ff.
57 Würzburg 1943.



36 Zur Eckhart-Deutung der letzten 30 Jahre

fragen stehenbleiben, sondern sich auf eine gründliche geistesgeschichtliche

Kenntnis der zum Vergleich herangezogenen Denker stüzen können.
Eine Systematisierung der Fragestellungen ist erst noch zu leisten 5S.

Einen wertvollen Beitrag zur Erforschung der niederländischen

Mystik liefert die große Studie: «Meister Eckhart und die devotio mo-
derna» von Maria Alberta Lücker 59. Lücker macht geltend, daß die

mystischen Anregungen, die von Eckhart, Tauler und Seuse auf die
niederländische Mystik ausgingen, sich oft nicht auseinanderhalten
lassen, da der niederländische Raum die deutsche Mystik einfachhin als Einheit

rezipierte, ohne nach einzelnen Autoren zu fragen. Teilweise aber
lassen sich doch textliche Übernahmen vom Eckhart-Gut - besonders

asketischen Inhalts - eindeutig nachweisen 60.

In einem kurzen Überblick hat J. Koch die Namen jener, die
Eckharts Geistesgut vom Mittelalter in die Neuzeit vermittelten,
zusammengestellt61.

4. Einführungen in Meister Eckhart und die deutsche Mystik

Eine umfassende Einführung in Leben und Werk Eckharts bietet
Jeanne Ancelet-Hustache: Maître Eckhart et la mystique rhénane.

(Série: Maîtres spirituels), Bourges 1956. Als weitere französische

Darstellungen sind zu nennen: J.A.Bizet: Mystiques allemands du

XIVe siècle: Eckhart, Tauler, Seuse. (Bibliothèque de philologie germanique,

19), Aubier 1957. Maurice de Gandillac: Maître Eckhart. Traités
et sermons. Paris 1942. Ders. : Tradition et développement de la mystique
rhénane: Eckhart, Tauler, Seuse. (Mélanges de science religieuse, Tome 3,
Cahier 1, 37-60), Lille 1946. Jean Chuzeville: Les mystiques allemands
du XIIIe et XIVe siècle. Paris 1935.

58 Weitere Literatur: J. Bernhart: Meister Eckhart und Nietzsche, Leipzig
1935. Friedrich Wilhelm Wentzlaff-Eggebert: Deutsche Mystik zwischen
Mittelalter und Neuzeit. Tübingen 1947 (2. Aufl.). J. Klein: Meister Eckhart -
H. Schell - Joh. Duns Scotus, in: Franziskan. Studien 17 (1930), 306-307.

59 Studien undTexte zur Geistesgeschichte des Mittelalters, Bd. 1, Leiden 1950.
60 Ebd. 1, 39 f., 58 f. Die Tatsache, daß im Umgang mit mystischen Texten

weniger nach dem Autor als nach dem Inhalt gefragt wurde, ist nicht nur für den
niederländischen Raum typisch, sondern eine Eigentümlichkeit des 14. und 15.
Jahrhunderts überhaupt, wie J. Koch in: Die Kirche in der Zeitenwende, 198, Anm. 15

bemerkt.
61 Meister Eckharts Weiterwirken im deutsch-niederländischen Raum im

14. und 15. Jahrhundert, in: La mystique rhénane, Paris 1963, 133-156. Zum Begriff
«devotio moderna» vgl. Magnus Ditsche: Zur Herkunft und Bedeutung des
Begriffes Devotio moderna, in: Histor. Jahrbuch 79 (1960), 124—145.



Zur Eckhart-Deutung der letzten 30 Jahre 37

Englische Darstellungen: James Midgley Clark: The great German

mystics Eckhart, Tauler and Suso. (Modern Language Studies), Oxford
1949. Ders.: Meister Eckhart, An introduction to the study of his
work with an anthology of his sermons. London 1957. James M. Clark

- John V. Skinner: Meister Eckhart. Selected treatises and sermons,
translated from Latin and German. London 1958.

Raymond Bernard Blakney: Meister Eckhart. A modern
translation. New York/London 1941.

Italienische Darstellungen: Maria Teresa Morreale: Per la storia
délia filologia eckhartiana. (Estratto dagli Annali délia Facoltà di
Magistern, 2), Palermo 1961. Galvano délia Volpe: II misticismo speculative

di Maestro Eckhart nei suoi rapporti storici. Bologna 1930.

Die populäre Darstellung von Friedrich Heer: Meister Eckhart
(Predigten und Schriften). Frankfurt a. Main (Fischer Bücherei, 124),
1956 ist von Grund auf verfehlt, da sie darauf ausgeht, Eckhart als

Revolutionär darzustellen.
Von besonderem Wert sind drei Sammelbände mit Forschungsbeiträgen

über die deutsche Mystik und Meister Eckhart: Kurt Ruh:
Altdeutsche und altniederländische Mystik. (Wege der Forschung,
Bd. XXIII), Darmstadt 1964. Udo M. Nix - Raphael Öchslin: Meister
Eckhart der Prediger. (Festschrift zum Eckhart-Gedenkjahr). Frei-
burg/Br. 1960. La mystique rhénane (Colloque de Strasbourg 16-19
mai 1961). Paris (Presses Universitaires de France), 1963.

In einer Reihe von Nachschlagewerken findet sich ein dem neuesten
Stand der Forschung entsprechender Überblick über Meister Eckharts
Leben und Werk: Heribert Fischer: Eckhart (Meister). LThK 2 III,
645-649, Freiburg/Br. 1959. Damit hat die von Michael Schmaus

redigierte Darstellung in der ersten Auflage (III, 527-530) von 1931,

ihre Berichtigung und Ergänzung erfahren.
Raphael-Louis Oechslin: Eckhart (Maître). Dictionnaire de

spiritualité, Tome IV, 93-116, Paris 1960.

JoseJ Quint: Mystik. Reallexikon der deutschen Literaturgeschichte
4. Bd. (Nachträge), 65-88, Berlin 19311. Ferner: ebd. 2. Bd. 544-568,
Berlin 19652.

Ders.: Meister Eckhart. Die großen Deutschen, Bd. 1, 246-259,
Berlin 19562.



38 Zur Eckhart-Deutung der letzten 30 Jahre

Josef Koch: Eckhart (Meister). Yerfasserlexikon des deutschen

Mittelalters, hrsg. v. W. Stammler, Bd. I, 495-502, Berlin-Leipzig 1931.

Nochmals in: Die deutsche Literatur des Mittelalters, Verfasserlexikon,
hrsg. v. K. Langosch, Bd. V, (Nachträge) 163-171, Berlin 1955.

Ders. : Meister Eckhart. Neue Deutsche Biographie, Bd. 4, 295-
301, Berlin 1959.

F. Vandenbroucke: Eckhart (Maître). Dictionnaire d'histoire et de

géographie ecclésiastique, Tome 14, 1385-1403, Paris 1960.

5. Das Verhältnis der deutschen Mystik zur nichtchristlichen Mystik

Dem Fachgebiet der vergleichenden Religionswissenschaft
entstammt eine Reihe von Arbeiten, in denen die deutsche Mystik, besonders

Meister Eckhart, mit der nichtchristlichen Mystik verglichen und
gekennzeichnet wird. Bei solchen Vergleichen über einzelne Kulturräume
hinaus komplizieren sich die Fragestellungen um ein vielfaches: wie
steht es um die Konstitution der Vergleichstexte Gibt es ein adäquates
Erfassen der religiösen Texte und Vorstellungen in einer Terminologie,
die beiden Seiten gerecht wird Hinter den sprachlichen Schwierigkeiten
liegen philosophische, theologische, kulturgeschichtliche und
religionspsychologische Probleme, die erst noch der Aufarbeitimg harren.

Karl Eugen Neumann: Die innere Verwandtschaft buddhistischer
und christlicher Lehre (Zwei buddhistische Suttas und ein Traktat von
M. Eckhart). Leipzig 1891.

Otto Folberth: Meister Eckhart und Laotse. Mainz 1925.

Rudolf Otto: Meister Eckharts Mystik im Unterschiede von der
östlichen Mystik. ZThK 6 (1925) 325-350. 418-436.

Ders. : West-östliche Mystik. Gotha 1926.

Hilko Wiardo Schomerus : Meister Eckhart und Mânikka Vâsagar

(Mystik auf deutschem und indischem Boden). Gütersloh 1936.

Verschiedene einschlägige Aufsätze finden sich in: Eine heilige
Kirche, (Zeitschrift für Kirchenkunde und Religionswissenschaft, 22,

Heft 1 (Östliche und westliche Mystik), München 1941.

Daisetz Taitaro Susuki: Der westliche und der östliche Weg (Mystik).
Ullstein Bücher (Weltperspektiven, Bd. 5) 1957.

Ueda Shizuteru: Der Zen-Buddhismus als «Nicht-Mystik» unter
besonderer Berücksichtigung des Vergleiches zur Mystik Meister
Eckharts, in: Transparente Welt (Festschrift zum 60. Geburtstag von Jean
Gebser), 291-313, Bern-Stuttgart 1965.



Zur Eckhart-Deutung der letzten 30 Jahre 39

Heinrich Dumoulin: Östliche Meditation und christliche Mystik.
Freiburg/Br. 1966. Dumoulin bleibt allen Vergleichen von östlichen und
westlichen Denkern gegenüber recht zurückhaltend. Seine kritische
Haltung soll diesen Literaturüberblick abschließen: «Alle christlichen

Mystiker, bei denen Motive der negativen Theologie stärker aufklingen,
stehen, direkt oder indirekt, über Augustinus oder Pseudo-Dionysius in
der Einflußlinie Plotins. Die tiefe Verwandtschaft des plotinischen
Denkens mit der indischen Geistigkeit wurde von vielen Forschern,
sowohl Indologen als auch Theologen, erkannt. Doch läßt sich trotz
vieler östlicher Anklänge in keinem einzelnen Falle mit geschichtlicher
Sicherheit die direkte äußere Beeinflussung nachweisen» (a. a. 0. 112 f.).


	Zur Eckhart-Deutung der letzten 30 Jahre

