Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 16 (1969)

Heft: 1

Artikel: Zur Eckhart-Deutung der letzten 30 Jahre
Autor: Schaller, Toni

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760425

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760425
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ToNI SCHALLER

Zur Eckhart-Deutung der letzten 30 Jahre”

Interpretation hat immer von dem zu interpretierenden Text aus-
zugehen und sollte — auch wenn sie sich in sehr deduzierte Fragestel-
lungen einldBt — zu einem vertieften Verstidndnis des Textes fithren. Im
Falle Eckhart konnte eine forschungsgeschichtliche Darstellung der rei-
chen Interpretations-Literatur der letzten drei Jahrzehnte von der Frage
ausgehen, inwieweit sich die Interpreten auf die kritischen Texte stiitzen
und ob sie sowohl das deutsche als auch das lateinische Werk des Mei-
sters zur Grundlage ihrer Deutung nehmen. Es ist ja nicht so, daf} die
Césur, die mit Erscheinen der kritischen Texte gesetzt werden kann, in
dem Sinne zu verstehen ist, daB sogleich alle Interpreten sich auf diese
Texte berufen hitten. Nach wie vor gibt es Leute, die sich auf friihere,
iiberholte Eckharttexte und -darstellungen stiitzen und veraltete Eck-
hart-Ideologien weitertragen. Des weiteren konnte der Forschungs-
geschichtler die vielen Interpretationen daraufhin priifen, ob in ihnen
die philosophisch-theologische Lehre Eckharts addquat erfafit werde und
inwiefern das Denk-System, das der Interpret an die Texte herantrigt,
dem Eckhartischen Geiste auch angemessen ist. SchlieBlich miiite der
Gang der Eckhart-Deutung in den groBeren Zusammenhang der Er-
forschung des Mittelalters iiberhaupt hineingestellt werden. Nicht nur
die Tatsache, daBl einzelne fiir das Verstdndnis Eckharts malBgebende
Denker, wie Thomas von Aquin, Albertus Magnus, Maimonides, u. a.
textlich und historisch neu erforscht worden sind und ihre wissenschaft-
liche Erfassung eine Wendung und Vertiefung erfahren hat, wire zu
beriicksichtigen, sondern auch die Tatsache, daB die mittelalterliche

* Dieser Beitrag beschlieBt die Abhandlung d. Verf.: «Die Meister Eckhart-
Forschung von der Jahrhundertwende bis zur Gegenwart» in FZPhTh 15, 1968,
262-316, 403-426.



Zur Eckhart-Deutung der letzten 30 Jahre 23

Geisteswelt in unzdhligen groBen und kleinen Einzelstudien von Ger-
manisten, Historikern, Theologen und Philosophen durchleuchtet wurde
und so auch auf Meister Eckhart und die altdeutsche Mystik helleres
Licht fiel L. Eine solche Forschungsgeschichte der Eckhart-Deutung mul3
aber dem Forscher der hohen Zunft iiberlassen bleiben. Hier soll nicht
mehr als ein literarischer Uberblick geboten werden, in dem die einzelnen
Publikationen lediglich nach thematischen Gesichtspunkten gruppiert
werden. Die thematische Differenzierung kann allerdings nicht genau
abgegrenzt sein, da sich die Fragestellungen stets innerlich beriithren.

1. Zur philosophisch-theologischen Eckhart-Deutung

Otto Karrer ging es ehedem darum, Meister Eckhart als grund-
katholischen Denker darzustellen. Karrers Interpretation mag aus neuer
Sicht in manchem durchaus gerechtfertigt erscheinen. Als er aber damals
seine Deutung auf der Grundlage von sauberen Texten in ihrer Richtig-
keit und philologischen Exaktheit hitte ausweisen sollen, muBte er sich
auf textliche Verderbnisse und Ungenauigkeiten berufen, die er in seinem
eigenen Sinne zu harmonisieren suchte. Karrer riickte Eckhart in die
Néihe von Thomas von Aquin und konnte dadurch — zumal er mehr
handschriftliches Material zur Verfiigung hatte als Denifle — diesen be-

! M. GrRaABMANN: Mittelalterliches Geistesleben (Abhandlungen zur Geschichte
der Scholastik und Mystik), 3 Bde, Miinchen 1926 (1. Bd.), 1936 (2. Bd.), 1956
(3. Bd.). WiLvELM DRrEES: Katholische Mystik als soziologisches Phinomen, Elber-
feld 1929. HErRBERT GRUNDMANN: Religitse Bewegungen im Mittelalter, Berlin
(Histor. Studien, Heft 267) 1935!, Hildesheim 19612. HERMANN KuUNIscH: Spites
Mittelalter (1250-1500), in: Deutsche Wortgeschichte, Bd. I, 211-262, Berlin 1943,
W. StaMMLER: Mittelalterliche Prosa in deutscher Sprache, in: Deutsche Philologie
im Aufri3, IT, 1299-1632, Berlin 1954. Huco KuHaN: Zum neuen Bild des Mittel-
alters, in Deutsche Vierteljahrsschrift f. Literaturwiss. u. Geistesgeschichte 24 (1950),
530-544. DERs.: Rittertum und Mystik (Vortrag), Miinchen 1962. TH. STEINBUCHEL:
Mensch und Gott in Frémmigkeit und Ethos der deutschen Mystik, Diisseldorf 1952.
DERrs.: Vom Menschenbild des christlichen Mittelalters, (Vortrag), Basel 1953.
F. OnLy: Hoheliedstudien. Grundziige einer Geschichte der Hohelied-Auslegung
des Abendlandes bis um 1200. Wiesbaden 1958. J. TRAUNBAUER: Beitrige zum
mystisch-asketischen Schrifttum des deutschen Sp#tmittelalters. Wien: Diss.
masch. 1955. M. BINDSCHEDLER: Weltfremdheit und Weltoffenheit des mystischen
Denkens, in: Theolog. Zeitschrift (Basel) 7 (1951), 180-190. R. C. PETRY: Social
responsibility and the late medieval mystics, in: Church history, 21 (1952), 3-19.
CARL BoEeckL: Die Bedingtheiten der deutschen Mystik des Mittelalters, in: Aus der
Geisteswelt des Mittelalters (Grabmann-Festschrift), Beitridge z. Geschichte d. Philo-
sophie d. Mittelalters 1935, 1011 ff.



24 Zur Eckhart-Deutung der letzten 30 Jahre

ziiglich Eckharts Pantheismus korrigieren und in einem damit die vul-
gdre «Deutschtum-betonte» Eckhart-Ideologie, die vor allem durch
Biittner verbreitet worden war, als verfehlt abtun. In dieselbe Richtung
weisend wie Karrer begann in den frithen 30er Jahren der Philosoph
Alois Dempf sich mit Meister Eckhart zu befassen. In seinem «Meister
Eckhart» ? zeigt sich zunidchst, daB er mit dem Eckhart-Werk, soweit es
iiberliefert ist, durchaus vertraut ist. Als Kenner der mittelalterlichen
Philosophie kann Dempf auch Eckharts Verhiltnis zu seiner geistigen
Umwelt zur Geltung bringen: Eckhart sei ein Dialektiker, dessen ana-
logia entis durchaus scholastisch sei. Nur ein Ernstmachen mit der Dia-
lektik der Scholastik ermégliche ein echtes Eckhart-Verstindnis. Ein-
fachhin ein neuplatonisches Denken zu beschwéren, sei eine Flucht 3.
Diese These, Eckhart sei ein christlicher Dialektiker, der im Analogie-
Denken das Ja und das Nein in richtiger Polaritdt zu erfassen vermocht
habe, verschirfte Dempf in seinem Aufsatz: «Meister Eckharts Ver-
hidngnis» %. Die groBten Dialektiker des 19. Jahrhunderts (Kant, Hegel,
Kierkegaard) hitten versagt, und sogar ein Thomist wie Denifle habe
die Dialektik eines Thomas von Aquin miBverstanden 3. Dempf war mit
Heinz Heimsoeth © in guter Gesellschaft, wenn er wie dieser betonte, das
Denken des 14. Jahrhunderts diirfe nicht einfachhin als Abfall von der
Scholastik gesehen werden. Bei Eckhart sei die Gefahr des Pantheismus
gegeben wegen seiner Nahe zum Emanatismus, doch habe Eckhart dieser
Gefahr auszuweichen versucht 7. In engem Zusammenhang mit Karrer
und Dempf steht Wilhelm Bange mit «Meister Eckharts Lehre vom gott-
lichen und geschoépilichen Sein (dargestellt mit besonderer Beriicksichti-
gung der lat. Schriften)» 8. Dall aber Banges Eckhart-Apologie wegen
Textverdrehungen nicht gelungen ist, hat Meinrad Morard deutlich kriti-
siert (DTh 15 (1937) 433 ff.).

2 Meister Eckhart. Eine Einfithrung in sein Werk. Leipzig 1934. In Uber-
arbeitung erschienen als Herder-Taschenbuch, Nr. 71, Freiburg/Br. 1961.

3 Leipzig, 1934, 31-47.

+ Hochland 32 (1934), 28-42.

5 Ebd. 29-37.

6 H. HEmmsoeTH: Die sechs groen Themen der abendldndischen Metaphysik
und der Ausgang des Mittelalters, Berlin 1934 (2. Aufl.), 10 {. u. 27 ff. (1. Aufl. ebd.
1922). Ahnliche Eckhart-Deutung: Edward JAMEs ScHUSTER: Meister Eckhart as
Christian existentialist, in: Kentucky Foreign Language Quarterly 10 (1963), 204—
214, :

7 Heimsoeth, ebd. 34 f.

8 Limburg a. L. 1937.



Zur Eckhart-Deutung der letzten 30 Jahre 25

Forscher wie Pahncke, Koch, Seeberg, Quint, Théry, u. a. hatten
seit Jahren schon die Bedeutung neuplatonischen Denkens bei Meister
Eckhart erneut hervorgehoben °. Doch mit diesem Hinweis auf Neu-
platonismus war noch sehr wenig gesagt, solange die Traditionsfiden
nicht literarhistorisch verfolgt und nidher bestimmt werden konnten. Dal3
der Neuplatonismus ein recht buntes Traditionsgebilde ist, das sich nicht
leicht aufschliisseln 148t, kann man vom Fachmann Endre von Ivdnka
deutlich genug erfahren: «Aber der ganze Begriff des ‘Christlichen Neu-
platonismus’ ist eine schwer faBbare, selten exakt umschriebene Grée.
Was man meint, ist eine ganze Skala von Phinomenen, von der bloB
duBerlichen Verwendung antiker Dokumente im christlichen Denken bis
zur volligen Entstellung des christlichen Gehaltes durch die angewendeten
hellenischen Denkschemenn» 0. J. Koch hatte in seiner Studie «Meister
Eckhart und die jiidische Religionsphilosophie» * anhand von Maimo-
nides-Texten den Weg gezeigt, wie den neuplatonischen Momenten im
Denken Eckharts ndherzukommen ist. In seinem Vortrag: «Meister Eck-
hart» 2 hat Koch erneut aus einer Gesamtschau der Texte Eckharts
hervorgehoben, welch buntes Netz von Traditionsstrdngen sich in diesem
Denker spiegeln: Bibel, Augustinus, Maimonides u. a. nehmen die Haupt-
positionen ein ; im gesamten aber ist ein platonisch-augustinisches Denken
vorherrschend 13. Diesen Platonismus, der in Koln schon seit Albertus
Magnus hochgehalten worden war, suchte Koch nidher zu bestimmen in

? Auch DewmpF hatte in fritheren Darstellungen auf neuplatonische Elemente
bei M. Eckhart hingewiesen, u. a. in: Die Ethik des Mittelalters, Miinchen-Berlin
1927, 105-110. Ders.: Die Metaphysik des Mittelalters, Miinchen-Berlin 1930,
120-140.

An einen weiteren Leserkreis wendet sich A. Dempf mit: Vom inwendigen
Reichtum (Texte unbekannter Mystiker aus dem Kreise Eckharts), iibers. v. Angela
Razumek, Leipzig 1937. DERs.: Meister Eckhart als Mystiker und Metaphysiker,
in: Der bestidndige Aufbruch (E. Przywara-Festschrift), Niurnberg 1959, 171-178.

10 Scholastik 31 (1956), 31.

11 Jahresber. d. Schlesischen Gesellschaft f. vaterland. Cultur, Breslau, 101
(1928), 134-148.

12 In: Die Kirche in der Zeitenwende, 3 (1938) 277-309.

13 Ebd. 286. KocH stellt hier eingangs Eckhart in den groBen Zusammenhang
seiner Zeitgeschichte.

HeinricH EBELING bringt in seinem Buch: Meister Eckharts Mystik (Studien
zu den Geisteskdmpfen um die Wende des 13. Jh.s), Forschungen z. Kirchen- u.
Geistesgeschichte, hrsg. v. E. Seeberg, Bd. 21, Stuttgart 1941, den Meister in zu
engen AnschluBl an Thomismus und Platonismus, indem er ihn (a.a. O. 344) als
Eklektiker und Kompilator hinstellt. Einseitig tiberbetont wird das platonische
Element im Aufsatz: Eckhart-Probleme, von ALBERT AUER OSB (Salzburg. Jahrb.
f. Philos. u. Psychol., 2 (1958) 7-82).



26 Zur Eckhart-Deutung der letzten 30 Jahre

«Platonismus des Mittelalters» !*. Der mittelalterliche Platonismus trage
zwei Hauptspuren in sich: den augustinischen Platonismus, geprigt von
Plotin, und den pseudodionysischen, geprigt von Proklos. Die Schriften
des Pseudo-Dionysius hitten dem Mittelalter in vielen lateinischen Uber-
setzungen vorgelegen, auf Johannes Scotus Eriugena und durch diesen
auf Meister Eckhart und Nikolaus von Kues gewirkt. Der Eckhartische
Platonismusjedoch habe auch von platonischen Strémungen der Chartres-
Schule Einfliisse empfangen 5.

Ahnlich wie Dempf versuchte auch Theodor Steinbiichel (1888-1949)
Meister Eckhart philosophisch zu erfassen; er sah in ithm einen katho-
lischen Analogie-Denker 16, In seiner spiteren Schrift: « Mensch und Gott
in Frommigkeit und Ethos der deutschen Mystik» 7 entschliisselt er
die Eckhartische Dialektik, in der er eine Wesensverwandtschaft mit
der Hegelschen sieht, anhand der christlichen analogia entis, dem Seins-
begriff des Ahnlich-Unihnlichen. DaB die deutsche Mystik, soll sie philo-
sophisch aufgearbeitet werden, vor allem denkerisches Bemiihen fordert,
glaubt Steinbiichel besonders betonen zu miissen: «Deutsche Mystik ist
nicht ein religidser — oder muf} ich sagen: irreligioser — Genul3, sondern
verlangt ein Mitgehen des Denkens bis in die Abgriinde des Seins» 18,

Mochten solche philosophische Beitrige zur Erhellung des Eck-
hartischen Denkens recht aufschluBreich sein, so waren historisch orien-
tierte Fragestellungen einstweilen doch wertvoller. In diesem Sinne griff
der Kirchenhistoriker Hugo Rahner SJ den zentralen Lehrpunkt (Gottes-
geburt im Menschen) der Predigten Eckharts auf in einer motivgeschicht-
lichen Studie: «Die Gottesgeburt. Die Lehre der Kirchenviter von der
Geburt Christi im Herzen der Gldubigen» 1°. Rahner verfolgt die Linien
der Gottesgeburts-Lehre bis zur frithpatristischen theologia cordis, die,
auf der antiken Psychologie des Herzens aufbauend, von den ersten
Kirchenvitern zu einer Tauftheologie und von Origenes und den Kappa-
doziern zur eigentlichen Sohnschafts-Theologie entwickelt worden ist.
Nach Rahner gehen die Faden von der 6stlichen Theologie zur westlichen

14 Akadem. Festrede geh. am 26. Mai 1948 zur Universitits-Griindungsfeier
Krefeld 1948.

Hieriiber vgl. auch: B. GEYER: Albertus Magnus und Meister Eckhart, in:
Festschrift Josef Quint, Bonn 1964, 121-126.

15 KocH, ebd. 16-26.

16 Tu. STEINBUCHEL: Christliches Mittelalter, Leipzig 1935, 197-207.

1717 Vorlesungen aus dem NachlaB, Diisseldorf 1952.

18 Ebd. 11.

19 Zeitschrift f. kathol. Theologie 59 (1935) 333-418.



Zur Eckhart-Deutung der letzten 30 Jahre 27

iiber Ambrosius, Augustinus, Victoriner, Scotus Eriugena u. a. Scotus
Eriugena komme eine wichtige Vermittlerrolle zu 2. Was Rahner motiv-
geschichtlich aufzeigen konnte, bekam durch die umfangreiche Wort-
studie: «Der Seelengrund in Taulers Predigten» ! von Paul Wyser OP
(1904-1964) eine neue Stiitze. Der «Seelengrund» Taulers, den dieser von
Eckhart tibernommen hat, ist beheimatet in der Scholastik und Patristik.
Wenn auch Wyser die Vorgeschichte dieses mystischen Zentralbegriffes
textlich nicht in allen Einzellinien aufdecken konnte, so hat er doch auf-
gewiesen, daB3 die Faden bis in den frithen Neuplatonismus reichen %2,
In engem Zusammenhang mit der Lehre der Gottesgeburt steht die
Frage nach der Geschaffenheit des Seelenfiinkleins, jenes Seelengrundes
also, wo die Gottesgeburt sich im Menschen vollzieht. Marianus Miiller
OFM, ein Schiiler von B. Geyer, griff diese Frage auf in seiner Disserta-
tion: «Meister Eckharts Seelenlehre und ihr Verhiltnis zur Scholastik,
insbesondere zur Lehre des hl. Thomas» %. Miiller geht von den Texten
Eckharts aus, kann aber die Frage der Geschopflichkeit nicht eindeutig
l6sen, 148t jedoch deutlich werden, dal von einem Pantheismus nicht
gesprochen werden kann. Recht systematisch wird dieser Fragenkomplex

20 Ebd. 411. Weitere Studien zum Thema «Gottesgeburt»: LOTHAR SCHREYER:
Die Gottesgeburt im Menschen, Gesprach um Meister Eckhart. Regensburg 1935.
MecHTHILD DALLMANN: Die Anthropologie Meister Eckharts. Tiibingen: Diss. 1938
(Druck: Berlin 1939). Joser HeMMERICH: Uber das Wesen der Gotteinung bei
Meister Eckhart. Speyer a. Rh. 1939. BARTHOLD PETERS: Der Gottesbegriff Meister
Eckharts. Harburg-Wilhelmsburg 1936. B.-J. MULLER-THYM: The establishment of
the universality of Being in the doctrine of Meister Eckhart of Hochheim, in: Saint
Michael’s Mediaeval Studies, Monograph Series, New York-London 1939. HELL-
FRIED Norz: Die Erkenntnislehre Meister Eckharts und ihre psychologischen u.
metaphysischen Grundlagen, Wien: Diss. 1949.

21 In: Lebendiges Mittelalter, Festgabe f. W. Stammler, Freiburgi. U. 1958,
204-311.

22 Ebd. 220-230. Weitere einschlagige Studien: H. Kuniscu: Das Wort
«Grund» in den Texten der deutschen Mystik des 14. und 15. Jh.s, Minster i. W.:
Diss. 1929. — M. GRaABMANN: Die Lehre des hl. Thomas von der scintilla animae in
ihrer Bedeutung fiir die deutsche Mystik im Predigerorden, in: Jahrbuch {. Philos. u.
Theologie, 1900. E. v. IvANKA: Apex mentis, Wanderung und Wandlung eines
stoischen Terminus, in Zeitschrift f. kathol. Theologie 72 (1950) 149-155. HIERONYMUS
WiLmMs: De scintilla animae, in: Angelicum 14 (1937), 194-211. H. FiscHER: Fond
de I'Ame, in: Dictionnaire de Spiritualité, Tome V, 650-661, Paris 1964. KARL
G. Kertz S]: Meister Eckhart’s teaching on the Birth of the Divine Word in the
soul, in: Tradition 15 (1959), 327-363, New York (Fordham University Press).
E. Benz: Uber den Adel in der deutschen Mystik in Deutsche Vierteljahrsschrift
f. Literaturwiss. u. Geistesgeschichte 14 (1936), 505-535.

23 Bonn: Diss. 1935. (Teildruck: M. Gladbach 1935.).



28 Zur Eckhart-Deutung der letzten 30 Jahre

behandelt von Hams Hof in seiner umfangreichen Arbeit: «Scintilla
animae. (Eine Studie zu einem Grundbegriff in Meister Eckharts Philo-
sophie)» 2. Anhand der zentralen Texte Eckharts arbeitet Hof eine dyna-
mische Ontologie # heraus, die er freilich nicht rein dialektisch, sondern
analektisch zu verstehen sucht. Die Analogie-Lehre Eckharts diirfe also
nicht streng dialektisch im Sinne Hegels gefalt werden, sondern miisse
in einer Analektik (einer Zwei-Einheit, in der das «analogon» als ver-
bindende Mitte beiden Gliedern gemeinsam ist) verstanden werden 2.
Es mubB sich noch erweisen, ob die Deutung von Hof weiteren Forschungs-
ergebnissen standhalten wird. (Vgl. K. Weiss iiber Hof, in Theol. Lit.
Zeit. 1954, Sp. 685-688). Viel vorsichtiger als Hof driickt sich J. Koch
aus in seinem Aufsatz: «Zur Analogielehre Meister Eckharts» %7, wo er
gesteht: «... und ich kann trotz meiner langjahrigen Beschiftigung mit
ihm (= Meister Eckhart) nicht behaupten, daf ich alles verstehe, was
er geschrieben hat» ?®. Koch stellt hier die Analogie-Lehre als Angel-
punkt des Eckhartischen Denkens dar und grenzt Eckhart gegeniiber
Thomas ab: «Der Punkt, an dem beide Denker sich voneinander trennen,
ist der Begriff des geschopflichen Seins. Beide stimmen als christliche
Denker darin tiberein, daB3 die Geschdpfe als Geschépfe vollstindig und
immer von Gott dem Schopfer abhidngen. Wihrend nun Thomas dem
geschopflichen Sein Festigkeit, Dauer und Selbstandigkeit zuspricht, lehrt
Eckhart, daB dieses Sein so fliichtig und vergénglich ist wie der in die

2¢ Bonn-Lund: 1952.

25 Dall Eckharts Seinsbegriff — weil neuplatonisch — ein dynamischer sei, wurde
in der Eckhart-Forschung schon wiederholt betont, u. a. von A. Dempf, J. Quint,
E. Seeberg. Es ist durchaus wahrscheinlich, da Ruporr OTTo mit seinem Buch
«West-stliche Mystik» (Gotha 1926) nicht wenig dazu beigetragen hat, die Mystik
und ihre Deutung von den streng aristotelisch-scholastischen Begriffen etwas zu
l6sen, wie E. BENz in «Eckhartiana VI» (Zeitschr. f. Kirchengesch. 57 [1938], 566—
596) dies annimmt. Vgl. auch E. Benz: Rudolf Otto in seiner Bedeutung fiir die
Erforschung der Kirchengeschichte, Zeitschr. f. Kirchengesch. 56 (1937), 375-398,
bes. 383. Es miilte aber das sog. Dynamische eines Begriffes erst noch sprach-
theoretisch niher bestimmt werden koénnen. Auch G. THERY spricht in seinem Auf-
satz: Le développement historique des études eckhartiennes (La wvie spirituelle,
Suppl. Nouvelle Série, 7 [1948], 304-337, bes. 311 ff.) von dynamischen Begriffen,
ohne diese aber methodisch exakt aufzuweisen. Fiir ein aristotelisch-statisches
Denken bei Eckhart plidiert BERNHARD WELTE in: Philos. Jahrbuch 69 (1961),
64-74.

26 Hor, ebd. 154 ff.

27 In: Mélanges offerts a Etienne Gilson de I’Académie Frangaise, Etudes
de philosophie médiévale, Hors Série, Paris 1959, 327-350. (Ist aufgenommen in
K. Run: Altdeutsche u. altniederl. Mystik, 275-308.) Zitate nach Ruh.

28 KocH, ebd. 277.



Zur Eckhart-Deutung der letzten 30 Jahre 29

Luft eindringende Sonnenstrahl» 2. Eng an Koch schlieBt sich Karl
Albert an in seinem Aufsatz «Der philosophische Grundgedanke Meister
Eckharts» 3%, worin er den zentralen Satz Eckharts «Esse est Deus»
nach der Analogie-Lehre aufzuschliisseln sucht. In der systematischen
Studie «Die Metaphysik Meister Eckharts» 3! von Joachim Kopper wird
der Versuch unternommen, Eckharts Denken in Heideggersche Termi-
nologie zu transponieren. Ob aber der Autor dadurch dem Wesen von
Eckharts Denken nicht untreu wird, mufl mindestens in Frage gestellt
werden. Viel iiberzeugender dagegen ist die umfangreiche theologische
Arbeit: «Théologie négative et connaissance de Dieu chez Maitre Eck-
hart » 32 von Viadimir Lossky. Auch Lossky legt das Hauptgewicht
auf den Neuplatonismus, dessen theologische Konzeptionen er in
umfassender Weite darstellt, bleibt sich aber bewuBt, daB FEckhart
auf kein festes System festzulegen sei: «En effet, rien n’est plus aisé
que de réduire Eckhart en un systéme fondé sur son propre témoignage;
I'ennui est qu’aprés avoir construit une telle synthése, on s’apercoit
qu'on aurait aussi bien pu en élaborer une autre, toute différente et
pourtant appuyée sur des textes non moins authentiques que la précé-
dente» 33. Die von Ewrust von Brachen in seinem Aufsatz «Meister Eck-
hart als Philosoph» 3¢ vorgetragene Meinung, Eckhart sei primir als
Philosoph anzusprechen, der sich methodisch und sprachlich exakt
ausdriicken konne, mochte man eher bezweifeln in Anbetracht der
vielen inhaltlichen Schwierigkeiten, die die Werke Eckharts den Philo-
sophen und Theologen bereiten. Die Frage, ob sich in Eckharts Haupt-
werk (opus tripartitum) eine innere Entwicklung aufzeigen lasse, hat
Ernst Reffke aufgegriffen in «Eckhartiana IV» (Studien zum Problem
der Entwicklung Eckharts im opus tripartitum) 35. Reffkes Analyse
bleibt sehr relativ. Denn weder weil man, wann genau und wie lange
Eckhart am opus tripartitum und dessen einzelnen Teilen gearbeitet
hat, noch 148t sich genau ausmachen, wie viele Teile er auller den
erhaltenen wirklich zu Ende fiihrte.

22 Ebd. 299.

30 In: Tijdschrift voor Filosofie, 27 (1965), 320-339.

31 Schriften der Universitdt des Saarlandes, Saarbriicken 1955. — Unter un-
mittelbarer Anleitung M. HEIDEGGERS entstand die Arbeit: Meister Eckhart (Philos.
Abh. Bd. 2, Frankfurt a. M. 1935, 1957/2. Aufl.) von KATE OLTMANNS.

32 Etudes de philosophie médiévale, 48, Paris 1960.

33 Ebd. 69.

3% Deutsche Vierteljahrsschrift f. Literaturwiss. u. Geistesgesch., 24 (1950)
32-52.

35 Zeitschr. f. Kirchengesch., 57 (1938) 19-95.



30 Zur Eckhart-Deutung der letzten 30 Jahre

Zum AbschluB dieses Uberblicks iiber die philosophisch-theologische
Deutung Eckharts darf gesagt werden, daB keiner der Forscher mehr
von einem Pantheismus Eckharts spricht. Freilich, viele der Einzel-
fragen sind noch ungeldst, und eine systematische, auf dem gesamten
Werke Eckharts aufbauende Deutung steht noch aus.

2. Zur Mystik Meister Eckharts

Auch die Frage nach dem Mystischen bei Meister Eckhart wurde
mehrfach behandelt. Doch der Begriff Mystik ist nach wie vor ein sehr
unbestimmter und umstrittener, und nicht jeder Autor, der tiber Mystik
schreibt, hat sich vergewissert, ob sein Begriff von Mystik auch von
Seiten der Religionsgeschichtler und -psychologen anerkannt wird 36.
Oskar Bolza bestimmt in seiner religionspsychologischen Studie: «Mei-
ster Eckhart als Mystiker» 37 den Mystiker als einen Menschen, der
Ekstasen hat; Wesensmerkmal der Ekstase sei die unio mystica 3,
Bolza analysiert Eckharts Gottesgeburtslehre und kommt zum Ergebnis,
Eckhart sei mit Wahrscheinlichkeit ein wirklicher Mystiker gewesen;
seine Mystik sei jedoch esoterisch und decke sich nicht mit dem Chri-
stentum. Bolza vermag aber auf Grund schlechter Textkenntnisse nicht
zu iiberzeugen. Viel ndher an Eckhart heran kommt der Religions-
wissenschaftler Gustav Mensching in seiner Arbeit: «Vollkommene

36 Dafl z. B. WALTER MUsSCHG in seinem Buch: Die Mystik in der Schweiz:
1200-1500, (Frankfurt-Leipzig 1935) das Wesen der Mystik nicht erfaf3t hat, ist
mehrfach bemerkt worden. Vgl. H. KuNiscH in Anzeiger f. deutsches Altertum
u. deutsche Lit. 56 (1937) 165-173. J. BETSCHARD in Zeitschrift f. schweizer. Kirchen-
geschichte 30 (1936) 70. Inwiefern etwa auch die moderne Psychologie zur Klarung
des Phdnomens Mystik beigetragen hat, bedarf erst noch der genauen Untersuchung.
Einschldgige Literatur: J. M. CLARK: C. G. Jung and Meister Eckhart, in: Modern
Language Review 54 (1959), 239-244. Herbert Urban: Ubernatur und Medizin,
Innsbruck 1946. DieTRIcH MAHNKE: Unendliche Sphéare und Allmittelpunkt, Bei-
trige zur Genealogie der mathematischen Mystik, Halle 1937. EDoUARD MOROT:
Philosophie de 'expérience mystique, analyse des écrits de M. Eckhart, Le Caire
1952. H. GRABERT: Eine vergleichende Studie zur Psychologie der Mystiker und
Psychopathen, Tiibingen 1928. E. Benz: Mystik als Seinserfiilllung bei Meister
Eckhart, in: Sinn und Sein, 1960, 399-415. C. ALBRECHT: Psychologie des mysti-
schen BewufBltseins, Bremen 1951. M. BINDSCHEDLER: Die unzeitgebundene Frucht-
barkeit in der Mystik Meister Eckharts, in: Festschrift Josef Quint, Bonn 1964,
29-33. C. G. JunG: Mysterium Coniunctionis (Untersuchungen iiber die Trennung
und Zusammensetzung der seelischen Gegensidtze in der Alchimie), Zarich 1955.

37 Miinchen 1938.

& Hbd. 7.



Zur Eckhart-Deutung der letzten 30 Jahre 31

Menschwerdung bei Meister Eckhart» 3°. Recht vorsichtig sucht er die
unio mystica nach Eckhart als unmittelbare Vereinigung des Menschen
mit Gott zu bestimmen: sie ist die Gottesgeburt im Menschen, im Kern
der Seele, im Seelenfiinklein “°. Mensching iibersieht nicht den dynami-
schen Charakter in Eckharts Lehre von der Gottesgeburt, deren Aus-
gangspunkt die Abgeschiedenheit ist 1. Fragwiirdig jedoch bleiben seine
Ausfithrungen iiber das Deutschtun (a. a. O. S. 82 {.) der Eckhartischen
Mystik. H. Miiller-Echard macht im Aufsatz «Die Mystik Meister Eck-
harts und der BewuBtseinszustand des 20. Jahrhunderts» #? besonders
darauf aufmerksam, daBl wir heute in einem andern SprachbewufBtsein
stehen als das Mittelalter, und daB sich gerade von daher viele Schwie-
rigkeiten in der Ubersetzung und Deutung Eckharts ergeben. Mit der
Frage, ob Meister Eckhart ein Mystiker gewesen sei, beschéiftigt sich
auch Ludwig Hédl in: « Metaphysik und Mystik im Denken Meister
Eckharts» 3. Er relativiert die Frage durch seinen Hinweis darauf, da3
sie vom Begriff Mystik abhdnge, mit dem man messen wolle. Von einer
etwas weiteren Schau der vergleichenden Religionswissenschaft her will
Gunther Stephenson der Mystik Eckharts ndher kommen in: «Gottheit
und Gott in der spekulativen Mystik Meister Eckharts» #4. Stephenson
unterscheidet bei Eckhart ein doppeltes Sprechen: a) ein Sprechen aus
dem Herzen iiber sein religidses Erleben (= existentielle Haltung), und
b) ein spekulierendes Sprechen iiber Gott (= theoretische Haltung).
Beide Sprechweisen stdnden aber in innerer Verbindung 4. Eine solche
Differenzierung miite aber viel exakter anhand von Texten analysiert
werden als dies Stephenson tut.

Die Frage des Mystischen beschlieBt in sich nicht blof eine religions-
geschichtliche und psychologische, sondern auch eine sprachtheoretische
Problematik. J. Quint und viele andere haben in Einzelstudien die Spra-
che der Mystik zu erfassen gesucht #6. Diese Arbeiten bediirften einer
gesonderten Darstellung.

39 Amsterdam-Leipzig: Akad. Verlagsanstalt 1942.

4 Ebd. 11-24.

41 Ebd. 40-47. Uber «homo iustus» vgl. M. BINDSCHEDLER: Meister Eckharts
Lehre von der Gerechtigkeit (Vortrag), in: Studia Philosophica, Jahrb. der Schweiz.
Philos. Gesellschaft, Bd. 13, Basel 1953, 58-71.

42 Zeitschr. f. philos. Forschungen 4 (1949/50), 402—411.

43 Zeitschrift f. kathol. Theologie 82 (1960), 257-274.

4 Eine Untersuchung zur Phinomenologie und Typologie der Mystik, Bonn:
Diss. 1954.

. Ebd. 11 4. ,

% Diese stilistischen und sprachtheoretischen Arbeiten miiBten von ihrem



32 Zur Eckhart-Deutung der letzten 30 Jahre

Die Frage des Mystischen bei Meister Eckhart bleibt einbezogen
in die Gesamterforschung der Mystik {iberhaupt, der abendldndischen
sowohl wie der nichtabendldndischen. Versteht man unter Mystik zu-
gleich Ekstase, dann ist die Frage, ob Eckhart Mystiker war, eine

methodischen Ansatz her gegliedert und auf ihren sprachtheoretischen Hintergrund
hin analysiert werden. Literatur: J. QuUiNT: zwei Aufsidtze in Deutsche Vierteljahrs-
schrift f. Literaturwiss. u. Geistesgesch. 6 (1928), 671-701; 27 (1953), 48-76. ROBERT
RATTKE: Die Abstraktbildungen auf -heit bei Meister Eckhart und seinen Jiingern
(Ein Beitrag zur Geschichte der deutschen Prosa), Jena: Diss. 1905 (Teildruck: Berlin
1906). FrRIEDRICH VoGT: Der Bedeutungswandel des Wortes edel, Marburg 1908.
O. ZirxER: Die Bereicherung des deutschen Wortschatzes durch die spatmittel-
alterliche Mystik, in: Jenaer Germanische Forschungen, Bd. 3, Jena 1923. GRETE
Luers: Die Sprache der deutschen Mystik des Mittelalters im Werke der Mechthild
v. Magdeburg, Miinchen 1926. RunoLF FAHRNER: Wortsinn und Wortschépfung bei
Meister Eckhart, Marburg a. L. 1929. E. Kramm: Meister Eckharts Terminologie in
ihren Grundziigen dargestellt, Zeitschr. f. deutsche Philologie 16 (1884), 1-47. KURT
BERGER: Die Ausdriicke der ¢unio mystica» im Mittelhochdeutschen. Germanische
Studien, Ebering-Berlin 1935. M. KEIENBURG: Studien zur Wortstellung bei Pre-
digten des 13. und 14. Jahrhunderts, sowie bei Joh. v. Saaz. Ké&ln: Diss. 1934, THEO-
PHORA SCHNEIDER: Der intellektuelle Wortschatz Meister Eckharts. Berlin 1935. K.
BreTHAUER: Die Sprache Meister Eckharts im Buch der g6ttl. Tréstung, Gottingen:
Diss. 1931. WoLFGANG ScHANZE: Eckharts Buch der gottlichen Trostung schallana-
lytisch untersucht und erkldrt, Leipzig 1922. HERBERT SILBERER: Probleme der
Mystik und ihrer Symbolik (Fotomech. Nachdruck der 1. Ausg. von 1914), Darm-
stadt: Wissenschaftl. Buchgesellsch. 1961. GABRIELE voN HippeEL: Licht und
Finsternis in der Sprache Meister Eckharts. Bonn: Diss. masch. 1953. M. S. MORARD:
Ist, istic, istigkeit bei M. Eckhart Freiburger Zeitschr. f. Philos. u. Theol. 3 (1956),
169-183. J. Kocu: Uber die Lichtsymbolik im Bereich der Philosophie und Mystik
des Mittelalters, in: Studium Generale, 13 (1960), 653-669. LAURI SEPPAENEN:
Studien zur Terminologie des Paradisus animae, in: Beitrige z. Erforschung der
Sprache der mittelhochdeutschen Mystik u. Scholastik, Helsinki (Soc. Néophilol.)
1964. ErnsT NUNDEL: Ein Kernwort Meister Eckharts: bilde. Wirkendes Wort 13
(1964), 141-147. WorrcaNG FRUHwALD: Formzwang und Gestaltungsfreiheit in
Meister Eckharts Predigt Vom edelen menschen, in: Unterscheidung und Bewah-
rung, 1961, 132-146. INGEB. UDERT-LAMPHA: Die Paradoxie bei Meister Eckhart,
Freiburg/Br.: Diss. masch. 1962. BRu~no ScemMoLDT: Die deutsche Begriffssprache
Eckharts. (Studien z. philos. Terminologie), Heidelberg 1954. Upo Nix: Der mysti-
sche Wortschatz Meister Eckharts im Lichte der energetischen Sprachbetrachtung,
Bonn: Diss. 1961 (Druck: Disseldorf: (Sprache u. Gemeinschaft, hrsg. v. L. Weis-
gerber, Studien Bd. 2) 1963. DERrs.: Sprache und Mystik, in: Muttersprache, 72
(1962) 129-135. GEORG STO6TZEL: Zum Nominalstil Meister Eckharts. Wirkendes
‘Wort 16 (1966), 289-309. JoseF ZAPF: Die Funktion der Paradoxie im Denken und
sprachlichen Ausdruck bei Meister Eckhart, Kéln: Diss. 1966. RoMANO GUARDINI:
Die religiose Sprache, in: Die Sprache, Sammelband, hrsg. v. der Bayerischen Akad.
d. schonen Kiinste, Miinchen 1959. MANFRED LEIER: Ansédtze zur Begriffsprache der
deutschen Mystik in der geistlichen Prosa des 12. u. 13. Jahrhunderts, Hamburg:
Diss. 1965. K. RuH: Die trinitarische Spekulation der deutschen Scholastik und
Mystik, in: Zeitschrift f. deutsche Philologie 72 (1953), 24-53.



Zur Eckhart-Deutung der letzten 30 Jahre - 33

miifige. Denn es gibt keine Texte Eckharts, die zwingend den SchluB3
auf eigene mystische Erfahrungen dieser Art zulieBen. H. Fischer 1aBt
daher in seinem Aufsatz: «Zur Frage nach der Mystik in den Werken
Meister Eckharts» 47 jede grundsitzliche Erorterung des Mystischen
beiseite und befragt die Texte Eckharts lediglich danach, in welchem
Sinne in ihnen von einem «sensus mysticus» die Rede sei. Eine mystische
Exegese, die nach dem tieferen Sinn (sensus mysticus) der Hl. Schrift
sucht, gab es schon in der frithesten Patristik; sie wurde von Origenes
entwickelt und vor allem durch Dionysius und Scotus Eriugena in den
Westen vermittelt *8. Mystische Sprechweise in der From des Darlegens
eines mystischen Sinnes der HI. Schrift impliziert ja keineswegs schon
das Erleben der «unio mystica». Es dringt sich iiberhaupt die Frage
auf, inwiefern es berechtigt ist, die religiésen Texte etwa eines Meister
Eckhart als mystisch zu bezeichnen. Die Geisteswissenschaftler des
19. Jahrhunderts haben vielleicht etwas zu groBziigig diesen Namen
(mystisch) zur Kategorisierung von religosen Texten gebraucht, die
ihnen nicht leicht verstidndlich erschienen. Seit Franz Pfeiffer ist der
Begriff «mystisch» unter den Germanisten heimisch geblieben bis heute.
Es ist durchaus anzunehmen, daB3 die Theologen, die mehr und mehr
die lateinischen Werke Eckharts erschlieBen, den Germanisten das
«Mystische» in den Eckhart-Texten kliren und ins rechte Licht stellen
werden. Es sind ja die Theologen unter den Eckhart-Forschern, die die
Bezeichnung «Mystiker» fiir Eckhart in Frage stellen, wie etwa die
kritische Bemerkung H. Fischers deutlich zeigt: «Es ist sicher, da die
Bezeichnung Meister Eckharts als Mystiker in die Zeit der ersten Jahr-
zehnte des vorigen Jahrhunderts zuriickgeht, als man mit der Durchfor-
schung und Herausgabe der zahlreichen mittelalterlichen Handschriften
begann. Und es kennzeichnet sehr gut den Stand der damaligen religidsen
Bildung und theologischen Kenntnis, daBl man schlechthin alles Religidse,
alles, was iiber dem gewohnten Alltadglichen lag, als «mystisch» bezeich-

47 In: La mystique rhénane, Paris 1963, 109-132.

48 Ebd. 130. M. A. ScHMIDT spricht in seinem Artikel « Eckehart» in: Die Reli-
gion in Geschichte u. Gegenwart, 2. Bd., 304 (Tiubingen 1958) Eckhart mystische
Erfahrung ab. AufschluBreiche Zusammenhinge zum Wort Mystik bietet Louis
Bover: Mystique; essai sur 'histoire d’'un mot, in: La vie spirituelle, Suppl. Nouv.
Sér. 9 (1949), 3-23. Einschlagig sind ferner: JoacHiM SEYPPEL: Mystik als Grenz-
phéanomen und Existential, Deutsche Vierteljahrsschrift f. Literaturwiss. u. Geistes-
gesch. 35 (1961) 153-183. DERs.: Das Willensproblem bei Meister Eckhart, in:
Zeitschr. f. deutsche Philologie 83 (1964), 302-320.

3



34 Zur Eckhart-Deutung der letzten 30 Jahre

nete, ohne sich weitere Gedanken dariiber zu machen» #°. Unter den
Editoren der lateinischen Werke Eckharts hat sich bereits eine textnahe
Interpretation angebahnt, die Eckhart einfachhin als Theologen zeigt,
als einen Theologen, der Lehre und Seelsorge, Schule und Leben in
inniger Einheit verband 3°. Eine historische Erforschung der Predigtweise
und der Predigtfunktion im Mittelalter wird schlieBlich auch zu einer
richtigen Auffassung und Bewertung der Predigten Eckharts und ihrer
Stellung innerhalb seines Gesamtwerkes fithren 5.

3. Zu den geistesgeschichtlichen Studien iiber Meister Eckhart

Wie die Frage nach Eckharts geistigen Quellen die Forschung
stets stark beschiftigte und noch nicht in allen Einzelheiten gelost
werden konnte, so nicht weniger die Frage nach dem Einflu Eckharts
auf seine Zeitgenossen und Nachfahren. Die Abhingigkeiten bzw.
Nicht-Abhingigkeiten Taulers und Seuses von ihrem Meister werden
dann ndher aufgezeigt werden konnen, wenn die Texte von allen drei
Mystikern in kritischer Edition vorliegen. Konrad Weiss gibt im Auf-
satz: «Meister Eckharts Stellung innerhalb der theologischen Entwick-
lung des Spitmittelalters» 52 einen knappen Uberblick iiber die For-
schungsergebnisse in der Frage der geistesgeschichtlichen Einordnung

49 In: Geist und Leben (Zeitschr. f. Askese u. Mystik), 23 (1950), 73 {.

50 Vgl. die Aufsdtze von J. KocH, H. FI1scHER u. a. in: Meister Eckhart der
Prediger (Festschrift zum Eckhart-Gedenkjahr), Freiburg-Basel 1960. Ferner: EBER-
HARD WINKLER: Exegetische Methoden bei Meister Eckhart, Tiibingen (Beitrage
z. Geschichte der biblischen Hermeneutik), 1965. BARDO WEIss: Die Heilsgeschichte
bei Meister Eckhart, Mainz 1965.

51 So vor allem die beiden Studien von HERIBERT CHRISTIAN SCHEEBEN:
Prediger und Generalprediger im Dominikanerorden des 13. Jahrhunderts, in: Archi-
vum Fratrum Praedicatorum 31 (1961), 112-141 und: Uber die Predigtweise der
deutschen Mystiker, in: Johannes Tauler, Gedenkschrift zum 600. Todestag, Essen
1961, 100-112. Zur Predigtweise des 15. Jahrhunderts gibt GERHARD EIs einen
kurzen Beitrag: Johannes Praussers Predigt iiber die Unaussprechlichkeit Gottes,
in: Archivum Fratrum Praedicatorum 31 (1961), 323-325. Weitere Lit.: PETER
RENNER: Spatmittelalterliche Klosterpredigten aus Niirnberg, in: Archiv f. Kultur-
geschichte 41 (1959), 201-217. C. GreIiTH: Die deutsche Mystik im Prediger-Orden
(von 1250-1350), Amsterdam, Editions Rodopi, 1965 (Anast. Nachdruck der Edition
von 1861). Karr MULLER: Ein Zitat aus Meister Eckhart bei Tauler, Zeitschr. f.
deutsches Altertum 72 (1935) 94-96.

52 In: Studien der Luther-Akademie, N. F., Eckhart-Studien, Heft 1, Berlin
1953, 20-47. Im selben Heft (S. 5-28) gibt KarL HEeussI einen kurzen Einblick in
die Deutungsprobleme M. Eckharts. Einschligig ist ferner: EDUARD HOLZMAIR:
Eckhart und Tauler, ein Vergleich. Wien: Diss. 1931.



Zur Eckhart-Deutung der letzten 30 Jahre 35

Eckharts. Der EinfluB Eckharts auf Nikolaus von Kues wird vor allem
in der kritischen Edition der Cusanus-Werke deutlich aufgezeigt 3.
Dieser Aufweis ist besonders wegen der jahrzehntelangen Mitarbeit
von J. Koch wissenschaftlich ertragreich. Einen wesentlichen Beitrag
lieferte Herbert Wackerzapp (1927-1960) in seiner unter Leitung J. Kochs
entstandenen Studie: «Der EinfluB Meister Eckharts auf die ersten
philosophischen Schriften Nikolaus’ von Kues 1440-1450» 5. Wackerzapp
konnte eindeutig nachweisen, dafl Cusanus bereits vor 1444, also bevor
er Eckhart-Texte abschreiben lieB, die lateinischen Werke Eckharts
reichlich benutzt und ausgewertet hat. Der Einflul Eckharts und der
deutschen Mystik auf die Reformation ist von der Forschung ansatz-
weise aufgéhellt, aber noch nicht in entsprechender Systematik und
Ganzheit angepackt worden 3. Eine griindlichere Aufhellung der
geistigen Einflisse der deutschen Mystik des Mittelalters auf die Refor-
mation und die religiésen Bewegungen der beginnenden Neuzeit wird
die Literaturgeschichte zu einem vertieften Verstindnis des deutschen
Barock fithren kénnen. Winfried Zeller weist in: «Eckhartiana V» (Mei-
ster Eckhart bei Valentin Weigel) 3¢ nach, daB Weigel nicht nur Tauler
eifrig gelesen hat, sondern auch Eckhart namentlich zitiert. Ernst
Brachen zeigt in seinem Buch: «Meister Eckhart und Fichte» 57 die
geistigen Faden auf, die von Eckhart iiber Cusanus, B6hme und Leibniz
zum deutschen Idealismus fithren.

Solche Studien sind aber erst dann fiir die Forschung wertvoll,
wenn sie nicht bei formalen literarischen oder ideellen Abhingigkeits-

53 Cusanus-Werke, Heidelberger Akademie, 1932 ff. Bes. J. KocH: Vier Pre-
digten im Geiste Eckharts (Cusanus-Texte, I, Predigten 2/5, Sitzungsber. d. Heidel-
berg. Akad. d. Wissensch., Phil.-histor. Kl. 1936/37, 2. Abh. 1937, 50 ff.)

5¢ Hrsg. v. J. KocH in: Beitrige z. Geschichte der Philosophie u. Theologie
d. Mittelalters, Bd. 39, Heft 3, Miinster 1962.

55 E. SEEBERG: Eckhart und Luther, in: Tatmensch 12 (1936), 3 ff. GIUSEPPE
Faccin: Meister Eckhart e la mistica tedesca preprotestante (Storia universale della
filosofia, 10,) Milano 1946. H. BornkamM: Eckhart und Luther, Stuttgart 1936.
JouannNEs HEesseN: Der deutsche Genius und sein Ringen (Eckehart, Luther,
Leibniz, Hegel, Kant, Fichte, Schleiermacher, Goethe, Nietzsche), Miinchen 1927
(2. Aufl.). PETER MEINHOLD: Luther und die deutsche Mystik, mit bes. Beriick-
sichtigung Meister Eckharts, in: Zeitschr. f. evangel. Religions-Unterricht an
hoheren Schulen 46 (1935), 400—408. HeEiNnrRICH BOoEEMER: Loyola und die deutsche
Mystik, Leipzig (Sachsischer Akademie-Bericht) 1929. H. FELs: Dante und Meister
Eckhart, in: Deutsches Dante-Jahrbuch, 27, N. F. 18 (1948), 171-187. DERs.:
Dante und Meister Eckhart, in: Neues Abendland 1 (1946/47), 4-6.

56 Zeitschrif. f. Kirchengeschichte 57 (1938), 305-355, bes. 333 fi.

57 Wiirzburg 1943.



36 Zur Eckhart-Deutung der letzten 30 Jahre

fragen stehenbleiben, sondern sich auf eine griindliche geistesgeschicht-
liche Kenntnis der zum Vergleich herangezogenen Denker stiizen kénnen.
Eine Systematisierung der Fragestellungen ist erst noch zu leisten 8.

Einen wertvollen Beitrag zur Erforschung der niederldndischen
Mystik liefert die groBe Studie: «Meister Eckhart und die devotio mo-
derna» von Maria Alberta Liicker 3°. Liicker macht geltend, daB3 die
mystischen Anregungen, die von Eckhart, Tauler und Seuse auf die
niederldndische Mystik ausgingen, sich oft nicht auseinanderhalten las-
sen, da der niederldindische Raum die deutsche Mystik einfachhin als Ein-
heit rezipierte, ohne nach einzelnen Autoren zu fragen. Teilweise aber
lassen sich doch textliche Ubernahmen vom Eckhart-Gut — besonders
asketischen Inhalts — eindeutig nachweisen ©°.

In einem kurzen Uberblick hat J. Koch die Namen jener, die
Eckharts Geistesgut vom Mittelalter in die Neuzeit vermittelten,

zusammengestellt 5.

4. Einfiihrungen in Meister Eckhart und die deutsche Mystik

Eine umfassende Einfithrung in Leben und Werk Eckharts bietet
Jeanne Awncelet-Hustache: Maitre Eckhart et la mystique rhénane.
(Série: Maitres spirituels), Bourges 1956. Als weitere franzésische
Darstellungen sind zu nennen: J. A. Bizet: Mystiques allemands du
XIVe siécle: Eckhart, Tauler, Seuse. (Bibliothéque de philologie germa-
nique, 19), Aubier 1957. Maurice de Gandillac: Maitre Eckhart. Traités
et sermons. Paris 1942. Ders.: Tradition et développement de la mystique
rhénane: Eckhart, Tauler, Seuse. (Mélanges de science religieuse, Tome 3,
Cahier 1, 37-60), Lille 1946. Jean Chuzeville: Les mystiques allemands
du XIITe et XIVe siécle. Paris 1935.

58 Weitere Literatur: J. BERNHART: Meister Eckhart und Nietzsche, Leipzig
1935. FrRIEDRICH WILHELM WENTZLAFF-EGGEBERT: Deutsche Mystik zwischen
Mittelalter und Neuzeit. Tubingen 1947 (2. Aufl.). J. KLeiN: Meister Eckhart —
H. Schell — Joh. Duns Scotus, in: Franziskan. Studien 17 (1930), 306-307.

59 Studien und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters, Bd. 1, Leiden 1950.

60 Ebd. 1, 391, 58 f. Die Tatsache, daBl im Umgang mit mystischen Texten
weniger nach dem Autor als nach dem Inhalt gefragt wurde, ist nicht nur fiir den
niederldndischen Raum typisch, sondern eine Eigentiimlichkeit des 14. und 15. Jahr-
hunderts iiberhaupt, wie J. KocH in: Die Kirche in der Zeitenwende, 198, Anm. 15
bemerkt.

61 Meister Eckharts Weiterwirken im deutsch-niederlindischen Raum im
14. und 15. Jahrhundert, in: La mystique rhénane, Paris 1963, 133-156. Zum Begriff
«devotio moderna» vgl. MagNus DitscHE: Zur Herkunft und Bedeutung des Be-
griffes Devotio moderna, in: Histor. Jahrbuch 79 (1960), 124-145.



Zur Eckhart-Deutung der letzten 30 Jahre 37

Englische Darstellungen: James Midgley Clark: The great German
mystics Eckhart, Tauler and Suso. (Modern Language Studies), Oxford
1949. Ders.: Meister Eckhart, An introduction to the study of his
work with an anthology of his sermons. London 1957. James M. Clark
— John V. Skinner: Meister Eckhart. Selected treatises and sermons,
translated from Latin and German. London 1958.

Raymond Bernard Blakney: Meister Eckhart. A modern trans-
lation. New York/London 1941.

Italienische Darstellungen: Maria Teresa Morreale: Per la storia
della filologia eckhartiana. (Estratto dagli Annali della Facolta di Ma-
gistero, 2), Palermo 1961. Galvano della Volpe: 11 misticismo specu-
lativo di Maestro Eckhart nei suoi rapporti storici. Bologna 1930.

Die populire Darstellung von Friedvich Heer: Meister Eckhart
(Predigten und Schriften). Frankfurt a. Main (Fischer Biicherei, 124),
1956 i1st von Grund auf verfehlt, da sie darauf ausgeht, Eckhart als
Revolutiondr darzustellen.

Von besonderem Wert sind drei Sammelbdnde mit Forschungs-
beitragen iiber die deutsche Mystik und Meister Eckhart: Kuri Ruh:
Altdeutsche und altniederlindische Mystik. (Wege der Forschung,
Bd. XXIII), Darmstadt 1964. Udo M. Nix — Raphael Ochslin: Meister
Eckhart der Prediger. (Festschrift zum Eckhart-Gedenkjahr). Frei-
burg/Br. 1960. La mystique rhénane (Colloque de Strasbourg 16-19
mai 1961). Paris (Presses Universitaires de France), 1963.

In einer Reihe von Nachschlagewerken findet sich ein dem neuesten
Stand der Forschung entsprechender Uberblick iiber Meister Eckharts
Leben und Werk: Heribert Fischer: Eckhart (Meister). LThK 2 III,
645649, Freiburg/Br. 1959. Damit hat die von Michael Schmaus
redigierte Darstellung in der ersten Auflage (III, 527-530) von 1931,
ihre Berichtigung und Erginzung erfahren.

Raphael-Louis Oechslin: Eckhart (Maitre). Dictionnaire de spiri-
tualité, Tome IV, 93-116, Paris 1960.

Josef Quint: Mystik. Reallexikon der deutschen Literaturgeschichte
4. Bd. (Nachtrige), 65-88, Berlin 1931%. Ferner: ebd. 2. Bd. 544-568,
Berlin 19652

Ders.: Meister Eckhart. Die groBen Deutschen, Bd. 1, 246-259,
Berlin 19562



38 Zur Eckhart-Deutung der letzten 30 Jahre

Josef Koch: Eckhart (Meister). Verfasserlexikon des deutschen
Mittelalters, hrsg. v. W. Stammler, Bd. I, 495-502, Berlin-Leipzig 1931.
Nochmals in: Die deutsche Literatur des Mittelalters, Verfasserlexikon,
hrsg. v. K. Langosch, Bd. V, (Nachtrige) 163-171, Berlin 1955.

Ders.: Meister Eckhart. Neue Deutsche Biographie, Bd. 4, 295-
301, Berlin 1959.

F. Vandenbroucke: Eckhart (Maitre). Dictionnaire d’histoire et de
géographie ecclésiastique, Tome 14, 1385-1403, Paris 1960.

5. Das Verhilinis dev deutschen Mystik zur nichichristlichen Mystik

Dem Fachgebiet (der vergleichenden Religionswissenschaft ent-
stammt eine Reihe von Arbeiten, in denen die deutsche Mystik, besonders
Meister Eckhart, mit der nichtchristlichen Mystik verglichen und
gekennzeichnet wird. Bei solchen Vergleichen iiber einzelne Kulturrdume
hinaus komplizieren sich die Fragestellungen um ein vielfaches: wie
steht es um die Konstitution der Vergleichstexte? Gibt es ein addquates
Erfassen der religiésen Texte und Vorstellungen in einer Terminologie,
die beiden Seiten gerecht wird? Hinter den sprachlichen Schwierigkeiten
liegen philosophische, theologische, kulturgeschichtliche und religions-
psychologische Probleme, die erst noch der Aufarbeitung harren.

Karl Eugen Neuwmann: Die innere Verwandtschaft buddhistischer
und christlicher Lehre (Zwei buddhistische Suttas und ein Traktat von
M. Eckhart). Leipzig 1891.

Otto Folberth: Meister Eckhart und Laotse. Mainz 1925.

Rudolf Otto: Meister Eckharts Mystik im Unterschiede von der
ostlichen Mystik. ZThK 6 (1925) 325-350. 418-436.

Ders.: West-ostliche Mystik. Gotha 1926.

Hilko Wiardo Schomerus: Meister Eckhart und Manikka Vasagar
(Mystik auf deutschem und indischem Boden). Giitersloh 1936.

Verschiedene einschligige Aufsdtze finden sich in: Eine heilige
Kirche, (Zeitschrift fiir Kirchenkunde und Religionswissenschaft, 22,
Heft 1 (Ostliche und westliche Mystik), Miinchen 1941.

Daisetz Tartaro Susuki: Der westliche und der 6stliche Weg (Mystik).
Ullstein Biicher (Weltperspektiven, Bd. 5) 1957.

Ueda Shizutern: Der Zen-Buddhismus als «Nicht-Mystik» unter
besonderer Beriicksichtigung des Vergleiches zur Mystik Meister Eck-
harts, in: Transparente Welt (Festschrift zum 60. Geburtstag von Jean
Gebser), 291-313, Bern-Stuttgart 1965.



Zur Eckhart-Deutung der letzten 30 Jahre 39

Heinrich Dumoulin: Ostliche Meditation und christliche Mystik.
Freiburg/Br. 1966. Dumoulin bleibt allen Vergleichen von 6stlichen und
westlichen Denkern gegeniiber recht zuriickhaltend. Seine kritische
Haltung soll diesen Literaturiiberblick abschlieBen: «Alle christlichen
Mystiker, bei denen Motive der negativen Theologie stirker aufklingen,
stehen, direkt oder indirekt, iiber Augustinus oder Pseudo-Dionysius in
der EinfluBlinie Plotins. Die tiefe Verwandtschaft des plotinischen
Denkens mit der indischen Geistigkeit wurde von vielen Forschern,
sowohl Indologen als auch Theologen, erkannt. Doch 1i8t sich trotz
vieler 6stlicher Anklinge in keinem einzelnen Falle mit geschichtlicher
Sicherheit die direkte dullere Beeinflussung nachweisen» (a. a. O. 112 1.).



	Zur Eckhart-Deutung der letzten 30 Jahre

