
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 16 (1969)

Heft: 1

Artikel: Konstantin und die "Konstantinische Ära"

Autor: Schmidinger, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760424

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760424
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heinrich Schmidinger

Konstantin und die «Konstantinische Ära»*

Welt und Kirche stehen in einer Stunde tiefgreifender Veränderungen

: Wer wollte dies bei aller gebotenen Zurückhaltung gegenüber so

allgemeinen Redensarten leugnen? Manche sagen, die Christenheit
stünde am Ende des sogenannten «Konstantinischen Zeitalters». Die
Diskussion über die dieses Zeitalter herbeiführende «Konstantinische
Wende» hat geradezu einen schlagwortartigen Charakter angenommen h

In der Regel ist man sich darüber einig, daß das neue Verhältnis der
römischen Staatsgewalt zur christlichen Kirche, das Konstantin
herbeiführte, von weltgeschichtlicher Bedeutung war. Unterschiede
bestehen in der Beurteilung der Tragweite dieses Ereignisses für das

Christentum, «je nach dem weltanschaulichen Standort oder dem

Kirchenbegriff dessen, der eine Wertung versucht»2. Manche sagen mit
R. Hernegger, die Kirche habe mit ihrer zunehmenden Hellenisierung
und schließlich ihrem Erliegen der «Konstantinischen Versuchung» einen

«Sündenfall» begangen, der keine Episode gebheben ist, sondern sich

zu einem neuen geschichtlichen Weg verhärtet hat und «vom Geist
des Evangeliums immer weiter fortführen sollte bis zur Gegenwart» 3.

Die einen sehen darin die Begründung der Abhängigkeit der Kirche
vom Staat, andere den ersten Schritt zur Machtkirche, die ihre Stellung

* Die vorliegenden Ausführungen geben im wesentlichen den Inhalt eines
Vortrags wieder, der am 18. November 1966 vor der Schweizerischen Theologischen
Gesellschaft in Bern gehalten wurde.

1 Vgl. K. Baus, Von der Urgemeinde zur frühchristlichen Großkirche (=Hand-
buch der Kirchengeschichte, hg. v. H. Jedin, Freiburg-Basel-Wien 1963) 472 ff.

2 Baus 476.
3 R. Hernegger, Macht ohne Auftrag. Die Entstehung der Staats- und Volkskirche

(Ölten 1963) passim, vgl. P. Stockmeier, Konstantinische Wende und
kirchengeschichtliche Kontinuität, in Hist. Jahrb. 82 (1963) 1 ff.



4 Konstantin und die « Konstantinische Ära

mit beträchtlichen Mitteln sichert und die Beherrschung der ihr
wesensfremden profanen Kulturgebiete erstrebt 4.

Für alle, ob sie diese Deutung verteidigen oder bekämpfen, ist der

Ausgangspunkt Kaiser Konstantin. Wie verschieden er auch in seinem

Verhältnis zum christlichen Glauben beurteilt werden mag, daran, daß

Konstantin römisch dachte, auch der Religion und dem Christentum

gegenüber, ist nicht zu rütteln 5. Als religio licita gehörte das

Christentum zum ius publicum und damit zur Kompetenz des Kaisers. Wir
Westeuropäer denken - wie H. Berkhof betont hat - bewußt oder
unbewußt von christlichen Traditionen getragen, beim Wort Religion
zunächst an einen Glauben, an etwas Innerliches, an ein persönliches
Verhältnis des Menschen zu Gott 6. Mit diesem Begriff läßt sich bei
der römischen Religion wenig anfangen. Die Religion der Römer hat
fast keine persönlichen und individuellen Elemente. Sie ist nicht Sache

des Einzelnen, sondern der Gemeinschaft, ist eine Staatsfunktion. Deshalb

ist Religion eine Pflicht ersten Ranges für jeden Bürger, ohne

Rücksicht auf dessen persönliche Überzeugung. Die Erfüllung dieser
kultischen Staatspflichten hat eine doppelte Bedeutung: sie soll die
Gunst der Götter erwerben und durch den gemeinsamen Kult das Reich

zu einer Einheit zusammenfassen, die den Staat stark macht gegen
jeden Angriff und gegen jede Unterhöhlung 1.

Das ist auch weiterhin die durch Aussagen des Kaisers selbst belegte
Auffassung Konstantins, nachdem er einmal davon überzeugt ist, daß

nicht die alten Staatsgötter, sondern der Gott der Christen der wahre
Gott ist, der über Lohn und Strafe verfügt. Was für Konstantin die

Religion und speziell das Christentum wichtig macht, sind nicht die

dogmatischen Lehrsätze, sondern eine Kult- und Gebetsgemeinschaft,
deren einheitliches Beten und Opfern die Reichseinheit garantiert und
den Schutz des höchsten Wesens - do ut des - sozusagen erzwingt8.

4 Vgl. J. Haller, Das Papsttum, Idee und Wirklichkeit, I (Urach u. Stuttgart

19502) 49 ff.
5 Vgl. Literaturangaben zu dieser Frage bei K. Aland, Die religiöse Haltung

Kaiser Konstantins, in : Studia Patristica, vol. I Texte und Untersuchungen zur
Geschichte der altchristlichen Literatur 63 V. Reihe, Bd. 8, Berlin 1957) 549 f.
dazu auch noch L. Voelkl, Der Kaiser Konstantin: Annalen einer Zeitenwende,
Hünchen 1957.

6 H. Berkhof, Kirche und Kaiser. Eine Untersuchung der byzantinischen
und theokratischen Staatsauffassung im vierten Jahrhundert. Aus dem
Holländischen übersetzt von G. W. Locher (Zürich 1947) 14.

7 Berkhof 15.
8 Vgl. Berkhof 54 ff.



Konstantin und die « Konstantinische Ära 5

Es ist das, was H. Dörries die «Staatsnähe» der Religion nennt oder das

«Regentenverständnis des Religiösen» 9.

Die Uneinigkeit einer so verstandenen christlichen Religion
gefährdet die Einheit des Kultes und damit indirekt die Einheit des

Reiches. Sobald Konstantin feststellen muß, daß eine solche Uneinigkeit

durch dogmatische Differenzen entstehen kann - was dem
römischen religiösen Denken an sich eher fernlag -, interessiert er sich auch

für solche Unterschiede der Lehre. Dazu wird er sehr bald, fast schon

beim ersten Bekanntwerden mit dem Christentum, veranlaßt. Es geht
ihm dabei dann - grob gesagt - nicht so sehr darum, die Richtigkeit
einer dogmatischen Lehrmeinung herausstellen zu lassen, sondern um
den Versuch, möglichst rasch die Mehrheit auf eine dieser

Sondermeinungen festzulegen, die dann eben zur lex, zum nomos, wird, während
die Andersdenkenden ipso facto zu Reichsfeinden gestempelt werden.
Konstantin vermeidet zunächst eine Einmischung in innere kirchliche
Angelegenheiten, greift aber dann aus dem angeführten Grund zuerst
in die donatistischen und darauf in die arianischen Streitigkeiten ein.

Ist die Kirche selbst nicht imstande, die Einheit in der pflichtgemäßen
Gottesverehrung herzustellen, so muß der Kaiser als Gottes Werkzeug
eingreifen. Mit der Einheit in der Kirche und im Kult steht und fällt
ja sein ganzes Lebenswerk, zu dem nach seiner Überzeugung Gott ihn
erwählt hat.

Als Mittel für eine solche Vereinheitlichung der Lehrmeinungen
und damit der wahren Gottesverehrung boten sich die Synoden an.

Abgesehen von dem möglichen Beispiel des sogenannten Apostelkonzils

(Apg. 15. 6-29), verdanken derartige kirchliche Versammlungen
ihren Ursprung wohl einfach dem Bedürfnis der Bischöfe, über
gemeinsame Anliegen zu beraten und zu beschließen. Daß für die

Ausbildung der Synode, die im 3. Jh. bereits zu einer ständigen Einrichtung
geworden ist, auch die Provinziallandtage von Bedeutung waren, steht
damit nicht im Widerspruch. Wie man aus den Akten des Donatisten-
streites, besonders aus dem Brief an Papst Miltiades wohl schließen

darf 10, versteht Konstantin die Synode zunächst als außerordentlichen
Gerichtshof. Der Natur der Materie entsprechend waren die Richter

9 H. Dörries, Das Selbstzeugnis Kaiser Konstantins (Abb. d. Akademie
d. Wiss. in Güttingen, Phil.-Hist. Kl., Dritte Folge Nr. 34, Göttingen 1954) 259.

10 Eusebius, Kirchengeschichte V, 18-20, ed. E. Schwartz, Die christl. Schriftsteller

der ersten drei Jahrhunderte, Eusebius II, 2 (Leipzig 1908) 887 f. ; vgl. Dörries
20 f.



6 Konstantin und die «Konstantinische Ära»

Bischöfe, die vom Kaiser berufen werden, dem natürlich auch die

Bestätigung des Urteils zukommt. Wie die Bischöfe selbst ihre Aufgabe
und ihre Tätigkeit verstanden haben mögen, ist für diese Auffassung
zunächst nicht von Bedeutung.

Nach den Erfahrungen im Westen empfahl sich diese Methode auch

für den großen arianischen Streit über die Wesensgleichheit des Sohnes

mit dem Vater und damit die Gottheit Christi und führte zur Synode

von Nicaea. Konstantin lädt die Bischöfe ein, die wie hohe kaiserliche
Beamte den cursus publicus benützen. Die auf der Synode Exkommunizierten

- dies ist das richterliche Synodalurteil quoad personas - werden

vom Kaiser verbannt. Der Kaiser führt also das Urteil aus. Der Kaiser

publiziert auch die Beschlüsse des Konzils als Reichsgesetz. Es ist
typisch, daß im Kaiserbrief an die Gemeinden nach dem Konzil von
dogmatischen Dingen kaum die Rede ist, dagegen von der kultischen
Frage des Osterfesttermins, die hier fast als Hauptgegenstand der
Tagesordnung erscheint u. Es ging dem Kaiser weniger um die dogmatische
Formulierung als solche als um die Einheit. So ist es nicht verwunderlich,

daß er in dem Augenblick, da der Eifer der strengen Nizäner die

Einheit zu stören drohte und diese Nizäner sich als eine Minderheit
herausstellten, die Nizäner, vor allem Athanasius von Alexandrien,
bekämpfte, als hätte das Nicaenum gar nicht stattgefunden. Es geht dem

Kaiser eben um die «Staatsnähe» der Religion, um den Kult, für den

es zweitrangig ist, was man sich dabei denkt. Wie im römischen Reich
zuerst die heidnische Religion, so wird jetzt die christliche vom Staat
in den Dienst seiner Selbstbehauptung gestellt. Auch jetzt geht es dem
Staat wieder um das «do ut des», um die Erringung der Gunst des

Himmels und um die Stärkung der Reichseinheit durch eine gemeinsame,

gesetzlich festgelegte Ideologie. Damit tritt die christliche Religion an
die Stelle der alten Staatsreligion und mußte, ob sie wollte oder nicht,
den Charakter dieser Staatsreligion annehmen. Sie wurde eine Funktion
des Staatslebens und lief damit Gefahr, daß ihr Glaube in vielen Fällen
in einen äußerlichen, allgemein verpflichtenden Kultakt entarten konnte.

Daß für Konstantin nicht nur die Staatsraison, sondern auch das

theokratische Bewußtsein eine Rolle gespielt hat, sei dabei nicht
ausgeschlossen 12.

11 Eusebius, Vita Constantini III, 17, ed. A. Heikel, Die christl. Schriftsteller
der ersten drei Jahrhunderte, Eusebius I (Leipzig 1902) 84 f.

12 Vgl. Dörries 241 ff.



Konstantin und die «Konstantinische Ära 7

Die Kirche ist mit dieser Auffassung einverstanden und nimmt
die ihr zugedachte Stellung an. Beide Parteien, Nizäner wie Antinizäner,
suchen Hilfe, Schutz und Entscheidung des Kaisers. Man stand so unter
dem Eindruck der Wendung von 313 und war so fest davon überzeugt,
Konstantin sei der gottgesandte Retter der Kirche, daß es als Torheit
empfunden worden wäre, diesem Retter das Recht abzusprechen, die

Kirche von ihren inneren Konflikten zu befreien. Die Athanasianer
wandten sich 335 an einen hohen Beamten mit der Bitte, die Anklagen

gegen sie vor den Kaiser zu bringen, der darüber entscheiden möge.
Als im gleichen Jahr eine Synode in Tyros Athanasius absetzte, appellierte

dieser nicht an eine höhere kirchliche Instanz oder an eine andere

Synode, sondern eilte nach Konstantinopel und nötigte dem Kaiser eine

Audienz ab 13.

Ist es verwunderlich, daß sich die Christen nach den Jahren schwerer

innerer und äußerer Belastung, vor allem in den östlichen
Reichsgebieten, in einem geradezu «bedenkenlosen Enthusiasmus» dem «Kaiser
ihres Glaubens» zuwandten? Kann man von den damaligen Bischöfen

erwarten, daß sie bei der theokratischen Wertung des christlichen Kaisers
die Gefährdung sahen, die mit dem neuen Verhältnis zwischen Staat
und Kirche, das sich nun anbahnte, gegeben war 14 Standen nicht dem

Verlust des Ausleseprinzips der Verfolgungszeit und der Gefährdung der
Kirche durch staatliche Bevormundung gewaltige positive Möglichkeiten
gegenüber, wie die Freiheit, sich ungehemmt dem Ausbau des

innerkirchlichen Lebens und der Erfüllung des missionarischen Auftrags zu
widmen, die Möglichkeit, die Aufgabe einer Verchristlichung der
profanen Kultur und des öffentlichen Lebens in Angriff zu nehmen und ein

eigenes, vom Christentum geprägtes Geistesleben zu entwickeln? Gewiß,
die große Gelegenheit ist die große Versuchung. Aber war es darum
der Kirche erlaubt, zu entsagen, in die Wüste oder in die Katakomben
auszuweichen? Sie würde sich aufgegeben haben, hätte sie selbstgenügsam

vor dem Tor, das sich ihr erschloß, anhalten wollen.
Wir dürfen auch nicht vergessen: nicht nur Konstantin, auch die

Christen seiner Zeit dachten «antik», d. h. sahen in der Religion eine
Sache des ius publicum. «Die Vorstellung von einem religiös notwendig
neutralen Staat gegenüber einer pluralistischen Gesellschaft ist für den

13 Eusebius, Vita Constantini IV, 42, ed. A. Heikel, a. a. O. 134 f. und
Athanasius, Werke II: Die Apologien, ed. H.-G. Opitz (Berlin und Leipzig 1935) 86,
2-12; vgl. Dörries 114 £1. u. 119 ff.

14 Vgl. Baus 477 f.



8 Konstantin und die « Konstantinische Ära»

Beginn des 4. Jahrhunderts anachronistisch»15. Es ist eine übertreibende

Verzeichnung des wahren Bildes, wenn man der nachkonstantinischen
«Machtkirche» die reine, noch biblisch denkende, Märtyrer zeugende
Kirche gegenüberstellt. Abgesehen davon, daß man in neuester Zeit
viel zurückhaltender geworden ist mit der Rede von den «jahrhundertelangen

Verfolgungen», kommt es zur staatsgesetzlichen Verfolgung von
Decius an bis zum Toleranzedikt des Galerius gerade deshalb, weil die
Kirche im 3. Jahrhundert solche Macht und solchen Einfluß gewonnen
hatte, daß für das Imperium nur mehr zur Entscheidung stand, sie

auf Leben und Tod zu verfolgen oder so ins staatliche Leben einzu-
beziehen, wie es der Haltung der Kirche entsprach 16.

Die Urkirche war immer bereit, im Staat die gottgesetzte Autorität
zu sehen. Wie H. Rahner gegenüber P. Giloth 17 betont, ist sich «die

Kirche der Urzeit auch im vorkonstantinischen Imperium nie als kleine
Herde der Jenseitigen vorgekommen, Sosehr sie in jedem Augenblick
ihrer Existenz um ihre eschatologische Transzendenz wußte und bereit

war, dafür blutiges Zeugnis abzulegen, sosehr war sie sich auch - von
der Verfolgung nur eben behindert - ihrer innerweltlichen Stellung
bewußt» 18.

Immer wieder mahnen die Apologeten des 2. Jahrhunderts den Staat
an seine Pflicht, die wahre Religion zu schützen 19, und Origenes träumt
von einem christlichen Imperium, das der Welt den Frieden sichert 20.

Immer machtvoller tritt im 3. Jahrhundert die Kirche mit ihrer
hierarchischen Regierungsgewalt der weltlichen Macht gegenüber. Die
staatspolitische Korrespondenz der Kaiser Gallienus (260) und Aurelianus
(271) mit den katholischen Bischöfen von Alexandria und Antiochia
«bedeutet Anerkennung der organisierten Kirche als eines Faktors im
öffentlichen Leben, dessen Existenz man nicht mehr ignorieren konn-

15 Baus 477 f.
16 Vgl. H. Rahner, Konstantinische Wende? Eine Reflexion über

Kirchengeschichte und Kirchenzukunft, in: Stimmen der Zeit 167 (1960/61) 421; neugedruckt

in: H. Rahner, Abendland, Reden und Aufsätze (Freiburg - Basel - Wien)
186-198.

17 P. Giloth, Kirche an der Schwelle der Zukunft, in: Hochland 53 (1960/61)
97-106.

18 Rahner 421.
19 Vgl. Stockmeier 14 f.; Rahner 421.
20 Origines, Adversus Celsum VIII, 63-70, ed. P. Koetschau, Origines Werke II

(Leipzig 1899) 280-287 ; vgl. andere Beispiele bei Stockmeier 16 f. und Rahner 421 ;

vgl. ders., Kirche und Staat im frühen Christentum (München 1961) 35 fE., 69 f.



Konstantin und die «Konstantinische Ära» 9

te»21. Die Verfolgung hat den Christen zwar schwere Verluste
beigebracht, aber die Organisation der Kirche nicht erschüttert. Ja das

Christentum hat in der Zeit vor der «konstantinischen Wende» nicht
nur «seiner Glaubenslehre Elemente der antiken Philosophie zugeführt,
sondern auch seiner Organisation Lebensformen der staatlichen Umwelt
dienstbar gemacht» und wurde beinahe «zu einem Staat im Staate» 22.

Die grundsätzliche Neigung der Kirche zu einer «konstantinischen
Wende» reicht also viel weiter zurück, ja «gehört in den Ursprung der
christlichen Staatslehre» (Römer 13, 1-7) 23. Daher ist auch die von
Konstantin herbeigeführte Verbindung des Christentums mit der
römischen Staatsgewalt viel nüchterner zu beurteilen, kommt ihr nicht die

umstürzende und epochemachende Bedeutung zu, die man ihr vielfach
zuschreiben will. Wenn schon Tertullian den Satz prägen konnte «Der
Kaiser gehört eher uns, denn er ist von unserem Gott eingesetzt» 24,

dann «ist die Wurzel der konstantinischen Wende in der grundsätzlichen

Bereitschaft der Kirche zu suchen, mit dem Staat zusammenzuarbeiten

in der Anerkennung auch der staatlichen Gottgewolltheit
und damit der staatlichen Pflicht zum Schutz und zur Förderung der
Kirche - wenngleich unter Wahrung der Freiheit des Staates vor kirchlicher

Ingerenz und der Freiheit der Kirche vor fromm getarnter
Beherrschung durch Staatspolitik» 25. Auf diesem Hintergrund erscheint
das religionspolitische Programm Konstantins mehr als Erfüllung denn
als Wende. Freilich ist dabei zuzugeben und nicht zu übersehen, daß

die Trennungslinie zwischen Staat und Kirche nun sehr dünn wird und
ständig der Gefahr eines Durchbruchs ausgesetzt ist.

Wenn man von einer «Katastrophe» spricht, die sich mit der
«konstantinischen Wende» ereignet hat, so liegt der «Sündenfall» nicht
darin, daß die Kirche mit der Welt in innigste Berührung kam, sondern
wie sie es getan hat. Er ist darin zu sehen, daß sie den «Kniefall vor
dem Kaiser tat», sich in weltlichen Reichtum, in weltliche Macht und
Würde kleiden ließ, im Kreuz vor allem das Zeichen eines weltlichen
Sieges sah und - in furchtbarer Verblendung - als die eben Verfolgte

21 E. Caspar, Geschichte des Papsttums I (Tübingen 1930) 84 f.
22 J.Vogt, Constantinus der Große, in: Reallexikon f. Antike u. Christentum

III (Stuttgart 1957) 310 f.
23 Rahner 422; vgl. Voelkl 54.
24 Tertullian, Apologeticum 31, 1, ed. H. Hoppe, Corpus Script. Eccl. Lat.

69/1 (1939) 82 u. E. Dekkers, Corpus Christianorum I (1954) 143.
25 Rahner 422.



10 Konstantin und die « Konstantinische Ära

ihrerseits zur Verfolgung überging, gestützt auf das weltliche Schwert
die Ketzer verfolgte, manchmal weit intoleranter wurde, als man mit
ihr selbst verfahren war, durch ihren Pakt mit der weltlichen Herrschermacht

in eine Abhängigkeit geriet, deren böse Folgen sie alsbald selbst

erfuhr, die aber aufzugeben sie nicht mehr willens war angesichts der

weltlichen Positionen, die sie bezogen hatte und in denen sie sich

wohlfühlte.
Doch kehren wir zum Kaiser zurück. Die Kirche akzeptierte das

Selbstverständnis kaiserlicher Macht in Kirchensachen, sagten wir. Dem
steht gegenüber, daß Konstantin und seine Nachfolger auch eine gewisse

Eigenständigkeit der Kirche anerkennen, vor allem auf dem Gebiet der

Lehre. Und wo immer sich die Kaiser als Christen fühlen, können sie

gar nicht anders, als einen Bezirk anzuerkennen, wo sie der Kirche
unterworfen sind: das priesterliche Pneuma, das ihnen nicht gegeben ist.

Der Kaiser steht in und über der Kirche, woraus sich eine gewisse

Zwiespältigkeit des kaiserlichen Selbstverständnisses als Herr der Kirche
ergibt. Die Kaiser bevorzugen es, ihre Herrschaft über die Kirche mit
Hilfe der kirchlichen Institutionen auszuüben und verzichten auf dieses

Mittel nur dann, wenn sie keine andere Möglichkeit sehen. Die Kirche
ihrerseits hat gegen diese Kaiserherrschaft so gut wie nie etwas
einzuwenden, solange sich der Kaiser ihrer Organe bedient, und setzt mit
ihrem Widerstand erst dann ein, wenn entweder diese Organe prinzipiell
übergangen werden, oder wenn sich der Kaiser als Häretiker außerhalb
der Kirche stellt. Hier lebte und wirkte als verborgene Widerstandskraft

auch im Machtbereich des spätrömischen bzw. byzantinischen
Autokrators der dualistische Gedanke, wie er im Evangelium grundgelegt

war und die Auffassung der Christen in der vorkonstantinischen
Periode beherrscht hatte. An der Festlegung dieses Verhältnisses von
Staat und Kirche hat sich in Byzanz, dem Römischen Reich im Mittelalter,

nichts Entscheidendes mehr geändert, solange es ein Byzantinisches

Reich gab 26.

In Byzanz, dessen System für die östlichen Kirchen, vor allem auch

für Rußland maßgebend wurde, gibt es keinen Sektor des kirchlichen
Lebens, in dem der Kaiser nicht das letzte Wort hat, weil die Kirche
so in den Staat eingegliedert ist, daß sie ein Teil des Staates und seiner

26 Vgl. H.-G. BECK.Kirche und theologische Literatur im byzantinischen Reich
Byzantinisches Handbuch im Rahmen des Hdb. d. Altertumswissenschaft II, 1,

München 1959) 36 f.



Konstantin und die «Konstantinische Ära» 11

Einrichtung wird. «Im theologischen und staatlichen Denken der Byzantiner

sind Staat und Kirche keine getrennten oder auch nur trennbaren
Institutionen, sondern Erscheinungsweisen ein und derselben Christenheit,

Erscheinungsweisen, die nicht ohne einander denkbar sind. So ist
die Idee einer Zweigewaltenlehre in Byzanz nicht denkbar. Wo Ansätze
dazu erscheinen, handelt es sich nicht um die Konkurrenz zweier
perfekter Sozietäten, sondern um einen Verteilungsschlüssel» 27. Der Kaiser
ist somit im Osten in die Hierarchie eingegliedert, und zwar als ihre
Spitze.

Das Abendland beginnt seine Geschichte ebenfalls mit einem

politisch-religiösen Monismus, aber dieser hat zu einem guten Teil
andere Wurzeln als im Byzantinischen Reich. In Byzanz geht die Fülle
der Gewalt von Christus auf den Kaiser über, der als Gottes Stellvertreter
alle Bereiche des Imperium Christianum betreut. Im Abendland des

Frühmittelalters dagegen teilt sich die priesterlich-königliche Gewalt
Christi und stellt sich in den beiden großen Sozialordnungen des Regnum
und des Sacerdotium dar. Das ist nicht im Sinne eines wirklichen
Dualismus zu verstehen, denn Regnum und Sacerdotium sind ja nur die

integrierenden Bestandteile eines einzigen sozialen Körpers, der ecclesia

universalis, aber doch im Sinne eines Neben- und Füreinander. Daher
hat der weltliche Herrscher im Abendland nie eine so beherrschende
«monistische Stellung» erlangt wie der griechische Kaiser 28.

Das dualistische Element, das, wie bereits betont, auch in Byzanz
nicht ganz fehlte, war also in die Einheitskultur des jungen Abendlandes

viel tiefer eingesenkt. Die enge Verflechtung von Politischem
und Religiösem ließ es leicht zu einem Austausch und einer Angleichung
der Funktionen, einer imitatio, kommen: das Königtum nahm einen

priesterlichen, das Priestertum einen königlichen Charakter an. Wenn
das Königtum stark war, konnte es sich sogar zu einem Priesterkönigtum
entwickeln, das manche Parallelen zum byzantinischen Kaiser aufweist.
Es gab aber auch die entgegengesetzte Bewegung, die ihrem Priestertum
weltliche Herrschaft eintrug 29. Je mehr das Abendland seine Kultur

27 Beck 1. c.; vgl. A. Michel, Die Kaisermacht in der Ostkirche (843-1204),
in: Ostkirchliche Studien 2 (1953) 1-35, 89-109; 3 (1954) 1-28, 133-163.

28 Vgl. Fr. Kempf, Die päpstliche Gewalt in der mittelalterlichen Welt, in:
Saggi storici intorno al Papato (Miscellanea Historiae Pontificiae XXI, Roma 1959)
119 ff.; ders., Zur politischen Lehre der früh- und hochmittelalterlichen Kirche, in:
Zeitsch. f. Rechtsgeschichte, Kan. Abt. 47 (1961) 316 fi.

29 Vgl. P. E. Schramm, Sacerdotium und Regnum im Austausch ihrer
Vorrechte, in: Studi Gregoriani II (Roma 1947) 403 fi.



12 Konstantin und die «Konstantinische Ära

entfaltete, desto stärker mußten dann die allzu primitiv vereinten
Elemente seiner Kultur auseinandertreten. Damit wurde auch der

zugrundeliegende Dualismus immer stärker offenbar und stellte seit der

Reformzeit des 11. Jahrhunderts das Problem des Verhältnisses von
Kirche und Staat mit einer für die weitere Zukunft geltenden
Unerbittlichkeit heraus, wie sie in der so ganz anders angelegten Welt des

Byzantinischen Reiches undenkbar war und daher auch mit zum Schisma

mit dem Westen führte.

Wenden wir uns nach den Erörterungen über die Stellung Konstantins

und seiner Nachfolger zur Kirche im Osten und im Westen, sowie

über das Selbstverständnis der christlichen Herrscher nun der Frage

zu: Wie sieht die Nachwelt, sehen das Mittelalter und die Reformation
Konstantin und wie beurteilen sie sein Werk

Konstantin wird, wie Werner Kaegi sich ausdrückt, «in seinem

mittelalterlichen Nachleben zu mehr als einer großen historischen
Erinnerung. Er wird zu einem bedeutungsschweren Symbol. Name und
Bild Konstantins symbolisieren für diese Jahrhunderte das Zusammenleben

der christlichen und kirchlichen Gemeinschaft mit dem
römischstaatlichen Reich als eine einzige Gemeinde, eine civitas»30. Es ist
nur natürlich, daß der Ruhm und das Andenken Konstantins mit dieser

Form des Zusammenlebens verknüpft sind und dessen Intensität
widerspiegeln. Sobald daher die Einheit von Staat und Kirche im
abendländischen Investiturstreit in Spannung gerät, wird auch das Andenken
Konstantins diskutabel31.

Lebt der erste christliche Herrscher im Osten als Heiliger, als

Isapostolos und Heilbringer fort, so erscheint er im Westen in der

Silvester-Legende als der Befreiung vom Aussatz suchende Kranke, dem

durch Vermittlung der Apostelfürsten und ihres Nachfolgers, Papst
Silvester, Heilung und Heil geschenkt wird. Das Bemühen um eine

Erhöhung des Papsttums dem mächtigen Kaisertum gegenüber soll der

Befreiung der Kirche aus der staatlichen Bevormundung dienen. Leo I.

30 W. Kaegi, Das Nachleben Constantins, in: Schweizerische Zeitschrift für
Geschichte 8 (1958) 300 f. ; zum Ganzen vgl. auch E. Ewig, Das Bild Konstantins
des Großen in den ersten Jahrhunderten des abendländischen Mittelalters, in : Hist.
Jahrb. 75 (1956) 1^-6; ferner D. Maffei, La donazione di Costantino nei giuristi
medievali (Milano 1964).

31 Vgl. G. Laehr, Die konstantinische Schenkung in der abendländischen
Literatur des Mittelalters bis zur Mitte des 14. Jahrhunderts, Diss. Berlin (Eberings
Historische Studien 166, Berlin 1926) 27 ff.



Konstantin und die «Konstantinische Ära» 13

strebt innerhalb des Imperiums einen geistlichen Prinzipat an, der dem

weltlichen gleichgeordnet ist 32, während noch im gleichen Jahrhundert
sein Nachfolger Gelasius I. in seiner Zweigewaltenlehre zum ersten Mal
die Stellung des Papsttums gegenüber dem byzantinischen Kaisertum
grundsätzlich formuliert33. Das Erlahmen des byzantinischen Einflusses

in Italien und die Hinwendung des Papsttums zum Frankenreich kann
das Bild Konstantins nicht unberührt lassen und rückt es in helleres

Licht. Diese «Wende» bildet die Voraussetzung für die berühmte
Fälschung der sogenannten Konstantinischen Schenkung34. Hier geht es in
konsequenter Weiterführung der päpstlichen Politik seit dem Ende des

4. Jahrhunderts dem Fälscher darum, «dem Papsttum zu dem
universalen geistlichen Primat auch die Nachfolge im Prinzipat im Westen
zuzuschreiben» 35.

Wir können hier das Bild Konstantins in der Geschichtsschreibung
und Dichtung nicht im einzelnen verfolgen, sondern nur einige markante

Beispiele herausgreifen. In der Umgebung Kaiser Ottos III. wird die
Donatio Constantini samt der Silvester-Legende als Fälschung abgelehnt

36. Das bleibt zunächst ein vereinzelter Fall. In der Auseinandersetzung

zwischen Kaiser und Papst nehmen nämlich fast alle Konstantin
als Vorbild auf ihre Fahne. Für die kaiserliche Partei galt er als der

große vorbildliche Universalkaiser, der die ganze christliche Welt glücklich

regierte. Ihre Gegner verehrten in Konstantin den untertänigen,
freigebigen Kaiser und gehorsamen Beschützer der Kirche. Die
vermittelnden Stimmen lobten Konstantin als jenen hervorragenden
Universalherrscher, der als frommer Beschützer der Kirche zwischen geistlichem
und weltlichem Bereich wohl zu unterscheiden vermochte.

32 Vgl. C. Mirbt - K. Aland, Quellen zur Geschichte des Papsttums und des
römischen Katholizismus I (Tübingen 19676) 206 ff. nr. 441; H. M. Klinkenberg,
Papsttum und Reichskirche bei Leo d. Großen, in: Zeitsch. f. Rechtsgeschichte,
Kan. Abt. 38 (1952) 46 ff.; P. Stockmeier, Leo I. des Großen Beurteilung der
kaiserlichen Religionspolitik Münchner theol. Studien I, Hist. Abt. 14, München

1959) 210 f.
33 Mirbt - Aland 222 f. nr. 462.
34 Jetzt H. Fuhrmann, Das Constitutum Constantini (Konstantmische Schenkung)

(MG. Fontes iuris Germanici antiqui in us. schol. X, Hannover 1968) ; vgl.
ders., Konstantinische Schenkung und Silvesterlegende in neuer Sicht, in: DA 15

(1959) 523-540 und: Konstantinische Schenkung und Abendländisches Kaisertum,
ib. 22 (1966) 63-178.

35 Kaegi 301.
36 MG DO III 309; vgl. P. E. Schramm, Kaiser, Rom und Renovatio, Studien

und Texte zur Geschichte des römischen Erneuerungsgedankens vom Ende des

karolingischen Reiches bis zum Investiturstreit I (Berlin 1929) 161 ff., II, 65 ff.



14 Konstantin und die «Konstantinische Ära»

Der aus dem Hause der Babenberger stammende Bischof Otto von
Freising, der große Geschichtsschreiber des 12. Jahrhunderts, stellt die

Schenkung selbst nicht in Zweifel. Er wagt auch nicht, die römische

Überlieferung der Taufe Konstantins durch Papst Silvester zu verwerfen,
erklärt jedoch die Erzählung der Heilung vom Aussatz und der daran
sich schließenden Bekehrung für apokryph 37. Seine berühmte Chronica
sive Historia de duabus civitatibus ist aus der düsteren Befürchtung
geboren, daß die durch Konstantin herbeigeführte Vereinigung der
beiden civitates, des Reiches und der Kirche, zu einer «civitas permixta»,
die bisher das Kommen des Antichrist aufgehalten habe, nun am
Zerbrechen sei. Für ihn war das gleichbedeutend mit dem Ende der
Geschichte und der Welt.

Konstantin steht, wie W. Kaegi hervorhebt, für Otto von Freising
an einem Wendepunkt der Weltgeschichte; er schließt mit dessen

Erscheinen sein drittes Buch ab, nachdem er das zweite dem Reich
Alexanders des Großen und das erste den Weltreichen des Orients
gewidmet hatte 38. Die Echtheit des Constitutum Constantini steht für
ihn außer Zweifel. Was ihn bewegt, ist die Frage, ob Konstantin befugt
gewesen sei, der Kirche die Regalien zu übertragen, und ob es der Kirche
erlaubt war, sie anzunehmen 39. Er führt zwar Gründe für die
Rechtmäßigkeit dieser Vereinigung von Weltlichem und Geistlichem an, wagt
aber doch keine eigene Entscheidung.

Bernhard von Clairvaux geht schon einen Schritt weiter und übt
Kritik. Er erinnert den Papst daran, daß Petrus nicht mit Edelsteinen
und Seide geschmückt, nicht auf einem weißen Pferd, noch umgeben
von Leibwächtern und Dienern einhergezogen sei darin sei er nicht
Petrus, sondern Konstantin gefolgt 40. Bernhards Vorwurf richtet sich
also nicht gegen die Kirche, daß sie das reiche Geschenk des Kaisers

angenommen habe, und er stellt nicht Silvester als Sinnbild der
Verweltlichung dem Apostelfürsten gegenüber, sondern Konstantin.

37 Ottonis episcopi Freisingensis Chronica IV, 1, ed. A. Hofmeister (MG. SS.

rer. Germ, in us. schol., Hannoverae et Lipsiae 1912) 185; jetzt auch: Ausgewählte
Quellen zur deutschen Gesch. d. Mittelalters. Freiherr vom Stein - Gedächtnisausgahe

XVI, hg. v. W. Lammers (Darmstadt 1961) 300/1; vgl. Kaegi 307.
33 Kaegi 308.
39 « Constantinum ecclesiae iuste regalia contulisse et ecclesiam licite susce-

pisse»; Chronica IV, Prologus, ed. Hofmeister 182; ed. Lammers 294/5; vgl.
Laehr 62 ff.

40 « Petrus hic est, qui nescitur processione aliquando vel gemmis ornatus vel
sericis, nec tectus auro, non vectus equo albo nec stipatus milite nec circumstre-



Konstantin und die «Konstantinische Ära 15

Wie Gerhoch von Reichersberg 41 sieht auch Giraldus Cambrensis

in Konstantin den christlichen Idealherrscher, der jedoch trotz seiner

vorbildlichen Frömmigkeit durch die Vermischung des Weltlichen mit
dem Geistlichen für ihn ein Werkzeug des Teufels wurde. Bei Girald
findet sich zuerst die Geschichte von dem Wehruf des Engels über die

Schenkung Konstantins und von dem Gift, das damit in die Kirche
fiel 42. Diese Geschichte begegnet uns auch bei Walther von der Vogelweide

43, der beklagt, daß Konstantin nicht voraussah, wie viel Übles

aus seinen Schenkungen entstehen würde 44.

Die Waldenser und Katharer erklärten, durch Papst Silvester sei

der Abfall von der evangelischen Wahrheit erfolgt und durch die
konstantinische Schenkung habe die Römische Kirche aufgehört, Christi
Kirche zu sein 45. Der Minorit Johannes von Winterthur beklagt in
seiner Chronik wie Girald und Walther von der Vogelweide, daß jene
Engelsstimme nur zu wahr gesprochen habe. Denn die Schenkung Kaiser
Konstantins legte trotz bester Absicht doch den Grund zum verhängnisvollen

Zwist zwischen Kaiser und Papst und all den unerträglichen
Leiden, die diese Spaltung mit sich bringt. Aus Habsucht sei die Kirche
zu einer feilen Dirne geworden 46.

pentibus septus ministris. - In hoc successisti non Petro, sed Constantino » : De Con-
sideratione IV, 3, ed. Migne PL. 182, 776; vgl. Laehr 50 f.

41 Opusculum de edificio Dei c. 21, ed. E. Sackur: MG. Lib. de Lite 3, 152;
Libellus de ordine donorum Sancti Spiritus 1. c. 283 und Gerhohi praepositi Rei-
chersbergensis Opera inedita I, edd. D. ac O. Van den Eynde et A. Rijmersdael
(Spicilegium Pontificii Athenaei Antoniani 8, Romae 1955) 108 f. ; De investigatione
Antichristi c. 27 : Lib. de Lite 3, 335 f., c. 31:1. c. 340, c. 72:1. c. 392 f. ; Commenta-
rius in psalmum LXIV; 1. c. 445; De quarta vigilia noctis c. 12: 1. c. 511 f., c. 17;
1. c. 517 ; vgl. Laehr 51 ff. ; P. Classen, Gerhoch von Reichersberg. Eine Biographie
(Wiesbaden 1960) 43, 130 ff.

42 Ebenfalls in gleich vieren seiner Werke: Gemma ecclesiastica II, 38 : Giraldi
Cambrensis opera II, ed. I. S. Brewer (London 1862) 360 ; De invectionibus VI, 27 ;

ibid. I (1861) 192 ; De principis instructione 1,18: ibid. VIII, ed. G. F. Warner (1891)
87 f.; Speculum ecclesiae IV, 39: ibid. IV, ed. I. S. Brewer (1873) 350 f.; zitiert bei
Laehr 72 nr. 61.

43 Die Gedichte Walthers von der Vogelweide, ed. C. v. Kraus (Berlin - Leipzig
193610) 32; vgl. Laehr 72 nr. 172 ff.

44 Die Gedichte Walthers 12 f.
45 Vgl. Laehr 176 ff.
46 Die Chronik Johanns von Winterthur, hg. v. Fr. Baethgen, MG SS. rer.

Germ. NS. III (Berlin 1924) 226 f ; vgl. Laehr 174 f.



16 Konstantin und die «Konstantinische Ära»

Auch Dante läßt im Purgatorio eine Stimme vom Himmel rufen:

«O navicella mia, co mal se' carca -
Welch böse Last, mein Schifflein, dich beschwerte!» (Purg. 32,129).

Wohl aus der Erfahrung eines politischen Papsttums klagt der Dichter :

«Ahi Costantin, di quanto mal fu matre
Non la tua conversion, ma quella dote
Che da te prese il primo ricco pâtre » -
«Ach Konstantin, wie viel des Unheils streute nicht deine Taufe,
vielmehr jene Schenkung, die euren ersten reichen Vater freute!»
(Inferno 19,115-117).

Wenn Dante den Kaiser mit schwerem Tadel verschont und trotz
schlechter Frucht, die sein Handeln zeitigte, die gute Absicht gelten
läßt, so schwingt doch ein Ton leiser Verachtung mit:

«Sotto buona intenzion che fè mal frutto
Per cedere al pastor si fece greco» -
« In guter Absicht tat er Schlechtes und ward zum Griechen, um dem

Papsttum nicht im Weg zu stehen» (Paradiso 20, 56 f.).

Weist der Dichter in der Divina Commedia vor allem auf die Früchte
hin, die diese Schenkung trotz der «buona intenzione» des Gebers

getragen hatte, so will er in der Monarchia den Beweis der rechtlichen

Illegitimität der Schenkung erbringen: «quia Constantinus alienare non
poterat Imperii dignitatem nec Ecclesia recipere» (III, 10). Am Schluß
des zweiten Buches der Monarchia ruft er aus: «O felicem populum, o

Ausoniam te gloriosam, si nunquam infirmator ille Imperii tui natus
fuisset, vel nunquam sua pia intentio ipsum fefellisset - Wie glücklich
wärst du Volk, ruhmbedecktes Italien, wenn jener Schwächer des

Reiches nie geboren wäre und nie eine fromme Absicht ihn getäuscht
hätte!» (II, 11) 47. Petrarca sieht Konstantin bereits in der Hölle48.

Wenn Cola di Rienzo am 31. Juli 1347, dem Vorabend seiner Ritterweihe,

zu einem rituellen Bad in die Wanne des Baptisteriums im Lateran

47 Vgl. Kaegi 311; Laehr 127 f.
48 II Bucolicum Carmen, ed. A. Avena (Padova 1906) 124 u. 219; vgl. dazu

auch E. Ewig 35 der berichtet, daß schon Elipondus von Toledo Konstantin in die
Hölle versetzt hat; zitiert von Kaegi 311 f. n. 29.



Konstantin und die «Konstantinische Ära» 17

steigt, in der nach der Legende Konstantin mit der Taufe Heilung
vom Aussatz gefunden hatte 49, so «soll damit das 'si fece greco' wieder

rückgängig gemacht und Konstantin als römische Autorität in Erinnerung

gebracht werden» 50. Der Tribun will in seiner Nachfolge die
Souveränität des römischen Volkes wieder herstellen und dieses aus den Fesseln

der Barbaren befreien.
Die Kritik an der Schenkung und an deren Berechtigung läßt das

Andenken Konstantins, zumindest in der Gestalt, die es in der Silvester-

Legende angenommen hatte, im allgemeinen unangetastet. Aber die

Diskussion war erwacht, und von der konziliaristischen und antikurialen
Haltung des Basler Konzils bestimmt, erweist Nikolaus von Kues das

Constitutum Constantini als Fälschung. Ihm folgen in der philologischhistorischen

Kritik mit eigenen schlagkräftigen Argumenten Lorenzo

Valla, Enea Silvio Piccolomini und Reginald Pecock 50 a.

Vallas Schrift wurde in der Ausgabe und Übersetzung Ulrichs von
Hutten von großer Bedeutung für die Reformatoren. Sein Nachweis der

Fälschung war mitbestimmend für Martin Luthers Anklage gegen das

Papsttum, die darin gipfelt, daß in Rom der Antichrist regiere. «Aber
das Bild Konstantins blieb auch in Luthers Geist in unangetasteter
Ehrwürdigkeit bestehen. Die Erinnerung an ihn erhält durch die
Reformation sogar einen neuen Glanz, denn jene uralte Einheit von irdischer
und himmlischer Bürgerschaft, von Kirche und Staat, die Konstantin
begründet hatte, erstand durch Luther und trotz ihm in neuer, moderner
Form im protestantischen Landeskirchentum deutscher Prägung und in
seinem Summus episcopus, dem Fürsten» 51.

Werner Kaegi weist darauf hin, daß dem Reformator Luther Kaiser
Karl V. als neuer Konstantin erschienen sein mag, als er im Sommer
1520 in seiner Schrift «An den christlichen Adel deutscher Nation über
des christlichen Standes Besserung» das Programm für ein künftiges
Reform-Konzil aufstellte. Denn wie in Nicaea sollte der Kaiser das

Konzil einberufen, schützen und vielleicht präsidieren. «Auch das

berumptiste Concilium Nicenum hat der Bischof zu Rom noch beruhen

49 Vgl. P. Piur, Cola di Rienzo. Darstellung seines Lebens und seines Geistes
(Wien 1931) 105 fi.

50 Kaegi 312.
so a Vgl. G. Laehr, Die Konstantmische Schenkung in der abendländischen

Literatur des ausgehenden Mittelalters, in: Quell, u. Forsch, aus ital. Anl. u. Bibl.
23 (1931/32) 151 fi.

51 Kaegi 314.

2



18 Konstantin und die «Konstantinische Ära»

noch bestetigt, sondern der Keysser Constantinus unnd nach yhm viel
ander keysser desselben gleichen than, das doch die allerchristlichsten

gewesen sein» 52. Die Leitung der Kirche durch den Landesfürsten, die
dann in den lutherischen Territorien den neuen Typ bestimmte, fand im
konstantinischen Vorbild Rechtfertigung und Symbol53.

Doch wie im Mittelalter zu Walthers Zeit klingt auch jetzt wieder
der Wehruf des Engels in den Lüften über das Gift, das in die Kirche
geflossen sei. Die Kritik, die z. B. Sebastian Franck erhebt, kommt
«vom linken Flügel der Reformation», dem Kreis der Täufer und Spiri-
tualisten, die den Reformatoren vorwarfen, den Grundsatz der Innerlichkeit

und Freiheit des Glaubens, der am Anfang des Protestantismus

gestanden hätte, aufgegeben und weltliche und kirchliche Dinge, Staat
und Kirche erneut miteinander vermischt zu haben 54. Jetzt ist es nicht
mehr die Ausstattung der Kirche mit weltlichen Gütern, die den Engel
zu seinem Wehruf im Geiste der Täufer drängt, sondern die

Fragwürdigkeit des Christentums des Kaisers: «Als nun Constantinus getaufft
ist worden, sagen etlich, sey ein stim in lüfften gehört worden: <Ein

gifft oder pestilentz ist gfallen in die kirchen>, welch etlich auszlegen
und dahin deuten als sey ym in seiner bekörung nit ernst gewesen» 55.

Hier wird nicht mehr an einem einzelnen Regierungsakt wie der Donatio
Kritik geübt, ob sie nun als echt oder unecht angesehen wird, sondern
der Angriff richtet sich gegen den Kaiser selbst, jedenfalls gegen das

Bild, das die Silvester-Legende geschaffen hat. Die Stelle bei Franck
läßt die Vermutung deutlich werden, Bekehrung und Taufe Konstantins
seien wohlberechnete politische Akte gewesen. «Damit ist das Heiligenbild

Konstantins in seinem Wesen getroffen»56.
Aber die bei Franck sich meldende Kritik dringt nicht durch. Erst

die Aufklärung zerstört das erbauliche Bild des frommen Kaisers, in
dem sie gegen die christliche Konstantinslegende auf die heidnische

zurückgreift, die bei Zosimus und Kaiser Julian ihren Ursprung hat.
Nach dieser hatte Konstantin «durch seine Verwandtenmorde so viel

52 Luthers Werke in Auswahl. Unter Mitwirkung von A. Leitzmann hg.
v. O. Clemen I (1912) 372, zitiert bei Kaegi 314 n. 34; vgl. E. Iserloh in: Handbuch
der Kirchengeschichte, hg. v. H. Jedin, IY (Freiburg - Basel - Wien 1967) 69 f.

53 Kaegi 315.
54 Vgl. Iserloh 196 f.
55 Sebastian Franck, Chronica, Zeitbuch und Geschichtsbibel (Straßburg 1531)

150 a ff.; vgl. K. Räber, Studien zur Geschichtsbibel Sebastian Francks (Basel
1952), zitiert bei Kaegi 315.

36 Kaegi 316.



Konstantin und die «Konstantinische Ära 19

Blutschuld auf sich geladen, daß keine heidnische Religion ihn mehr
habe entsühnen wollen. So sei ihm nur der Sprung in den Abgrund des

Christentums, dessen Priester gerne verziehen, übriggeblieben» 57.

Voltaire verurteilt den Kaiser mit harten Vorwürfen und beschuldigt ihn,
der Barbarei die Tore geöffnet zu haben 5S.

Mit Edward Gibbon setzt dann jedoch die wissenschaftliche
Forschung ein, die in zunehmendem Maße Konstantin und seinem Werk
wieder gerechter wird 59. Gibbon allerdings und Jacob Burckhardt 60

sehen in der Bekehrung Konstantins politischen Opportunismus,
berechnende Taktik ohne einen religiösen Antrieb. So betrachtet, erscheint
das Handeln Konstantins als ein Meisterstück kaiserlicher Diplomatie,
«als ein Herumwerfen des Staatssteuers», eben als eine richtige Wende,
die die Kirche mit der Preisgabe ihrer bisherigen Überzeugung
beantwortet habe 61. Die Quellen über Konstantin, denen sich seither die

Forschung zuwandte, zeigen dagegen, wie wir im ersten Teil unserer
Überlegungen sahen, ein « anderes und differenzierteres Bild der geschichtlichen

Wirklichkeit» und erlauben den Schluß, daß sich Konstantin
«aus innerer Überzeugung» dem Christentum zugewendet hat 62.

Brechen wir hier ab und kehren wir nach dieser Betrachtung des

Verhältnisses Kaiser Konstantins zur Kirche und der Antwort der Kirche

darauf sowie der Wertung seiner Person und seines Werkes durch
das Mittelalter und die Reformation nochmals zum Ausgangspunkt der

Beurteilung der «konstantinischen Wende» zurück. Kann man von einer
mehr als sechzehn Jahrhunderte dauernden Fehlentwicklung des

«konstantinischen Modells» der «Machtkirche» im Westen sprechen? Die
Vertreter dieser Ansicht übersehen den unermüdlichen und für das

Abendland letztlich doch «siegreichen Kampf der Kirche um die Freiheit
ihrer Sendung in die Welt», der sie aber nicht hinderte, die Rechte des

57 Kaegi 317; vgl. J. Vogt, Kaiser Julian über seinen Oheim Constantin den
Großen, in: Historia IV, 1 (1955) 339-352; K. Aland 594 f.

58 Œuvres complètes de Voltaire, de l'imprimerie de la Société Littéraire
Typographique XXXIX, 107 ff.; bei Kaegi 318 f.

59 E. Gibbon, The History of the Decline and Fall of the Roman Empire, ed.

by J. B. Bury II, (London 19013) bes. 202 ff. u. 288 ff.
60 J. Burckhardt, Die Zeit Constantins des Großen. Große illustrierte Phai-

don-Ausgabe (Wien o. J.) 250 ff.
61 Vgl. Stockmeier, Konstantinische Wende 4 ff.
62 K. Aland 600; vgl. dazu J.Vogt, Die Bekehrung Constantins, in: Relazioni

X Congresso internazionale delle scienze storiche 6 (Roma 1955) 733-779.



20 Konstantin und die «Konstantinische Ära

Staates in einer Weite anzuerkennen, daß sie uns nahezu in Erstaunen
versetzt. Man könnte Beispiele genug dafür anführen, daß es in der
Kirche auch nach dem ersten christlichen Kaiser immer so etwas wie
eine «antikonstantinische Wende» gab. «Gewiß, es gab Mächte und Ideen
in der Kirche, die zur gewaltsamen Sachsenbekehrung, zu den Stedingern
und zur Missionierung der Heiden mit dem ritterlichen Schwert führten.
Aber darf man darüber die wahrhaft christlichen Grundsätze eines

Ambrosius über die Heidenmission vergessen oder die biblisch lautere
angelsächsische Missionspolitik Gregors des Großen oder den Heroismus
der siedelnden Zisterzienser, der Franziskaner in Marokko und China»,
der späteren Missionsorden bis auf unsere Zeit? 63

Ob man das «konstantinische Zeitalter» wegen kirchlichen Anspruchs
auf Macht in der Welt oder «wegen einer obersten Weisungsbefugnis in
Sachen des Naturrechts» verurteilt, immer geht es hier um eine einseitige
oder zumindest um eine unausgeglichene Erfassung der geschichtlichen
Wesensstruktur der Kirche. «Innerweltliche Immanenz und eschatolo-

gische Transzendenz werden in ihr immer da sein müssen und werden
immer in der Spannung des Ausgleichs stehen»64. «Wenn man einen
dieser Aspekte außer acht läßt», erklärte Kardinal Suhard von Paris im
Jahre 1947 in einem Hirtenbrief, «zerstört man die Kirche. Ohne sichtbare

Organisation, ohne Einrichtungen, Hierarchie, Sakramente gibt es

keine Fleischwerdung Christi auf Erden, die Kirche ist dann kein Leib
mehr. Wenn man jedoch umgekehrt bei der juridischen Organisation
halt macht und über das äußerlich Sichtbare nicht hinausgeht, so heißt
das, den Leib Christi durch einen Leichnam ersetzen» 65.

Ohne den vielen in der Kirche, die sich allzu beruhigt und
unbekümmert auf dieser Welt eingerichtet haben, eine Ausrede zu bieten,
können wir mit Hugo Rahner sagen: «Die Kirche muß immer so sein

wie sie bis jetzt geworden ist und also gerade heute ist. Aber das

«unwandelbare Wesen der Kirche, wie es sich in den Schriften der Apostel
und Evangelisten bezeugt) (um noch ein Wort Giloths zu gebrauchen),
muß auch erkannt und geliebt werden können in seiner je gegenwärtigen
Gestalt. Sonst endet die Theologie der Kirchengeschichte und unsere
Liebe zur sichtbaren Kirche doch letztlich in einem ungeschicht-

63 Rahner 423.
64 Rahner 425.
65 Aufstieg oder Niedergang der Kirche? Hirtenbrief vom 11. Februar 1947,

Deutsche Ausg. 3, Dokumente 1 (Oflenburg o. J.) 30, zit. bei Rahner 425.



Konstantin und die « Konstantinische Ära » 21

liehen Esoterismus. Man kann das Licht Christi nicht nur im Zurück-
blenden in die frühchristliche Kirche finden. Das Wort ist Fleisch
geworden. Es ist immer gegenwärtig und zukünftig zumal. Auch im Fleisch
seiner Kirche, das noch Makel und Runzel trägt» 66.

Aufs Ganze gesehen waren die mehr als eineinhalbtausend Jahre
seit Konstantin kein Irrweg der Kirche. Gerade, wenn sie sich treu
blieb, mußte sie den Ruf hören, der sie in die Weite der Welt rief, auf
einen anscheinend leichteren, in mancher Hinsicht aber soviel schwereren

Weg. Sie hat ihn freudigen Herzens betreten - wie sollte sie anders? -
und ist ihn gegangen unter Fallen und Aufstehen, bisweilen allzu sicher,

wenn er eben und glatt verlief, bisweilen seine Mühsal und Gefahr

beklagend. Sie trug Bürden von Besitz und Ehren, nicht immer der

Verantwortung bewußt, die sie sich damit auflud. Gewiß konnte sie

vor ihrem eigenen Gewissen nicht immer bestehen, in konstantinischer
Zeit so wenig wie vorher und heute. Aber um dessentwillen, der sie

leitete, behält auch dieses Stück ihres Weges sein Recht und seinen Sinn.

66 Rahner 427.


	Konstantin und die "Konstantinische Ära"

