Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 16 (1969)

Heft: 1

Artikel: Konstantin und die "Konstantinische Ara"
Autor: Schmidinger, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760424

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760424
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HEINRICH SCHMIDINGER

Konstantin und die « Konstantinische Ara» *

Welt und Kirche stehen in einer Stunde tiefgreifender Verdnde-
rungen: Wer wollte dies bei aller gebotenen Zuriickhaltung gegeniiber so
allgemeinen Redensarten leugnen? Manche sagen, die Christenheit
stiinde am Ende des sogenannten «Konstantinischen Zeitalters». Die
Diskussion iiber die dieses Zeitalter herbeifiihrende «Konstantinische
Wende» hat geradezu einen schlagwortartigen Charakter angenommen 2.
In der Regel ist man sich dariiber einig, daB8 das neue Verhéiltnis der
romischen Staatsgewalt zur christlichen Kirche, das Konstantin her-
beifiihrte, von weltgeschichtlicher Bedeutung war. Unterschiede be-
stehen in der Beurteilung der Tragweite dieses Ereignisses fiir das
Christentum, «je nach dem weltanschaulichen Standort oder dem Kir-
chenbegriff dessen, der eine Wertung versucht» 2 Manche sagen mit
R. Hernegger, die Kirche habe mit ihrer zunehmenden Hellenisierung
und schlieBlich ihrem Erliegen der « Konstantinischen Versuchung» einen
«Stindenfally begangen, der keine Episode geblieben ist, sondern sich
zu einem neuen geschichtlichen Weg verhdrtet hat und «vom Geist
des Evangeliums immer weiter fortfithren sollte ... bis zur Gegenwart» 3.
Die -einen sehen darin die Begriindung der Abhingigkeit der Kirche
vom Staat, andere den ersten Schritt zur Machtkirche, die ihre Stellung

* Die vorliegenden Ausfithrungen geben im wesentlichen den Inhalt eines Vor-
trags wieder, der am 18. November 1966 vor der Schweizerischen Theologischen
Gesellschaft in Bern gehalten wurde.

1 Vgl. K. Baus, Von der Urgemeinde zur frithchristlichen GroB3kirche (=Hand-
buch der Kirchengeschichte, hg. v. H. Jedin, Freiburg—Basel-Wien 1963) 472 ff.

2 Baus 476.

3 R. HERNEGGER, Macht ohne Auftrag. Die Entstehung der Staats- und Volks-
kirche (Olten 1963) passim, vgl. P. StockMEIER, Konstantinische Wende und kir-
chengeschichtliche Kontinuitdt, in Hist. Jahrb. 82 (1963) 1 ff.



4 Konstantin und die « Konstantinische Ara»

mit betrichtlichen Mitteln sichert und die Beherrschung der ihr wesens-
fremden profanen Kulturgebiete erstrebt “.

Fiir alle, ob sie diese Deutung verteidigen oder bekédmpfen, ist der
Ausgangspunkt Kaiser Konstantin. Wie verschieden er auch in seinem
Verhiltnis zum christlichen Glauben beurteilt werden mag, daran, daf
Konstantin romisch dachte, auch der Religion und dem Christentum
gegeniiber, ist nicht zu riitteln 5. Als religio licita gehorte das Chri-
stentum zum ius publicum und damit zur Kompetenz des Kaisers. Wir
Westeuropder denken — wie H. Berkhof betont hat — bewuBt oder
unbewult von christlichen Traditionen getragen, beim Wort Religion
zunidchst an einen Glauben, an etwas Innerliches, an ein personliches
Verhiltnis des Menschen zu Gott 6. Mit diesem Begriff 146t sich bei
der romischen Religion wenig anfangen. Die Religion der Rémer hat
fast keine personlichen und individuellen Elemente. Sie ist nicht Sache
des Einzelnen, sondern der Gemeinschaft, ist eine Staatsfunktion. Des-
halb ist Religion eine Pflicht ersten Ranges fiir jeden Biirger, ohne
Riicksicht auf dessen persénliche Uberzeugung. Die Erfiillung dieser
kultischen Staatspflichten hat eine doppelte Bedeutung: sie soll die
Gunst der Gotter erwerben und durch den gemeinsamen Kult das Reich
zu einer Einheit zusammenfassen, die den Staat stark macht gegen
jeden Angriff und gegen jede Unterhohlung 7.

Das ist auch weiterhin die durch Aussagen des Kaisers selbst belegte
Auffassung Konstantins, nachdem er einmal davon iiberzeugt ist, daf3
nicht die alten Staatsgétter, sondern der Gott der Christen der wahre
Gott ist, der iiber Lohn und Strafe verfiigt. Was fiir Konstantin die
Religion und speziell das Christentum wichtig macht, sind nicht die
dogmatischen Lehrsdtze, sondern eine Kult- und Gebetsgemeinschaft,
deren einheitliches Beten und Opfern die Reichseinheit garantiert und
den Schutz des hochsten Wesens — do ut des — sozusagen erzwingt 2.

*+ Vgl. J. HALLER, Das Papsttum, Idee und Wirklichkeit, I (Urach u. Stutt-
gart 1950%) 49 fi.

5 Vgl. Literaturangaben zu dieser Frage bei K. ALAND, Die religiose Haltung
Kaiser Konstantins, in: Studia Patristica, vol. I (= Texte und Untersuchungen zur
Geschichte der altchristlichen Literatur 63 = V. Reihe, Bd. 8, Berlin 1957) 549 f.
dazu auch noch L. VoeELKL, Der Kaiser Konstantin: Annalen einer Zeitenwende,
Miinchen 1957.

6 H. BErkHOF, Kirche und Kaiser. Eine Untersuchung der byzantinischen
und theokratischen Staatsauffassung im vierten Jahrhundert. Aus dem Hollin-
dischen iibersetzt von G. W. Locher (Ziirich 1947) 14.

7 BERKHOF 15.

8 Vgl. BERKHOF 54 ff.



Konstantin und die « Konstantinische Ara» 5

Es ist das, was H. Dorries die «Staatsndhe» der Religion nennt oder das
«Regentenverstdndnis des Religiosen» °.

Die Uneinigkeit einer so verstandenen christlichen Religion ge-
fahrdet die Einheit des Kultes und damit indirekt die Einheit des
Reiches. Sobald Konstantin feststellen mufl, daB3 eine solche Uneinig-
keit durch dogmatische Differenzen entstehen kann — was dem rdémi-
schen religidsen Denken an sich eher fernlag —, interessiert er sich auch
fiir solche Unterschiede der Lehre. Dazu wird er sehr bald, fast schon
beim ersten Bekanntwerden mit dem Christentum, veranlafit. Es geht
ihm dabei dann — grob gesagt — nicht so sehr darum, die Richtigkeit
einer dogmatischen Lehrmeinung herausstellen zu lassen, sondern um
den Versuch, moglichst rasch die Mehrheit auf eine dieser Sonder-
meinungen festzulegen, die dann eben zur lex, zum nomos, wird, wihrend
die Andersdenkenden ipso facto zu Reichsfeinden gestempelt werden.
Konstantin vermeidet zunidchst eine Einmischung in innere kirchliche
Angelegenheiten, greift aber dann aus dem angefithrten Grund zuerst
in die donatistischen und darauf in die arianischen Streitigkeiten ein.
Ist die Kirche selbst nicht imstande, die Einheit in der pflichtgemiBen
Gottesverehrung herzustellen, so muBl der Kaiser als Gottes Werkzeug
eingreifen. Mit der Einheit in der Kirche und im Kult steht und fallt
ja sein ganzes Lebenswerk, zu dem nach seiner Uberzeugung Gott ihn
erwahlt hat.

Als Mittel fiir eine solche Vereinheitlichung der Lehrmeinungen
und damit der wahren Gottesverehrung boten sich die Synoden an.,
Abgesehen von dem moglichen Beispiel des sogenannten Apostel-
konzils (Apg. 15. 6-29), verdanken derartige kirchliche Versammlungen
ihren Ursprung wohl einfach dem Bediirfnis der Bischofe, {iber ge-
meinsame Anliegen zu beraten und zu beschlieBen. DaB3 fiir die Aus-
bildung der Synode, die im 3. Jh: bereits zu einer stindigen Einrichtung
geworden ist, auch die Provinziallandtage von Bedeutung waren, steht
damit nicht im Widerspruch. Wie man aus den Akten des Donatisten-
streites, besonders aus dem Brief an Papst Miltiades wohl schlieBen
darf 19, versteht Konstantin die Synode zunichst als auBerordentlichen
Gerichtshof. Der Natur der Materie entsprechend waren die Richter

9 H. DS6rrIES, Das Selbstzeugnis Kaiser Konstantins (Abh. d. Akademie
d. Wiss. in Gottingen, Phil.-Hist. Kl., Dritte Folge Nr. 34, Goéttingen 1954) 259.

10 Eusebius, Kirchengeschichte V, 18-20, ed. E. Schwartz, Die christl. Schrift-
steller der ersten drei Jahrhunderte, Eusebius1I, 2 (Leipzig 1908) 887{.; vgl. D6RRIES
20 £



6 Konstantin und die « Konstantinische Ara»

Bischofe, die vom Kaiser berufen werden, dem natiirlich auch die
Bestdtigung des Urteils zukommt. Wie die Bischéfe selbst ihre Aufgabe
und ihre Tatigkeit verstanden haben mogen, ist fiir diese Auffassung
zunichst nicht von Bedeutung.

Nach den Erfahrungen im Westen empfahl sich diese Methode auch
fiir den groBen arianischen Streit iiber die Wesensgleichheit des Sohnes
mit dem Vater und damit die Gottheit Christi und fiithrte zur Synode
von Nicaea. Konstantin 1idt die Bischofe ein, die wie hohe kaiserliche
Beamte den cursus publicus beniitzen. Die auf der Synode Exkommuni-
zierten — dies ist das richterliche Synodalurteil quoad personas — werden
vom Kaiser verbannt. Der Kaiser fithrt also das Urteil aus. Der Kaiser
publiziert auch die Beschliisse des Konzils als Reichsgesetz. Es ist
typisch, daB im Kaiserbrief an die Gemeinden nach dem Konzil von
dogmatischen Dingen kaum die Rede ist, dagegen von der kultischen
Frage des Osterfesttermins, die hier fast als Hauptgegenstand der Tages-
ordnung erscheint 1. Es ging dem Kaiser weniger um die dogmatische
Formulierung als solche als um die Einheit. So ist es nicht verwunder-
lich, daB er in dem Augenblick, da der Eifer der strengen Nizédner die
Einheit zu stéren drohte und diese Nizdner sich als eine Minderheit
herausstellten, die Nizdner, vor allem Athanasius von Alexandrien, be-
kampfte, als hitte das Nicaenum gar nicht stattgefunden. Es geht dem
Kaiser eben um die «Staatsnidhe» der Religion, um den Kult, fiir den
es zweitrangig ist, was man sich dabei denkt. Wie im rémischen Reich
zuerst die heidnische Religion, so wird jetzt die christliche vom Staat
in den Dienst seiner Selbstbehauptung gestellt. Auch jetzt geht es dem
Staat wieder um das «do ut des», um die Erringung der Gunst des
Himmels und um die Stirkung der Reichseinheit durch eine gemeinsame,
gesetzlich festgelegte Ideologie. Damit tritt die christliche Religion an
die Stelle der alten Staatsreligion und muBte, ob sie wollte oder nicht,
den Charakter dieser Staatsreligion annehmen. Sie wurde eine Funktion
des Staatslebens und lief damit Gefahr, daB ihr Glaube in vielen Fillen
in einen duBerlichen, allgemein verpflichtenden Kultakt entarten konn-
te. DaB fiir Konstantin nicht nur die Staatsraison, sondern auch das
theokratische BewuBtsein eine Rolle gespielt hat, sei dabei nicht
ausgeschlossen 2,

11 Eusebius, Vita Constantini III, 17, ed. A. Heikel, Die christl. Schriftsteller
der ersten drei Jahrhunderte, Eusebius I (Leipzig 1902) 84 f.
12 Vgl. DORRIES 241 ff.



Konstantin und die « Konstantinische Ara» 7

Die Kirche ist mit dieser Auffassung einverstanden und nimmt
die ihr zugedachte Stellung an. Beide Parteien, Nizéiner wie Antinizéner,
suchen Hilfe, Schutz und Entscheidung des Kaisers. Man stand so unter
dem Eindruck der Wendung von 313 und war so fest davon iiberzeugt,
Konstantin sei der gottgesandte Retter der Kirche, daB es als Torheit
empfunden worden wire, diesem Retter das Recht abzusprechen, die
Kirche von ihren inneren Konflikten zu befreien. Die Athanasianer
wandten sich 335 an einen hohen Beamten mit der Bitte, die Anklagen
gegen sie vor den Kaiser zu bringen, der dariiber entscheiden mdge.
Als im gleichen Jahr eine Synode in Tyros Athanasius absetzte, appel-
lierte dieser nicht an eine hohere kirchliche Instanz oder an eine andere
Synode, sondern eilte nach Konstantinopel und nétigte dem Kaiser eine
Audienz ab 3.

Ist es verwunderlich, daB sich die Christen nach den Jahren schwerer
innerer und HuBerer Belastung, vor allem in den Ostlichen Reichs-
gebieten, in einem geradezu «bedenkenlosen Enthusiasmus» dem «Kaiser
ihres Glaubens» zuwandten? Kann man von den damaligen Bischofen
erwarten, daB sie bei der theokratischen Wertung des christlichen Kaisers
die Gefihrdung sahen, die mit dem neuen Verhidltnis zwischen Staat
und Kirche, das sich nun anbahnte, gegeben war *? Standen nicht dem
Verlust des Ausleseprinzips der Verfolgungszeit und der Gefdhrdung der
Kirche durch staatliche Bevormundung gewaltige positive Méglichkeiten
gegeniiber, wie die Freiheit, sich 'ungehemmt dem Ausbau des inner-
kirchlichen Lebens und der Erfiillung des missionarischen Auftrags zu
widmen, die Moglichkeit, die Aufgabe einer Verchristlichung der pro-
fanen Kultur und des 6ffentlichen Lebens in Angriff zu nehmen und ein
eigenes, vom Christentum geprigtes Geistesleben zu entwickeln? Gewil,
die groBe Gelegenheit ist die groBe Versuchung. Aber war es darum
der Kirche erlaubt, zu entsagen, in die Wiiste oder in die Katakomben
auszuweichen? Sie wiirde sich aufgegeben haben, hitte sie selbstgentig-
sam vor dem Tor, das sich ihr erschloB, anhalten wollen.

Wir diirfen auch nicht vergessen: nicht nur Konstantin, auch die
Christen seiner Zeit dachten «antik», d.h. sahen in der Religion eine
Sache des ius publicum. «Die Vorstellung von einem religios notwendig
neutralen Staat gegeniiber einer pluralistischen Gesellschaft ist fiir den

13 Eusebius, Vita Constantini IV, 42, ed. A. Heikel, a. a. O. 134 f. und Atha-
nasius, Werke II: Die Apologien, ed. H.-G. Opitz (Berlin und Leipzig 1935) 86,
2-12; vgl. D6RrRrIES 114 ff. u. 119 ff.

14 Vgl. Baus 477 {.



8 Konstantin und die « Konstantinische Ara»

Beginn des 4. Jahrhunderts anachronistisch» 15, Es ist eine iibertreibende
Verzeichnung des wahren Bildes, wenn man der nachkonstantinischen
«Machtkirche» die reine, noch biblisch denkende, Mirtyrer zeugende
Kirche gegeniiberstellt. Abgesehen davon, daB man in neuester Zeit
viel zuriickhaltender geworden ist mit der Rede von den «jahrhunderte-
langen Verfolgungen», kommt es zur staatsgesetzlichen Verfolgung von
Decius an bis zum Toleranzedikt des Galerius gerade deshalb, weil die
Kirche im 3. Jahrhundert solche Macht und solchen Einflul gewonnen
hatte, daB fiir das Imperium nur mehr zur Entscheidung stand, sie
auf Leben und Tod zu verfolgen oder so ins staatliche Leben einzu-
beziehen, wie es der Haltung der Kirche entsprach *6.

Die Urkirche war immer bereit, im Staat die gottgesetzte Autoritdt
zu sehen. Wie H. Rahner gegeniiber P. Giloth 7 betont, ist sich «die
Kirche der Urzeit auch im vorkonstantinischen Imperium nie als kleine
Herde der Jenseitigen vorgekommen, Sosehr sie in jedem Augenblick
ihrer Existenz um ihre eschatologische Transzendenz wuBte und bereit
war, dafiir blutiges Zeugnis abzulegen, sosehr war sie sich auch — von
der Verfolgung nur eben behindert — ihrer innerweltlichen Stellung
bewuBt» 18,

Immer wieder mahnen die Apologeten des 2. Jahrhunderts den Staat
an seine Pflicht, die wahre Religion zu schiitzen %, und Origenes traumt
von einem christlichen Imperium, das der Welt den Frieden sichert %.
Immer machtvoller tritt im 3. Jahrhundert die Kirche mit ihrer hierar-
chischen Regierungsgewalt der weltlichen Macht gegeniiber. Die staats-
politische Korrespondenz der Kaiser Gallienus (260) und Aurelianus
(271) mit den katholischen Bischofen von Alexandria und Antiochia
«bedeutet Anerkennung der organisierten Kirche als eines Faktors im
Offentlichen Leben, dessen Existenz man nicht mehr ignorieren konn-

15 Baus 477 1.

16 Vgl. H. RaAENER, Konstantinische Wende? Eine Reflexion iiber Kirchen-
geschichte und Kirchenzukunft, in: Stimmen der Zeit 167 (1960/61) 421; neuge-
druckt in: H. Rahner, Abendland, Reden und Aufsitze (Freiburg — Basel — Wien)
186-198.

17 P. GrrotH, Kirche an der Schwelle der Zukunft, in: Hochland 53 (1960/61)
97-106.

18 RAHNER421.

19 Vgl. SToCcKMEIER 14 f.; RAHNER 421.

20 Qrigines, Adversus Celsum VIII, 63-70, ed. P. Koetschau, Origines Werke I1
(Leipzig 1899) 280-287; vgl. andere Beispiele bei STOCKMEIER 16 f. und RAHNER 421;
vgl. ders., Kirche und Staat im frithen Christentum (Munchen 1961) 35 ff., 69 {.



Konstantin und die « Konstantinische Ara» 9

te» 2., Die Verfolgung hat den Christen zwar schwere Verluste beige-
bracht, aber die Organisation der Kirche nicht erschiittert. Ja das
Christentum hat in der Zeit vor der «konstantinischen Wende» nicht
nur «seiner Glaubenslehre Elemente der antiken Philosophie zugefiihrt,
sondern auch seiner Organisation Lebensformen der staatlichen Umwelt
dienstbar gemacht» und wurde beinahe «zu einem Staat im Staate» 2%

Die grundsitzliche Neigung der Kirche zu einer «konstantinischen
Wende» reicht also viel weiter zuriick, ja «gehort in den Ursprung der
christlichen Staatslehre» (Rémer 13, 1-7) . Daher ist auch die von
Konstantin herbeigefithrte Verbindung des Christentums mit der rémi-
schen Staatsgewalt viel niichterner zu beurteilen, kommt ihr nicht die
umstiirzende und epochemachende Bedeutung zu, die man ihr vielfach
zuschreiben will. Wenn schon Tertullian den Satz prigen konnte «Der
Kaiser gehort eher uns, denn er ist von unserem Gott eingesetzt» 24,
dann «ist die Wuarzel der konstantinischen Wende in der grundsitz-
lichen Bereitschaft der Kirche zu suchen, mit dem Staat zusammen-
zuarbeiten in der Anerkennung auch der staatlichen Gottgewolltheit
und damit der staatlichen Pflicht zum Schutz und zur Forderung der
Kirche — wenngleich unter Wahrung der Freiheit des Staates vor kirch-
licher Ingerenz und der Freiheit der Kirche vor fromm getarnter Be-
herrschung durch Staatspolitik» 25. Auf diesem Hintergrund erscheint
das religionspolitische Programm Konstantins mehr als Erfiillung denn
als Wende. Freilich ist dabei zuzugeben und nicht zu iibersehen, daf
die Trennungslinie zwischen Staat und Kirche nun sehr diinn wird und
standig der Gefahr eines Durchbruchs ausgesetzt ist.

Wenn man von einer «Katastrophe» spricht, die sich mit der
«konstantinischen Wende» ereignet hat, so liegt der «Siindenfall» nicht
darin, daf die Kirche mit der Welt in innigste Beriihrung kam, sondern
wie sie es getan hat. Er ist darin zu sehen, daB sie den «Kniefall vor
dem Kaiser tat», sich in weltlichen Reichtum, in weltliche Macht und
Wiirde kleiden lieB, im Kreuz vor allem das Zeichen eines weltlichen
Sieges sah und — in furchtbarer Verblendung — als die eben Verfolgte

21 E. CASPAR, Geschichte des Papsttums I (Tiibingen 1930) 84 f.

22 J.Vogt, Constantinus der GroBe, in: Reallexikon f. Antike u. Christen-
tum III (Stuttgart 1957) 310 1.

23 RAHNER 422; vgl. VOELKL 54.

24 Tertullian, Apologeticum 31, 1, ed. H. Hoppe, Corpus Script. Eccl. Lat.
69/I (1939) 82 u. E. Dekkers, Corpus Christianorum I (1954) 143.

25 RAHNER 422.



10 Konstantin und die « Konstantinische Ara»

ihrerseits zur Verfolgung tiberging, gestiitzt auf das weltliche Schwert
die Ketzer verfolgte, manchmal weit intoleranter wurde, als man mit
ihr selbst verfahren war, durch ihren Pakt mit der weltlichen Herrscher-
macht in eine Abhingigkeit geriet, deren bdse Folgen sie alsbald selbst
erfuhr, die aber aufzugeben sie nicht mehr willens war angesichts der
weltlichen Positionen, die sie bezogen hatte und in denen sie sich
wohlfiihlte.

Doch kehren wir zum Kaiser zuriick. Die Kirche akzeptierte das
Selbstverstidndnis kaiserlicher Macht in Kirchensachen, sagten wir. Dem
steht gegentiber, daBl Konstantin und seine Nachfolger auch eine gewisse
Eigenstdndigkeit der Kirche anerkennen, vor allem auf dem Gebiet der
Lehre. Und wo immer sich die Kaiser als Christen fithlen, kénnen sie
gar nicht anders, als einen Bezirk anzuerkennen, wo sie der Kirche
unterworfen sind: das priesterliche Pneuma, das ihnen nicht gegeben ist.

Der Kaiser steht in und tiber der Kirche, woraus sich eine gewisse
Zwiespaltigkeit des kaiserlichen Selbstverstdndnisses als Herr der Kirche
ergibt. Die Kaiser bevorzugen es, ihre Herrschaft iiber die Kirche mit
Hilfe der kirchlichen Institutionen auszuiiben und verzichten auf dieses
Mittel nur dann, wenn sie keine andere Moglichkeit sehen. Die Kirche
ihrerseits hat gegen diese Kaiserherrschaft so gut wie nie etwas einzu-
wenden, solange sich der Kaiser ihrer Organe bedient, und setzt mit
ithrem Widerstand erst dann ein, wenn entweder diese Organe prinzipiell
iibergangen werden, oder wenn sich der Kaiser als Héretiker auBerhalb
der Kirche stellt. Hier lebte und wirkte als verborgene Widerstands-
kraft auch im Machtbereich des spdtromischen bzw. byzantinischen
Autokrators der dualistische Gedanke, wie er im Evangelium grund-
gelegt war und die Auffassung der Christen in der vorkonstantinischen
Periode beherrscht hatte. An der Festlegung dieses Verhiltnisses von
Staat und Kirche hat sich in Byzanz, dem Rdmischen Reich im Mittel-
alter, nichts Entscheidendes mehr geidndert, solange es ein Byzantini-
sches Reich gab %.

In Byzanz, dessen System fiir die dstlichen Kirchen, vor allem auch
fiir RuBland maBgebend wurde, gibt es keinen Sektor des kirchlichen
Lebens, in dem der Kaiser nicht das letzte Wort hat, weil die Kirche
so in den Staat eingegliedert ist, daB3 sie ein Teil des Staates und seiner

26 Vgl. H.-G. Beck, Kirche und theologische Literatur im byzantinischen Reich
(= Byzantinisches Handbuch im Rahmen des Hdb. d. Altertumswissenschaft II, 1,
Miinchen 1959) 36 f.



Konstantin und die « Konstantinische Ara» 11

Einrichtung wird. «Im theologischen und staatlichen Denken der Byzan-
tiner sind Staat und Kirche keine getrennten oder auch nur trennbaren
Institutionen, sondern Erscheinungsweisen ein und derselben Christen-
heit, Erscheinungsweisen, die nicht ohne einander denkbar sind. So ist
die Idee einer Zweigewaltenlehre in Byzanz nicht denkbar. Wo Ansitze
dazu erscheinen, handelt es sich nicht um die Konkurrenz zweier per-
fekter Sozietdten, sondern um einen Verteilungsschliissel» 7. Der Kaiser
ist somit im Osten in die Hierarchie eingegliedert, und zwar als ihre
Spitze. L

Das Abendland beginnt seine Geschichte ebenfalls mit einem
politisch-religitsen Monismus, aber dieser hat zu einem guten Teil
andere Wurzeln als im Byzantinischen Reich. In Byzanz geht die Fiille
der Gewalt von Christus auf den Kaiser iiber, der als Gottes Stellvertreter
alle Bereiche des Imperium Christianum betreut. Im Abendland des
Frithmittelalters dagegen teilt sich die priesterlich-konigliche Gewalt
Christi und stellt sich in den beiden groBen Sozialordnungen des Regnum
und des Sacerdotium dar. Das ist nicht im Sinne eines wirklichen Dua-
lismus zu verstehen, denn Regnum und Sacerdotium sind ja nur die
integrierenden Bestandteile eines einzigen sozialen Kérpers, der ecclesia
universalis, aber doch im Sinne eines Neben- und Fiireinander. Daher
hat der weltliche Herrscher im Abendland nie eine so beherrschende
«monistische Stellung» erlangt wie der griechische Kaiser 28,

Das dualistische Element, das, wie bereits betont, auch in Byzanz
nicht ganz fehlte, war also in die Einheitskultur des jungen Abend-
landes viel tiefer eingesenkt. Die enge Verflechtung von Politischem
und Religiosem lieB es leicht zu einem Austausch und einer Angleichung
der Funktionen, einer imitatio, kommen: das Koénigtum nahm einen
priesterlichen, das Priestertum einen koniglichen Charakter an. Wenn
das Konigtum stark war, konnte es sich sogar zu einem Priesterkénigtum
entwickeln, das manche Parallelen zum byzantinischen Kaiser aufweist.
Es gab aber auch die entgegengesetzte Bewegung, die ihrem Priestertum
weltliche Herrschaft eintrug #. Je mehr das Abendland seine Kultur

27 Beck 1. c.; vgl. A. MicueL, Die Kaisermacht in der Ostkirche (843-1204),
in: Ostkirchliche Studien 2 (1953) 1-35, 89-109; 3 (1954) 1-28, 133-163.

28 Vgl. Fr. KEmpr, Die papstliche Gewalt in der mittelalterlichen Welt, in:
Saggi storici intorno al Papato (Miscellanea Historiae Pontificiae XXI, Roma 1959)
119 ff.; ders., Zur politischen Lehre der frith- und hochmittelalterlichen Kirche, in:
Zeitsch. f. Rechtsgeschichte, Kan. Abt. 47 (1961) 316 fi.

22 Vgl. P. E. ScaramM, Sacerdotium und Regnum im Austausch ihrer Vor-
rechte, in: Studi Gregoriani II (Roma 1947) 403 fi.



12 Konstantin und die « Konstantinische Ara»

entfaltete, desto stirker mufiten dann die allzu primitiv vereinten
Elemente seiner Kultur auseinandertreten. Damit wurde auch der zu-
grundeliegende Dualismus immer stidrker offenbar und stellte seit der
Reformzeit des 11. Jahrhunderts das Problem des Verhiltnisses von
Kirche und Staat mit einer fiir die weitere Zukunft geltenden Uner-
bittlichkeit heraus, wie sie in der so ganz anders angelegten Welt des
Byzantinischen Reiches undenkbar war und daher auch mit zum Schis-
ma mit dem Westen fithrte.

Wenden wir uns nach den Erérterungen iiber die Stellung Konstan-
tins und seiner Nachfolger zur Kirche im Osten und im Westen, sowie
iiber das Selbstverstindnis der christlichen Herrscher nun der Frage
zu: Wie sieht die Nachwelt, sehen das Mittelalter und die Reformation
Konstantin und wie beurteilen sie sein Werk?

Konstantin wird, wie Werner Kaegi sich ausdriickt, «in seinem
mittelalterlichen Nachleben zu mehr als einer groBen historischen Er-
innerung. Er wird zu einem bedeutungsschweren Symbol. Name und
Bild Konstantins symbolisieren fiir diese Jahrhunderte das Zusammen-
leben der christlichen und kirchlichen Gemeinschaft mit dem rémisch-
staatlichen Reich als eine einzige Gemeinde, eine civitas» 3. Es ist
nur natiirlich, da8 der Ruhm und das Andenken Konstantins mit dieser
Form des Zusammenlebens verkniipft sind und dessen Intensitdt wider-
spiegeln. Sobald daher die Einheit von Staat und Kirche im abend-
landischen Investiturstreit in Spannung gerdt, wird auch das Andenken
Konstantins diskutabel 3.

Lebt der erste christliche Herrscher im Osten als Heiliger, als
Isapostolos und Heilbringer fort, so erscheint er im Westen in der
Silvester-Legende als der Befreiung vom Aussatz suchende Kranke, dem
durch Vermittlung der Apostelfiirsten und ihres Nachfolgers, Papst
Silvester, Heilung und Heil geschenkt wird. Das Bemiithen um eine
Erhéhung des Papsttums dem michtigen Kaisertum gegeniiber soll der
Befreiung der Kirche aus der staatlichen Bevormundung dienen. Leo I.

30 W. Kaecr, Das Nachleben Constantins, in: Schweizerische Zeitschrift fiir
Geschichte 8 (1958) 300 £.; zum Ganzen vgl. auch E. Ewig, Das Bild Konstantins
des GroBen in den ersten Jahrhunderten des abendldndischen Mittelalters, in: Hist.
Jahrb. 75 (1956) 1-46; ferner D. MaFrFE1, La donazione di Costantino nei giuristi
medievali (Milano 1964).

31 Vgl. G. LAEHR, Die konstantinische Schenkung in der abendldndischen
Literatur des Mittelalters bis zur Mitte des 14. Jahrhunderts, Diss. Berlin (Eberings
Historische Studien 166, Berlin 1926) 27 ff.



Konstantin und die « Konstantinische Ara» 13

strebt innerhalb des Imperiums einen geistlichen Prinzipat an, der dem
weltlichen gleichgeordnet ist 32, wihrend noch im gleichen Jahrhundert
sein Nachfolger Gelasius I. in seiner Zweigewaltenlehre zum ersten Mal
die Stellung des Papsttums gegeniiber dem byzantinischen Kaisertum
grundsitzlich formuliert 33. Das Erlahmen des byzantinischen Einflusses
in Italien und die Hinwendung des Papsttums zum Frankenreich kann
das Bild Konstantins nicht unberiihrt lassen und riickt es in helleres
Licht. Diese « Wende» bildet die Voraussetzung fiir die berithmte Fil-
schung der sogenannten Konstantinischen Schenkung 34 Hier geht esin
konsequenter Weiterfiihrung der pdpstlichen Politik seit dem Ende des
4. Jahrhunderts dem Filscher darum, «dem Papsttum zu dem wuni-
versalen geistlichen Primat auch die Nachfolge im Prinzipat im Westen
zuzuschreiben» 3.

Wir kénnen hier das Bild Konstantins in der Geschichtsschreibung
und Dichtung nicht im einzelnen verfolgen, sondern nur einige markante
Beispiele herausgreifen. In der Umgebung Kaiser Ottos III. wird die
Donatio Constantini samt der Silvester-Legende als Fdlschung abge-
lehnt 36. Das bleibt zunichst ein vereinzelter Fall. In der Auseinander-
setzung zwischen Kaiser und Papst nehmen nédmlich fast alle Konstantin
als Vorbild auf ihre Fahne. Fiir die kaiserliche Partei galt er als der
groBe vorbildliche Universalkaiser, der die ganze christliche Welt gliick-
lich regierte. Thre Gegner verehrten in Konstantin den untertédnigen,
freigebigen Kaiser und gehorsamen Beschiitzer der Kirche. Die ver-
mittelnden Stimmen lobten Konstantin als jenen hervorragenden Univer-
salherrscher, der als frommer Beschiitzer der Kirche zwischen geistlichem
und weltlichem Bereich wohl zu unterscheiden vermochte.

32 Vgl. C. MirBT — K. ALAND, Quellen zur Geschichte des Papsttums und des
romischen Katholizismus I (Tiibingen 19676) 206 ff. nr. 441; H. M. KLINKENBERG,
Papsttum und Reichskirche bei Leo d. GroBen, in: Zeitsch. f. Rechtsgeschichte,
Kan. Abt. 38 (1952) 46 ff.; P. STockKMEIER, Leo I. des GroBen Beurteilung der
kaiserlichen Religionspolitik (= Miinchner theol. Studien I, Hist. Abt. 14, Miin-
chen 1959) 210 {.

33 MirBT — ALAND 222 f. nr. 462.

_ 34 Jetzt H. FuarmaNN, Das Constitutum Constantini (Konstantinische Schen-
kung) (MG. Fontes iuris Germanici antiqui in us. schol. X, Hannover 1968); vgl.
ders., Konstantinische Schenkung und Silvesterlegende in neuer Sicht, in: DA 15
(1959) 523-540 und: Konstantinische Schenkung und Abendldndisches Kaisertum,
ib. 22 (1966) 63-178.

35 Kaeart 301. '

36 MG DO III 309; vgl. P. E. ScaramMm, Kaiser, Rom und Renovatio, Studien
und Texte zur Geschichte des romischen Erneuerungsgedankens vom Ende des
karolingischen Reiches bis zum Investiturstreit I (Berlin 1929) 161 ff., II, 65 fi.



14 Konstantin und die « Konstantinische Ara»

Der aus dem Hause der Babenberger stammende Bischof Otto von
Freising, der groBe Geschichtsschreiber des 12. Jahrhunderts, stellt die
Schenkung selbst nicht in Zweifel. Er wagt auch nicht, die rémische
Uberlieferung der Taufe Konstantins durch Papst Silvester zu verwerfen,
erkliart jedoch die Erzdhlung der Heilung vom Aussatz und der daran
sich schlieBenden Bekehrung fiir apokryph 7. Seine beriihmte Chronica
sive Historia de duabus civitatibus ist aus der diisteren Befiirchtung
geboren, daB die durch Konstantin herbeigefithrte Vereinigung der
beiden civitates, des Reiches und der Kirche, zu einer «civitas permixtany,
die bisher das Kommen des Antichrist aufgehalten habe, nun am Zer-
brechen sei. Fiir ihn war das gleichbedeutend mit dem Ende der Ge-
schichte und der Welt.

Konstantin steht, wie W. Kaegi hervorhebt, fiir Otto von Freising
an einem Wendepunkt der Weltgeschichte; er schlieft mit dessen
Erscheinen sein drittes Buch ab, nachdem er das zweite dem Reich
Alexanders des GroBen und das erste den Weltreichen des Orients ge-
widmet hatte 38. Die Echtheit des Constitutum Constantini steht fiir
ihn auBler Zweifel. Was ihn bewegt, ist die Frage, ob Konstantin befugt
gewesen sei, der Kirche die Regalien zu tibertragen, und ob es der Kirche
erlaubt war, sie anzunehmen 3°. Er fithrt zwar Griinde fiir die Recht-
maBigkeit dieser Vereinigung von Weltlichem und Geistlichem an, wagt
aber doch keine eigene Entscheidung.

Bernhard von Clairvaux geht schon einen Schritt weiter und bt
Kritik. Er erinnert den Papst daran, da Petrus nicht mit Edelsteinen
und Seide geschmiickt, nicht auf einem weilen Pferd, noch umgeben
von Leibwichtern und Dienern einhergezogen sei ...... darin sei er nicht
Petrus, sondern Konstantin gefolgt *°. Bernhards Vorwurf richtet sich
also nicht gegen die Kirche, daB3 sie das reiche Geschenk des Kaisers
angenommen habe, und er stellt nicht Silvester als Sinnbild der Ver-
weltlichung dem Apostelfiirsten gegeniiber, sondern Konstantin.

37 Ottonis episcopi Freisingensis Chronica IV, 1, ed. A. Hofmeister (MG. SS.
rer. Germ. in us. schol., Hannoverae et Lipsiae 1912) 185; jetzt auch: Ausgewihlte
Quellen zur deutschen Gesch. d. Mittelalters. Freiherr vom Stein — Gedéachtnisaus-
gabe XVI, hg. v. W. Lammers (Darmstadt 1961) 300/1; vgl. Karar 307.

38 KaEeacr 308.

39 «Constantinum ecclesiae iuste regalia contulisse et ecclesiam licite susce-
pisse»: Chronica IV, Prologus, ed. Hofmeister 182; ed. Lammers 294/5; vgl.
LAEHR 62 ff.

40 «Petrus hic est, qui nescitur processione aliquando vel gemmis ornatus vel
sericis, nec tectus auro, non vectus equo albo nec stipatus milite nec circumstre-



Konstantin und die « Konstantinische Ara» 15

Wie Gerhoch von Reichersberg #! sieht auch Giraldus Cambrensis
in Konstantin den christlichen Idealherrscher, der jedoch trotz seiner
vorbildlichen Frommigkeit durch die Vermischung des Weltlichen mit
dem Geistlichen fiir ihn ein Werkzeug des Teufels wurde. Bei Girald
findet sich zuerst die Geschichte von dem Wehruf des Engels iiber die
Schenkung Konstantins und von dem Gift, das damit in die Kirche
fiel 4. Diese Geschichte begegnet uns auch bei Walther von der Vogel-
weide *3, der beklagt, daB Konstantin nicht voraussah, wie viel Ubles
aus seinen Schenkungen entstehen wiirde *.

Die Waldenser und Katharer erkldrten, durch Papst Silvester sei
der Abfall von der evangelischen Wahrheit erfolgt und durch die kon-
stantinische Schenkung habe die Romische Kirche aufgehért, Christi
Kirche zu sein . Der Minorit Johannes von Winterthur beklagt in
seiner Chronik wie Girald und Walther von der Vogelweide, dal3 jene
Engelsstimme nur zu wahr gesprochen habe. Denn die Schenkung Kaiser
Konstantins legte trotz bester Absicht doch den Grund zum verhdngnis-
vollen Zwist zwischen Kaiser und Papst und all den unertriglichen
Leiden, die diese Spaltung mit sich bringt. Aus Habsucht sei die Kirche
zu einer feilen Dirne geworden 6.

pentibus septus ministris. — In hoc successisti non Petro, sed Constantino»: De Con-
sideratione IV, 3, ed. Migne PL. 182, 776; vgl. LAEHR 50 {.

41 Opusculum de edificio Dei c. 21, ed. E. Sackur: MG. Lib. de Lite 3, 152;
Libellus de ordine donorum Sancti Spiritus 1. c. 283 und Gerhohi praepositi Rei-
chersbergensis Opera inedita I, edd. D. ac O. Van den Eynde et A. Rijmersdael
(Spicilegium Pontificii Athenaei Antoniani 8, Romae 1955) 108 {.; De investigatione
Antichristi c. 27: Lib. de Lite 3, 335 f., ¢. 31: 1. c. 340, c. 72: 1. c. 392 {.; Commenta-
rius in psalmum LXIV: L. c. 445; De quarta vigilia noctis ¢. 12: 1. ¢. 511 {., ¢c. 17:
1. c. 517; vgl. LAEHR 51 ff.; P. CLASSEN, Gerhoch von Reichersberg. Eine Biographie
(Wiesbaden 1960) 43, 130 ff.

42 Ebenfalls in gleich vieren seiner Werke: Gemma ecclesiastica II, 38: Giraldi
Cambrensis opera 11, ed. I. S. Brewer (London 1862) 360; De invectionibus VI, 27;
ibid. I (1861) 192; De principis instructione I, 18: ibid. VIII, ed. G. F. Warner (1891)
87 1.; Speculum ecclesiae IV, 39: ibid. IV, ed. I. S. Brewer (1873) 350 f{.; zitiert bei
LAEHR 72 nr. 61.

#3 Die Gedichte Walthers von der Vogelweide, ed. C. v. Kraus (Berlin — Leipzig
19361°) 32; vgl. LAEHR 72 nr. 172 ff.

# Die Gedichte Walthers 12 f.

4 Vgl. LAEHR 176 ff.

4 Die Chronik Johanns von Winterthur, hg. v. Fr. Baethgen, MG SS. rer.
Germ. NS. III (Berlin 1924) 226 £; vgl. LAEHR 174 {.



16 Konstantin und die « Konstantinische Ara»

Auch Dante 148t im Purgatorio eine Stimme vom Himmel rufen:

«0O navicella mia, co mal se’ carca —
Welch bose Last, mein Schifflein, dich beschwerte!» (Purg. 32, 129).

Wohl aus der Erfahrung eines poﬁtischen Papsttums klagt der Dichter:

«Ahi Costantin, di quanto mal fu matre

Non la tua conversion, ma quella dote

Che da te prese il primo ricco patre!y —

«Ach Konstantin, wie viel des Unheils streute nicht deine Taufe,
vielmehr jene Schenkung, die euren ersten reichen Vater freute!»
(Inferno 19, 115-117).

Wenn Dante den Kaiser mit schwerem Tadel verschont und trotz
schlechter Frucht, die sein Handeln zeitigte, die gute Absicht gelten
14Bt, so schwingt doch ein Ton leiser Verachtung mit:

«Sotto buona intenzion che fé mal frutto

Per cedere al pastor si fece greco» —

«In guter Absicht tat er Schlechtes und ward zum Griechen, um dem
Papsttum nicht im Weg zu stehen» (Paradiso 20, 56 {£.).

Weist der Dichter in der Divina Commedia vor allem auf die Friichte
hin, die diese Schenkung trotz der «buona intenzione» des Gebers
getragen hatte, so will er in der Monarchia den Beweis der rechtlichen
Tllegitimitdt der Schenkung erbringen: «quia Constantinus alienare non
poterat Imperii dignitatem nec Ecclesia recipere» (III, 10). Am Schluf3
des zweiten Buches der Monarchia ruft er aus: «O felicem populum, o
Ausoniam te gloriosam, si nunquam infirmator ille Imperii tui natus
fuisset, vel nunquam sua pia intentio ipsum fefellisset! — Wie gliicklich
wirst du Volk, ruhmbedecktes Italien, wenn jener Schwicher des
Reiches nie geboren wire und nie eine fromme Absicht ihn getduscht
hittel» (II, 11) #7. Petrarca sieht Konstantin bereits in der Holle .
Wenn Cola di Rienzo am 31. Juli 1347, dem Vorabend seiner Ritter-
weihe, zu einem rituellen Bad in die Wanne des Baptisteriums im Lateran

47 Vgl. Kagar 311; LAenr 127 f.
48 71 Bucolicum Carmen, ed. A. Avena (Padova 1906) 124 u. 219; vgl. dazu
auch E. Ewic 35 der berichtet, daB3 schon Elipondus von Toledo Konstantin in die
Holle versetzt hat; zitiert von Kagcr 311 {. n. 29. '



Konstantin und die « Konstantinische Ara» 17

steigt, in der nach der Legende Konstantin mit der Taufe Heilung
vom Aussatz gefunden hatte *°, so «soll damit das ‘si fece greco’ wieder
riickgidngig gemacht und Konstantin als rémische Autoritdt in Erinne-
rung gebracht werden» 3°. Der Tribun will in seiner Nachfolge die Souve-
rianitdt des romischen Volkes wieder herstellen und dieses aus den Fesseln
der Barbaren befreien.

Die Kritik an der Schenkung und an deren Berechtigung 1iBt das
Andenken Konstantins, zumindest in der Gestalt, die es in der Silvester-
Legende angenommen hatte, im allgemeinen unangetastet. Aber die
Diskussion war erwacht, und von der konziliaristischen und antikurialen
Haltung des Basler Konzils bestimmt, erweist Nikolaus von Kues das
Constitutum Constantini als Félschung. Ihm folgen in der philologisch-
historischen Kritik mit eigenen schlagkriftigen Argumenten Lorenzo
Valla, Enea Silvio Piccolomini und Reginald Pecock 302

Vallas Schrift wurde in der Ausgabe und Ubersetzung Ulrlchs von
Hutten von groBer Bedeutung fiir die Reformatoren. Sein Nachweis der
Falschung war mitbestimmend fiir Martin Luthers Anklage gegen das
Papsttum, die darin gipfelt, dal in Rom der Antichrist regiere. «Aber
das Bild Konstantins blieb auch in Luthers Geist in unangetasteter
Ehrwiirdigkeit bestehen. Die Erinnerung an ihn erhilt durch die Refor-
mation sogar einen neuen Glanz, denn jene uralte Einheit von irdischer
und himmlischer Biirgerschaft, von Kirche und Staat, die Konstantin
begriindet hatte, erstand durch Luther und trotz ihm in neuer, moderner
Form im protestantischen Landeskirchentum deutscher Pragung und in
seinem Summus episcopus, dem Fiirsten» 3%

Werner Kaegi weist darauf hin, daB dem Reformator Luther Kaiser
Karl V. als neuer Konstantin erschienen sein mag, als er im Sommer
1520 in seiner Schrift «An den christlichen Adel deutscher Nation iiber
des christlichen Standes Besserung» das Programm fiir ein kiinftiges
Reform-Konzil aufstellte. Denn wie in Nicaea sollte der Kaiser das
Konzil einberufen, schiitzen und vielleicht prasidieren. «Auch das
berumptiste Concilium Nicenum hat der Bischof zu Rom noch beruffen

49 Vgl. P. P1ur, Cola di Rienzo. Darstellung seines Lebens und seines Geistes
(Wien 1931) 105 ff.

50 KaEearI 312.

302 Vgl. G. LAEHR, Die Konstantinische Schenkung in der abendldndischen
Literatur des ausgehenden Mittelalters, in: Quell. u. Forsch. aus ital. Anl. u. Bibl.
23 {1931/32) 151 1.

51 KAEGI 314,

2



18 Konstantin und die « Konstantinische Ara»

noch bestetigt, sondern der Keysser Constantinus unnd nach yhm viel
ander keysser desselben gleichen than, das doch die allerchristlichsten
gewesen sein» 2. Die Leitung der Kirche durch den Landesfiirsten, die
dann in den lutherischen Territorien den neuen Typ bestimmte, fand im
konstantinischen Vorbild Rechtfertigung und Symbol 3.

Doch wie im Mittelalter zu Walthers Zeit klingt auch jetzt wieder
der Wehruf des Engels in den Liiften iiber das Gift, das in die Kirche
geflossen sei. Die Kritik, die z. B. Sebastian Franck erhebt, kommt
«vom linken Fliigel der Reformation», dem Kreis der Tdufer und Spiri-
tualisten, die den Reformatoren vorwarfen, den Grundsatz der Innerlich-
keit und Freiheit des Glaubens, der am Anfang des Protestantismus
gestanden hitte, aufgegeben und weltliche und kirchliche Dinge, Staat
und Kirche erneut miteinander vermischt zu haben 3*. Jetzt ist es nicht
mehr die Ausstattung der Kirche mit weltlichen Giitern, die den Engel
zu seinem Wehruf im Geiste der Tdufer dridngt, sondern die Frag-
wiirdigkeit des Christentums des Kaisers: «Als nun Constantinus getaufft
ist worden, sagen etlich, sey ein stim in liifften gehort worden: (Ein
gifft oder pestilentz ist gfallen in die kirchen», welch etlich auszlegen
und dahin deuten als sey ym in seiner bekérung nit ernst gewesen» 5.
Hier wird nicht mehr an einem einzelnen Regierungsakt wie der Donatio
Kritik geiibt, ob sie nun als echt oder unecht angesehen wird, sondern
der Angriff richtet sich gegen den Kaiser selbst, jedenfalls gegen das
Bild, das die Silvester-Legende geschaffen hat. Die Stelle bei Franck
148t die Vermutung deutlich werden, Bekehrung und Taufe Konstantins
seien wohlberechnete politische Akte gewesen. «Damit ist das Heiligen-
bild Konstantins in seinem Wesen getroffen» .

Aber die bei Franck sich meldende Kritik dringt nicht durch. Erst
die Aufklirung zerstort das erbauliche Bild des frommen Kaisers, in
dem sie gegen die christliche Konstantinslegende auf die heidnische
zuriickgreift, die bei Zosimus und Kaiser Julian ihren Ursprung hat.
Nach dieser hatte Konstantin «durch seine Verwandtenmorde so viel

52 Luthers Werke in Auswahl. Unter Mitwirkung von A. Leitzmann hg.
v. O. Clemen I (1912) 372, zitiert bei KaEGI 314 n. 34; vgl. E. IsERLOH in: Handbuch
der Kirchengeschichte, hg. v. H. Jedin, IV (Freiburg — Basel — Wien 1967) 69 f.

53 Kaecr 315.

5% Vgl. IserLoH 196 f.

55 Sebastian Franck, Chronica, Zeitbuch und Geschichtsbibel (StraBburg 1531)
150 a ff.; vgl. K. RABER, Studien zur Geschichtsbibel Sebastian Francks (Basel
1952), zitiert bei Kara1 315.

56 KaEarI 316.



Konstantin und die « Konstantinische Ara» 19

Blutschuld auf sich geladen, daBl keine heidnische Religion ithn mehr
habe entsiihnen wollen. So sei ihm nur der Sprung in den Abgrund des
Christentums, dessen Priester gerne verziehen, iibriggeblieben» 57. Vol-
taire verurteilt den Kaiser mit harten Vorwiirfen und beschuldigt ihn,
der Barbarei die Tore getffnet zu haben 2.

Mit Edward Gibbon setzt dann jedoch die wissenschaftliche For-
schung ein, die in zunehmendem MafBe Konstantin und seinem Werk
wieder gerechter wird . Gibbon allerdings und Jacob Burckhardt
sehen in der Bekehrung Konstantins politischen Opportunismus, be-
rechnende Taktik ohne einen religidsen Antrieb. So betrachtet, erscheint
das Handeln Konstantins als ein Meisterstiick kaiserlicher Diplomatie,
«als ein Herumwerfen des Staatssteuers», eben als eine richtige Wende,
die die Kirche mit der Preisgabe ihrer bisherigen Uberzeugung beant-
wortet habe 61. Die Quellen iiber Konstantin, denen sich seither die
Forschung zuwandte, zeigen dagegen, wie wir im ersten Teil unserer
Uberlegungen sahen, ein «anderes und differenzierteres Bild der geschicht-
lichen Wirklichkeit» und erlauben den SchluB, daB sich Konstantin
«aus innerer Uberzeugung» dem Christentum zugewendet hat 62,

Brechen wir hier ab und kehren wir nach dieser Betrachtung des
Verhéltnisses Kaiser Konstantins zur Kirche und der Antwort der Kir-
che darauf sowie der Wertung seiner Person und seines Werkes durch
das Mittelalter und die Reformation nochmals zum Ausgangspunkt der
Beurteilung der «konstantinischen Wende» zuriick. Kann man von einer
mehr als sechzehn Jahrhunderte dauernden Fehlentwicklung des «kon-
stantinischen Modells» der «Machtkirche» im Westen sprechen? Die
Vertreter dieser Ansicht {ibersehen den unermiidlichen und fiir das
Abendland letztlich doch «siegreichen Kampf der Kirche um die Freiheit
ihrer Sendung in die Welty, der sie aber nicht hinderte, die Rechte des

57 KaEraI 317; vgl. J. VoagT, Kaiser Julian iiber seinen Oheim Constantin den
GroBen, in: Historia IV, 1 (1955) 339-352; K. ALAND 594 f.

58 (Euvres complétes de Voltaire, de I'imprimerie de la Société Littéraire
Typographique XXXIX, 107 ff.; bei Karcr 318 1.

59 E. GiBBoN, The History of the Decline and Fall of the Roman Empire, ed.
by J. B. Bury II, (London 19013) bes. 202 ff. u. 288 ff.

60 T, BURCKHARDT, Die Zeit Constantins des GroBen. Grof3e illustrierte Phai-
don-Ausgabe (Wien o. J.) 250 ff.

61 Vgl. STockMEIER, Konstantinische Wende 4 ff.

62 K. ALanD 600; vgl. dazu J. Voagt, Die Bekehrung Constantins, in: Relazioni
X Congresso internazionale delle scienze storiche 6 (Roma 1955) 733-779.



20 Konstantin und die « Konstantinische Ara»

Staates in einer Weite anzuerkennen, daB sie uns nahezu in Erstaunen
versetzt. Man konnte Beispiele genug dafiir anfithren, daBl es in der
Kirche auch nach dem ersten christlichen Kaiser immer so etwas wie
eine «antikonstantinische Wende» gab. «GewiB, es gab Michte und Ideen
in der Kirche, die zur gewaltsamen Sachsenbekehrung, zu den Stedingern
und zur Missionierung der Heiden mit dem ritterlichen Schwert fiihrten.
Aber darf man dariiber die wahrhaft christlichen Grundsitze eines
Ambrosius iiber die Heidenmission vergessen oder die biblisch lautere
angelsdchsische Missionspolitik Gregors des GroBen oder den Heroismus
der siedelnden Zisterzienser, der Franziskaner in Marokko und Chinay,
der spateren Missionsorden bis auf unsere Zeit? 63 '

Ob man das «konstantinische Zeitalter» wegen kirchlichen Anspruchs
auf Macht in der Welt oder «wegen einer obersten Weisungsbefugnis in
Sachen des Naturrechts» verurteilt, immer geht es hier um eine einseitige
oder zumindest um eine unausgeglichene Erfassung der geschichtlichen
Wesensstruktur der Kirche. «Innerweltliche Immanenz und eschatolo-
gische Transzendenz werden in ihr immer da sein miissen und werden
immer in der Spannung des Ausgleichs stehen» ¢*. «Wenn man einen
dieser Aspekte auBer acht 1aBt», erklirte Kardinal Suhard von Paris im
Jahre 1947 in einem Hirtenbrief, «zerstért man die Kirche. Ohne sicht-
bare Organisation, ohne Einrichtungen, Hierarchie, Sakramente gibt es
keine Fleischwerdung Christi auf Erden, die Kirche ist dann kein Leib
mehr. Wenn man jedoch umgekehrt bei der juridischen Organisation
halt macht und iiber das duBerlich Sichtbare nicht hinausgeht, so hei3t
das, den Leib Christi durch einen Leichnam ersetzen» 3.

Ohne den vielen in der Kirche, die sich allzu beruhigt und unbe-
kiimmert auf dieser Welt eingerichtet haben, eine Ausrede zu bieten,
kénnen wir mit Hugo Rahner sagen: «Die Kirche mufl immer so sein
wie sie bis jetzt geworden ist und also gerade heute ist. Aber das (un-
wandelbare Wesen der Kirche, wie es sich in den Schriften der Apostel
und Evangelisten bezeugt) (um noch ein Wort Giloths zu gebrauchen),
mul} auch erkannt und geliebt werden kénnen in seiner je gegenwdrtigen
Gestalt. Sonst endet die Theologie der Kirchengeschichte und unsere
Liebe zur sichtbaren Kirche ..... doch letztlich in einem ungeschicht-

63 RAHNER 423.

64 RAHNER 425.

65 Aufstieg oder Niedergang der Kirche? Hirtenbrief vom 11. Februar 1947,
Deutsche Ausg. 3, Dokumente 1 (Offenburg o. J.) 30, zit. bei RAHNER 425.



Konstantin und die « Konstantinische Ara» 21

lichen Esoterismus. Man kann das Licht Christi nicht nur im Zuriick-
blenden in die frithchristliche Kirche finden. Das Wort ist Fleisch ge-
worden. Es ist immer gegenwirtig und zukiinftig zumal. Auch im Fleisch
seiner Kirche, das noch Makel und Runzel tragt» .

Aufs Ganze gesehen waren die mehr als eineinhalbtausend Jahre
seit Konstantin kein Irrweg der Kirche. Gerade, wenn sie sich treu
blieb, muBte sie den Ruf horen, der sie in die Weite der Welt rief, auf
einen anscheinend leichteren, in mancher Hinsicht aber soviel schwereren
Weg. Sie hat ihn freudigen Herzens betreten — wie sollte sie anders? —
und ist ihn gegangen unter Fallen und Aufstehen, bisweilen allzu sicher,
wenn er eben und glatt verlief, bisweilen seine Miihsal und Gefahr
beklagend. Sie trug Biirden von Besitz und Ehren, nicht immer der
Verantwortung bewuft, die sie sich damit auflud. GewiB konnte sie
vor ihrem eigenen Gewissen nicht immer bestehen, in konstantinischer
Zeit so wenig wie vorher und heute. Aber um dessentwillen, der sie
leitete, behilt auch dieses Stiick ihres Weges sein Recht und seinen Sinn.

66 RAHNER 427.



	Konstantin und die "Konstantinische Ära"

