
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 15 (1968)

Heft: 3

Nachruf: Cölestin Zimara (1901-1967) : zum Gedächtnis

Autor: Beckmann, Johannes

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Johannes Beckmann SMB

Cölestin Zimara (1901-1967)

Zum Gedächtnis

Am 30. Oktober 1967 starb der langjährige Professor für Dogmatik
und Fundamentaltheologie im Seminar von Schöneck/Beckenried. Es

war ihm beschieden, bis in die letzten Jahre, da ihn bereits die Krankheit
zeichnete, fast alle Mitglieder der Missionsgesellschaft Bethlehem, die
heute in Heimat und Übersee tätig sind, theologisch zu bilden und auch

zu prägen. Seit 1934 war er zudem einer der regelmäßigsten Mitarbeiter
des Divus Thomas, bzw. der Freiburger Zeitschrift für Philosophie und
Theologie. Daher geziemt es sich, seiner auch an dieser Stelle dankbar
zu gedenken.

Cölestin Zimara wurde am 3. Juli 1901 in Soazza, im Italienisch
sprechenden Misox des Kt. Graubünden geboren. Zeit seines Lebens blieb
er eng mit seiner Heimat verbunden, ja in den letzten Jahren wohl am
tiefsten. Aber nicht die Heimat, welche er früh verlassen mußte, hat den

jungen Cölestin geistig geprägt, sondern die Fremde, zuerst Paris, wohin
seine Eltern übersiedelten, und seit 1912 die Ecole Apostolique de Bethléem

in Immensee. Als ich ihm 1914 dort erstmals begegnete, hatten wir
uns in den ersten Jahren nicht viel zu sagen. Er konnte noch wenig
Deutsch und ich noch weniger Französisch. Aber durch seinen eisernen

Fleiß brachte er es doch so weit, daß er 1920, als erstmals die Maturaexamen

in Immensee stattfanden, diese deutsch machen konnte. Die
italienisch-französische Grundausrichtung blieb ihm indessen für sein

ganzes Leben. Zwar hatte er sich die deutsche Sprache in solcher
Vollendung angeeignet, daß er sie mühelos schreiben und sprechen konnte.
Ja, als vor einigen Jahrzehnten in Schöneck einmal unter den Theologen



478 Cölestin Zimara (1901-1967)

sondiert wurde, wer von den Professoren das beste Deutsch in den

Vorlesungen spreche, wurde HH. Zimara bestätigt, daß er seine Vorlesungen
im gepflegtesten und sorgfältigsten Deutsch halte.

1920 begann der Maturus seine theologischen Studien, zwei Jahre im
Seminar St. Luzi in Chur, dann nach dem Eintritt in die 1921 gegründete
Missionsgesellschaft Bethlehem nochmals zwei Jahre in Wolhusen und
schließlich drei Jahre an der Alma Mater Friburgensis. Entscheidend

waren für ihn die beiden Jahre in Chur. Sein Churer Dogmatikprofessor,
der Regens von St. Luzi und spätere Weihbischof Dr. Anton Gisler,

gleichzeitig auch Präsident der Zivilgesellschaft Bethlehem, war es, der
die damaligen Obern der SMB auf die theologischen Fähigkeiten Zimaras
hinwies und ihn für das Weiterstudium empfahl. 1925 zum Priester
geweiht, waren ihm zunächst nur zwei Jahre Studium in Fribourg
vergönnt, dann mußte er bereits von 1927-1929 als junger Lie. Theol. für
Dogmatik im Missionsseminar St. Josef einspringen. Damit wurde auch
sein Wunsch nach der aktiven Missionsarbeit verdrängt.

1929/30 weilte Zimara nochmals ein Jahr in Fribourg, aber dann

folgte für ihn das wohl schwerste Jahr in Wolhusen. Neben der Dogmatik,
einschließlich der Fundamentaltheologie, lastete auf ihm auch die Pflicht,
seine Doktorarbeit abzuschließen und das Rigorosum vorzubereiten. Er
bewältigte die Doppelaufgabe, machte sein Doktorexamen und legte
schon bald darauf seine These «Das Wesen der Hoffnung in Natur und
Ubernatur» gedruckt vor 1.

Nimmt man dieses Erstlingswerk nach 35 Jahren wieder zur Hand,
so ist man erstaunt, darin bereits den ganzen Theologen Zimara, sowohl
nach der methodischen wie auch materiellen Seite zu finden. Zunächst
schied er zwischen natürlicher und übernatürlicher Hoffnung, um
möglichst jede Grenzüberschreitung zu vermeiden. Daß er sich für den ersten
Teil vor allem auf Quellen von Philologen und Psychologen stützt, ist
einleuchtend, aber daß er damals schon die Psychoanalyse von Siegmund
Freud in seine Untersuchung einbezog, ist doch überraschend (134-136).
Aber noch mehr dürfte überraschen, daß er bereits nach dem modernen

Fragebogensystem arbeitete. Er hatte Fragebogen ausgearbeitet, unter
seine Theologen verteilt und deren Antworten in seine Abhandlung
eingearbeitet (S. 94-96, 149-152, 243-245). Die letzte Frage zeigt auch die

pastorelle Ausrichtung des jungen Theologen. Sie lautete: «Sie möchten
eine Anzahl Kinder im Alter von 6-7 Jahren anleiten, einen richtigen und

1 Paderborn: Schöningh 1933. 250 S.



Cölestin Zimara (1901-1967) 479

innigen, ihnen angepaßten Akt der Hoffnung zu erwecken. Wie würden
Sie diesen Akt kurz, aber wirksam formulieren?» Nach den Antworten
fügt der Autor noch hinzu: «In gleicher Weise habe ich noch einen «Akt
der Hoffnung» für einen Gewohnheitssünder und einen für einen Sterbenden

aufstellen lassen» (S. 245). Im zweiten Teil der Arbeit würde man
eher eine spekulative Entfaltung der übernatürlichen Hoffnung erwarten.
Man findet sie auch, aber stets in der dem Verfasser eigenen Art, d. h.

in lebendiger Verbindung mit den großen Theologen der Vorzeit. Der
nur kurz erwähnten, etwas abwegigen Haltung Abälards widmete er bald
darauf eine eigene Studie 2.

Die folgenden Jahrzehnte, zumal der ersten Zeit, standen ganz im
Dienste seiner Vorlesungen. Zimara hat seinen Hauptberuf stets sehr

ernst genommen, und keine, auch noch so verlockende Aufgabe oder

Anfrage konnte ihn davon ablenken. Seine geistige Haltung, die Motive
und Methoden hat er sich gleichsam selbst umschrieben in seinem

programmatischen Artikel «Theologie - eine Denkaufgabe»3. Das
wissenschaftliche und religiöse Ethos, das er darin vor allem vom Dogmatiker
forderte, suchte er in unermüdlicher Arbeit und gewissenhafter
Selbstkontrolle zu verwirklichen, was ihm ja auch - nach den Aussagen seiner

Schüler - weithin gelungen ist. Seiner eigenen spekulativen Begabung
ließ er niemals die Zügel schießen, sondern baute immer wieder die
Geschichte als Regulativ ein. Wenn er auch eine eigene «Verkündigungstheologie»

grundsätzlich ablehnte, so hatte er doch für das Grundanliegen
volles Verständnis, nur sollte sie einen andern Platz einnehmen. «Sinnvoll
und nützlich, in gewissen Verhältnissen sogar notwendig, wäre eine

Wiederauffrischung des theologischen Wissens unter dem Gesichtswinkel der

Verkündigungsaufgabe»4.
Unser Dogmatiker hat mich immer wieder an den temperamentvollen

Bonner Kirchenhistoriker Heinrich Schrörs (1852-1928) erinnert.
Dieser trat erst nach seiner Emeritierung mit größeren Werken hervor,
wurde aber von seinen Schülern als einer der gründlichsten und
hinreißendsten Lehrer geschildert. Auch Schrörs hat bewußt alle andern
Arbeiten zurückgestellt, um in erster Linie seiner Aufgabe als Lehrer
gerecht zu werden. Beiden war denn auch, nach Aussagen der Zeugen,

2 Quelques idées d'Abélard au sujet de l'espérance chrétienne. Revue
Thomiste, mars/avril 1937, 37-47.

3 Divus Thomas, Fribourg DTh) 18 (1940) 89-112.
4 a. a. O., 92.



480 Cölestin Zimara (1901-1967)

das gemeinsam, daß sie nie nach «alten Heften» lasen, sondern von Jahr
zu Jahr geradezu ihren Stoff neu erarbeiteten.

Allerdings hat HH. Zimara in den ersten Jahren den Bogen
überspannt. Eine beginnende Tuberkulose zwang ihn zu einem Kuraufenthalt
in Davos. Es dürfte wohl während der stundenlangen Liegekuren gewesen
sein, daß sich in ihm der Wunsch verstärkte, abgesehen vom Lehramt
auch durch wissenschaftliche Forschung der Kirche zu dienen. Auf alle
Fälle datiert seit 1934 seine regelmäßige Mitarbeit an theologischen
Zeitschriften. Schule und wissenschaftliche Arbeit wurden unterbrochen
durch eine zweijährige Tätigkeit, 1944-1946, als Pfarrer in Mergoscia
(Tessin), wozu ihn die Pietät gegen seine alleinstehende Mutter drängte.

Auch die persönliche wissenschaftliche Arbeit stand bei Zimara stets
im Dienste seiner Lehrtätigkeit. Die Vorlesungen blieben bis zu seiner

Erkrankung seine Hauptaufgabe. So blieb für die wissenschaftliche
Arbeit nicht viel Zeit übrig. Aber die Freizeit der Ferien nützte er jeweils
bis zur Neige aus.

Ich fühle mich allerdings weder zuständig noch fähig, das
wissenschaftliche Arbeiten meines langjährigen Kollegen zu würdigen, möchte
aber doch einige Brennpunkte hervorheben. Obwohl ein guter Thomaskenner

und Thomasverehrer, fühlte sich Zimara nicht zum eigentlichen
Thomasforscher berufen. Ihn reizte vielmehr der große Denker von
Hippo, Augustinus. Ihm widmete er folgende größere Arbeiten: Die
Lehre des hl. Augustinus über die sog. Zulassungen Gottes 5

; Die Eigenart
des göttlichen Vorherwissens nach Augustinus. Zum Gedenkjahr der
Geburt des Heiligen (13. Nov. 354) 6 und schließlich die umfangreiche
Studie: Das Ineinanderspiel von Gottes Vorwissen und Wollen nach

Augustinus 7. Dazu kamen eine Reihe kritischer Besprechungen moderner

Augustinus-Studien, die zusammen mit den Abhandlungen über
140 Druckseiten umfassen.

Doch all das sollte nur eine Vorbereitung seiner Augustinusstudien
sein, denen er noch die letzte Abrundung geben wollte. Aber erst 1959/60
erhielt er Gelegenheit zu weiteren Forschungen, welche ihn vor allem
in die Ambrosiana in Mailand, die Nationalbibliothek von Paris und
nach Oxford führten. Leider kam die geplante Arbeit nicht zustande.
Die Gründe dafür waren m. E. psychologisch-wissenschaftlicher Natur.

5 DTh 19 (1941) 271-294.
s FZPhTh 1 (1954) 353-393.
7 FZPhTh 6 (1959) 271-294; 361-394.



Cölestin Zimara (1901-1967) 481

Auf der einen Seite redete er sich ein, daß man (d. h. die kleine Welt
der an seinen Augustinusforschungen besonders interessierten Theologen)
nach diesem Forschungsjahr etwas besonders Großes und Gediegenes von
ihm erwartete, und anderseits die Tatsache, daß sich Augustinus immer
mehr dem zudringlichen Forscher verschloß, statt ihm den Zugang zu
seiner theologischen «Geheimsphäre» zu öffnen. Was ich meine, wird
vielleicht mit Zimaras eigenen Worten klarer, die er ein Jahrzehnt früher
in einer Besprechung über die scheinbaren Widersprüche bei Augustinus
schrieb: «Daß er (Augustinus) ein Meister spitzfindiger und komplizierter
Dialektik ist, soll nicht geleugnet werden, aber nicht selten dient diese

bei ihm tatsächlich der Erfassung verborgener Wahrheit und nüancierter
Wirklichkeit»8. Das Ringen um die «Erfassung verborgener Wahrheit»
und das Bohren nach der «nüancierten Wirklichkeit» hatte indessen

seine Gesundheit so angegriffen, daß er die Studien abbrechen mußte, um
für das kommende Semester wieder arbeitsfähig zu werden. Seitdem

beschäftigte er sich nur noch in Besprechungen mit Augustinus.
Ein weites Interessengebiet wurde sodann die Dogmengeschichte,

speziell die Sakramentenlehre. Für dieses Gebiet liegen zwar keine

selbständigen Arbeiten vor, dafür aber umfangreiche Besprechungen. Über
drei Faszikel der neuen Dogmengeschichte schreibt er z. B. 15 Druckseiten

in Kleindruck - das sind ca. 35 Maschinenschreibseiten mit
normalem Abstand 9. Einen gewissen Höhepunkt erreichten die diesbezüglichen

Arbeiten in seinen Auseinandersetzungen mit dem Paderborner

Theologen J. Brinktrine 10.

Eine besondere Vorliebe zeigte Zimara für die großen spanischen

Theologen des 16. Jhs., welche Hand in Hand mit der katholischen
Reform auch die Reform der Theologie und des theologischen
Unterrichtes zum Siege führten. Im Mittelpunkt steht die anziehende Gestalt
des Franz von Vitoria OP, des eigentlichen Begründers und Vaters
der Schule von Salamanca mit ihrem weltweiten Einfluß. Bereits 1936

8 Neue Zeitschrift für Missionswissenschaft NZM) 3 (1947) 308.
9 FZPhTh 12 (1965) 348-362.

10 Zimara hatte sein Werk «Das Opfer der Eucharistie» ziemlich kritisch
besprochen, DTh 17 (1939) 250-252. Brinktrine antwortete darauf in seinem Artikel
«Die Eucharistische Wandlung» ThGl 33 (1941) 97-100. Zimara nahm den
Fehdehandschuh wieder auf und schrieb «Zu vorscholastischen Anschauungen über die
Eucharistie», DTh 19 (1941) 440^-46. Brinktrine reagierte darauf wieder mit einem
Artikel «Interpretationen vorscholastischer Texte über die Eucharistie», DTh 20

(1942) 278-284, dem Zimara noch sieben Seiten abschließende Ergänzungen hinzufügte,

DTh 20 (1942) 284-290.



482 Cölestin Zimara (1901-1967)

behandelte er «Die Lehren Kajetans und des Franz von Vitoria über
christliche Glaubwürdigkeitsurteile» n, und 1946 begann er mit der

Veröffentlichung eines gründlichen Beitrages zur Geschichte der Theologie
und des Theologieunterrichtes «Einblicke in die Unterrichtsweise des

Franz von Vitoria» 12. Schritt um Schritt geht er in den zeitgenössischen

Aussagen der Geisteshaltung des Meisters von Salamanca nach, den

Quellen seines Unterrichtes, seiner weiten Aufgeschlossenheit für
«moderne» und praktische Fragestellungen, seinem Verhältnis zum Humanismus

und zur damals revolutionären Buchdruckerkunst, seiner Vorliebe
für einen mit Witz und Humor, aber auch mit Ironie und Sarkasmus

gewürzten Vortrag. Schon diese Charakterisierung läßt uns unschwer
auf eine Geistesverwandtschaft schließen, die noch frappanter wird, wenn
man von der Vorliebe des Franz von Vitoria für den großen Bischof von
Hippo liest13 oder dessen hartes Urteil hört: «Moderni tarnen nihil
legerant de Augustino» 1+.

Mit dem Namen Franz von Vitoria klingt bereits ein anderes

Anliegen auf, das den Verstorbenen sein Leben lang beschäftigen sollte:
das missionarische. Es war wohl kein Zufall, daß Zimara als ersten Beitrag
im «Divus Thomas» 1934 eine Besprechung des Buches seines Lehrers
E. B. Alio OP: «Plaies d'Europe et Baumes du Ganges» (Juvisy 1931)

schrieb 15. Die letzte Arbeit Zimaras, eine Rezension von K. Aland über
den Glaubenswechsel in der Geschichte des Christentums, galt wiederum
einem missionarischen Thema16. Sein erster Artikel behandelte das

« Grundproblem christlicher Mission », nämlich das Heil der Ungläubigen17.
Es war eine breit angelegte und sorgfältige Zusammenfassung des

zweibändigen Werkes von L. Capéran «Le salut des infidèles» (Toulouse 1934)

mit kritischen Bemerkungen und manchen Ergänzungen, zumal aus der

deutschsprachigen Literatur. Am Schluß schreibt er: «Diese Gedanken
sollen bloß eine Flypothese sein, ein Versuch einer Lösung des Problems.
Ausführlicheres ginge über den Rahmen unserer hiesigen Absicht hin-

11 DTh 14 (1936) 187-200.
12 DTh 24 (1946) 429-446; 25 (1947) 192-224; 255-289.
13 a. a. O., 224.
14 a. a. O., 442.
15 DTh 12 (1934) 381-382. Das Buch Alios bot eine Zusammenfassung der

ersten missions- und religionskundlichen Vorlesungen, welche an der Universität
Freiburg vor Errichtung des Lehrstuhles 1938 gehalten wurden.

" NZM 22 (1966) 140.
17 DTh 13 (1935) 446-460.



Cölestin Zimara (1901-1967) 483

aus» 1S. Daß dieses Problem seines ersten wissenschaftlichen Artikels
unseren Kollegen das ganze Leben lang beschäftigte, könnten am ehesten

seine Schüler bezeugen. In der Literatur taucht es nur ab und zu auf,

vor allem in einigen Besprechungen der NZM. Gegen Ende des Lebens

griff er es aber nochmals auf, allerdings unter einem neuen Gesichtswinkel,

nämlich dem von der Notwendigkeit der Kindertaufe und dem
Kinderlimbus19. Daß Zimara diese Frage im großen Rahmen des Heiles
der Heiden sah, haben tiefer sehende Theologen sofort erfaßt, aber er
hat es auch insofern persönlich bestätigt, als er mir auf meine Bitten hin
eine französische Zusammenfassung dieser Sonderstudien im Rahmen des

Gesamtproblems der Heilsnotwendigkeit der Taufe für die NZM
versprach, sobald er die Arbeit für die Freiburger Zeitschrift vollendet habe.

Leider ist jedoch diese so sorgfältig vorbereitete und durch viele Jahre
emsigen Studiums vorangetriebene Arbeit ein Torso geblieben, weil
Krankheit und körperliche Schwäche die Vollendung hemmten.

Überblickt man das außerschulische Lebenswerk des Verstorbenen -
seine hingebende seelsorgliche Tätigkeit, zumal für die Italiener, bedürfte
einer eigenen Würdigung -, so wird man zunächst erstaunt sein über die
Fülle dessen, was Zimara durchwegs nebenbei, an freien Tagen und in
den Ferien geleistet hat. Dieses Staunen wird zur ehrlichen Bewunderung,
wenn man sich näher mit der Leistung befaßt. Schon der Versuch einer

Bibliographie gibt darüber mehr Auskunft20. Seine großen Sprachkenntnisse

befähigten ihn, die Entwicklung der Dogmatik und Dogmengeschichte

nach allen Seiten hin zu verfolgen. Deshalb findet sich kaum eine

Besprechung, die nicht durch Hinweise auf übersehene Literatur bereichert

wird. Für die deutschsprachigen Theologen bot er stets wertvolle
Ergänzungen aus dem französischen und italienischen Sprachraum,
während französische und italienische Autoren auf übersehene deutsche

Literatur hingewiesen wurden.
Aber noch mehr als diese äußeren Belange überraschen seine

umfassenden Sachkenntnisse. Er war nicht nur mit der Problematik der

Vergangenheit, sondern vor allem auch mit der der Gegenwart vertraut.
Soweit ich beurteilen kann, dürfte Zimara wohl der erste katholische

18 a. a. O. 460.
19 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen. FZPhTh 10 (1963) 385^-27 ;

12 (1965), 53-80.
20 Ich habe in der gesellschaftseigenen Zeitschrift «Forum SMB», 1968, 19-23

einen ersten Versuch geboten, der bereits 79 Nummern aufweist.



484 Cölestin Zimara (1901-1967)

Schweizer Theologe gewesen sein, der systematisch die Erkenntnisse

protestantischer Theologie, zumal von Karl Barth, in seinen Unterricht
eingebaut hat. Auch in seinen Besprechungen zeigt er sich durchaus
damit vertraut.

Seine persönliche Stärke war wohl die kritische Analyse, ganz gleich,
ob es sich um Augustinus, Thomas von Aquin oder um einen modernen

Autor handelte. Das setzte gerade auch für seine vielseitige Besprechungstätigkeit

ein gewissenhaftes und langes Studium voraus. Sicher wird man
auch Zimara die Vertretung nicht mehr haltbarer Ansichten vorwerfen
können, aber niemand wird ihm vorwerfen können, daß er ein Buch, das

er zur Besprechung übernommen hatte, nur oberflächlich gelesen hätte.
Die Folge dieser fast skrupelhaften Gewissenhaftigkeit brachte es mit
sich, daß sein Urteil über eine Neuerscheinung nur langsam reifen konnte.
Schon ein Blick auf die Liste der Besprechungen zeigt, daß er
durchschnittlich zwei Jahre brauchte, um über ein neues Buch zu berichten.
Vielfach wurde dadurch aus einer kurzen Besprechung ein langer Artikel.
Deshalb war er nicht nur ein gefürchteter Rezensent, sondern auch ein

unbequemer Mitarbeiter. Seine vielfach umfangreichen Besprechungen
vereitelten die Planung der Redaktoren. Aber wenn er trotzdem immer
wieder gerade zu Rezensionen aufgefordert wurde, so zeigt dieser
Umstand, wie geschätzt letztlich seine Mitarbeit war. Zudem wurde seine

etwas umständliche und langsame Art der Arbeit wieder aufgewogen
durch eine überraschende Bescheidenheit. Er war geradezu kindlich
dankbar für jeden berichtigenden Hinweis und auch für Kürzungen, zu
welchen er sich selbst nicht aufraffen konnte. Es muß einem Fachmann
überlassen werden, eine positive Würdigung des Schrifttums von Cölestin
Zimara zu schreiben, vor allem auch in Verbindung mit den umfangreichen

Skripten seiner Vorlesungen. Wir alle, die wir mit ihm zusammenarbeiten

und von seinem stillen Geben zehren durften, und vor allem
jene, welchen das Glück beschieden war, durch seine wissenschaftliche
und religiöse Tiefe in den Reichtum der Gotteswissenschaft eingeführt
zu werden, wollen Gott danken, daß er uns einen so edlen und
hilfsbereiten Theologen und Lehrer geschenkt hat.

R. I. P.


	Cölestin Zimara (1901-1967) : zum Gedächtnis

