
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 15 (1968)

Heft: 3

Artikel: Zur Frage des Limbus

Autor: Zimara, Cölestin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760453

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760453
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


f CÖLESTIN ZlMAEA SMB

Zur Frage des Limbus *

Neuere Thesen und, Gegenthesen (Fortsetzung)

II
Darlegung der Ansichten gegen den Limbus

3. Vermittlungsversuche - Kompromisse - kritische Distanz

A. Kombinierender Beitrag von B. Webb

Im Zeitraum, den diese unsere Arbeit berücksichtigen will, von 1947

bis heute, scheint die Meinung H. Schells (f 1907), daß bei allen vor
Vernunftgebrauch sterbenden Kindern der frühzeitige Tod als solcher die

sakramentale Taufe ersetze und ihnen das himmlische Heil sichere, keinen

bedingungslosen Verteidiger und Erneuerer gefunden zu haben. Aber
mit gewissen Einschränkungen oder Vorbehalten wird auch dieser
Gedanke gelegentlich in Betracht gezogen. G. Mulders SJ hatte beiläufig
eine etwaige Heilsbedeutung des Kindestodes, ein jedem menschlichen
Tod eigenes objektives Verhältnis zum Tode Christi, dann die Verehrung
der Kinder von Bethlehem als Blutzeugen, für seine Kritik an der Limbus-
lehre geltend gemacht 1. 1953 erscheint aus der Feder von B. Webb OSB
der Aufsatz: «Unbaptized Infants and the Quasi-Sacrament of Death» 2.

Hier begegnen uns vorerst die gleichen Argumente für die Solidarität
des zweiten Adam und seiner Kirche mit allen Menschen einschließlich

* Vgl. FZPT10 (1963) 385-427; 12 (1965) 53-80; 274-328.
1 G. Mulders SJ, Rond het Limbus-vraagstuk, in Bijdragen 9 (1948), 209-

244, S. 239 f.
2 In The Downside Review, Bd. 71 (Sommerheft 1953), 243-257.



454 Zur Frage des Limbus

der ungetauften Kinder wie bei E. Boudes. Darauf folgen Erwägungen
über den Sühnewert des menschlichen Todes selbst. «Das Prinzip, das der

Erlösungsordnung insgesamt zugrunde liegt, scheint zu sein, daß Gott
alle Strafe für die Sünde in ein Werkzeug der Sühne und so neuen Lebens

verwandelt hat» (S. 247). Grundstrafe der Sünde aber ist der Tod. Ihn
nahm der zweite Adam an der ganzen Menschheit Statt auf sich und

gab ihm so die Weihe eines Quasi-Sakramentes 3, das Gnade vermittelt.
Zwar ist ein gewöhnlicher Tod kein Martyrium im eigentlichen Sinn, hat
aber doch «wesentliche Elemente» davon; wenn in Einklang mit Gottes
Willen angenommen, partizipiert er an der universellen Bedeutung des

Martyriums Christi. Denn Sterben zur Sühne der Sünde heißt implizite
sterben als Zeugen der Wahrheit und des Guten: das Wesen des

Martyriums. So wird der Tod kraft der Verdienste des zweiten Adam zur
Sühnung der Sünde, aus der er kommt, der Erbsünde. Die Worte Webbs

gleichen denen Schells, obschon er sich nicht auf ihn stützt, sondern auf
Abt C. Marmion.

Webb bleibt jedoch nicht bei dem Gedanken stehen, das Erleiden
eines vorzeitigen Todes könnte den ungetauften Kindern Taufersatz
werden. Alsbald schwenkt er mit einem Zitat aus Abt A. Vonier ab zu

Erörterungen über die volle Hingabe an Gott und Liebe zu ihm, deren
die Geistseele durch die Trennung vom Leib fähig werde, sowie über die

Verleihung göttlicher Erleuchtungsgnaden in diesem Augenblick. Es ist die

Kirche, die durch das Quasi-Sakrament des Todes wirkt, sie betätigt
(exercises) darin als Mutter aller Menschen ihren eigenen Glauben und
ihre eigene Liebe in der Seele jedes Sterbenden, der Erwachsenen und
Kinder, Geborenen und Ungeborenen. Webb nennt das ein allgemeines
Gesetz, ein normales Element im Erlösungsplan, wie «die Legion der

ungetauften Kinder zu allen Zeiten» ihrerseits normales Faktum im
Zustand der gefallenen Menschheit. Freilich sei der Erfolg solchen Wirkens
im Quasi-Sakrament kaum so gesichert wie der, den die Kirche bei einem

getauften Kind erreicht. Dieses nämlich komme in die Todessituation mit
dem starken Schutz, den der unzerstörbare Sakramentscharakter und
entsprechende Gnade gewährleistet. Konnte der Teufel so mächtige
Geister wie die Engel verführen, sollte er das nicht viel eher erreichen

3 Bereits H. Schell schreibt, der Tod der Unmündigen sei für sie vielleicht
ein «Quasisakrament kraft des Zusammenhangs mit dem gehorsamen Leiden
Christi, d. i. als Teilnahme an der Leidenstaufe, die über ihn, als den mit dem Strafurteil

vorbestimmten Stellvertreter des Menschengeschlechtes verhängt war...»
(Kath. Dogmatik, 3. Bd., 2. Teil, Paderborn 1893, S. 479 f.).



Zur Frage des Limbus 455

bei der Seele eines Kindes, die erst im Augenblick des Todes das Dasein
eines reinen Geistes erlangt? Darum die Wichtigkeit der Sorge um
alsbaldige Taufe jedes Kindes. Die von ihm dargelegte Meinung habe kein
geringeres Recht auf ernste Erwägung als die Augustins oder als die

Limbustheorie, die beide an inneren Widersprüchen kranken : die augu-
stinische, indem sie für eine, wie sie zugibt, nichtpersönliche Sünde die

persönliche Höllenstrafe vorsieht; die des Limbus, indem sie den
Erbsünder als Menschen im wahren Sündenzustand betrachtet und ihn
dennoch zu natürlichem Glück bestimmt. Alles folgende bei Webb
(S. 251-257) sind Aussetzungen an der Limbuslehre, der Reihe nach die

gleichen, die schon frühere Kritiker zusammentrugen.
Urteile über Webb. - Nur wenige Stellungnahmen sind uns bekannt.

B. Leeming SJ hat Sätze Webbs beanstandet, die ihm einen Anspruch
jedes Menschenkindes auf übernatürliche Gnade auch ohne Taufe schon

durch die Menschennatur zu behaupten schienen 4. Webb antwortet, man
dürfe seinen Kontext nicht ignorieren. Dieser zeige, daß er nicht von
einem Anspruch reden wolle, den die Menschennatur rein als solche schon

hätte, sondern erst auf Grund einer von Gott ihr zusätzlich nach Art
eines Privilegs gewährten Auszeichnung. Er insinuiere auch nicht, ein

Kind erhalte die Gnade «unabhängig vom Sakrament», führe vielmehr
auch die Gnade sterbender Ungetaufter auf die Kraft des Sakramentes

zurück, es sei ihm klar, daß niemand Gnade besitzen könne außer durch
dessen aktuellen oder virtuellen Empfang. Leeming bleibt jedoch bei
seinem Urteil: Webbs Standpunkt kann mit der Kirchenlehre nicht
vereinbart werden, da er einen absoluten Parallelismus zwischen der

Schädigung aller Menschen im ersten Adam und dem Anrecht aller auf
den Gnadenempfang im zweiten Adam behaupte. Webb rechtfertigt
seinen Vergleich der Bestimmung des Menschen in Gottes konkretem
Schöpfungsplan mit einem elektrischen Leitungsdraht (electric cable) so :

Auch der Draht habe eine Art «potentia oboedientialish zu faktischer
elektrischer Ladung und Leitung, wenn der Mensch ihn dazu verwenden

will, also «potentia oboedientialis» im Rahmen der natürlichen Möglichkeiten.

Die Bestimmung des Menschen zur Gnade beruhe auf Verleihung
einer übernatürlichen Gnade. Leeming erwidert, Webb mißverstehe
offensichtlich diesen Begriff und lege ihn unrichtig aus ; eine elektrische Leitung
sei sinnlos, wenn sie ungeladen bleiben solle, die menschliche Natur ohne

4 Im Art. «Is their Baptism really necessary?», III, in The Clergy Review 39
(1954), 321-340, S. 336 f.



456 Zur Frage des Limbus

übernatürliche Gnade aber nicht. Später hat Webb seine Auffassung
klarer dahin bestimmt, daß das ungetaufte Kind in Gefahr schwebe,
eine Illuminationsgnade abzulehnen und durch diese Sünde sein

jenseitiges ewiges Heil zu verwirken: daher die Pflicht der Eltern, für
alsbaldige Taufe zu sorgen 5.

Mehrere Autoren erwähnen Webb nur kurz als Gegner des Limbus
und sagen, er erneuere die Meinung Schells über den Wert des Kindertodes,

bzw. halte den Tod der ungetauften Kinder für deren Heilsmittel 6.

Differenzierter urteilt P. De Letter SJ in dem Beitrag «The question of
Limbo. III. New Ventures»7, der Webbs Ansicht im Wesentlichen unter
die Theorien möglicher Begierdetaufe mit Hilfe von Illuminationsgnaden
einreiht. De Letter sieht darin nur eine unbewiesene Behauptung,
belastet durch vage Nebenbehauptungen wie die vom Wirken der gemeinsamen

Mutter, der Kirche, in jeder Menschenseele, wenn diese den Leib
verläßt. Wer wirkt und wie? Ohne daß jemand es merkt? Und wenn
Webb das auch nicht heraussage, impliziere seine Konstruktion doch,
daß selbst getaufte Kinder im Sterben den fälligen Akt der Liebe zu
Gott verweigern und verloren sein könnten, ein Schluß, der allgemeiner
katholischer Überzeugung widerspricht. Diese Schwierigkeit kompromittiere

jede Theorie, die aus der Endillumination ein allgemeines Gesetz

mache, schreibt De Letter.

B. Der Tod des Kindes «reales» Verlangen nach der Taufe?

An H. Schell erinnert wieder der Vorschlag, den 1957 E. Sauras OP
beisteuert. Sein Thema holt weiter aus, er wirft die Frage auf, ob an
sich notwendige Sakramente durch etwas anderes ersetzbar sind, wenn
jemand ohne Schuld von seiner Seite sie überhaupt nicht empfangen
oder der Spender sie ungültig vollzogen hat 8. Sauras will reelle Even-

5 In The Clergy Review 39 (1954) 447 f. (Webb) ; 508-512 (Leeming) ; 572-575
(Webb) ; 638-640 (Leeming) ; vgl. noch S. Moore OSB, ebd. 703 f. ; 768 (Leeming
und Webb).

6 So A. R. (A. Robeyns OSB) Rez. in Les Questions liturgiques et paroissiales
35 (1954), 84; W. A. Van Roo SJ Infants Dying Without Baptism, in Gregorianum
35 (1954) 406-473, S. 407 ; P. Th. Camelot OP, Rez. in Bulletin Thomiste 9 (1954-
1956), Nr. 1668 fî., S. 868; J. Capmany in Lumen 5 (1956), 300; G. J. Dyer, Limbo.
Unsettled Question, New York 1964, 196 S., S. 192; «a refinement of H. Schell...».

7 In The Clergy Monthly 19 (1955), 3-18.
8 Ebd., Los sacramentos «de necesidad» ante las circumstantias que impiden

o anulan su administration, in La Ciencia Tomista 84 (1957), 37-73.



Zur Frage des Limbus 457

tualitäten ins Auge fassen, und zwar fürTaufe, Buße, Ordo. Solche stellen

vor ein Problem, sagt er, da Gott seinerseits sicher das Heil aller
Menschen will, die seinen Gnadenmitteln nicht persönlich ein Hindernis
setzen, aber doch mancher um die dazu erforderlichen Sakramente
kommt. So das Kind, das ohne Taufe stirbt 9. Die «potestas excellentiae»

Christi im sakramentalen Bereich, seine Stellung als das übergeordnete
« sacramento fontal», von dem sakramentale Handlungen ihre Kraft
erhalten, die Eigenart der Sakramente, die ja nicht «media necessaria

ex natura rei», sondern «ex voluntate» seien, all das weise auf die Möglichkeit

einer Lösung. Die Tatsächlichkeit sei ebenfalls sicher, befindet Sauras.

Auf sakramentalem Gebiet gebe es zweierlei Verlangen oder Absicht (deseo-

voto, intenciôn) : a) persönliche, nämlich eigentliche Willensakte des

Menschen, b) in Notfällen (casos de emergencia) reale, d. h. Verlangen,
Absichten, Ausrichtungen (destinos), die Gott bzw. Christus in die Dinge,
Ereignisse oder Taten selbst gelegt, die ihnen von Gott her innewohnen,
sodaß die Menschen, denen derlei widerfährt, ebendadurch auch
unwissentlich ein Verlangen nach dem Sakrament haben (S. 67). So bei
einem Akt vollkommener Liebe oder vollkommener Reue. Der Akt sei

nicht aus eigenem Wesen auf die sakramentale Taufe ausgerichtet oder

Verlangen nach ihr, von der der Mensch u. U. nichts weiß, weder «voto

personal» noch «voto-real natural», aber doch ein «voto real» der Taufe,
das Gott in diesen Liebesakt gelegt habe. Ähnlich könne Christus auf
Grund seiner Hoheitsgewalt über die Sakramente den vorzeitigen Tod der

Kinder auf die baptismale Wirkung der Wiedergeburt hingeordnet haben,
«oder irgendetwas anderes, denn uns interessiert jetzt nicht das Detail»
(S. 71). Seine Supposition werde sowohl dem Heilswillen Gottes wie dem

«facienti quod in se est...» gerecht. «Dem Kind, das tat, was es konnte,
sterben nämlich, hat er (Gott) das gegeben, was es nicht besaß, die Gnade

der Wiedergeburt, da dieser Tod zu dieser Gnade bestimmt war» (S. 72).
Seine Theorie achte besser als andere die Notwendigkeit des Sakramentes,
indem er ein Verlangen danach feststelle.

Entgegnungen. - Eine erste uns bekannte Kritik war der Aufsatz
von A. Ibânez Arana10. Sauras bemühe sich, alle einschlägigen
theologischen Wahrheiten zu koordinieren, Gottes Heilswillen, das Prinzip
«facienti quod in se est...», die Heilsmächtigkeit der Kirche, aber ebenso

9 Ungültige Spendung von Buße und Ordo klammern wir hier aus.
10 Ebd., Sobre la necesidad de los Sacramentos. Notas a un artlculo del

P. Sauras, in Lumen 9(1957), 148-160.

30



458 Zur Frage des Limbus

die individuelle Notwendigkeit der Taufe usw. Kern des Versuches sei

die eigene Theorie vom «votum sacramenti», die Unterscheidung zwischen

persönlichem und realem. In der Ausführung vermenge Sauras
wesensverschiedene Probleme. Das zweite und dritte (ungültige Absolution
und Weihe) sind, erklärt Ibänez, in Wirklichkeit leicht lösbar, ihre
Behandlung habe bei Sauras offenbar bloß den Sinn, seine Meinung im Fall
des ungetauften Kindes zu empfehlen, dieser Frage ohne bisher
befriedigende Antwort. Auch unterscheide Sauras nicht klar und konsequent

genug Möglichkeiten und Tatsächlichkeit, seine Gedankengänge könnten
höchstens die Möglichkeit seiner Theorie stützen. Tatsachen aber seien

in der Theologie nur von der Basis der Offenbarung her zu beweisen.

Der Idee des «voto real» fehle die ontologische Zuordnung der Dinge, in
die er ein solches «votum» verlegen will. Die behaupteten Implikationen
der Hoheitsgewalt Christi über die Sakramente könne er jedenfalls nicht
aus Thomas entnehmen. Gegenargumentation «ad absurdum» würde
nach Ibänez lauten: 1) Sauras meint, Gott baue dem Faktum vorzeitigen
Kindestodes ein «votum reale» der Taufe ein. Darin stecke der Widersinn,
ebendas auf die Taufe hinzuordnen, was deren Empfang verhindert.
2) Sauras stelle den Fall des ohne Taufe verstorbenen Kindes praktisch
auf die gleiche Stufe wie den des Martyrerkindes. Damit wische er mehrere
«doctrinae communes» der Theologie im Handumdrehen aus: das Privileg
des Martyriums eben als Privileg, da jeder vorzeitige Tod die
Rechtfertigung bringe; den Limbus überhaupt, da jeder, der stirbt, bevor er

sündigen oder sich für Gott entscheiden kann, gerettet wäre (S. 160).

Nicht günstiger als Ibänez Arana steht V. Rodriguez OP dem Begriff
des «voto real» seines Mitbruders gegenüber, er sieht darin eine «Aequi-
vokation» oder nur noch «metaphorische» Benennung; auch die Berufung
auf Christi «potestas excellentiae» und den Vergleich mit dem Martyrium
lehnt er ab n. Selbst A. Patfoort OP, der zugibt, daß Sauras besser als

andere großzügige Hypothesen die Bedeutung des Sakramentes
wahrnehme, kann ihn nicht von gewagten Konjekturen und Künstlichkeiten
freisprechen 12. Mehr Entgegenkommen wird Sauras zuteil im Beitrag
des D. Fernandez CMF, da der Autor wenigstens die Frage stelle, warum
man die eher «reale als personale» Beziehung in bestimmten Fällen der

Gnadenmitteilung an Erwachsene nicht auch auf noch unzurechnungs-

11 Ebd., Monitum del S. Oficio sobre el bautismo de los ninos, in La Ciencia
Tomista 86 (1959), 249-270, S. 268 f.

12 Rez. in Bulletin Thomiste 10 (1957-1959), Nr. 1705.



Zur Frage des Limbus 459

fähige Kinder ausdehnen dürfe 13. G. J. Dyer aber stimmt den Kritiken
zu, nach denen weder Webb noch Sauras ihre Thesen befriedigend unterbaut

haben 14.

C. Ansichten, die Ungeborene oder Totgeborene vom Limbus ausnehmen

a. Ein ungenannter gebildeter Laie hat A. Michels Buch «Enfants
morts sans baptême» und manches andere gelesen, nachgedacht, gebetet,
um einige Klarheit in unserem Problem zu gewinnen, da er Vater eines

Totgeborenen war. Über «L'Ami du Clergé» wendet er sich an Michel mit
dem, was er nun vermutet15. Im Kreuzestod Christi und jedem Martyrer-
tod könne man eine der schlimmsten Machenschaften Satans sehen.

Vielleicht sei es nicht abwegig, ihn auch besonders am Werk zu denken,

wenn Kinder dem Verbrechen absichtlicher Abtreibung zum Opfer fallen.
So suche Satan zu verhindern, daß Christus «nochmals geboren werde»,
suche Abtreibungen zu häufen aus Haß gegen Taufe und ewiges Leben.
Man dürfe aber annehmen, daß dies ihm mißlinge und diese kleinen
Geschöpfe ipso facto in den Himmel eingehen. Da der Fragesteller einen

Vergleich mit dem Martyrium geltend macht, gründet Michel seine

Erwiderung auf einen Text aus Billot über Erfordernisse des Martyriums
(iantireligiöse Gründe des menschlichen Verfolgers). Diese Absicht liege
nach eigenem Geständnis des Fragestellers gewöhnlich nicht vor bei den

«pauvres égarés», die Abortus begehen. Der spanische Theologe J. Cap-

many erwähnt die obige Anfrage und beurteilt die Meinung derb-ironisch :

da der Teufel auch in seinem jetzigen Zustand gescheit bleibe, würde er,

wenn die Hypothese stimmte, gerade alles tun, damit jedes empfangene
Kind das Alter erreiche, in dem es durch persönliche Schuld sein Heil

13 Ebd., Destino eterno de los ninos que mueren sin bautismo, in Revista
Espanola de Teologia 21 (1961), 3-51, S. 50.

14 Ebd., A. Anm. 6 a. O., S. 112-117. - Die Theorie des Kindertodes als
Taufersatz wurde bevorzugt auch im Art. von J. Delmotte, Het heil der ongedoopte
kinderen, in Coli Brug Gand 9 (1963), 79-97. - Mindestens im Augenblick ihres
Sterbens sei die Erbsünde in diesen Kindern getilgt. «Der bei ihnen angelegte
Wachstumsprozeß auf die Taufe hin, wurde im Maß ihrer Möglichkeit vollendet
durch den Tod. Christus tat dann das Übrige. Seine Aktivität ist der belangreichste
Faktor Christus wirkt immer zuerst. Er wirkt auch immer das meiste. Nun,
Christus hat genügend Kontakt mit diesen Kindern gehabt, um sie mit sich zu
verbinden. Er kann auch fortwirken zu ihrer Heiligung ...» (S. 91). Im Folgenden
möchte D. selbst die Frage bejahen, die Befreiung von der Erbschuld erlangten sie
schon vor ihrem Tod.

15 Bd. 66 (1956), 55 f.



460 Zur Frage des Limbus

verwirken könne 16. Michel läßt sich in seiner Antwort zu keiner
Konzession für Ungeborene herbei; denkbar wäre, daß ein noch nicht
ausgetragenes Kind der Bluttaufe teilhaft würde, wenn die Mutter den
Martertod erlitte; aber das wäre Ausnahmefall.

b. Unwillkürlicher Abortus und die Totgeburten haben schon Joh.
Gerson, G. Biel, Cajetan zu großzügigen Konjekturen bewogen 17. Kein
Wunder, daß heute wieder Theologen Wege des Heils ohne Taufe für sie

supponieren. Darunter A. Beni, Mitverfasser eines «Corso di Teologia
cattolica». Im dritten Band gibt er als «Exkurs» seinen Aufsatz wieder
heraus, der 1960 in der Zeitschrift «Città di vita» erschienen war: «La
sorte dei bambini morti senza battesimo»ls. Vier Kategorien ungetaufter
Kinder möchte er auseinandergehalten wissen: 1. die durch willkürlichen
Abortus beseitigten seien wahre Märtyrer (auch er beruft sich dafür auf
die Verehrung der Unschuldigen Kinder und behauptet, die wesentlichen
Elemente des Martyriums seien da, denn die Urheber setzten überlegt
einen moralisch schlechten Akt, verachteten m. a. W. das Gesetz Gottes
und verleugneten sogar «natürliche Religionen», töteten somit « in odium
fidei»), 2. Aus natürlichen Ursachen im Mutterschoß sterbende Kinder.
Hier spannt Beni nach altem Vorbild zunächst den Satz Augustins ein :

«nemo renascitur nisi prius nascatur»; Taufe ist Wiedergeburt, deren

Notwendigkeit gilt daher nur Geborenen; wenn Tod im Mutterschoß auf

naturgesetzlichen Abläufen beruht, die Gott immer und überall absolut
beherrscht, ist es praktisch Gott selber, der diesen Tod nicht bloß zuläßt,
sondern will. Folglich das Dilemma: entweder will Gott nicht das Heil
aller Menschen, oder aber für diese vorgeburtlich Verstorbenen auch ein

ordentliches, von der Wassertaufe verschiedenes Mittel des Heiles. Beni
läßt dahingestellt, ob er hier Cajetan oder eher H. Klee folgt, neigt aber

bei Besprechung der vierten Kategorie, nämlich der Kinder christlicher

Eltern, die durch deren Nachlässigkeit ohne Taufe sterben, deutlich zu
Klee 19.

16 Ebd., La salvaciön de los ninos muertos sin bautismo, in Lumen 5 (1956),
289-316, S. 301.

17 Über die folkloristisch anmutende Erscheinung, die vom Mittelalter bis
Ende des 18. Jh. aus der Not christlicher Eltern Totgeborener aufgekommen war,
vgl. die reich dokumentierte Arbeit: O. Vasella f, Über die Taufe totgeborener
Kinder in der Schweiz, in Zeitschrift für Schweiz. Kirchengeschichte 60 (1966), I/II
und dort angegebene Lit.

18 A. Beni - V. Carbone, Il vero Dio (Nuovo Corso di Teologia Cattolica,
3. Bd.), Firenze, L. E. F., 1962, 626, S. 327-334.

19 Dritte Kategorie : frühverstorbene Kinder in ganz heidnischem Milieu. Da
gelte noch ein sog. remedium naturae (die nach L. Perrone benannte und selbst von



Zur Frage des Limbus 461

c. A. Santos Hernandez S] möchte seinerseits die Ausnahme der

Ungeborenen vom Taufgesetz und ihre Rettung auf andere Weise erwogen
wissen20. Gründe: obiges «Axiom» Augustins; der Wortlaut von Joh.
3,3 ff., bekräftigt durch Joh. 16,21; Lk. 1, 31.57; Mt. 2, 1.4. Ebenso sei

zu beachten, daß das Trienter Konzil Cajetan nicht verurteilte. In der
Patristik gebe es nur einen Text des Fulgentius von Rüspe, der ausdrücklich

auch die Ungeborenen dem Taufgesetz unterwerfe. Nehme man sie

aus, so werde der allgemeine Heilswille Gottes besser gewahrt. Pius XII.
rede in der Ansprache an die Geburtshelferinnen (1951) zwar expresse
von den Ungeborenen, erwiesene Totgeburten berücksichtigten seine

Worte aber kaum, deren Schicksal dürfe man also wohl ausklammern,
dazu Kinder von Heiden, die die Taufpflicht nicht kennen 21.

Wie im Rätselraten direkte Widersprüche einander ablösen können,
zeigt folgendes: in der Zeitschrift «Der Große Entschluß» 8 (1952/53),
S. 175-178, hatte F. S. Krösbacher SJ Frage und Antwort aus L'Anneau
d'Or (s. Anm. 20) mit geringen Abänderungen verdeutscht; auf eigene
Faust schaltet er eine vermutlich pastoreil gezielte Bemerkung über
Kinder ein, die durch herbeigeführten Abortus umkommen : « Für diese

Ungeborenen wird alles obengesagte (Heilsmöglichkeiten) wieder fraglich,

weil ihre Eltern nicht nur nicht zu ihrem Heil mitwirken, sondern

ungläubig und mörderisch dagegen sind». Diametral anders der Laie in
L'Ami du Clergé 1956 und Beni.

Kritik oder Zustimmung. - J. M. Sdiz nennt zwar in seinem Beitrag
A. Santos Hernandez nicht, erwähnt aber mit Verweis auf M. Diekhans
OFM22 eine Meinung, die Totgeborenen Heilsaussichten konzedieren

möchte, falls die Eltern für sie beten. Er leugnet die Berechtigung dieser

Unterscheidung. Das Problem sei da schmerzlich, aber nicht schwerer

A. Michel, Ch. Journet und anderen strengen Limbusverteidigern heute
befürwortete Ausnahme vom Taufgesetz).

20 Ebd., Jnfancia y Bautismo, in Estudios Eclesiasticos 31 (1957), 403-423.
Anlaß war ihm eine Korrespondenz in L'Anneau d'Or (Cahiers de spiritualité
conjugale et familiale), cahier 48 (1952), 423-429, in der gläubige Eltern die Frage nach
dem Schicksal totgeborener Kinder stellten: die Antwort der Redaktion wies auf
Héris und Laurenge hin.

21 Neu abgedruckt wurden diese Ausführungen, mit reicher Bibliographie,
im Buch des gleichen Autors : Salvaciôn y Paganismo. El problema teolögico de la
salvaciön de los infieles, Santander 1960, 756 S., Kap. 25 (Los ninos del mundo
pagano), S. 621-710, 688-705.

22 Ebd., A Sorte Eterna das Crianças näo-Batizadas, in Revista Eclesiastica
Brasileira 16 (1956), 17-26; vorher deutsch erschienen: Das Schicksal der unge-
tauften Kinder, in Theologie und Glaube 45 (1955), 412-422.



462 Zur Frage des Limbus

als manche andere Fügung Gottes, und Pius XII. rede ausdrücklich auch

von Kindern im Mutterschoß 23. P.-Th. Camelot OP wirft Santos
abenteuerliche (aventureuse) Exegese vor; der schon zur Zeit des Trienter
Konzils mißbrauchte Text Augustins («nemo renascitur nisi prius nas-

catur») werde aus dem Zusammenhang gerissen, in dem der Kirchenvater
ja die unbedingte Notwendigkeit der Taufe nach der Geburt nachweisen
wollte. Die Auslegung der Ansprache Pius' XII. sei mißbräuchlich24.
D. Fernandez CMF betrachtet den Ausnahmevorschlag wohlwollender,
doch nicht ohne Santos allzu billige Wendigkeit und Künstlichkeit der

Argumentation anzukreiden. Was Pius XII. betrifft, so habe er keine
definitive Entscheidung erlassen wollen. Auch Beni wird hier mild
behandelt 25.

d. Hierher gehört noch die Meinung, die einen beträchtlichen Teil
der Ungeborenen mit Hilfe der heute wieder erwogenen Theorie der

Sukzessivbeseelung unserer Fragestellung entzieht. A. Perego SJ wäre ihr
nicht abgeneigt, sie ist ihm eine «wahrscheinliche Meinung», aus der er

folgert, diese Fötusse ohne Vernunftseele kehrten bei Abortus «in den

Prozeß der Materie zurück ohne eine Spur von sich zu hinterlassen».
Für schon beseelte Totgeborene sei das «votum ecclesiae et parentum»
wahrscheinlich als «außerordentlicher Ersatz der Taufe» wirksam 26.

23 Ebd., En torno a los ninos que mueren sin bautismo, in Estudios Ecle-
siasticos 32 (1958), 21-70, S. 68 f.

24 Rezensionen in Bulletin Thomiste 10 (1957-1959), n. 1722.
25 A. Anm. 13 a. O., S. 29-31.
26 Ebd., Esiste un sostitutivo del battesimo per la giustificazione dei bambini?

in Divinitas 3 (1960), 561-574. Die Redaktion bemerkt, die Veröffentlichung sei
ihrerseits keine Bejahung des Vorgetragenen; der seelsorglichen Gesinnung des
Autors gebühre alles Lob. (S. 573). - Zur Lehre von der Sukzessivbeseelung heute
vgl. E. Gentili, II momento dell' animazione razionale: studio sistematico, in La
Scuola cattolica 92 (1964), 221-240 (viel Literatur angegeben) : A. Berizzi,
Animazione razionale del corpo umano, in Sacra Doctrina 9 (1964), 418-425 ; Historische
Arbeit: J. M. da Cruz Pontes, Le problème de l'origine de l'âme de la patristique
à la Solution thomiste, in Recherches de Théologie ancienne et médiévale 31 (1964),
175-229; G. Sauser - M. Vodopivec, Mediko-theologische Anmerkungen zum
Problem der Humanontogenese, in Gott in Welt (Festgabe K. Rahner), II (1964),
850-872 betrachten sowohl Simultan- wie Sukzessivbeseelung als heute
wissenschaftlich überholte Begriffe, sind aber jedenfalls dem nicht günstig, was man
Simultanbeseelung nannte, wie aus ihrer Erklärung zu can. 747 CJC hervorgeht
(reiche medizinische Literaturangaben).



Zur Frage des Limbus 463

D. Durch Heilsmöglichkeit bedingte Erschaffung der menschlichen Seele

Das sensationelle Experiment Petrucci hat A. Roldân SJ 27 bewogen,
die Lehre zu revidieren, nach der Gott jeder befruchteten menschlichen

Eizelle, gleich bei der Empfängnis (Roldân lehnt Sukzessivbeseelung ab)
die Geistseele durch seinen Schöpfungsakt hinzugibt. Der erste

philosophisch-ethische Teil der Abhandlung zieht aus einer Reihe Gründen,
die wir hier übergehen, da sie nicht unseren Gegenstand betreffen, den

Schluß : Gott kann keine menschliche Seele für einen Embryo erschaffen,
der außerhalb des Schoßes einer menschlichen Mutter entsteht und
wächst, also keine für den Retortenembryo, aus ihm würde kein wahrer
Mensch. Eine Stelle der Enzyklika «Mater et Magistra» bestätige es 28.

Im zweiten Teil möchte Roldân seinen Beitrag zu einem Ausschnitt
unseres Problems leisten : Welches Schicksal haben die Opfer der so aktuellen

Abtreibung? Vielleicht bauten da die Limbuslehre und manche
Gegentheorie auf falschen Voraussetzungen, wenn sie annehmen, alle diese

Keime seien geistbeseelt. Roldân scheint die Verneinung probabler. Gott
sieht durch seine scientia media oder deren Äquivalent in anderen

theologischen Systemen voraus, ob der im natürlichen Geschlechtsverkehr
entstandene Embryo schuldlos jeden Mittels zu seinem Heil entbehren

würde. Dann verbinde er damit keine menschliche Geistseele, habe er doch
den vernünftigen Geschöpfen eine übernatürliche Bestimmung gesetzt,
und könne nicht gegen den Sinn seines eigenen Werkes handeln. Das sei

umsomehr ausgeschlossen, als diese Sinnwidrigkeit dreiviertel aller
Menschen umfassen würde.

Gewisse Einwände nimmt Roldân selber vorweg und sucht sie

abzufertigen. Unter anderm heißt es hier, er wolle seine Lösung des Problems
ohne Taufe verstorbener Kinder nicht zur einzigen erheben, er schlage
sie vor in Koordination mit andern der milderen Hypothesen. So sei ihm
evident, daß eine Leibesfrucht von bereits sieben Monaten die Geist-

27 La ley que rige la generaciön humana, in Pensamiento 18 (1962) 277-315.
28 R. gibt die Stelle in allzu freier spanischer Übersetzung wieder. Wir zitieren

bloß die Sätze des lateinischen Textes, auf die er sich berufen will: «graviter pro-
nuntiamus, hominis vitam tradi atque propagari operâ familiae hac in re nemini
omnium licet uti viis rationibusque quibus vel arborum vel animantium vitam
prorogare (Druckfehler der AAS, es muß heißen «propagare», wie auch R. annimmt)
licet. Etenim hominum vita pro sacra re est omnibus ducenda: quippe quae inde
a suo exordio, Creatoris actionem Dei postulet» (AAS 53, 1961, 447). Wer den
Kontext liest, merkt leicht, daß R. seinen Schluß kaum damit stützen kann.



464 Zur Frage des Limbus

seele besitzt; sein «Gesetz» würde auch dort nicht spielen, wo Gott dem

Embryo das Heil auf «votum» der Eltern oder der Kinder hin gewähren
würde. Die notwendige Koordination mache seinen Zusatzvorschlag
nicht überflüssig, denn die andern Hypothesen sollten ja bloß «per modum

exceptionis», nicht «de ordinario» gelten, das allgemeine ordentliche
Heilsmittel beseelter Fötusse sei die Taufe. Seine Lösung hingegen stehe in
einem Rahmen «normalen» Charakters, könne ohne Verletzung irgend
eines theologischen Prinzips eine unbeschränkte Zahl Fälle umfassen,
ihre Hinzugesellung zu andern Lösungen nehme dem Problem viel von
seiner bedrängenden Schwere. Einer der parierten Einwände : die Kirche
urgiert die Taufe jeden noch so frühen abortiven Fötus; wenn er sicher

lebt, dann mit absoluter Form (CJC, can. 747) ; dies wäre sinnlos, wenn
wir keine menschliche Wesen vor uns hätten. Erwiderung Roldäns:
Niemand der ihn verstanden habe, könne ihm diesen Einwand machen;
er sage doch, Gott erschaffe die Seele nicht, wenn er wisse, daß kein
Heilsmittel ihr helfen werde. Werde der Fötus getauft, dann folge aus
dem dargelegten «Gesetz der menschlichen Zeugung», daß Gott die Seele

dem Leib verbunden habe. Zum Schluß (S. 3 II f.) erklärt Roldân, seine

Theorie wahre alle einschlägigen theologischen Prinzipien: 1. Gottes

Heilswillen; 2. die Notwendigkeit der Taufe, durch Reduktion der
angeblich aus Begierdetaufe geretteten Fötusse; 3. die Allgemeinheit der

Erbsünde; 4. Unmöglichkeit des Verdienstes im Jenseits; 5. die Existenz
eines Limbuszustandes bestreite er nicht schlechthin, verneine aber, daß

er Aussicht der allermeisten Menschen sein sollte; auch habe die Kirche
nie behauptet, daß die Vorbedingungen des Limbus auch nur in einem

einzigen Fall vorlägen.

Kritik

Nur eine Reaktion auf Roldân ist uns bekannt, diejenige von
P. Blâzquez OP 29. Einiges aus seiner Entgegnung zur neuen «Lösung»

unserer Frage: An das Problem der ungetauften Kinder gehe Roldân
mit der falschen Prämisse, die Unwandelbarkeit des faktischen göttlichen
Wirkens für Erschaffung der Seele sei minder sicher als die Existenz
solcher Seelen, denen ohne Schuld alle notwendigen Mittel ihres Heiles
fehlen. Blâzquez leugnet das, gestützt auf die herkömmlichen Argumente

29 Ebd., «La ley que rige la generaciön hiimana», in Studium. Revista de
filosofia y teologia 3 (1963), 339-375.



Zur Frage des Limbus 465

der Limbusverteidiger (S. 350). Der Gedankengang Roldâns involviere
ferner mit der angeblichen Abhängigkeit des Handelns Gottes von seinem
Vorwissen über Geschöpfe einen für «gesunde Theologie» unzulässigen
Anthropomorphismus. Er widerstreite zudem dem Axiom «gratia non
destruit naturam, sed supponit»: Gottes schöpferischer Akt gehöre zur
Naturordnung, die Voraussicht der übernatürlichen Mittel eben zur
übernatürlichen Ordnung, die Unwandelbarkeit der natürlichen
voraussetze.

E. Kinderlimbus nur von beschränkter Dauer

a. B. Schuler OFM tritt wie schon P. Minges OFM, aber aus ganz
anderen Gründen, dafür ein, der Limbuszustand höre einmal auf 30.

Solche Kinder würden bei ihrer Auferstehung in eine Situation gelangen,
in der sie durch persönliche Entscheidung sich die himmlische Sehgkeit
verdienen oder der Verwerfung anheimfallen. Es sei nämlich «für ahe

Vernunftgeschöpfe, von denen wir wissen, für Engel und Menschen»,
die Erreichung ihres übernatürlichen Endziels an eine vernünftig-freie
Entscheidung für Gott gebunden. «Bei den Engeln mußte jeder einzelne

für sich diese Entscheidung treffen; für das ganze Menschengeschlecht
sollte nach allgemeiner theologischer Überzeugung dessen Stammvater
Adam die Entscheidung für Gott treffen. Aber wegen der Sünde Adams
muß nun auch jeder einzelne Mensch, soll er zur Anschauung Gottes im
Himmel gelangen, für sich persönlich diese Entscheidung vollziehen.
Darum müssen auch die ungetauften Kinder nach ihrem Tode die
Möglichkeit bekommen ...» (S. 124). Die Auferstehung bringe die Menschennatur

infolge Wiedervereinigung der unsterblichen Seele mit einem

vergeistigten Leib zu ihrer Vollendung, mit beträchtlich höheren Kräften
des Erkennens und Wollens, die denen der Engelnatur nahestehen. Die
Entscheidung wird dann sofort und in einem Augenblick fallen, wie bei den

Engeln. Diese Gelegenheit müssen auch die Kinder haben, denn Gottes

Heilsplan hat alle Menschen zum übernatürlichen Glück berufen. Der
dauernde Limbus sei doch offenbar «nur Verlegenheitslösung». Schuler
nimmt ergänzend an, der moralische Zustand der Kinderseelen im Limbus
und die Leiden ihres kurzen Erdenlebens kämen ihnen zustatten für die

30 Ebd., Das Schicksal der ungetauften Kinder nach ihrem Tode, in Münchener
Theologische Zeitschrift 7 (1956), 120-128.



466 Zur Frage des Limbus

gute Entscheidung, denn Gottes Barmherzigkeit werde ihnen mit Rücksicht

darauf Beistandsgnaden geben. Das Beten für sie sei daher nicht
aussichtslos.

Beurteilungen. Schulers Artikel wird in der Literatur der Folgezeit
über unsere Fragen nicht oft erwähnt und selten Gegenstand präziser
Stellungnahme. M. Schmaus, Herausgeber der Zeitschrift, die ihn brachte,
hat in seiner Dogmatik Schulers Meinung knapp dargetan, ohne

Bewertung 31. G. Regina 32 referiert detaillierter, nennt sie «sehr originell»,
beurteilt sie zögernd. Zwar führe kein Schrifttext bei strikter Auslegung
zum Schluß, Verdienst nach dem Tod sei solchen Kindern unmöglich,
aber auch kein Wort in Schrift und Tradition deute positive Möglichkeit
an. Die wenigen Texte, die Schuler einflechte, vermöchten seine
geistreichen Folgerungen kaum zu rechtfertigen. Und gerade für einen
provisorischen Limbus sei die Notwendigkeit und Begründung nicht evident.
R. Masi fällt ein negatives Verdikt33.

b. Die Idee der Vorläufigkeit des Limbus, dessen weitere Existenz
Schuler auch für erwachsene gute Heiden annimmt, hat im gleichen Jahr
auch G. Scaltriti OP verteidigt34. Der traditionell angenommenen Ewigkeit

dieses Zustandes sollen nach Scaltriti ausdrücklich Worte der
«Offenbarung» widersprechen. Aus 1 Tim 2,4 folgt unvermittelt: «Gott will,
daß auch die vor Vernunftgebrauch und ohne Taufe gestorbenen Kinder
ihr Heil erlangen und zur Erkenntnis der Wahrheit kommen». Wie die

Übertragung der Erbsünde auf alle Individuen aus ihrer Verbindung mit
Adam stammt, so muß auch die Heilsverheißung an Adam allen
zugutekommen. Die Kinder im Limbus hätten also ein Recht, einst den Himmel
zu erlangen und bereits ein leidloses Bewußtsein dieses künftigen
Ereignisses. Die Kirche behaupte nie die Ewigkeit des Kinderlimbus 35.

31 Ebd., Katholische Dogmatik, IV/1, Sakramentenlehre, 5. Aufl. 1957, S. 180.
Ohne Beurteilung sehen wir S.s Aufsatz auch erwähnt bei L. Renwart SJ, Le
baptême des enfants et les limbes, in Nouvelle Revue théologique 80 (1958), 449^-67,
S. 459, Anm. 57; A. Santos Hernandez, Anm. 20 a. a. O., Anm. 232; G. J. Dyer,
Anm. 6 a. a. O., S. 194.

32 Ebd., La sorte eterna dei bambini che muoiono senza battesimo, in La
Scuola cattolica 86 (1958), 81-115, S. 112-114.

33 Ebd., Salvezza dei bambini morti senza battesimo - La dottrina della
Chiesa, in Euntes docete 17 (1964), 237-250, S. 242.

34 Ebd., La salute degl'infedeli senza Battesimo, in Palestra del Clero 35 (1956)
489^-98; 543-559; 592-609, S. 492 fi.

35 S. häuft Berufungen auf kirchliche Dokumente, die kaum ins Gewicht fallen
für das, was er damit anfängt, es sei hier übergangen. Sie dienen ihm zur entrüsteten



Zur Frage des Limbus 467

Der zweite Teil will aus Philipper- und Kolosserbrief entnehmen,
daß ungetaufte Kinder, ebenso wie rechtschaffene erwachsene Heiden,
«substanziell» gerechtfertigt seien wegen fides implicita und «in Voraussicht

der Verdienste der Heiligen». Die Auswirkung tritt am Ende der

Zeiten ein, «weil erst dann das kollektive Verdienst der mediatorischen

Heiligen» vollerfüllt ist. Da deren eigene Heiligung von der Taufe
abhänge, bleibe mittelbar auch die Rechtfertigung jener Heiden und Kinder
Folge der heilsnotwendigen Taufe (S. 544). Anschließend verschwendet
Scaltriti viel Eifer auf «Beweise positiver Theologie».

Der dritte Teil möchte zuerst nachweisen, daß Thomas bei größerer
Konsequenz und Lösung von seinen theologischen Vorgängern bald
einmal die Ewigkeit des Limbus hätte leugnen müssen36. Zwar ist die Strafe
der Erbsünde wie die jeder andern Todsünde an sich (per natura sua)

ewig, doch dank der Intervention der Gnade Christi hat auch sie ein

Ende. Im Jenseits wird die rechtfertigende Gnade nicht mehr verliehen,
aber «die zum Limbus absteigen sind prädestiniert und deshalb gerechtfertigt»,

ihre progressive Heiligung und endliche Verherrlichung gehört
der durch Gott gesetzten Ordnung an (1 Kor 16,23) Sie haben den

impliziten Glauben in die mediatorischen Heiligen, die Eltern in der

Gnadenordnung sind, von denen sie die Wirkung der Wassertaufe
empfangen, genauer: «in fide Ecclesiae» (S. 585).

Scaltritis Arbeit hat nicht viel Beachtung gefunden. Nicht einmal
italienische Theologen, die unser Thema später behandeln, G. Regina,
A. Beni, A. Perego, R. Masi erwähnen ihn. A. Santos Hernandez nennt
ihn oft in seinem Werk «Salvaciôn y Paganismo» 37, aber lediglich (S. 93-
101) als den jüngsten der vielen Vertreter eines fortbestehenden Er-
wachsenenlimbus.

c. 1961 erscheint das Buch von V. Wilkin SJ 38 posthum von
M. Bévenot SJ veröffentlicht. Auch Wilkin optiert für die beschränkte
Zeitlichkeit des Kinderlimbus. Der Buchinhalt hatte im Nachlaß Wilkins
erst fragmentarischen Charakter, der Verfasser hatte ein größeres Werk

Abweisung des Rekurses auf Kan. 3 der 16. Synode von Karthago (Dz-Sch 224) und
auf das Erbsündendekret des Trid. (ebd. 1514) für die Ewigkeit des Limbus puerorum.

36 In De malo q. 5, a. 1, ad 2 und S. th. 3. q. 3. a. 3. schimmere so etwas durch.
S. th. 3. q. 52. a. 7 behaupte noch kategorisch die stete Fortdauer des Kinderlimbus,
aber das sei eben Folge des damals rezipierten Wissens eher als persönliches Denken.

37 Vgl. Anm. 21.
38 Ebd., From Limbo to Heaven. An Essay on the Economy of Redemption,

Sheed and Ward, London and New York, S. 145.



468 Zur Frage des Limbus

geplant, eine Synthese der Heilsökonomie von der Erschaffung der Engel
bis zur Weltvollendung; Bévenot hat den Ausführungen da und dort
erläuternde Anmerkungen beigefügt. Schon in der Einleitung skizziert
Wilkin seine Theorie. Mitleid habe hier sein gutes Recht39. Es «müsse»

eine Lösung geben, die den ungetauften Kindern den Himmel öffnet,
sonst würde Satan definitiv über Christus siegen. Wie Vincentius Victor 40

wird Wilkin statuieren : sie gehen ein in die himmlische Seligkeit am Tag
der allgemeinen Auferstehung.

Wilkin bietet seine wesentlichen Aussagen in Thesenform. Die ersten

unter dem Stichwort «Infants». a) Kinder sind einzelpersonaler Geistakte

unfähig, sind insofern zunächst die passive Verkörperung des Zustandes
des Menschengeschlechtes als einer großen «korporativen Person», eines

Ganzen, wie es dem ersten Adam entstammt, mit der Erbschuld belastet,
ß) Die Erbschuld ist Feindschaft unseres Geschlechtes gegen Gott auf
Grund der Auflehnung Adams, einer Art Bund mit Satan und Verdingung
an ihn, die die ganze Nachkommenschaft verstrickt hat. y) Das Kind
steht von Beginn seiner Existenz an in dieser Situation wegen der natürlichen

Verbindung mit dem Stammvater und der eher «unnatürlichen»,
von Adam gegen Gottes Schöpferwillen verschuldeten Unterwerfung unter
Satan. Der Tod allein vermag es daraus nicht zu befreien, wenn nicht die

«Wiedergeburt» hinzukommt. Wäre die XJrsünde nicht geschehen, so

hätte jedes Menschen-Kind Gelegenheit erlangt, seine individuelle
Willensfreiheit für oder wider Gott zu gebrauchen. Verfrühter Tod hilft da

in keiner Weise, führt vielmehr nur dazu, daß die Kinderseele dauernd
der Freiheitsbetätigung ermangelt und im gefallenen Zustand der
«korporativen Menschheit» verbleibt.

39 Die Auslegung kirchlicher Erklärungen unterstellt er dem Grundsatz « odiosa
sunt restringenda». So wird ihm wichtig, daß Innozenz III. sagt: «Die Strafe der
Erbsünde ist der Verlust der Anschauung Gottes, die Strafe der persönlichen Sünde
aber das Leiden der ewigen Hölle» (Dz-Sch 780): der Papst lasse im ersten Glied
«ewig» aus. Man dürfe das verwerten zur genauen Deutung der Worte des Floren-
tinums, nach denen auch bloße Erbsünder «in die Hölle» kämen, doch «mit je
verschiedenen Strafen» (Dz-Sch 1306). Pius VI. wolle zwar gegen Pistoia die Limbus-
lehre nicht auferlegen, zeige aber, daß er diesen Zustand annehme (Dz-Sch 2626).
Pius XII. wiederhole in der Rede an die Geburtshelferinnen, daß jeder Neugeborene
Erbsünder ist und die Taufe braucht. All das möchte W. in seiner These achten.

40 Uns bekannt aus Augustinus, De anima et eius origine, das durch
Sondermeinungen jenes jungen bekehrten Donatisten veranlaßt war (um 419). Unsere
Frage behandelt Augustinus darin 2,10,14 ff. und 3,13,19 (M 44,503-506; 520 f.).
Vgl. auch Art. Limbus in D ThC 9/1, Sp. 763.



Zur Frage des Limbus 469

Unter dem Stichwort «unbaptizeci» steht eine größere Anzahl Thesen

(4-14), eigentlicher Kern und Hauptteil des Buches (S. 26-117). Ihr
gemeinsamer Gattungsnenner heißt «Redemptions, mit drei Teilen:
1. Inaugural Redemption; 2. Progressive Redemption; 3. Completed
Redemption.

Die «Inaugural Redemptions beginnt mit der Taufe Jesu. Die
Übernahme der Johannestaufe sei für Christus eine rituelle Handlung gewesen,
mit der er Gott zusagte, die Menschheit durch seinen Tod und seine

Auferstehung erlösen zu wollen. Der belebende göttliche Geist wirke dort
geheimnisvoll wie am Schöpfungsmorgen nach Gen 1. Unsere Taufe
vermittle uns als solche und auf Grund der Taufe Christi das, was Rom 6,3

von ihr kündet 41. Eine Reihe Schriftworte stellt Wilkin alsdann für seine

Gedanken über die Bedeutung und Wirkung des Todes wie der Auferstehung
Christi zusammen, des Hauptgeschehens der «inaugural Redemption»,
das die Herrschaft der Erbsünde bricht, Adam von seiner Stellung als

Menschheitshaupt absetzt, Satan stürzt. Nun hat der Hl. Geist den

stärkeren Einfluß auf die Menschheit.
Aber der Sieg ist nicht bereits vollkommen. Das Zeitalter der

«progressiven Erlösung» folgt, in dem beide «Ökonomien», die der ersten

Erlösung und die des neuen Adam, die Satans und die des Hl. Geistes,

mit je ihrer Machtentfaltung koexistieren, sogar in den einzelnen
Individuen 42. Gleich zu Beginn des dritten Hauptabschnittes über die
«vollendete Erlösung» hebt Wilkin hervor, wie für die Erwachsenen sei

auch für die verstorbenen Kinder mit dem eigenen Tod die Frist vorbei,
in der ihre Willensentscheidung ihr Schicksal wenden könnte. Haben
sie noch die Möglichkeit einer Taufe, dann wird sie diesbezüglich der

41 Die Bedeutung der Taufe Christi im Erlösungsgeschehen und als Geisttaufe
wird in neueren exegetischen Studien öfters gewürdigt. Vgl. etwa F.-M. Braun OP,
Le baptême de Jésus ou l'institution du baptême dans l'Esprit, in Le Baptême
d'après le IVe Evangile, I, in Revue Thomiste 48 (1948), 347-393, S. 347-369, mit
reichen Verweisen auf die patristische Auslegung; P. Th. Camelot OP, Spiritualité
du baptême, Paris, 1960, 281 S., 257-281.

42 These 7 (S. 39-49) soll die Wirkungen der christlichen sakramentalen Taufe
und die Bedeutung dieses Sakramentes dartun, auch für das eben zur Welt
gekommene Kind, worauf These 8 (S. 50-56) von der Bluttaufe spricht, die W. als
eigentliches und besonders wertvolles Sakrament betrachtet wissen will, das aber
wegen seines unmittelbaren Sinnbildverhältnisses zu Christi Tod keiner eigenen
Einsetzung bedurft habe. Im Wort vom «Kommen Christi im Wasser und im Blut»
und von der Wiedergeburt der Welt aus Gott durch «den Geist, das Wasser und das
Blut» (Joh 5,6) bezieht sich «das Blut» nach W. auf das Martyrium. Den «Geist»
deutet er bereits auf eine «Geisttaufe» am Tag der allgemeinen Auferstehung (S. 56).



470 Zur Frage des Limbus

Kindertaufe gleichen, d. h. von ihrer Willensbeteiligung unabhängig sein.

Und nun setzt Wilkin alles daran, biblisch zu belegen, daß der Jüngste
Tag mit der allgemeinen Auferstehung (kollektiv gesehen, die
radikalste Abschaffung des Reiches der Erbsünde, des Todes und Satans

versinnbilde und die Enderlösung auch des Leibes des Menschen bringe)
der Tag einer universalen, abschließenden Welttaufe sein werde, gewirkt
vom Hl. Geist. An diesem Tag gehe die «Versöhnung» unseres Geschlechtes

mit Gott durch den Tod des Gottessohnes (Rom 5,10 f. ; 11.5 ; 2 Kor 5,18-
20; Kol 1,19-23) in die Vollerlösung über für jeden, der sich der Liebe
Gottes nicht persönlich weiter verschließe. Weder der Wille Gottes, der

ja das Heil aller Menschen will, noch der Wille des ersten Adam oder
Satans könne bei jenem Endereignis die ungetauft verstorbenen Kinder
hindern, in die himmlische Seligkeit einzugehen, ihr eigener Wille wegen
ihres Kindheitszustandes ohnehin nicht 43. Also werden sie, aus reiner
Gnade beschenkt wie soeben getaufte sterbende Kinder, den Himmel erlangen.

Wie wurde Wilkins Meinung aufgenommen?

W. A. Van Roo SJ läßt die gleiche Rezension in The Clergy Review
47 (1962), 122-125 und in Gregorianum 43 (1962), 124-126 erscheinen.

Wilkin versuche zwar, manche traditionellen Lehren der Kirche und
Theologie zu wahren, das verdiene Anerkennung. Seine «Lösung» müsse

gleichwohl abgelehnt werden. Er erbringe keinen Beweis, daß die Kirche
die Annahme des Heiles ungetauft verstorbener Kinder freistelle, der

«sensus Ecclesiae», den die Dokumente des ordentlichen Lehramtes
manifestieren, stehe eher dagegen, wie er (Van Roo) früher gezeigt habe 44.

Die Ansprache Pius' XII. aus dem Jahre 1951 übersetze Wilkin
unvollständig gerade in dem, worauf es ankäme, das Dekret des Sacr. Officium
1958 erwähne er nicht, das doch vom ewigen Los dieser Kinder spricht.
Wilkins eigene Hypothese stehe auf erstaunlich schwachen Füßen, die
Schriftlehre über die Auferstehung der Toten werde willkürlich auf ein
anderes Gebiet ausgedehnt, Bibeltexte würden häufig äußerst subjektiv
interpretiert. Wenn Paulus und Augustinus der allgemeinen Auferstehung
übernatürliche Wirkung zuschreiben, meinten sie die der Gerechten.

43 So die Thesen 9 bis 12. An Bibelworten hätten außer 1 Joh 5,6 noch Rom
5,19; 8,11,23; Mt 3,10,12; Mt 19,28; 1 Petr 1,5 zusammengenommen diese
Tragweite. Die noch folgenden zwei Thesen und der «Appendix» des Buches, über den
Begriff «Redemption», bringen für unsere Frage nichts Neues dazu.

44 Im Anm. 6 verzeichneten Artikel d. J. 1954.



Zur Frage des Limbus 471

Ed. J. Kilmartin SJ vergleicht45 Wilkin mit B. Schuler, markiert
den wesentlichen Unterschied der beiden Auffassungen, der trotz Angabe
der gleichen Gelegenheit des Heilszugangs bestehe. Beide hätten jedenfalls
auf den Zeitpunkt hingewiesen, der am ehesten in Betracht komme. Da
alle Geretteten ihr Heil innerhalb der Heilsgeschichte zu erlangen haben,
die bis zur Parusie dauert, und die ohne Taufe verstorbenen Kinder weder
in ihrer Person noch in der « fides Ecclesiae» durch das TaufSakrament
Christus begegnet sind, bleibe ihnen dafür anscheinend nur das Ereignis

der Auferstehung. Ein vertieftes Studium seines Sinnes könne
vielleicht noch mehr Licht in unser Problem bringen. Kilmartin gibt zu,
daß die Deutung mancher Schrifttexte durch Wilkin und sein

eigenmächtiger, durch nichts gerechtfertigter Umgang mit der Terminologie
anfechtbar sind.

L. Renwart SJ 46 meint, Wilkins Ansicht werde kaum «allen
Theologen» gefallen, habe aber den Vorzug, daß sie den allgemeinen
Heilswillen Gottes mit der Notwendigkeit der Taufe zu vereinbaren strebe,
keine gesicherte Glaubensgegebenheit direkt verletze und besonders

beachte, daß es nach dem Tod kein Verdienst mehr gibt. Dieser Rezensent

neigt auch zur Bejahung des Gedankens, die Teilhabe an Christi
Auferstehung am Jüngsten Tag sei eine Geisttaufe ähnlicher Wirksamkeit
wie die Bluttaufe, kann aber der von Wilkin für Kinder supponierten
«Automatik» der Heilszuwendung doch nicht recht froh werden, sie

entspreche kaum dem personalen Wesen des Menschen 47.

G. J. Dyer rät zur Nachsicht 48 im Urteil über Wilkin, der seinen

Standpunkt nicht habe ausarbeiten und deshalb die Einwände nicht von
vornherein so habe parieren können wie dies später vielleicht möglich
gewesen wäre. So setze er sich mit dem schwersten nicht auseinander,
nämlich der wenn auch nicht dogmatisierten, so doch auffälligen,
jahrhundertelangen Überzeugung der Kirche, daß Kinder für ihr Heil der
Taufe in diesem Leben bedürfen. Eine gewisse Solidarität Christi auch

mit den ungetauften Kindern bestehe, gewährleiste ihnen aber noch nicht
ohne weiteres das Himmelreich. Wilkins Schluß, daß sonst Satan Christus

besiegen würde, sei überspannt, Wilkin ignoriere die Worte des Trienter

45 Rezension in Theological Studies 23 (1962), 312-314.
46 Rezension in Nouvelle Revue théologique 85 (1963), 203.
47 Eine Bemerkung, mit der R. die Sympathie nicht verleugnet, die er in

seinem Artikel des Jahres 1958 (s. Anm. 31) der Theorie einer Endentscheidung
entgegenbrachte.

48 A. a. O., Anm. 6 S. 131-134.



472 Zur Frage des Limbus

Konzils, nach denen nicht schlechthin alle Menschen die Frucht der
Passion empfangen (Dz-Sch 1523). Unsere Welt sei nun einmal nicht
die bestmögliche. Mit Journet möchte Dyer die Limbuskinder den von
Christus erlösten insofern zuzählen, als sie durch ihn wiedergewinnen,
was der Menschennatur Adams wegen verlorenging 49.

F. Noch eine Ansicht müssen wir verzeichnen, die des spanischen Theologen

J. B. Manyd 50

Im Sterben geschehe ein allmählicher Übergang zur intuitiven geistigen
Schau nach der Art der Engel, der auch eine höhere Erkenntnis Gottes
und der göttlichen Dinge vermittle. Dafür glaubt Manyâ Belege bei
Thomas von Aquin zu haben. Was sterbende Kinder betrifft, nimmt er
die Hypothese H. Klees in Schutz. Diese rufe freilich dem gewichtigen
Einwand, daß sie den Kinderlimbus überhaupt wegerkläre, eine unerlaubte

Leugnung, lehrten doch Kirchenväter und Theologen sehr deutlich, die
Kinder, die ohne Taufe hinscheiden, seien «in genere» vom Himmel
ausgeschlossen. Patristik und Theologie seien allerdings deshalb dazu gekommen,

weil sie kein anderes Mittel des Nachlasses der Erbsünde kannten als

die Taufe. Würde also jemand mit soliden Gründen das Dasein eines
solchen Mittels nachweisen, so würde er die traditionelle Doktrin wenigstens
nicht direkt verletzen, schreibt Manyâ. Er fügt bei, dem Einwand lasse

sich vielleicht mit folgender Lösung begegnen. Eine Anzahl der ohne Taufe
sterbenden Kinder vollzögen kraft der intuitiven Wahrheitsschau und
höheren Gotteserkenntnis des Todesgeschehens einen Akt der Caritas und

49 Ganz vereinzelt ist unseres Wissens im katholischen Lager die Meinung
geäußert worden, für ohne Taufe verstorbene Kinder habe Gott den Weg der
Seelenwanderung vorgesehen. Aus rein mündlichen Berichten haben wir vernommen, ein
vielbelesener katholischer Augenarzt einer Schweizer Stadt sei in Gesprächen für
diese Vermutung eingetreten : die Seelen solcher Kinder würden wieder inkarniert,
bis sie das Sakrament der Taufe empfangen oder ihr Heil als Erwachsene durch
Begierdetaufe zu erwirken imstande sind. Er soll zur Begründung mit geltend gemacht
haben, der in der Welt so verbreitete Glaube an die Seelenwanderung könne nicht
absoluter Irrtum sein. L'Ami du Clergé 66 (1956), S. 255 brachte eine Frage, deren
Wortlaut Rekurs auf Seelenwanderung offen zu halten schien: ob Gott nicht in
bestimmten Fällen «mit Rücksicht auf die Bitten der Eltern» den Seelen ohne Taufe
gestorbener Kinder eine Wiedergeburt vor dem Weltende schenken könnte. A. Michel
antwortet, mit der Lehre von der Reinkarnation sei der katholische Glaube absolut
unvereinbar. Wir können uns hier mit diesem Thema nicht befassen und verweisen
auf die Art. «Seelenwanderung» der Nachschlagewerke und die dort verzeichnete
Literatur.

50 Theologumena, vol. II : De ratione peccati poenam aeternam inducentis,
Barcelona 1947, S. 222 ff.



Zur Frage des Limbus 473

erlangten so das Heil. Andere gingen auch aus verkehrter Entscheidung
verloren. Eine dritte Gruppe könne es geben, die weder den Akt der Liebe

zu Gott setze noch ihn ablehne, sondern in einer Eigenliebe und
Selbstgefälligkeit befangen bleibe, die für sie vielleicht persönliche läßliche
Sünde sei und die Vergebung der Erbsünde verhindere. Ihr Schicksal

wäre der Limbus. All das sucht Manyâ mit psychologischen Erörterungen
zu stützen, insbesondere mit Bezug auf das Sterben. Die gewöhnliche
Limbuslehre engt nach ihm ohne klare Gründe den allgemeinen
Heilswillen Gottes zu sehr ein.

Kritik

Frühe Beurteilungen des 2. Bandes der «Theologumena» Manyâs
verweilen bei Aussetzungen an seiner Theorie über das seelische

Geschehen im Sterben überhaupt, für die er jedenfalls Thomas von Aquin
nicht legitim als Gewährsmann betrachten könne; Thomas denke sich
die Verhärtung im Bösen nicht wie Manyâ als einen besondern Einzelakt,
der als solcher notwendig wäre, um die Verhängung der ewigen Strafe

zu rechtfertigen. T. Urddnoz OP bemerkt, Manyâ könne den Widerspruch
zur «katholischen Lehre» des Kinderlimbus nur durch Rechnen mit
reinen Möglichkeiten oder durch Ergänzung mittels «ebenso geistreicher
wie unbegründeter Hypothesen» vermeiden, nach denen der Limbus für
einen Teil dieser Kinder doch angenommen wird 51. Streng ins Gericht

geht mit der Sondermeinung Manyâs N. Lopez Martinez: er häufe Un-
wahrscheinlichkeiten über die Psychologie sterbender Kinder, behaupte
willkürlich, die traditionelle Forderung der Wassertaufe wolle in erster
Linie das Dogma der Erbsünde unterstreichen; seine Deutung führe
zum dogmatischen Relativismus 52. Von den Autoren, die wir einsehen

konnten, mißbilligen mehrere die Konstruktion Manyâs wegen innerer

Widersprüchlichkeit: er nehme an, alle Kinder erreichten im Sterben eine

gar vollkommene, intuitive Erkenntnis der Wahrheit, würden zudem

51 Rezension in La Ciencia Tomista 75 (1948), 132. - M. hat bald einmal eine
Erwiderung auf seine ersten Kritiker verfaßt, in der er ihnen die verschiedensten
Vorwürfe der lediglichen Wiederholungen alter Meinungen und der Unsachlichkeit
oder des Mißverständnisses macht: Los «Theologumena» ante la crftica, in Estudios
Franciscanos 51 (1950), 273-302.

52 Ebd., Sobre el destino eterno de los ninos, in Misiones Extranjeras 4 (1955)
109-121, S. 116 f. Der gleiche Kritiker wiederholt diese Urteile in seinen als
Broschüre veröffentlichten Vorlesungen «El mas alla de los ninos», Burgos 1955, 118 S.,
S. 53-57; 80, Anm. 159; 94, Anm. 183.

31



474 Zur Frage des Limbus

einer Erleuchtungsgnade über Gott und seine Offenbarung teilhaftig,
und wolle damit vereinbaren, daß eine Reihe von ihnen aus einer Art
Egoismus Gott ignoriere, ohne daß diese «Neutralität» ihm gegenüber
für sie schwere Sünde wäre 53.

G. Noch müssen wir auf die zunehmende Zahl katholischer Theologen

hinweisen, die Zweifel an der absoluten Richtigkeit der Limbuslehre

in ihrer üblichen Form äußern oder deren theologische Note im Vergleich

zu früheren Autoren eher heruntersetzen und eine Überprüfung sowohl ihrer
spekulativen wie dogmengeschichtlichen Grundlagen für notwendig halten.

Eine lange Aufreihung von Namen würde dem Leser wenig nützen, der
eher über die Ansichten inhaltlichen Aufschluß erwartet. Wir beschränken

uns daher auf eine kleine Auswahl von Repräsentanten dieser
kritischen Distanzierung.

W. A. Van Roo SJ gehört trotz großer Zurückhaltung gegenüber den

neueren Hypothesen hierher, denn er gesteht im ersten Teil seiner Arbeit,
daß manche Limbusverteidiger ihren Standpunkt allzu kategorisch
vertreten, die Nüancen der von ihnen abgelehnten Meinungen ignorieren,
den Wert der eigenen Gegenargumente überschätzen 54. P. Gumpel SJ

war in der oben umrissenen Haltung schon entschiedener. Die
hauptsächlich dogmenhistorisch gedachte Abhandlung B. Leemings SJ
zugunsten der Unantastbarkeit strikter Limbustradition 55 veranlaßte ihn,
ein reiches Repertorium von Theologen älterer und neuerer Zeit
zusammenzustellen, die nach seinem Urteil auf die Limbuslehre skeptisch
reagierten, sie wenigstens nicht zum Glauben der Kirche rechneten oder
ihre Anwendung einschränkten. Dazu hat er bald eine Ergänzungsliste
geliefert, wobei er auch Van Roo mit Kritik nicht verschont. Er wirft

53 Vgl. etwas S. DurXo, Baptismo, salvaçâo dos innocentes e iluminaçao final,
in Brotéria 68 (1959), 405-415, S. 413 Anm. 7; D. selber bejaht die Illuminations-
theorie und tadelt an M. die Scheu, die Limbuslehre ganz zu desavouieren. Seine
dritte Kinderkategorie, die zu Gott Indifferenten, entstamme nur dieser Scheu.
Nicht günstiger urteilt C. Hülsen SAM, Unbaptized Infants, Cape Coast (Ghana),
1965, 236 S., S. 168 f. - Auffallende Ähnlichkeit mit der Ansicht M. s hat die, die
Michel schon in L'Ami du Clergé 55 (1938), S. 340 zu widerlegen sucht. In seinem
Enfants morts sans baptême (1954), S. 105, Anm. sagt uns Michel, sein damaliger
kritischer Beitrag in L'Ami habe Pastoralschreiben des Bischofs von Oran, L. M. J.
Durand, gegolten.

54 Im Anm. 6 verzeichneten Artikel d. J. 1954.
55 Ebd., Is their Baptism Really Necessary? in The Clergy Review 39 (1954),

66-85; 193-212; 321-340; 40 (1955), 129-151 (hier zum Teil Replik Leemings).



Zur Frage des Limbus 475

ihm vor, zuwenig Literatur eingesehen zu haben und für den Limbus auf
einen «sensus Ecclesiae» zu rekurrieren, der nach seinem eigenen
Geständnis mehrdeutiger Begriff bleibe, und dessen dogmatischen Wert er
nicht näher bestimmen wolle 56. Das Streben, die Diskussion um
Gegenhypothesen offen zu halten hat Gumpel noch bei andern Gelegenheiten
kundgetan, von diesem Geist ist sein Artikel «Limbus)> im Lexikon für
Theologie und Kirche getragen 57, in dem er bemerkt : «Falls das kirchliche
Lehramt nicht entscheidend eingreift, ist bei dem jetzigen Stand der
Evolution zwar damit zu rechnen, daß die liberalen Richtungen
Bürgerrecht in der Theologie erhalten werden», was der Pflicht zu
baldigster «Taufe in re», die das Sacr. Officium 1958 urgiert, nicht schaden

dürfe.
Die Stellungnahme einer Reihe Autoren dieser letzten Jahre lautet

ähnlich; besondere Bevorzugung findet der Versuch, die kirchliche
Forderung der Taufe einigermaßen gewahrt zu sehen in den Theorien der

Möglichkeit des Taufersatzes durch Begierdetaufe selbst bei sterbenden
Kindern oder der stellvertretenden Rolle der Kirche für sie; in den

Beiträgen, die wir hier meinen, geschieht dies aber immer mit der
ausdrücklichen Bemerkung, es bedürfe auch für diese Versuche noch der

Überprüfung und es komme letztlich auf Entscheidung der Kirche an 58.

Andere Autoren lassen es dahingestellt, ob Gott für das Heil der un-
getauften Kinder Mittel des Heiles vorgesehen habe, über die er uns nichts
bekannt gab, weil wir an der Verwirklichung derselben nicht beteiligt sein

sollen 59. C. Colombo, Professor der Mailändischen Theologischen Fakultät,

gesteht, aufmerksames Lesen der reichen neueren Literatur zur Frage
gebe das Gefühl, an einem toten Punkt und vor einem unlösbaren
Problem zu stehen. Man könne zudem nicht absehen, ob die Kirche einmal
größere Klarheit in dieser Frage erreichen werde oder die Sache eben

Geheimnis des himmlischen Vaters bleiben solle. Rund vereinfachende,
voreilige «Lösungen» seien jedenfalls zu verhüten. Von statistischen
Verrechnungen mit dem Schluß, die herkömmliche Limbuslehre ver-

56 Ebd., Unbaptized Infants : may they be saved In The Downside Review 72

(1954), 342-458; Unbaptized Infants. A further Report, ebd. 73 (1955), 317-346.
57 2. Aufl. 6. Bd. (1961), Sp. 1057-1059.
58 K. Rahner SJ, der schon früh bei Gelegenheit andrer Fragen die Limbuslehre

als « nicht ausgemachte », noch unerledigte bezeichnet hat, glaubt nicht daran,
daß die Kirche dieses unser Problem entscheiden werde (Art. Heilswille Gottes in
LfThK, 5. Bd (1960), Sp. 167).

59 So z. B. D. Fernândez CMF in dem Anm. 13 a. Artikel.



476 Zur Frage des Limbus

banne ja den weitaus größten Teil der Menschheit aus dem Reich der

Anschauung Gottes, rät Colombo ab, «auch deshalb, weil ja niemand

weiß, wie die übernatürliche künftige Geschichte der Menschheit
aussehen wird»: es sei nicht unmöglich, daß an deren Ende die Zahl
Menschen, die die christliche Offenbarung nicht kannten oder persönlich mit
den ordentlichen Heilsmitteln nicht in Kontakt kamen, sich als Minorität
oder gar als «Ausnahme» im Vergleich zur Totalgeschichte der Menschheit
herausstellen werde. Colombo warnt nicht minder davor, die Zahl der

vom übernatürlichem Heil ausgeschlossenen Kinder dadurch verringern
zu wollen, daß man die mit der evangelischen Botschaft noch nicht
genügend vertrauten Gegenden vom Taufgesetz ausnimmt. Daraus würde

folgen, die übernatürliche Lage der dortigen Kinder wäre glücklicher,
und das stünde in Widerspruch zu 1 Kor 7,14. In der Lehre vom Kinder-
limbus hätten wir tatsächlich nur gewöhnliche, nicht infallible
Lehrüberlieferung. Verschiedene Implikationen aus der Offenbarung und
aus den natürlichen Voraussetzungen sind nach Colombo, wie nach
einer Reihe der vorgenannten Autoren, noch zu wenig aufgehellt 60.

Damit wäre der zweite Teil unserer Arbeit abgeschlossen, in dem

wir den theologisch interessierten Leser über die Vielfalt der Meinungen
zum Problem der ohne Taufe verstorbenen Kinder zu informieren suchten,

indem wir die Ansichten katholischer Theologen der letzten zwei

Jahrzehnte an Hand ihrer eigenen Ausführungen verfolgten. Erst diese

eingehendere Kenntnis wird u. E. ein sachliches Urteil über die ganze
Auseinandersetzung ermöglichen und abzuklären erlauben, was gläubige
christliche Theologie bei gewissen Einzelfragen, die dem denkenden Geist

im Anschluß an die göttliche Offenbarung erwachsen, zu beantworten

vermag oder nicht vermag *.

60 Ebd., Riflessioni sul problema dei bambini che muoiono senza battesimo,
in Miscellanea Carlo Figini, Venegono Inferiore 1964, S. 575-603.

* Der Verfasser ist am 30. Oktober 1967 gestorben. Die Redaktion gedenkt
in christlicher Verbundenheit des langjährigen und verdienten Mitarbeiters der
Zeitschrift. Der III. und letzte Teil der Studie konnte leider vom Verfasser nicht
mehr ausgearbeitet werden.


	Zur Frage des Limbus

