Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 15 (1968)

Heft: 3

Artikel: Zur Frage des Limbus

Autor: Zimara, Colestin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760453

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760453
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

T COLESTIN ZIMARA SMB

Zur Frage des Limbus”

Neuere Thesen und Gegenthesen (Fortsetzung)

1

Datlegung der Ansichten gegen den Limbus

3. Vermittlungsversuche — Kompromisse — kritische Distanz

A. Kombinierender Beitrag von B. Webb

Im Zeitraum, den diese unsere Arbeit beriicksichtigen will, von 1947
bis heute, scheint die Meinung H. Schells ( 1907), daB bei allen vor
Vernunftgebrauch sterbenden Kindern der friihzeitige Tod als solcher die
sakramentale Taufe ersetze und ihnen das himmlische Heil sichere, keinen
bedingungslosen Verteidiger und Erneuerer gefunden zu haben. Aber
mit gewissen Einschrinkungen oder Vorbehalten wird auch dieser Ge-
danke gelegentlich in Betracht gezogen. G. Mulders S] hatte beildufig
eine etwaige Heilsbedeutung des Kindestodes, ein jedem menschlichen
Tod eigenes objektives Verhiltnis zum Tode Christi, dann die Verehrung
der Kinder von Bethlehem als Blutzeugen, fiir seine Kritik an der Limbus-
lehre geltend gemacht 1. 1953 erscheint aus der Feder von B. Webb OSB
der Aufsatz: «Unbaptized Infants and the Quasi-Sacrament of Death» 2.
Hier begegnen uns vorerst die gleichen Argumente fiir die Solidaritédt
des zweiten Adam und seiner Kirche mit allen Menschen einschlieBlich

* Vgl. FZPT 10 (1963) 385-427; 12 (1965) 53-80; 274—328.

! G. MuLDERs S], Rond het Limbus-vraagstuk, in Bijdragen 9 (1948), 209-
244, S. 239 1,

2 In The Downside Review, Bd. 71 (Sommerheft 1953), 243-257.



454 Zur Frage des Limbus

der ungetauften Kinder wie bei E. Boudes. Darauf folgen Erwigungen
iiber den Siihnewert des menschlichen Todes selbst. «Das Prinzip, das der
Erlosungsordnung insgesamt zugrunde liegt, scheint zu sein, daB Gott
alle Strafe fiir die Siinde in ein Werkzeug der Siihne und so neuen Lebens
verwandelt hat» (S. 247). Grundstrafe der Siinde aber ist der Tod. Thn
nahm der zweite Adam an der ganzen Menschheit Statt auf sich und
gab ihm so die Weihe eines Quasi-Sakramentes 3, das Gnade vermittelt.
Zwar ist ein gewohnlicher Tod kein Martyrium im eigentlichen Sinn, hat
aber doch «wesentliche Elemente» davon; wenn in Einklang mit Gottes
Willen angenommen, partizipiert er an der universellen Bedeutung des
Martyriums Christi. Denn Sterben zur Siihne der Siinde heiBit implizite
sterben als Zeugen der Wahrheit und des Guten: das Wesen des Mar-
tyriums. So wird der Tod kraft der Verdienste des zweiten Adam zur
Sithnung der Stinde, aus der er kommt, der Erbsiinde. Die Worte Webbs
gleichen denen Schells, obschon er sich nicht auf ihn stiitzt, sondern auf
Abt C. Marmion.

Webb bleibt jedoch nicht bei dem Gedanken stehen, das Erleiden
eines vorzeitigen Todes konnte den ungetauften Kindern Taufersatz
werden. Alsbald schwenkt er mit einem Zitat aus Abt A. Vonier ab zu
Erorterungen iiber die volle Hingabe an Gott und Liebe zu ihm, deren
die Geistseele durch die Trennung vom Leib fihig werde, sowie iiber die
Verlethung gottlicher Evleuchtungsgnaden in diesem Augenblick. Es ist die
Kirche, die durch das Quasi-Sakvament des Todes wirkt, sie betdtigt
(exercises) darin als Mutter aller Menschen ihren eigenen Glauben und
ihre eigene Liebe in der Seele jedes Sterbenden, der Erwachsenen und
Kinder, Geborenen und Ungeborenen. Webb nennt das ein allgemeines
Gesetz, ein normales Element im Erlésungsplan, wie «die Legion der
ungetauften Kinder zu allen Zeiten» ihrerseits normales Faktum im
Zustand der gefallenen Menschheit. Freilich sei der Erfolg solchen Wirkens
wm Quasi-Sakrament Raum so gesichert wie der, den die Kirche bei einem
getauften Kind erveichi. Dieses ndmlich komme in die Todessituation mit
dem starken Schutz, den der unzerstorbare Sakramentscharakter und
entsprechende Gnade gewihrleistet. Konnte der Teufel so maéchtige
Geister wie die Engel verfiihren, sollte er das nicht viel eher erreichen

3 Bereits H. ScHELL schreibt, der Tod der Unmiindigen sei fiir sie vielleicht
ein «Quasisakrament ... kraft des Zusammenhangs mit dem gehorsamen Leiden
Christi, d. i. als Teilnahme an der Leidenstaufe, die iiber ihn, als den mit dem Straf-
urteil vorbestimmten Stellvertreter des Menschengeschlechtes verhdngt war ...»
(Kath. Dogmatik, 3. Bd., 2. Teil, Paderborn 1893, S. 479 {.).



Zur Frage des Limbus 455

bei der Seele eines Kindes, die erst im Augenblick des Todes das Dasein
eines reinen Geistes erlangt? Darum die Wichtigkeit der Sorge um als-
baldige Taufe jedes Kindes. Die von ihm dargelegte Meinung habe kein
geringeres Recht auf ernste Erwdgung als die Augustins oder als die
Limbustheorie, die beide an inneren Widerspriichen kranken: die augu-
stinische, indem sie fiir eine, wie sie zugibt, nichtpersonliche Siinde die
personliche Hollenstrafe vorsieht; die des Limbus, indem sie den Erb-
siinder als Menschen im wahren Siindenzustand betrachtet und ihn
dennoch zu natiirlichem Gliick bestimmt. Alles folgende bei Webb
(S. 251-257) sind Aussetzungen an der Limbuslehre, der Reihe nach die
gleichen, die schon frithere Kritiker zusammentrugen.

Urteile iiber Webb. — Nur wenige Stellungnahmen sind uns bekannt.
B. Leeming S] hat Sdtze Webbs beanstandet, die ihm einen Anspruch
jedes Menschenkindes auf {ibernatiirliche Gnade auch ohne Taufe schon
durch die Menschennatur zu behaupten schienen 4. Webb antwortet, man
diirfe seinen Kontext nicht ignorieren. Dieser zeige, da er nicht von
einem Anspruch reden wolle, den die Menschennatur rein als solche schon
hitte, sondern erst auf Grund einer von Gott ihr zusitzlich nach Art
eines Privilegs gewdhrten Auszeichnung. Er insinuiere auch nicht, ein
Kind erhalte die Gnade «unabhédngig vom Sakramenty, fithre vielmehr
auch die Gnade sterbender Ungetaufter auf die Kraft des Sakramentes
zuriick, es sei ihm klar, daB3 niemand Gnade besitzen konne auBBer durch
dessen aktuellen oder virtuellen Empfang. Leeming bleibt jedoch bei
seinem Urteil: Webbs Standpunkt kann mit der Kirchenlehre nicht
vereinbart werden, da er einen absoluten Parallelismus zwischen der
Schidigung aller Menschen im ersten Adam und dem Anrecht aller auf
den Gnadenempfang im zweiten Adam behaupte. Webb rechtfertigt
seinen Vergleich der Bestimmung des Menschen in Gottes konkretem
Schopfungsplan mit einem elektrischen Leitungsdraht (electric cable) so:
Auch der Draht habe eine Art «pofentia oboedientialisy zu faktischer
elektrischer Ladung und Leitung, wenn der Mensch ihn dazu verwenden
will, also «potentia oboedientialis» im Rahmen der natiirlichen Méglich-
keiten. Die Bestimmung des Menschen zur Gnade beruhe auf Verleihung
einer vbernatiirlichen Gnade. Leeming erwidert, Webb mifverstehe offen-
sichtlich diesen Begriff und lege ihn unrichtig aus; eine elektrische Leitung
sei sinnlos, wenn sie ungeladen bleiben solle, die menschliche Natur ohne

4 Im Art. «Is their Baptism really necessary ?», 111, in The Clergy Review 39
(1954), 321-340, S. 336 1.



456 Zur Frage des Limbus

iibernatiirliche Gnade aber nicht. Spdater hat Webb seine Auffassung
klarer dahin bestimmt, daB das ungetaufte Kind in Gefahr schwebe,
eine Illuminationsgnade abzulehnen und durch diese Siinde sein jen-
seitiges ewiges Heil zu verwirken: daher die Pflicht der Eltern, fiir als-
baldige Taufe zu sorgen 3.

Mehrere Autoren erwidhnen Webb nur kurz als Gegner des Limbus
und sagen, er erneuere die Meinung Schells iiber den Wert des Kinder-
todes, bzw. halte den Tod der ungetauften Kinder fiir deren Heilsmittel 6.
Differenzierter urteilt P. De Letter S in dem Beitrag « The question of
Limbo. ITI. New Ventures» 7, der Webbs Ansicht im Wesentlichen unter
die Theorien moglicher Begierdetaufe mit Hilfe von Illuminationsgnaden
einreiht. De Letter sieht darin nur eine unbewiesene Behauptung, be-
lastet durch vage Nebenbehauptungen wie die vom Wirken der gemein-
samen Mutter, der Kirche, in jeder Menschenseele, wenn diese den Leib
verliBt. Wer wirkt und wie? Ohne daB jemand es merkt? Und wenn
Webb das auch nicht heraussage, impliziere seine Konstruktion doch,
daBB selbst getaufte Kinder im Sterben den filligen Akt der Liebe zu
Gott verweigern und verloren sein konnten, ein SchluB, der allgemeiner
katholischer Uberzeugung widerspricht. Diese Schwierigkeit kompro-
mittiere jede Theorie, die aus der Endillumination ein allgemeines Gesetz
mache, schreibt De Letter.

B. Der Tod des Kindes «realesy Verlangen nach der Taufe?

An H. Schell erinnert wieder der Vorschlag, den 1957 E. Sauras OP
beisteuert. Sein Thema holt weiter aus, er wirft die Frage auf, ob an
sich notwendige Sakramente durch etwas anderes ersetzbar sind, wenn
jemand ohne Schuld von seiner Seite sie iiberhaupt nicht empfangen
oder der Spender sie ungiiltig vollzogen hat 8. Sauras will reelle Even-

> In The Clergy Review 39 (1954) 447 f. (WEBEB); 508-512 (LEEMING); 572-575
(WeBB); 638-640 (LEEMING); vgl. noch S. MoorE OSB, ebd. 703 {.; 768 (LEEMING
und WEEBB).

6 So 4. R. (A. Robeyns OSB) Rez. in Les Questions liturgiques et paroissiales
35(1954), 84; W. A. Vanx Roo S] Infants Dying Without Baptism, in Gregorianum
35 (1954) 406473, S. 407; P. Tu. CameLoT OP, Rez. in Bulletin Thomiste 9 (1954—
1956), Nr. 1668 ff., S. 868; J. CApMANY in Lumen 5 (1956), 300; G. J. DYER, Limbo.
Unsettled Question, New York 1964, 196 S., S. 192: «a refinement of H. Schell ...».

7 In The Clergy Monthly 19 (1955), 3-18.

8 Ebd., Los sacramentos «de necesidad» ante las circumstantias que impiden
o anulan su administracién, in La Ciencia Tomista 84 (1957), 37-73.



Zur Frage des Limbus 457

tualititen ins Auge fassen, und zwar fiir Taufe, BuBe, Ordo. Solche stellen
vor ein Problem, sagt er, da Gott seinerseits sicher das Heil aller Men-
schen will, die seinen Gnadenmitteln nicht persoénlich ein Hindernis
setzen, aber doch mancher um die dazu erforderlichen Sakramente
kommt. So das Kind, das ohne Taufe stirbt °. Die «potestas excellentiae»
Christi im sakramentalen Bereich, seine Stellung als das iibergeordnete
«sacramento fontaly, von dem sakramentale Handlungen ihre Kraft
erhalten, die Eigenart der Sakramente, die ja nicht «media necessaria
ex natura rei», sondern «ex voluntate» seien, all das weise auf die Maglich-
keit einer Losung. Die Tatsdchlichkeit sei ebenfalls sicher, befindet Sauras.
Auf sakramentalem Gebiet gebe es zweierler Verlangen oder Absichi (deseo-
voto, intencion): a) persinliche, ndmlich eigentliche Willensakte des
Menschen. b) in Notfillen (casos de emergencia) reale, d. h. Verlangen,
Absichten, Ausrichtungen (destinos), die Gott bzw. Christus ¢ die Dinge,
Eveignisse oder Taten selbst gelegt, die ihnen von Gott her innewohnen,
sodal3 die Menschen, denen derlei widerfihrt, ebendadurch auch un-
wissentlich ein Verlangen nach dem Sakrament haben (S. 67). So bei
einem Akt vollkommener Liebe oder vollkommener Reue. Der Akt sei
nicht aus eigenem Wesen auf die sakramentale Taufe ausgerichtet oder
Verlangen nach ihr, von der der Mensch u. U. nichts weil3, weder «voto
personal» noch «voto real natural», aber doch ein «voto real» der Taufe,
das Gott in diesen Liebesakt gelegt habe. Ahnlich koénne Christus auf
Grund seiner Hoheilsgewalt iiber die Sakrvamente den vorzeitigen Tod der
Kinder auf die baptismale Wirkung der Wiedergeburt hingeordnet haben,
«oder irgendetwas anderes, denn uns interessiert jetzt nicht das Detail»
(S. 71). Seine Supposition werde sowohl dem Heilswillen Gottes wie dem
«facienti quod in se est ...» gerecht. « Dem Kind, das tat, was es konnte,
sterben ndmlich, hat er (Gott) das gegeben, was es nicht besaB3, die Gnade
der Wiedergeburt, da dieser Tod zu dieser Gnade bestimmt war»y (S. 72).
Seine Theorie achte besser als andere die Notwendigkeit des Sakramentes,
indem er ein Verlangen danach feststelle.

Entgegnungen. — Eine erste uns bekannte Kritik war der Aufsatz
von A. Ibdiiex Arana *°. Sauras bemiihe sich, alle einschligigen theolo-
gischen Wahrheiten zu koordinieren, Gottes Heilswillen, das Prinzip
«facienti quod in se est ...», die Heilsmachtigkeit der Kirche, aber ebenso

? Ungiiltige Spendung von Bulle und Ordo klammern wir hier aus.
10 Ebd., Sobre la necesidad de los Sacramentos. Notas a un articulo del
P. SaURraAs, in Lumen 9(1957), 148-160.

30



458 Zur Frage des Limbus

die individuelle Notwendigkeit der Taufe usw. Kern des Versuches sei
die eigene Theorie vom «votum sacramenti», die Unterscheidung zwischen
personlichem und realem. In der Ausfithrung vermenge Sauras wesens-
verschiedene Probleme. Das zweite und dritte (ungiiltige Absolution
und Weihe) sind, erklirt Ibdiiez, in Wirklichkeit leicht losbar, ihre Be-
handlung habe bei Sauras offenbar bloB den Sinn, seine Meinung im Fall
des ungetauften Kindes zu empfehlen, dieser Frage ohne bisher befrie-
digende Antwort. Auch unterscheide Sauras nicht klar und konsequent
genug Moglichkeiten und Tatsdchlichkeit, seine Gedankengidnge konnten
hochstens die Moglichkeit seiner Theorie stiitzen. Tafsachen aber seien
in der Theologie nur von der Basis der Offenbarung her zu beweisen.
Der Idee des «voto real» fehle die ontologische Zuordnung der Dinge, in
die er ein solches «votum» verlegen will. Die behaupteten Implikationen
der Hoheitsgewalt Christi iiber die Sakramente kénne er jedenfalls nicht
aus Thomas entnehmen. Gegenargumentation «ad absurdum» wiirde
nach Ibéiiez lauten: 1) Sauras meint, Gott baue dem Faktum vorzeitigen
Kindestodes ein «votum reale» der Taufe ein. Darin stecke der Widersinn,
ebendas auf die Taufe hinzuordnen, was deren Empfang verhindert.
2) Sauras stelle den Fall des ohne Taufe verstorbenen Kindes praktisch
auf die gleiche Stufe wie den des Martyrerkindes. Damit wische er mehrere
«doctrinae communes» der Theologie im Handumdrehen aus: das Privileg
des Martyriums eben als Privileg, da jeder vorzeitige Tod die Recht-
fertigung bringe; den Limbus iiberhaupt, da jeder, der stirbt, bevor er
siindigen oder sich fiir Gott entscheiden kann, gerettet wire (S. 160).

Nicht giinstiger als Ibdfiez Arana steht V. Rodriguez OP dem Begriff
des «voto real» seines Mitbruders gegeniiber, er sieht darin eine «Aequi-
vokation» oder nur noch «metaphorische» Benennung; auch die Berufung
auf Christi «potestas excellentiae» und den Vergleich mit dem Martyrium
lehnt er ab 1. Selbst A. Patfoort OP, der zugibt, dal Sauras besser als
andere grofziigige Hypothesen die Bedeutung des Sakramentes wahr-
nehme, kann ihn nicht von gewagten Konjekturen und Kiinstlichkeiten
freisprechen 2. Mehr Entgegenkommen wird Sauras zuteil im Beitrag
des D. Ferndndez CMF, da der Autor wenigstens die Frage stelle, warum
man die eher «reale als personale» Beziehung in bestimmten Féllen der
Gnadenmitteilung an Erwachsene nicht auch auf noch unzurechnungs-

11 Ebd., Monitum del S. Oficio sobre el bautismo de los nifios, in La Ciencia
Tomista 86 (1959), 249-270, S. 268 f.
12 Rez. in Bulletin Thomiste 10 (1957-1959), Nr. 1705.



Zur Frage des Limbus 459

fahige Kinder ausdehnen diirfe 3. G. J. Dyer aber stimmt den Kritiken
zu, nach denen weder Webb noch Sauras ihre Thesen befriedigend unter-
baut haben 4.

C. Ansichten, die Ungeborvene oder Totgeborene vom Limbus ausnehmen

a. Ein ungenannter gebildeter Laie hat A. Michels Buch «Enfants
morts sans baptéme» und manches andere gelesen, nachgedacht, gebetet,
um einige Klarheit in unserem Problem zu gewinnen, da er Vater eines
Totgeborenen war. Uber « L’Ami du Clergé» wendet er sich an Michel mit
dem, was er nun vermutet 5. Im Kreuzestod Christi und jedem Martyrer-
tod koénne man eine der schlimmsten Machenschaften Satans sehen.
Vielleicht sei es nicht abwegig, ihn auch besonders am Werk zu denken,
wenn Kinder dem Verbrechen absichtlicher Abtresbung zum Opfer fallen.
So suche Satan zu verhindern, daB Christus «nochmals geboren werde»,
suche Abtreibungen zu hdufen aus HalBl gegen Taufe und ewiges Leben.
Man diirfe aber annehmen, dafl dies ihm miBlinge und diese kleinen Ge-
schopfe ipso facto in den Himmel eingehen. Da der Fragesteller einen
Vergleich mit dem Martyrium geltend macht, griindet Michel seine
Erwiderung auf einen Text aus Billot iiber Erfordernisse des Martyriums
(antiveligiose Griinde des menschlichen Verfolgers). Diese Absicht liege
nach eigenem Gestdndnis des Fragestellers gewdhnlich nicht vor bei den
«pauvres égarés», die Abortus begehen. Der spanische Theologe . Cap-
many erwihnt die obige Anfrage und beurteilt die Meinung derb-ironisch:
da der Teufel auch in seinem jetzigen Zustand gescheit bleibe, wiirde er,
wenn die Hypothese stimmte, gerade alles tun, damit jedes empfangene
Kind das Alter erreiche, in dem es durch personliche Schuld sein Heil

13 Ebd., Destino eterno de los nifios que mueren sin bautismo, in Revista
Espafiola de Teologia 21 (1961), 3-51, S. 50.

1+ Ebd., A. Anm. 6 a. O., S. 112-117. — Die Theorie des Kindertodes als Tauf-
ersatz wurde bevorzugt auch im Art. von J. DELMOTTE, Het heil der ongedoopte
kinderen, in Coll Brug Gand 9 (1963), 79-97. — Mindestens im Augenblick ihres
Sterbens sei die Erbsiinde in diesen Kindern getilgt. «Der bei ihnen angelegte
WachstumsprozeB3 auf die Taufe hin, wurde im MaB ihrer Méglichkeit vollendet
durch den Tod. Christus tat dann das Ubrige. Seine Aktivitat ist der belangreichste
Faktor ... Christus wirkt immer zuerst. Er wirkt auch immer das meiste. Nun,
Christus hat geniigend Kontakt mit diesen Kindern gehabt, um sie mit sich zu
verbinden. Er kann auch fortwirken zu ihrer Heiligung ...» (S. 91). Im Folgenden

mochte D. selbst die Frage bejahen, die Befreiung von der Erbschuld erlangten sie
schon vor ihrem Tod.

15 Bd. 66 (1956), 55 1.



460 : Zur Frage des Limbus

verwirken konne 6. Michel 148t sich in seiner Antwort zu keiner Kon-
zession fiir Ungeborene herbei; denkbar wire, daB ein noch nicht aus-
getragenes Kind der Bluttaufe teilhaft wiirde, wenn die Mutter den
Martertod erlitte; aber das wire Ausnahmefall.

b. Unwillkiivlicher Abortus und die Tolgeburten haben schon Joh.
Gerson, G. Biel, Cajetan zu groBziigigen Konjekturen bewogen 7. Kein
Wunder, daBl heute wieder Theologen Wege des Heils ohne Taufe fiir sie
supponieren. Darunter A. Beni, Mitverfasser eines «Corso di Teologia
cattolica». Im dritten Band gibt er als « Exkurs» seinen Aufsatz wieder
heraus, der 1960 in der Zeitschrift «Cittd di vita» erschienen war: «La
sorte dei bambini morti senza battesimos 8. Vier Kategorien ungetaufter
Kinder méchte er auseinandergehalten wissen: 1. die durch willkiirlichen
Abortus beseitigten seien wahve Martyrer (auch er beruft sich dafiir auf
die Verehrung der Unschuldigen Kinder und behauptet, die wesentlichen
Elemente des Martyriums seien da, denn die Urheber setzten tiberlegt
einen moralisch schlechten Akt, verachteten m. a. W. das Gesetz Gottes
und verleugneten sogar «natiirliche Religionen», téteten somit «in odium
fidei»). 2. Aus natiirlichen Ursachen tm Mutterschof sterbende Kinder.
Hier spannt Beni nach altem Vorbild zunidchst den Satz Augustins ein:
«nemo renascitur nisi prius nascatur»; Taufe ist Wiedergeburt, deren
Notwendigkeit gilt daher nur Geborenen; wenn Tod im MutterschoB auf
naturgesetzlichen Abldufen beruht, die Gott immer und iiberall absolut
beherrscht, ist es praktisch Gott selber, der diesen Tod nicht bloB zuldBt,
sondern will. Folglich das Dilemma: entweder will Gott nicht das Heil
aller Menschen, oder aber fiir diese vorgeburtlich Verstorbenen auch ein
ordentliches, von der Wassertaufe verschiedenes Mittel des Heiles. Beni
14Bt dahingestellt, ob er hier Cajetan oder eher H. Klee folgt, neigt aber
bei Besprechung der vierten Kategorie, ndmlich der Kinder christlicher
Eltern, die durch deren Nachlissigkeit ohne Taufe sterben, deutlich zu
Klee 1.

16 Ebd., La salvacién de los nifios muertos sin bautismo, in Lumen 5 (1956),
289-316, S. 301. :

17 {Uber die folkloristisch anmutende Erscheinung, die vom Mittelalter bis
Ende des 18. Jh. aus der Not christlicher Eltern Totgeborener aufgekommen war,
vgl. die reich dokumentierte Arbeit: O. Vaserra {, Uber die Taufe totgeborener
Kinder in der Schweiz, in Zeitschrift fiir schweiz. Kirchengeschichte 60 (1966), I/I1
und dort angegebene Lit.

18 A, BeNI — V. CARBONE, Il vero Dio (Nuovo Corso di Teologia Cattolica,
3. Bd.), Firenze, L. E. F., 1962, 626, S. 327-334.

19 Dritte Kategorie: frithverstorbene Kinder in ganz heidnischem Milieu. Da
gelte noch ein sog. remedium naturae (die nach L. Perrone benannte und selbst von



Zur Frage des Limbus 461

c. A. Santos Hernandez S] mochte seinerseits die Awusnahme der
Ungeborenen vom T aufgesetz und ihre Rettung auf andere Weise erwogen
wissen 20, Griinde: obiges «Axiom» Augustins; der Wortlaut von Joh.
3,3 ff., bekriftigt durch Joh. 16,21; Lk. 1, 31.57; Mt. 2, 1.4. Ebenso sei
zu beachten, daB3 das Trienter Konzil Cajetan nicht verurteilte. In der
Patristik gebe es nur einen Text des Fulgentius von Ruspe, der ausdriick-
lich auch die Ungeborenen dem Taufgesetz unterwerfe. Nehme man sie
aus, so werde der allgemeine Heilswille Gottes besser gewahrt. Pius XII.
rede in der Ansprache an die Geburtshelferinnen (1951) zwar expresse
von den Ungeborenen, erwiesene 7T otgeburten beriicksichtigten seine
Worte aber kaum, deren Schicksal diirfe man also wohl ausklammern,
dazu Kinder von Heiden, die die Taufpflicht nicht kennen 2.

Wie im Ritselraten direkte Widerspriiche einander ablésen kénnen,
zeigt folgendes: in der Zeitschrift «Der GroBe EntschluB» 8 (1952/53),
S. 175-178, hatte F. S. Krdsbacher S] Frage und Antwort aus L’Anneau
d’Or (s. Anm. 20) mit geringen Abdnderungen verdeutscht; auf eigene
Faust schaltet er eine vermutlich pastorell gezielte Bemerkung iiber
Kinder ein, die durch herbeigefithrten Abortus umkommen: « Fiir diese
Ungeborenen wird alles obengesagte (Heilsmoglichkeiten) wieder frag-
lich, weil ihre Eltern nicht nur nicht zu ihrem Heil mitwirken, sondern
unglidubig und mérderisch dagegen sind». Diametral anders der Laie in
L’Ami du Clergé 1956 und Beni.

Kritek odey Zustimmung. — J. M. Sdiz nennt zwar in seinem Beitrag
A. Santos Hernandez nicht, erwihnt aber mit Verweis auf M. Diekhans
OFM 22 eine Meinung, die Totgeborenen Heilsaussichten konzedieren
mochte, falls die Eltern fiir sie beten. Er leugnet die Berechtigung dieser
Unterscheidung. Das Problem sei da schmerzlich, aber nicht schwerer

A. Michel, Ch. Journet und anderen strengen Limbusverteidigern heute befiir-
wortete Ausnahme vom Taufgesetz).

20 Ebd., Jnfancia y Bautismo, in Estudios Eclesiasticos 31 (1957), 403—423.
AnlaB war ihm eine Korrespondenz in L’Anneau d’Or (Cahiers de spiritualité con-
jugale et familiale), cahier 48 (1952), 423-429, in der glaubige Eltern die Frage nach
dem Schicksal totgeborener Kinder stellten: die Antwort der Redaktion wies auf
Heéris und Laurenge hin.

2t Neu abgedruckt wurden diese Ausfiihrungen, mit reicher Bibliographie,
im Buch des gleichen Autors: Salvacién y Paganismo. El problema teolégico de la
salvacién de los infieles, Santander 1960, 756 S., Kap. 25 (Los nifios del mundo
pagano), S. 621-710, 688-705.

22 Ebd., A Sorte Eterna das Criangas ndo-Batizadas, in Revista Eclesiastica
Brasileira 16 (1956), 17-26; vorher deutsch erschienen: Das Schicksal der unge-
tauften Kinder, in Theologie und Glaube 45 (1955), 412—422.



462 Zur Frage des Limbus

als manche andere Fiigung Gottes, und Pius XII. rede ausdriicklich auch
von Kindern im MutterschoB 23. P.-Th. Camelot OP wirft Santos aben-
teuerliche (aventureuse) Exegese vor; der schon zur Zeit des Trienter
Konzils miBbrauchte Text Augustins (¢«nemo renascitur nisi prius nas-
catur») werde aus dem Zusammenhang gerissen, in dem der Kirchenvater
ja die unbedingte Notwendigkeit der Taufe nach der Geburt nachweisen
wollte. Die Auslegung der Ansprache Pius’ XII. sei miBbrauchlich 2.
D. Ferndndez CMF betrachtet den Ausnahmevorschlag wohlwollender,
doch nicht ohne Santos allzu billige Wendigkeit und Kiinstlichkeit der
Argumentation anzukreiden. Was Pius XII. betrifft, so habe er keine
definitive Entscheidung erlassen wollen. Auch Beni wird hier mild
behandelt 2.

d. Hierher gehort noch die Meinung, die einen betrdchtlichen Teil
der Ungeborenen mit Hilfe der heute wieder erwogenen Theorie der
Sukzessivbeseelung unserer Fragestellung entzieht. A. Perego SJ wére 1ihr
nicht abgeneigt, sie ist ihm eine «wahrscheinliche Meinung», aus der er
folgert, diese IF6tusse ohne Vernunftseele kehrten bei Abortus «in den
ProzeB der Materie zuriick ohne eine Spur von sich zu hinterlassen».
Fiir schon beseelte Totgeborene sei das « votum ecclesiae et parentum»
wahrscheinlich als «auBerordentlicher Ersatz der Taufe» wirksam 2.

23 Ebd., En torno a los nifios que mueren sin bautismo, in Estudios Ecle-
siasticos 32 (1958), 21-70, S. 68 1.

24 Rezensionen in Bulletin Thomiste 10 (1957-1959), n. 1722.

25 A, Anm. 13 a. O., S. 29-31,

26 Ebd., Esiste un sostitutivo del battesimo per la giustificazione dei bambini?
in Divinitas 3 (1960), 561-574. Die Redaktion bemerkt, die Verotffentlichung sei
ihrerseits keine Bejahung des Vorgetragenen; der seelsorglichen Gesinnung des
Autors gebiithre alles Lob. (S. 573). — Zur Lehre von der Sukzessivbeseelung heute
vgl. E. GenTiILI, Il momento dell’ animazione razionale: studio sistematico, in La
Scuola cattolica 92 (1964), 221-240 (viel Literatur angegeben): A. BERizzi, Ani-
mazione razionale del corpo umano, in Sacra Doctrina 9 (1964), 418-425; Historische
Arbeit: J. M. pa Cruz PoNTES, Le probléme de l'origine de I'dme de la patristique
a la solution thomiste, in Recherches de Théologie ancienne et médiévale 31 (1964),
175-229; G. SAUSER — M. Voporiviec, Mediko-theologische Anmerkungen zum
Problem der Humanontogenese, in Gott in Welt (Festgabe K. Rahner), II (1964),
850—-872 betrachten sowohl Simultan- wie Sukzessivbeseelung als heute wissen-
schaftlich tberholte Begriffe, sind aber jedenfalls dem nicht giinstig, was man
Simultanbeseelung nannte, wie aus ihrer Erklirung zu can. 747 CJC hervorgeht
(reiche medizinische Literaturangaben).



Zur Frage des Limbus 463

D. Durch Heilsmoglichkeit bedingte Evschaffung der menschlichen Seele

Das sensationelle Experiment Petrucci hat 4. Rolddn SJ 27 bewogen,
die Lehre zu revidieren, nach der Gott jeder befruchteten menschlichen
Eizelle, gleich bei der Empfingnis (Rolddn lehnt Sukzessivbeseelung ab)
die Geistseele durch seinen Schépfungsakt hinzugibt. Der erste philo-
sophisch-ethische Teil der Abhandlung zieht aus einer Reihe Griinden,
die wir hier {ibergehen, da sie nicht unseren Gegenstand betreffen, den
Schluf: Gott kann keine menschliche Seele fiir einen Embryo erschaffen,
der auBlerhalb des SchoBes einer menschlichen Mutter entsteht und
wichst, also keine fiir den Retortenembryo, aus ihm wiirde kein wahrer
Mensch. Eine Stelle der Enzyklika «Mater et Magistra» bestitige es 28.

Im zweiten Teil mochte Rolddn seinen Beitrag zu einem Ausschnitt
unseres Problems leisten: Welches Schicksal haben die Opfer der so aktuellen
Abtreibung? Vielleicht bauten da die Limbuslehre und manche Gegen-
theorie auf falschen Voraussetzungen, wenn sie annehmen, alle diese
Keime seien geistbeseelt. Rolddn scheint die Verneinung probabler. Gott
sieht durch seine scientia. media oder deren Aquivalent in anderen theo-
logischen Systemen voraus, ob der im natiirlichen Geschlechtsverkehr
entstandene Embryo schuldlos jeden Mqttels zu seimem Heil entbehren
witrde. Dann verbinde er damit keine menschliche Geistseele, habe er doch
den verniinftigen Geschopfen eine ibernatiirliche Bestimmung gesetzt,
und konne nicht gegen den Sinn seines eigenen Werkes handeln. Das sei
umsomehr ausgeschlossen, als diese Sinnwidrigkeit dreiviertel aller Men-
schen umfassen wiirde.

Gewisse Einwinde nimmt Rolddn selber vorweg und sucht sie abzu-
fertigen. Unter anderm heiBt es hier, er wolle seine Losung des Problems
ohne Taufe verstorbener Kinder nicht zur einzigen erheben, er schlage
sie vor in Koordination mit andern der mildeven Hypothesen. So sei thm
evident, daB eine Leibesfrucht von bereits sieben Monaten die Geist-

27 La ley que rige la generaciéon humana, in Pensamiento 18 (1962) 277-315.

28 R. gibt die Stelle in allzu freier spanischer Ubersetzung wieder. Wir zitieren
bloB die Satze des lateinischen Textes, auf die er sich berufen will: «graviter pro-
nuntiamus, hominis vitam tradi atque propagari opera familiae ... hac in re nemini
omnium licet uti viis rationibusque quibus vel arborum vel animantium vitam
prorogare (Druckfehler der AAS, es muB heiBen «propagare», wie auch R. annimmt)
licet. Etenim hominum vita pro sacra re est omnibus ducenda: quippe quae inde
a suo exordio, Creatoris actionem Dei postulet» (AAS 53, 1961, 447). Wer den
Kontext liest, merkt leicht, daB R. seinen Schluf8 kaum damit stiitzen kann.



464 Zur Frage des Limbus

seele besitzt; sein «Gesetz» wiirde auch dort nicht spielen, wo Gott dem
Embryo das Heil auf «votum» der Eltern oder der Kinder hin gewihren
wiirde. Die notwendige Koordination mache seinen Zusatzvorschlag
nicht iiberfliissig, denn die andern Hypothesen sollten ja bloB «per modum
exceptionis», nicht ¢«de ordinario» gelten, das allgemeine ordentliche Heils-
mittel beseelter Fotusse sei die Taufe. Seine Losung hingegen stehe in
einem Rahmen «normalen» Charakters, konne ohne Verletzung irgend
eines theologischen Prinzips eine unbeschrinkte Zahl Fille umfassen,
ihre Hinzugesellung zu andern Lésungen nehme dem Problem viel von
seiner bedringenden Schwere. Einer der parierten Einwénde: die Kirche
urgiert die Taufe jeden noch so frithen abortiven Fotus; wenn er sicher
lebt, dann mit absoluter Form (CJC, can. 747); dies wére sinnlos, wenn
wir keine menschliche Wesen vor uns hidtten. Erwiderung Roldans:
Niemand der ihn verstanden habe, kdnne ihm diesen Einwand machen;
er sage doch, Gott erschaffe die Seele nicht, wenn er wisse, dafl kein
Heilsmittel ihr helfen werde. Werde der Fo6tus getauft, dann folge aus
dem dargelegten «Gesetz der menschlichen Zeugung», daB3 Gott die Seele
dem Leib verbunden habe. Zum SchluB (S. 3 IT {.) erkldrt Rold4an, seine
Theorie wahre alle einschligigen theologischen Prinzipien: 1. Gottes
Heilswillen; 2. die Notwendigkeit der Taufe, durch Reduktion der an-
geblich aus Begierdetaufe geretteten Fotusse; 3. die Allgemeinheit der
Erbsiinde; 4. Unmoglichkeit des Verdienstes im Jenseits; 5. die Existenz
eines Limbuszustandes bestreite er nicht schlechthin, verneine aber, daB3
er Aussicht der allermeisten Menschen sein sollte; auch habe die Kirche
nie behauptet, daB die Vorbedingungen des Limbus auch nur in einem
einzigen Fall vorldgen.

Kritik

Nur eine Reaktion auf Rolddn ist uns bekannt, diejenige von
P. Bldzquez OP ?°, Einiges aus seiner Entgegnung zur neuen «Losung»
unserer Frage: An das Problem der ungetauften Kinder gehe Rolddn
mit der falschen Primaisse, die Unwandelbarkeit des faktischen gottlichen
Wirkens fiir Erschaffung der Seele sei minder sicher als die Existenz
solcher Seelen, denen ohne Schuld alle notwendigen Mittel ihres Heiles
fehlen. Blazquez leugnet das, gestiitzt auf die herkdmmlichen Argumente

2 Ebd., «La ley que rige la generacién humana», in Studium. Revista de
filosoffa y teologia 3 (1963), 339-375.



Zur Frage des Limbus 465

der Limbusverteidiger (S. 350). Der Gedankengang Rolddns involviere
ferner mit der angeblichen Abhingigkeit des Handelns Gottes von seinem
Vorwissen iiber Geschépfe einen fiir «gesunde Theologie» unzuldssigen
Anthropomorphismus. Er widerstreite zudem dem Axiom «gratia non
destrutt naturam, sed supponity: Gottes schopferischer Akt gehdre zur
Naturordnung, die Voraussicht der iibernatiirlichen Mittel eben zur
iibernatiirlichen Ordnung, die Unwandelbarkeit der natiirlichen vor-
aussetze.

E. Kinderlimbus nur von beschrinkter Dauer

a. B. Schuler OFM tritt wie schon P. Minges OFM, aber aus ganz
anderen Griinden, dafiir ein, der Limbuszustand hoére einmal auf 30,
Solche Kinder wiirden be: threr Auferstchung in eine Situation gelangen,
in der sie durch personliche Entscheidung sich die himmlische Seligkeit
verdienen oder der Verwerfung anheimfallen. Es sei ndmlich «fiir alle
Vernunftgeschopfe, von denen wir wissen, fiir Engel und Menscheny,
die Erreichung ihres iibernatiirlichen Endziels an eine verniinftig-freie
Entscherdung fiir Gott gebunden. «Bei den Engeln muBte jeder einzelne
fiir sich diese Entscheidung treffen; fiir das ganze Menschengeschlecht
sollte nach allgemeiner theologischer Uberzeugung dessen Stammvater
Adam die Entscheidung fiir Gott treffen. Aber wegen der Stinde Adams
mull nun auch jeder einzelne Mensch, soll er zur Anschauung Gottes im
Himmel gelangen, fiir sich personlich diese Entscheidung vollziehen.
Darum miissen auch die ungetauften Kinder nach ihrem Tode die Mog-
lichkeit bekommen ...» (S. 124). Die Auferstehung bringe die Menschen-
natur infolge Wiedervereinigung der unsterblichen Seele mit einem ver-
geistigten Leib zu ihrer Vollendung, mit betrdchtlich héheren Kriften
des Erkennens und Wollens, die denen der Engelnatur nahestehen. Dze
Entscheidung wivd dann sofort und in einem Augenblick fallen, wie bet den
Engeln. Diese Gelegenheit miissen auch die Kinder haben, denn Gottes
Heilsplan hat alle Menschen zum iibernatiirlichen Gliick berufen. Der
dauernde Limbus sei doch offenbar «nur Verlegenheitslosung». Schuler
nimmt erginzend an, der moralische Zustand der Kinderseelen im Limbus
und die Leiden ihres kurzen Erdenlebens kdmen ihnen zustatten fiir die

30 Ebd., Das Schicksal der ungetauften Kinder nach ihrem Tode, in Miinchener
Theologische Zeitschrift 7 (1956), 120-128.



466 Zur Frage des Limbus

gute Entscheidung, denn Gottes Barmherzigkeit werde ihnen mit Riick-
sicht darauf Beistandsgnaden geben. Das Beten fiir sie sei daher nicht
aussichtslos.

Beurteilungen. Schulers Artikel wird in der Literatur der Folgezeit
iiber unsere Fragen nicht oft erwidhnt und selten Gegenstand préziser
Stellungnahme. M. Schmaus, Herausgeber der Zeitschrift, die ihn brachte,
hat in seiner Dogmatik Schulers Meinung knapp dargetan, ohne Be-
wertung 31. G. Regina 3 referiert detaillierter, nennt sie «sehr originell»,
beurteilt sie zogernd. Zwar fiihre kein Schrifttext bei strikter Auslegung
zum SchluB}, Verdienst nach dem Tod sei solchen Kindern unméglich,
aber auch kein Wort in Schrift und Tradition deute positive Moglichkeit
an. Die wenigen Texte, die Schuler einflechte, verméchten seine geist-
reichen Folgerungen kaum zu rechtfertigen. Und gerade fiir einen provi-
sorischen Limbus sei die Notwendigkeit und Begriindung nicht evident.
R. Masz fillt ein negatives Verdikt 3.

b. Die Idee der Vorlidufigkeit des Limbus, dessen weitere Existenz
Schuler auch fiir erwachsene gute Heiden annimmt, hat im gleichen Jahr
auch G. Scaltrits OP verteidigt 3*. Der traditionell angenommenen Ewig-
keit dieses Zustandes sollen nach Scaltriti ausdriicklich Worte der « Offen-
barung» widersprechen. Aus 1 Tim 2,4 folgt unvermittelt: «Gott will,
daB auch die vor Vernunftgebrauch und ohne Taufe gestorbenen Kinder
ihr Heil erlangen und zur Erkenntnis der Wahrheit kommen». Wie die
Ubertragung der Erbsiinde auf alle Individuen aus ihrer Verbindung mit
Adam stammt, so muf3 auch die HeilsverheiBung an Adam allen zugute-
kommen. Die Kinder im Limbus hitten also ein Rechi, einst den Himmel
zu erlangen und bereits ein leidloses BewuBtsein dieses kiinftigen Ereig-
nisses. Die Kirche behaupte nie die Ewigkeit des Kinderlimbus 3.

31 Ebd., Katholische Dogmatik, IV/1, Sakramentenlehre, 5. Aufl. 1957, S. 180.
Ohne Beurteilung sehen wir S.s Aufsatz auch erwdhnt bei L. RENwWART SJ, Le
baptéme des enfants et les limbes, in Nouvelle Revue théologique 80 (1958), 449467,
S. 459, Anm. 57; A. SANTOos HERNANDEZ, Anm. 20 a. a. O., Anm. 232; G. J. DYER,
Anm. 6 a. a. O., S. 194.

32 Ebd., La sorte eterna dei bambini che muoiono senza battesimo, in La
Scuola cattolica 86 (1958), 81-115, S. 112-114.

33 Ebd., Salvezza dei bambini morti senza battesimo — La dottrina della
Chiesa, in Euntes docete 17 (1964), 237-250, S. 242,

3¢ Ebd., La salute degl’infedeli senza Battesimo, in Palestra del Clero 35 (1956)
489498 ; 543-559; 592-609, S. 492 ff.

35 S. hduft Berufungen auf kirchliche Dokumente, die kaum ins Gewicht fallen
fur das, was er damit anfangt, es sei hier iibergangen. Sie dienen ihm zur entriisteten



Zur Frage des Limbus 467

Der zweite Teil will aus Philipper- und Kolosserbrief entnehmen,
dafBl ungetaufte Kinder, ebenso wie rechtschaffene erwachsene Heiden,
«substanziell» gerechtfertigt seien wegen fides implicita und «in Voraus-
sicht der Verdienste der Heiligeny. Die Auswirkung tritt am Ende der
Zeiten ein, «weil erst dann das kollektive Verdienst der mediatorischen
Heiligen» vollerfiillt ist. Da deren eigene Heiligung von der Taufe ab-
hinge, bleibe mittelbar auch die Rechtfertigung jener Heiden und Kinder
Folge der heilsnotwendigen Taufe (S. 544). AnschlieBend verschwendet
Scaltriti viel Eifer auf « Beweise positiver Theologie».

Der dritte Teil mochte zuerst nachweisen, daBl Thomas bei groBerer
Konsequenz und Losung von seinen theologischen Vorgédngern bald ein-
mal die Ewigkeit des Limbus hitte leugnen miissen 3. Zwar ist die Strafe
der Erbsiinde wie die jeder andern Todstinde an sich (per natura sua)
ewig, doch dank der Intervention der Gnade Christi hat auch sie ein
Ende. Im Jenseits wird die rechtfertigende Gnade nicht mehr verliehen,
aber «die zum Limbus absteigen sind pradestiniert und deshalb gerecht-
fertigty, ihre progressive Heiligung und endliche Verherrlichung gehort
der durch Gott gesetzten Ordnung an (1 Kor 16,23) ... Sie haben den
impliziten Glauben in die mediatorischen Heiligen, die Eltern in der
Gnadenordnung sind, von denen sie die Wirkung der Wassertaufe emp-
fangen, genauer: «in fide Ecclesiae» ... (S. 585).

Scaltritis Arbeit hat nicht viel Beachtung gefunden. Nicht einmal
italienische Theologen, die unser Thema spiter behandeln, G. Regina,
A. Beni, A. Perego, R. Masi erwdhnen ihn. A. Santos Hernandez nennt
ihn oft in seinem Werk «Salvacién y Paganismo» 37, aber lediglich (S. 93—
101) als den jiingsten der vielen Vertreter eines fortbestehenden Er-
wachsenenlimbus.

c. 1961 erscheint das Buch von V. Wilkin SJ 38 posthum von
M. Bévenot SJ vertffentlicht. Auch Wilkin optiert fiir die beschriankte
Zeitlichkeit des Kinderlimbus. Der Buchinhalt hatte im NachlaB3 Wilkins
erst fragmentarischen Charakter, der Verfasser hatte ein gréBeres Werk

Abweisung des Rekurses auf Kan. 3 der 16. Synode von Karthago (Dz-Sch 224) und
auf das Erbstindendekret des Trid. (ebd. 1514) fiir die Ewigkeit des Limbus puerorum.
3 In De maloqg. 5, a. 1, ad 2 und S. th. 3. q. 3. a. 3. schimmere so etwas durch.
S. th. 3. q. 52. a. 7 behaupte noch kategorisch die stete Fortdauer des Kinderlimbus,
aber das sei eben Folge des damals rezipierten Wissens eher als persénliches Denken.
37 Vgl. Anm. 21.
3% Ebd., From Limbo to Heaven. An Essay on the Economy of Redemption,
Sheed and Ward, London and New York, S. 145.



468 Zur Frage des Limbus

geplant, eine Synthese der Heils6konomie von der Erschaffung der Engel
bis zur Weltvollendung; Bévenot hat den Ausfiihrungen da und dort
erliuternde Anmerkungen beigefiigt. Schon in der Einleitung skizziert
Wilkin seine Theorie. Mitleid habe hier sein gutes Recht 3°. Es «miisse»
eine Losung geben, die den ungetauften Kindern den Himmel 6ffnet,
sonst wiirde Satan definitiv {iber Christus siegen. Wie Vincentius Victor #°
wird Wilkin statuieren: sie gehen ein in die himmlische Seligkeit am Tag
der allgemeinen Auferstehung.

Wilkin bietet seine wesentlichen Aussagen in Thesenform. Die ersten
unter dem Stichwort «Infants». o) Kinder sind einzelpersonaler Geistakte
unfdhig, sind insofern zunichst die passive Verkdrperung des Zustandes
des Menschengeschlechtes als einer groBen «korporativen Person», eines
Ganzen, wie es dem ersten Adam entstammt, mit der Erbschuld belastet.
B) Die Erbschuld ist Feindschaft unseres Geschlechtes gegen Gott auf
Grund der Auflehnung Adams, einer Art Bund mit Satan und Verdingung
an ihn, die die ganze Nachkommenschaft verstrickt hat. vy) Das Kind
steht von Beginn seiner Existenz an in dieser Situation wegen der natiir-
lichen Verbindung mit dem Stammuvater und der eher unnatiirlicheny,
von Adam gegen Gottes Schopferwillen verschuldeten Unterwerfung unter
Satan. Der Tod allein vermag es daraus nicht zu befreien, wenn nicht die
«Wiedergeburt» hinzukommt. Wire die Ursiinde nicht geschehen, so
hitte jedes Menschen-Kind Gelegenheit erlangt, seine individuelle Wil-
lensfreiheit fiir oder wider Gott zu gebrauchen. Verfriihter Tod hilft da
in kewner Weise, fithrt vielmehr nur dazu, da3 die Kinderseele dauernd
der Freiheitsbetdtigung ermangelt und im gefallenen Zustand der «kor-
porativen Menschheit» verbleibt.

3% Die Auslegung kirchlicher Erkldrungen unterstellt er dem Grundsatz «odiosa
sunt restringenda». So wird ihm wichtig, daB Innozenz III. sagt: «Die Strafe der
Erbsiinde ist der Verlust der Anschauung Gottes, die Strafe der personlichen Stinde
aber das Leiden der ewigen Holle» (Dz-Sch 780): der Papst lasse im ersten Glied
«ewigy» aus. Man diirfe das verwerten zur genauen Deutung der Worte des Floren-
tinums, nach denen auch bloBe Erbsiinder «in die Hélle» kdmen, doch «mit je ver-
schiedenen Strafen» (Dz-Sch 1306). Pius VI. wolle zwar gegen Pistoia die Limbus-
lehre nicht auferlegen, zeige aber, dal er diesen Zustand annehme (Dz-Sch 2626).
Pius XII. wiederhole in der Rede an die Geburtshelferinnen, daB jeder Neugeborene
Erbstinder ist und die Taufe braucht. All das méchte W. in seiner These achten.

%0 Uns bekannt aus Augustinus, De anima et eius origine, das durch Sonder-
meinungen jenes jungen bekehrten Donatisten veranlaB3t war (um 419). Unsere
Frage behandelt Augustinus darin 2,10,14 ff. und 3,13,19 (M 44, 503-506; 520 £.).
Vgl. auch Art. Limbus in D ThC 9/I, Sp. 763.



Zur Frage des Limbus 469

Unter dem Stichwort «unbaptized» steht eine gréBere Anzahl Thesen
(4-14), eigentlicher Kern und Hauptteil des Buches (S. 26-117). Ihr
gemeinsamer Gattungsnenner heil8t «Redemption», mit drei Teilen:
1. Inaugural Redemption; 2. Progressive Redemption; 3. Completed
Redemption.

Die «Inaugural Redemption» beginnt mit der Taufe Jesu. Die Uber-
nahme der Johannestaufe sei fiir Christus eine rituelle Handlung gewesen,
mit der er Gott zusagte, die Menschheit durch seinen Tod und seine Auf-
erstehung erlésen zu wollen. Der belebende géttliche Geist wirke dort
geheimnisvoll wie am Schopfungsmorgen nach Gen 1. Unsere Taufe
vermittle uns als solche und auf Grund der Taufe Christi das, was Rom 6,3
von ihr kiindet *!. Eine Reihe Schriftworte stellt Wilkin alsdann fiir seine
Gedanken iiber die Bedeutung und Wirkung des Todes wie der Auferstehung
Christi zusammen, des Hauptgeschehens der «inaugural Redemptiony,
das die Herrschaft der Erbsiinde bricht, Adam von seiner Stellung als
Menschheitshaupt absetzt, Satan stiirzt. Nun hat der HI. Geist den
starkeren Einflul auf die Menschheit.

Aber der Sieg ist nicht bereits vollkommen. Das Zeitalter der «pro-
gressiven Erlésung» folgt, in dem beide « Okonomien», die der ersten
Erlosung und die des neuen Adam, die Satans und die des HI. Geistes,
mit je ihrer Machtentfaltung koexistieren, sogar in den einzelnen Indi-
viduen 2. Gleich zu Beginn des dritten Hauptabschnittes iiber die
«vollendete Evlosung» hebt Wilkin hervor, wie fiir die Erwachsenen sei
auch fiir die verstorbenen Kinder mit dem eigenen Tod die Frist vorbei,
in der ihre Willensentscheidung ihr Schicksal wenden koénnte. Haben
sie noch die Moglichkeit einer Taufe, dann wird sie diesbeziiglich der

1 Die Bedeutung der Taufe Christi im Erlésungsgeschehen und als Geisttaufe
wird in neueren exegetischen Studien 6fters gewiirdigt. Vgl. etwa F.-M. Braunx OP,
Le baptéme de Jésus ou l'institution du baptéme dans I’Esprit, in Le Baptéme
d’apres le I'Ve Evangile, I, in Revue Thomiste 48 (1948), 347-393, S. 347-369, mit
reichen Verweisen auf die patristische Auslegung; P. TH. CAMELOT OP, Spiritualité
du baptéme, Paris, 1960, 281 S., 257-281.

*2 These 7 (S. 39-49) soll die Wirkungen der christlichen sakramentalen Taufe
und die Bedeutung dieses Sakramentes dartun, auch fiir das eben zur Welt ge-
kommene Kind, worauf These 8 (S. 50-56) von der Bluttaufe spricht, die W. als
eigentliches und besonders wertvolles Sakrament betrachtet wissen will, das aber
wegen seines unmittelbaren Sinnbildverhiltnisses zu Christi Tod keiner eigenen
Einsetzung bedurft habe. Im Wort vom « Kommen Christi im Wasser und im Blut»
und von der Wiedergeburt der Welt aus Gott durch «den Geist, das Wasser und das
Blut» (Joh 5,6) bezieht sich «das Blut» nach W. auf das Martyrium. Den «Geist»
deutet er bereits auf eine «Geisttaufe» am Tag der allgemeinen Auferstehung (S. 56).



470 Zur Frage des Limbus

Kindertaufe gleichen, d. h. von ihrer Willensbeteiligung unabhingig sein.
Und nun setzt Wilkin alles daran, biblisch zu belegen, da3 der Jiingste
Tag mit der aligemeinen Auferstehung (kollektiv gesehen, die radi-
kalste Abschaffung des Reiches der Erbsiinde, des Todes und Satans
versinnbilde und die Enderlésung auch des Lezbes des Menschen bringe)
der Tag einer universalen, abschlieBenden Weltfaufe sein werde, gewirkt
vom HI. Geist. An diesem Tag gehe die « Versohnung» unseres Geschlechtes
mit Gott durch den Tod des Gottessohnes (Rém 5,10 1.;11.5; 2 Kor 5,18-
20; Kol 1,19-23) in die Vollerlgsung tiber fiir jeden, der sich der Liebe
Gottes nicht personlich weiter verschlieBe. Weder der Wille Gottes, der
ja das Heil aller Menschen will, noch der Wille des ersten Adam oder
Satans konne ber jenem Endereignis die ungetauft verstorbenen Kinder
hindern, in die himmlische Seligkeit einzugehen, ihr eigener Wille wegen
ihres Kindheitszustandes ohnehin nicht 43. Also werden sie, aus reiner
Gnade beschenkt wie soeben getaufte sterbende Kinder, den Himmel erlangen.

Wie wurde Wilkins Meinung aufgenommen?

W.A. Van Roo S] 148t die gleiche Rezension in The Clergy Review
47 (1962), 122-125 und in Gregorianum 43 (1962), 124-126 erscheinen.
Wilkin versuche zwar, manche traditionellen Lehren der Kirche und
Theologie zu wahren, das verdiene Anerkennung. Seine « Lésung» miisse
gleichwohl abgelehnt werden. Er erbringe keinen Beweis, daB3 die Kirche
die Annahme des Heiles ungetauft verstorbener Kinder freistelle, der
«sensus Ecclesiae», den die Dokumente des ordentlichen Lehramtes
manifestieren, stehe eher dagegen, wie er (Van Roo) frither gezeigt habe #4.
Die Ansprache Pius” XII. aus dem Jahre 1951 iibersetze Wilkin unvoll-
stindig gerade in dem, worauf es ankdme, das Dekret des Sacr. Officium
1958 erwihne er nicht, das doch vom ewszgen Los dieser Kinder spricht.
Wilkins eigene Hypothese stehe auf erstaunlich schwachen Fiilen, die
Schriftlehre {iber die Auferstehung der Toten werde willkiirlich auf ein
anderes Gebiet ausgedehnt, Bibeltexte wiirden hdufig dulerst subjektiv
interpretiert. Wenn Paulus und Augustinus der allgemeinen Auferstehung
iibernatiirliche Wirkung zuschreiben, meinten sie die der Gerechten.

43 So die Thesen 9 bis 12. An Bibelworten hétten auBler 1 Joh 5,6 noch Rém
5,19; 8,11,23; Mt 3,10,12; Mt 19,28; 1 Petr 1,5 zusammengenommen diese Trag-
weite. Die noch folgenden zwei Thesen und der « Appendix» des Buches, iiber den
Begriff «Redemption», bringen fiir unsere Frage nichts Neues dazu.

# Im Anm. 6 verzeichneten Artikel d. J. 1954.



Zur Frage des Limbus 471

Ed. J. Kilmartin S] vergleicht ¥* Wilkin mit B. Schuler, markiert
den wesentlichen Unterschied der beiden Auffassungen, der trotz Angabe
der gleichen Gelegenheit des Heilszugangs bestehe. Beide hitten jedenfalls
auf den Zeitpunkt hingewiesen, der am ehesten in Betracht komme. Da
alle Geretteten ihr Heil innerhalb der Heilsgeschichte zu erlangen haben,
die bis zur Parusie dauert, und die ohne Taufe verstorbenen Kinder weder
in ihrer Person noch in der «fides Ecclesiae» durch das Taufsakrament
Christus begegnet sind, bleibe ihnen dafiir anscheinend nur das Ereig-
nis der Auferstehung. Ein vertieftes Studium seines Sinnes kénne viel-
leicht noch mehr Licht in unser Problem bringen. Kilmartin gibt zu,
daB die Deutung mancher Schrifttexte durch Wilkin und sein eigen-
machtiger, durch nichts gerechtfertigter Umgang mit der Terminologie
anfechtbar sind.

L. Renwart SJ *® meint, Wilkins Ansicht werde kaum «allen Theo-
logen» gefallen, habe aber den Vorzug, daB sie den allgemeinen Heils-
willen Gottes mit der Notwendigkeit der Taufe zu vereinbaren strebe,
keine gesicherte Glaubensgegebenheit direkt verletze und besonders
beachte, daf3 es nach dem Tod kein Verdienst mehr gibt. Dieser Rezensent
neigt auch zur Bejahung des Gedankens, die Teilhabe an Christi Auf-
erstehung am Jiingsten Tag sei eine Geisttaufe dhnlicher Wirksamkeit
wie die Bluttaufe, kann aber der von Wilkin fiir Kinder supponierten
«Automatik» der Heilszuwendung doch nicht recht froh werden, sie
entspreche kaum dem personalen Wesen des Menschen #7.

G. J. Dyer rat zur Nachsicht ¥ im Urteil iiber Wilkin, der seinen
Standpunkt nicht habe ausarbeiten und deshalb die Einwinde nicht von
vornherein so habe parieren konnen wie dies spiter vielleicht mdglich
gewesen wire. So setze er sich mit dem schwersten nicht auseinander,
namlich der wenn auch nicht dogmatisierten, so doch auffilligen, jahr-
hundertelangen Uberzeugung der Kirche, daB Kinder fiir ihr Heil der
Taufe in diesem Leben bediirfen. Eine gewisse Solidaritdt Christi auch
mit den ungetauften Kindern bestehe, gewéhrleiste ihnen aber noch nicht
ohne weiteres das Himmelreich. Wilkins Schlul3, da3 sonst Satan Christus
besiegen wiirde, sei iiberspannt, Wilkin ignoriere die Worte des Trienter

45 Rezension in Theological Studies 23 (1962), 312-314.

4 Rezension in Nouvelle Revue théologique 85 (1963), 203.

#7 Eine Bemerkung, mit der R. die Sympathie nicht verleugnet, die er in
seinem Artikel des Jahres 1958 (s. Anm. 31) der Theorie einer Endentscheidung
entgegenbrachte.

¥ A a.O., Anm. 6 S. 131-134.



472 Zur Frage des Limbus

Konzils, nach denen nicht schlechthin alle Menschen die Frucht der
Passion empfangen (Dz-Sch 1523). Unsere Welt sei nun einmal nicht
die bestmogliche. Mit Journet méchte Dyer die Limbuskinder den von
Christus erlosten insofern zuzidhlen, als sie durch ihn wiedergewinnen,
was der Menschennatur Adams wegen verlorenging *.

E. Noch eine Ansicht miissen wir verzeichnen, die des spanischen Theologen
J. B. Manyd >°

Im Sterben geschehe ein allmdihlicher Ubergang zur intuitiven geistigen
Schaw nach der Art der Engel, der auch eine hohere Erkenntnis Gottes
und der gottlichen Dinge vermittle. Dafiir glaubt Manya Belege bei
Thomas von Aquin zu haben. Was sterbende Kinder betrifft, nimmt er
die Hypothese H. Klees in Schutz. Diese rufe freilich dem gewichtigen
Einwand, daB sie den Kinderlimbus iiberhaupt wegerklire, eine unerlaubte
Leugnung, lehrten doch Kirchenviter und Theologen sehr deutlich, die
Kinder, die ohne Taufe hinscheiden, seien «in genere» vom Himmel aus-
geschlossen. Patristik und Theologie seien allerdings deshalb dazu gekom-
men, weil sie kein anderes Mittel des Nachlasses der Erbsiinde kannten als
die Taufe. Wiirde also jemand mit soliden Griinden das Dasein eines sol-
chen Mittels nachweisen, so wiirde er die traditionelle Doktrin wenigstens
nicht direkt verletzen, schreibt Manyd. Er fiigt bei, dem Einwand lasse
sich vielleicht mit folgender Losung begegnen. Eine Anzahl der ohne Taufe
sterbenden Kinder vollzégen kraft der intuitiven Wahrheitsschau und
hoheren Gotteserkenntnis des Todesgeschehens einen Akt der Caritas und

4 Ganz vereinzelt ist unseres Wissens im katholischen Lager die Meinung
gedullert worden, fiir ohne Taufe verstorbene Kinder habe Gott den Weg der Seelen-
wanderung vorgesehen. Aus rein miindlichen Berichten haben wir vernommen, ein
vielbelesener katholischer Augenarzt einer Schweizer Stadt sei in Gesprichen fiir
diese Vermutung eingetreten: die Seelen solcher Kinder wiirden wieder inkarniert,
bis sie das Sakrament der Taufe empfangen oder ihr Heil als Erwachsene durch Be-
gierdetaufe zu erwirken imstande sind. Er soll zur Begriindung mit geltend gemacht
haben, der in der Welt so verbreitete Glaube an die Seelenwanderung konne nicht
absoluter Irrtum sein. L’Ami du Clergé 66 (1956), S. 255 brachte eine Frage, deren
Wortlaut Rekurs auf Seelenwanderung offen zu halten schien: ob Gott nicht in
bestimmten Fillen «mit Riicksicht auf die Bitten der Eltern» den Seelen ohne Taufe
gestorbener Kinder eine Wiedergeburt vor dem Weltende schenken kénnte. A. Michel
antwortet, mit der Lehre von der Reinkarnation sei der katholische Glaube absolut
unvereinbar., Wir kénnen uns hier mit diesem Thema nicht befassen und verweisen
auf die Art. «Seelenwanderung» der Nachschlagewerke und die dort verzeichnete
Literatur.

50 Theologumena, vol. II: De ratione peccati poenam aeternam inducentis,
Barcelona 1947, S. 222 ff. |



Zur Frage des Limbus 473

erlangten so das Heil. Andere gingen auch aus verkehrter Entscheidung
verloren. Eine dritie Gruppe konne es geben, die weder den Akt der Liebe
zu Golt setze noch thn ablehne, sondern in einer Eigenliebe und Selbst-
gefilligkeit befangen bleibe, die fiir sie vielleicht personliche l48liche
Siinde sei und die Vergebung der Erbsiinde verhindere. Ihr Schicksal
wdre der Limbus. All das sucht Manya mit psychologischen Erérterungen
zu stiitzen, insbesondere mit Bezug auf das Sterben. Die gewdhnliche
Limbuslehre engt nach ihm ohne klare Griinde den allgemeinen Heils-
willen Gottes zu sehr ein.

Kritik

Frithe Beurteilungen des 2. Bandes der «Theologumena» Manyas
verweilen bei Aussetzungen an seiner Theorie iiber das seelische Ge-
schehen im Sterben tiberhaupt, fiir die er jedenfalls Thomas von Aquin
nicht legitim als Gewdhrsmann betrachten konne; Thomas denke sich
die Verhidrtung im Bosen nicht wie Many4 als einen besondern Einzelakt,
der als solcher notwendig wire, um die Verhidngung der ewigen Strafe
zu rechtfertigen. T. Urddnoz OP bemerkt, Many4 kdnne den Widerspruch
zur «katholischen Lehre» des Kinderlimbus nur durch Rechnen mit
reinen Moglichkeiten oder durch Ergdnzung mittels «ebenso geistreicher
wie unbegriindeter Hypothesen» vermeiden, nach denen der Limbus fiir
einen Teil dieser Kinder doch angenommen wird !. Streng ins Gericht
geht mit der Sondermeinung Manyas N. Lépez Martinez: er hiufe Un-
wahrscheinlichkeiten iiber die Psychologie sterbender Kinder, behaupte
willkiirlich, die traditionelle Forderung der Wassertaufe wolle in erster
Linie das Dogma der Erbsiinde unterstreichen; seine Deutung fiihre
zum dogmatischen Relativismus 2. Von den Autoren, die wir einsehen
konnten, miBbilligen mehrere die Konstruktion Manyés wegen tnnerer
Widerspriichlichkest : er nehme an, alle Kinder erreichten im Sterben eine
gar vollkommene, intuitive Erkenntnis der Wahrheit, wiirden zudem

51 Rezension in La Ciencia Tomista 75 (1948), 132. — M. hat bald einmal eine
Erwiderung auf seine ersten Kritiker verfal3t, in der er ihnen die verschiedensten
Vorwiirfe der lediglichen Wiederholungen alter Meinungen und der Unsachlichkeit
oder des MiBBverstdndnisses macht: Los « Theologumenay ante la critica, in Estudios
Franciscanos 51 (1950), 273-302.

52 Ebd., Sobre el destino eterno de los nifios, in Misiones Extranjeras 4 (1955)
109-121, S. 116 {. Der gleiche Kritiker wiederholt diese Urteile in seinen als Bro-
schiire verdffentlichten Vorlesungen «El mas alla de los nifios», Burgos 1955, 118 S,
S. 53-57; 80, Anm. 159; 94, Anm. 183.

31



474 Zur Frage des Limbus

einer Erleuchtungsgnade iiber Gott und seine Offenbarung teilhaftig,
und wolle damit vereinbaren, dafl eine Reihe von ihnen aus einer Art
Egoismus Gott ignoriere, ohne daBl diese «Neutralitity ihm gegeniiber
fiir sie schwere Siinde wire 33,

G. Noch miissen wir auf die zunehmende Zahl katholischer Theo-
logen hinweisen, die Zweifel an der absoluten Richtigkeit der Limbuslehre
wn vhrer diblichen Form dufern oder deren theologische Note im Vergleich
zu fritheren Autoren cher heruntersetzen und eine Uberpriifung sowohl ihrer
spekulativen wie dogmengeschichilichen Grundlagen fily notwendig halten.
Eine lange Aufreihung von Namen wiirde dem Leser wenig niitzen, der
eher dber die Ansichten inhaltlichen AufschluB erwartet. Wir beschrin-
ken uns daher auf eine kleine Auswahl von Reprisentanten dieser kriti-
schen Distanzierung.

W. A.Van Roo SJ gehort trotz groBer Zuriickhaltung gegeniiber den
neueren Hypothesen hierher, denn er gesteht im ersten Teil seiner Arbeit,
daB manche Limbusverteidiger ihren Standpunkt allzu kategorisch ver-
treten, die Niiancen der von ihnen abgelehnten Meinungen ignorieren,
den Wert der eigenen Gegenargumente iiberschitzen *. P. Gumpel S]
war in der oben umrissenen Haltung schon entschiedener. Die haupt-
sichlich dogmenhistorisch gedachte Abhandlung B. Leemings SJ zu-
gunsten der Unantastbarkeit strikter Limbustradition 3° veranlaBte ihn,
ein reiches Repertorium von Theologen &lterer und neuerer Zeit zu-
sammenzustellen, die nach seinem Urteil auf die Limbuslehre skeptisch
reagierten, sie wenigstens nicht zum Glauben der Kirche rechneten oder
ihre Anwendung einschrinkten. Dazu hat er bald eine Erginzungsliste
geliefert, wobei er auch Van Roo mit Kritik nicht verschont. Er wirft

53 Vgl. etwas S. DurXo, Baptismo, salvagdo dos innocentes e iluminagio final,
in Brotéria 68 (1959), 405415, S. 413 Anm. 7; D. selber bejaht die Illuminations-
theorie und tadelt an M. die Scheu, die Limbuslehre ganz zu desavouieren. Seine
dritte Kinderkategorie, die zu Gott Indifferenten, entstamme nur dieser Scheu.
Nicht giinstiger urteilt C. HuLsen SAM, Unbaptized Infants, Cape Coast (Ghana),
1965, 236 S., S. 168 f. — Auffallende Ahnlichkeit mit der Ansicht M.s hat die, die
Michel schon in L’Ami du Clergé 55 (1938), S. 340 zu widerlegen sucht. In seinem
Enfants morts sans baptéme (1954), S. 105, Anm. sagt uns Michel, sein damaliger
kritischer Beitrag in I.’Ami habe Pastoralschreiben des Bischofs von Oran, L. M. J.
DuranD, gegolten.

54 Im Anm. 6 verzeichneten Artikel d. J. 1954.

55 Ebd., Is their Baptism Really Necessary? in The Clergy Review 39 (1954),
66-85; 193-212; 321-340; 40 (1955), 129-151 (hier zum Teil Replik Leemings).



Zur Frage des Limbus 475

ihm vor, zuwenig Literatur eingesehen zu haben und fiir den Limbus auf
einen «sensus Ecclesiae» zu rekurrieren, der nach seinem eigenen Ge-
stindnis mehrdeutiger Begriff bleibe, und dessen dogmatischen Wert er
nicht ndher bestimmen wolle 3. Das Streben, die Diskussion um Gegen-
hypothesen offen zu halten hat Gumpel noch bei andern Gelegenheiten
kundgetan, von diesem Geist ist sein Ariikel « Limbusy im Lexikon fiir
Theologie und Kirche getragen 57, in dem er bemerkt: « Falls das kirchliche
Lehramt nicht entscheidend eingreift, ist bei dem jetzigen Stand der
Evolution zwar damit zu rechnen, daB8 die... liberalen Richtungen
Biirgerrecht in der Theologie erhalten werden», was der Pflicht zu bal-
digster «Taufe in re», die das Sacr. Officium 1958 urgiert, nicht schaden
diirfe.

Die Stellungnahme einer Reihe Autoren dieser letzten Jahre lautet
dhnlich; besondere Bevorzugung findet der Versuch, die kirchliche For-
derung der Taufe einigermaBen gewahrt zu sehen in den Theorien der
Moglichkeit des Taufersatzes durch Begierdetaufe selbst bei sterbenden
Kindern oder der stellvertretenden Rolle der Kirche fiir sie; in den Bei-
trigen, die wir hier meinen, geschieht dies aber immer mit der aus-
driicklichen Bemerkung, es bediirfe auch fiir diese Versuche noch der Uber-
priifung und es komme letztlich auf Entscheidung der Kirche an 8.
Andere Autoren lassen es dahingestellt, ob Gott fiir das Heil der un-
getauften Kinder Mittel des Heiles vorgesehen habe, {iber die er uns nichts
bekannt gab, weil wir an der Verwirklichung derselben nicht beteiligt sein
sollen 3°. C. Colombo, Professor der Maildndischen Theologischen Fakul-
tét, gesteht, aufmerksames Lesen der reichen neueren Literatur zur Frage
gebe das Gefiihl, an einem toten Punkt und vor einem unlésbaren Pro-
blem zu stehen. Man koénne zudem nicht absehen, ob die Kirche einmal
grofere Klarheit in dieser Frage erreichen werde oder die Sache eben
Geheimnis des himmlischen Vaters bleiben solle. Rund vereinfachende,
voreilige «Losungen» seien jedenfalls zu verhiiten. Von statistischen
Verrechnungen mit dem SchluB, die herkémmliche Limbuslehre ver-

56 Ebd., Unbaptized Infants: may they be saved ? In The Downside Review 72
(1954), 342-458; Unbaptized Infants. A further Report, ebd. 73 (1955), 317-346.

57 2. Aufl. 6. Bd. (1961), Sp. 1057-1059.

58 K. RAHNER SJ, der schon frith bei Gelegenheit andrer Fragen die Limbus-
lehre als «nicht ausgemachte», noch unerledigte bezeichnet hat, glaubt nicht daran,
daB die Kirche dieses unser Problem entscheiden werde (Art. Heilswille Gottes in
LiThK, 5. Bd (1960), Sp. 167).

59 So z. B. D. FERNANDEzZ CMF in dem Anm. 13 a. Artikel.



476 Zur Frage des Limbus

banne ja den weitaus groBten Teil der Menschheit aus dem Reich der
Anschauung Gottes, rit Colombo ab, «auch deshalb, weil ja niemand
weil3, wie die iibernatiirliche kiinftige Geschichte der Menschheit aus-
sehen wird»: es sei nicht unméglich, dal an deren Ende die Zahl Men-
schen, die die christliche Offenbarung nicht kannten oder persénlich mit
den ordentlichen Heilsmitteln nicht in Kontakt kamen, sich als Minoritéit
oder gar als «Ausnahme»im Vergleich zur Totalgeschichte der Menschheit
herausstellen werde. Colombo warnt nicht minder davor, die Zahl der
vom iibernatiirlichem Heil ausgeschlossenen Kinder dadurch verringern
zu wollen, dafl man die mit der evangelischen Botschaft noch nicht
geniigend vertrauten Gegenden vom Taufgesetz ausnimmt. Daraus wiirde
folgen, die tibernatiirliche Lage der dortigen Kinder wire gliicklicher,
und das stiinde in Widerspruch zu 1 Kor 7,14. In der Lehre vom Kinder-
limbus héitten wir tatsichlich nur gewdhnliche, nicht infallible Lehr-
iiberlieferung. Verschiedene Implikationen aus der Offenbarung und
aus den natiirlichen Voraussetzungen sind nach Colombo, wie nach
einer Reihe der vorgenannten Autoren, noch zu wenig aufgehellt 6°.

Damit wire der zweite Teil unserer Arbeit abgeschlossen, in dem
wir den theologisch interessierten Leser iiber die Vielfalt der Meinungen
zum Problem der ohne Taufe verstorbenen Kinder zu informieren such-
ten, indem wir die Ansichten katholischer Theologen der letzten zwei
Jahrzehnte an Hand ihrer eigenen Ausfithrungen verfolgten. Erst diese
eingehendere Kenntnis wird u. E. ein sachliches Urteil iiber die ganze
Auseinandersetzung erméglichen und abzukliren erlauben, was gldubige
christliche Theologie bei gewissen Einzelfragen, die dem denkenden Geist
im Anschlul an die gottliche Offenbarung erwachsen, zu beantworten
vermag oder nicht vermag *. |

60 Ebd., Riflessioni sul problema dei bambini che muoiono senza battesimo,
in Miscellanea Carlo Figini, Venegono Inferiore 1964, S. 575-603.

* Der Verfasser ist am 30. Oktober 1967 gestorben. Die Redaktion gedenkt
in christlicher Verbundenheit des langjdhrigen und verdienten Mitarbeiters der
Zeitschrift. Der III. und letzte Teil der Studie konnte leider vom Verfasser nicht
mehr ausgearbeitet werden.



	Zur Frage des Limbus

