
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 15 (1968)

Heft: 3

Artikel: La discipline du mariage chrétien et ses raisons théologiques

Autor: Allmen, Jean-Jacques von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760451

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760451
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jean-Jacques von Allmen

La discipline du mariage chrétien

et ses raisons théologiques

Note de théologie biblique *

Quand on se met à approfondir la théologie néotestamentaire du

mariage, on est surpris par le nombre de renseignements disciplinaires

que donnent, à ce sujet, les écrits apostoliques. Il est même frappant
de remarquer qu'il n'y a pas de secteur de la vie chrétienne où l'on
trouve autant de précisions disciplinaires que justement celui du mariage
des membres de l'Eglise. Dans les quelques pages qui suivent, je
voudrais, d'abord, dresser un inventaire sommaire de ces renseignements

disciplinaires, et, ensuite, chercher les raisons pour lesquelles nous avons
tant de renseignements à ce sujet-là précisément.

*

Pour dresser l'inventaire des renseignements disciplinaires
néotestamentaires concernant le mariage chrétien, le plus simple est de les

classer de façon à voir ce qu'ils nous apprennent de l'accès à la vie

conjugale, de l'exercice puis de la fin de cette vie.

Au niveau du Nouveau Testament, trois conditions sont posées à

l'accès à la vie conjugale.

* Nous sommes heureux de pouvoir présenter ici en complément des thèses
publiées dans FZPhTh 15 (1968) 128-136 l'article suivant qui nous a été aimablement

communiqué par le professeur J.-J. von Allmen. Nous le remercions de nous
avoir donné l'autorisation de livrer à nos lecteurs le texte original d'un article
destiné à paraître prochainement en langue portugaise dans le volume: Actuali-
dades biblicas, Editora Vozes limitada, Petropolis, Brasil.



428 La discipline du mariage chrétien et ses raisons théologiques

La première, c'est que le mariage puisse être conclu et vécu «dans
le Seigneur» comme il est dit en 1 Cor. 7.39. Le fait que ce texte se

trouve dans l'avis donné par l'apôtre sur le remariage éventuel des

veuves ne signifie pas que cette condition ne concerne que les

remariages des chrétiens. Paul veut dire qu'un tel remariage, si vraiment
il se fait, doit au moins se faire comme les autres mariages chrétiens:
à savoir entre membres de l'Eglise h La raison de cette première condition,

c'est que ce qui engage le corps d'un membre du Christ engage
le Christ lui-même (cf. 1 Cor. 6.12-20). Le mariage, pour les chrétiens,
n'est donc pas une affaire qu'ils peuvent distraire de leur implantation
dans le Christ ni de leur orientation sur la résurrection. Il concerne

- j'y reviendrai - le caractère eschatologique de leur existence
chrétienne. On peut se demander à ce propos si le respect de la virginité
et l'organisation de la vie dans la virginité par l'Eglise naissante ne
vient pas aussi et peut-être d'abord du fait que les jeunes chrétiennes

ne trouvaient pas toutes des fiancés «dans le Seigneur»; on peut par
conséquent se demander si les béguinages de vierges ou de veuves dont
les premières traces apparaissent dans le Nouveau Testament déjà ne
doivent pas être compris, au départ, comme des mesures de cure d'âmes

pour donner à celles qui ne pouvaient pas se marier ou se remarier une
chance d'existence équilibrée - ce qui ne veut pas dire que les
associations de vierges n'aient pas, très tôt, servi de champ d'accueil aussi

à des fidèles qui choisissaient le célibat par vocation ou par intrépidité
dans l'obéissance chrétienne plutôt que par obligation.

La seconde condition à laquelle les chrétiens peuvent se marier,
c'est de n'avoir pas entre eux des Hens de parenté qui, aux yeux de la
loi juive, feraient de leur mariage un inceste (Lév. 18). On a, de cette
condition, un indice et une démonstration. L'indice, c'est la TOpvsfa,

1 Tous les commentateurs consultés font l'équation èv Kuplco entre
chrétiens. J. Héring, La première épître de saint Paul aux Corinthiens, CNT, No. VII,
Neuchâtel et Paris, 1949, ad loc. traduit même le piôvov èv Kuplco par:
«pourvu que ce soit un mariage chrétien». Je pense que c'est à de tels mariages sv
Kuptcp que fait allusion aussi le texte important de 1 Th. 4.1 ss.: la volonté de
Dieu, c'est la sanctification des chrétiens, leur éloignement de toute 7topvsta, le
fait que chaque chrétien sache se marier (to sccutoü axsûoç XTäaÖou) d'une manière
sainte et honorable, et non dans la passion du désir (cf. Ch. Masson, Les deux
épîtres de saint Paul aux Thessaloniciens, CNT, No. Xl/a, ad loc). Il est fort
intéressant de remarquer que Paul, voulant résumer la manière de plaire à Dieu
(v. 1), commence par parler du mariage et de la vie conjugale. Et il donne à cela
un poids énorme: «celui qui rejette (cette instruction) ne rejette pas un homme,
mais Dieu, qui dispense aussi en nous son Esprit saint» (v. 8; cf. 1 Cor. 7.40).



La discipline du mariage chrétien et ses raisons théologiques 429

l'impudicité, à laquelle les pagano-chrétiens doivent renoncer s'ils veulent

être considérés comme frères à part entière par «les apôtres, les

anciens et les frères» de l'Eglise-mère de Jérusalem (Act. 15.20,28-29).
Cette 7topvsta concerne très vraisemblablement des mariages considérés

comme incestueux par la loi juive; c'est probablement dans ce sens
aussi qu'il faut interpréter l'incise matthéenne sur le divorce autorisé,
comme on le verra plus bas. La démonstration, c'est la manière dont
l'apôtre Paul traite l'affaire de l'incestueux de Corinthe (1 Cor. 5.1-5).

La dernière condition, c'est que les fiancés soient libres de se marier
d'une manière chrétienne, soit d'entrer dans une vie conjugale
monogamique et durable. Ils seront donc célibataires (Me 10.1-12 par.), ou,
éventuellement, veufs (cf. Rom. 7.3; 1 Cor. 7.39). Les textes
néotestamentaires ne disent pas si les époux doivent consentir à leur mariage

pour qu'il puisse être conclu. On peut toutefois le déduire de ce que
Paul dit en 1 Cor. 7.36-38: il n'y traite vraisemblablement pas d'un
père qui dispose de sa fille nubile en la mariant, mais de jeunes chrétiens

qui ont décidé de mener une vie conjugale non consommée par
l'union sexuelle, une sorte de «mariage de ressuscités»2, et qui ont
pourtant le droit de changer d'avis, et donc de consommer leur mariage 3.

Le Nouveau Testament ne fournit pas d'indication sur l'instance
qui décide si des promesses de mariage entre chrétiens remplissent ou

non les conditions qui l'autorisent. On peut cependant déduire des

renseignements que nous avons les trois données suivantes: d'abord

que ces règles disciplinaires font partie de la catéchèse traditionnelle
qui maintient unies entre elles les Eglises locales (cf. Act. 15.20, 28;
1 Cor. 5.1 ss.), et donc qui doivent partout être les mêmes 4; ensuite

qu'il relève sans doute de celui qui avait pour responsabilité première

2 Cf. H. Lietzmann, An die Korinther I/II, Hdb. z. N.T., 1949, avec adjonction

de W. G. Kümmel, ad loc., et, de W. G. Kümmel, p. 178 s.; J. Héring,
op. cit., ad loc.; E. Kaehler, Die Frau in den paulinischen Briefen, Zürich, 1960,

p. 38 ss. et les remarques bibliographiques.
3 Parce qu'ils ne sont pas capables de maîtriser l'envie qu'ils ont l'un de

l'autre? La volonté (0f)X7)fia), ici, paraît signifier l'appétit sexuel (cf. G. Schrenk,
art. 0éX&>, ThWbNT, III, p. 43 ss.). C'est dans ce sens aussi qu'interprète
H. Baltensweiler, Die Ehe im Neuen Testament, Zürich/Stuttgart, 1967, p. 184 s.

4 A. Fridrichsen (selon une communication orale que m'a faite H.
Riesenfeld) pensait qu'il fallait donner au xoe-rx yvüaiv de 1 Pi. 3.7 le sens de «selon
l'instruction que vous avez reçue», et qu'il y aurait donc eu, dès le départ, une
catéchèse sur le mariage. Quelle que soit la valeur de l'interprétation de 1 Pi. 3.7
du savant suédois, tout ce que nous voyons dans ces pages atteste effectivement
une catéchèse apostolique sur le mariage.



430 La discipline du mariage chrétien et ses raisons théologiques

de maintenir l'ecclésialité de telle ou telle Eglise locale, soit du chef
de la communauté, de faire respecter cette discipline 5

; enfin que la
congrégation locale elle-même, parce que renseignée et enseignée, doit
savoir si ses membres sont ou non mariés de façon chrétienne. C'est

ce que montre l'indignation de l'apôtre Paul contre l'Eglise de Corinthe
dans son ensemble parce qu'elle tolère en son sein un mariage qui ne

peut être un mariage chrétien (1 Cor. 5.1 ss.).

Uexercice de la vie conjugale déborde, et combien, les limites de

la discipline ecclésiastique. Il me semble cependant possible de dire que,

pour l'exercice de leur vie conjugale, les époux chrétiens acceptent de

se soumettre aux impératifs qui viennent du charisme qui est le leur
(cf. 1 Cor. 7.7) de refléter les liens qui unissent le Christ et l'Eglise
(cf. Eph. 5.22-33). Ces impératifs, on peut les ramener aux trois suivants:

Les époux s'appartiennent, jusqu'à la mort au moins de l'un d'entre

eux, de manière exclusive. Ils vivent l'un pour l'autre. Ils n'ont pas
le droit de se reprendre, et si l'époux peut disposer de l'épouse, celle-ci

peut réciproquement disposer de son époux avec autant de droits. Ils
ne doivent pas vouloir se reprendre l'un à l'autre, sous peine d'inviter
Satan à s'infiltrer entre eux. S'ils s'arrachent l'un à l'autre, ce ne peut
être que par consentement commun, pour un temps mesuré, et comme

par jeûne pour être plus dispos à la prière. Une fois marié, on ne triche

pas avec le mariage quand on est chrétien (1 Cor. 7.3-5).
Ce droit mutuel que les époux ont l'un sur l'autre donne à chacun

l'occasion de manifester librement son propre charisme conjugal: au
mari le charisme de l'amour, de la consécration de soi-même pour la

joie et la vie de sa femme; à la femme le charisme de la soumission,

l'acceptation de ne pas trouver en elle-même sa justice, sa xsçocXy), mais
de la trouver ailleurs qu'en elle-même, dans celui que Dieu lui donne

comme protecteur et compagnon (Eph. 5.22-33; cf. Col. 3.18-19).

De cette manière, les époux, par leur mariage même, sont engagés

dans un processus de sanctification. U est symptomatique de voir que
des termes de la famille ôcyioç se trouvent souvent en très proche
connexion avec la vie conjugale: c'est parce que Dieu veut la sanctification
des fidèles qu'il veut leur mariage (1 Th. 4.3 ss.); le mariage des

chrétiens, reflet des liens entre le Christ et l'Eglise, est un moyen puissant

5 Quand, au début du deuxième siècle, Ignace d'Antioche rapporte que les

mariages, dans l'Eglise, sont soumis à la yvcàfXT), au nihil obstat de l'évêque pour
savoir s'ils sont xocxà Kuplov plutôt que xax' È7U0Ufjlav (Polyc. 5.3), il ne ferait
que poursuivre une orientation qui remonte à l'époque apostolique.



La discipline du mariage chrétien et ses raisons théologiques 431

de sanctification, soit de croissance dans le salut (Eph. 5.26) ; ce pouvoir
de sanctification est même tellement «contagieux» qu'il va jusqu'à
justifier le maintien d'un mariage dont seul l'un des conjoints s'est
converti (1 Cor. 7.14). C'est pourquoi aussi il doit être respecté dans l'Eglise
et gardé pur (Hbr. 13.4). A ce propos, il vaut la peine de rappeler que
l'on ne trouve pas, dans le Nouveau Testament, un rapprochement vie

conjugale-procréation parallèle au rapprochement vie conjugale-sanctification.

Le Nouveau Testament fournit-il des règles disciplinaires concernant

une possibilité de sortir de lav ie conjugale? Le mariage chrétien
est-il dissoluble?

Il l'est par la mort. Le veuvage donne, en règle générale, le droit
de se remarier (cf. Rom. 7.3; 1 Cor. 7.39 s). Mais ce droit se trouve
comme atténué. C'est comme si en user était une manière de défaite

spirituelle. D'où, dans les Pastorales, une exaltation du mariage unique:
quelqu'un qui exerce un ministère ne se remarie pas s'il devient veuf
(1 Tim. 3.2, 12; Tite 1.6); il en va de même d'une veuve qui veut être
une véritable veuve, une ovtcoç yjjpa, et qui en a l'âge. (1 Tim. 5.5 ss. ;

cf. Luc 2.36; les autres doivent se remarier, 1 Tim. 5.11 ss.). Mais quoi
qu'il en soit, la mort, apparemment, met fin à l'état conjugal; ce qui
est obvie puisqu'il faut être deux pour être marié 6.

Un mariage peut être dissout aussi, de l'avis apostolique de Paul,
dans le cas où, dans un couple qui s'est constitué avant de connaître

l'Evangile, seul l'un des conjoints se convertit. Mais dans ce cas le

mariage n'est pas automatiquement dissout: il l'est seulement si le

conjoint qui n'a pas reçu l'Evangile demande le divorce. Le membre
chrétien du couple, quant à lui, doit demeurer dans la vie conjugale,
se sachant alors, auprès de son conjoint, dans une position missionnaire

7, sachant aussi que sa vie ayant été renouvelée par l'Esprit saint,
elle a acquis un pouvoir de rayonnement, de sanctification, dont celui
des époux qui est encore païen ne peut que bénéficier (1 Cor. 7.13-16).

Enfin la 7topvsl« peut mettre fin à un mariage puisqu'elle permet
un remariage. Deux textes de Mt (5.32 et 19.9) le précisent expressément.

L'interprétation de ces passages est difficile, et je ne vais pas
la reprendre ici en détail. Pour les comprendre, il faut noter d'abord

que ni Me (10.11 s.), ni Luc (16.18), dans les textes parallèles, ne con-

6 Je reviendrai plus bas sur le problème du remariage des veufs et des veuves.
7 Même si cette activité «missionnaire» se fait en silence, cf. 1 Pi. 3.1 ss.



432 La discipline du mariage chrétien et ses raisons théologiques

naissent l'incise matthéenne. Ce qui signifie qu'il y a hésitation des

traditions textuelles au sujet des ipsissima verba de Jésus sur cette
question. Si on donne la préférence au texte matthéen, pourquoi Marc
et Luc l'auraient-ils amputé? Pour renforcer l'interdiction de Jésus?

Et si l'on donne la préférence aux textes de Marc et de Luc, d'où vient
l'adjonction matthéenne, et quelle est son intention? Atténuer la parole
de Jésus sur le divorce, ou au contraire, la renforcer, ou encore introduire

ici, dans son Evangile, un enseignement sur la discipline de l'Eglise
ancienne qu'il ne savait où placer ailleurs? A mon sens, on ne voit pas
pourquoi Marc et Luc auraient biffé cette précision. Il faut plutôt
admettre que Mt l'a ajoutée; ce qui est d'autant plus plausible que ni
Paul ni Jean ne la connaissent, alors que tout porte à croire que Paul

au moins connaissait la parole de Jésus selon la formule de Marc ou de

Luc (cf. 1 Cor. 7.10). Mais alors, que veut dire Mt?
On a souvent pensé que, par cette incise, Mt atténue la parole de

Jésus: quand il y a 7iopvsfoc (qu'on identifie volontiers alors à l'adultère
ou à quelqu'autre dérèglement sexuel), le mariage, même uni par Dieu,
ne résiste pas. Il éclate. Il meurt. Au delà de la xopveta, un couple
se trouve donc dans le même état que si la mort avait passé en son

sein, et ses membres disjoints peuvent par conséquent contracter un
nouveau mariage puisqu'ils ont été séparés. A quoi l'on rétorquera
d'une part (la plupart des commentateurs modernes y insistent) que
Mt n'a pas l'habitude d'atténuer les ordonnances de Jésus, mais au
contraire de les renforcer plutôt; et ensuite que s'il s'agissait vraiment
d'une atténuation, on devrait avoir des documents disciplinaires de

l'Eglise primitive attestant le relâchement de rigueur que l'on prétend
trouver chez Mt. Or on n'en trouve point : Dom Jacques Dupont a montré

que pendant les trois premiers siècles, on n'a pas argué des incises

matthéennes pour admettre, dans l'Eglise, un remariage des chrétiens

qui avaient divorcé d'un mariage chrétien 8. -kopvefa doit donc signifier
autre chose que simplement tout dérèglement sexuel. J. Bonsirven a

rendu très plausible l'hypothèse selon laquelle il s'agirait dans cette

7ropveia d'un mariage incestueux, interdit par la loi juive (Lév. 18),

comme on l'a relevé déjà à propos du texte d'Act. 15.20 et 28 9. Cette

hypothèse s'impose de plus en plus, sous des variantes diverses: il

8 J. Dupont, Mariage et divorce dans l'Evangile, Desclée De Brouwer, 1959,

p. 144 ss.
9 Cf. J. Bonsirven, Le divorce dans le Nouveau Testament, Paris, 1948, p. 43 ss.



La discipline du mariage chrétien et ses raisons théologiques 433

s'agirait d'une union interdite par la loi juive, ou, si l'on veut, il s'agirait

de transposer en d'autres milieux que les milieux chrétiens d'origine

juive les raisons juives d'interdire un mariage. Dans ce cas - c'est

l'hypothèse séduisante qu'a avancée en 1959 H. Baltensweiler 10 et que
P. Bonnard a reprise pour l'essentiel dans son récent commentaire 11 -
l'incise non seulement autoriserait dans certains cas un divorce, et donc

un remariage, mais exigerait un divorce comme condition au baptême.

Le texte dirait donc à peu près ceci: «quiconque répudie sa femme

- à moins que, pour devenir chrétien, il ne doive le faire parce que
l'union avec elle est incestueuse - et en épouse une autre, commet un
adultère». Il y aurait en quelque sorte un télescopage un peu maladroit
entre la sentence disciplinaire de Jésus que rapportent aussi Marc et
Luc et à laquelle l'apôtre Paul fait allusion, et une mesure disciplinaire
concernant l'accès à l'Eglise (et non au mariage) de personnes qui
vivent dans une union que la loi juive considère comme incestueuse,

parce que le maintien de cette union empêcherait l'accès au salut. Cette

hypothèse me paraît la meilleure. Elle explique pourquoi on n'a pas
songé à tirer argument de la parole de Jésus pour relâcher la discipline
courante dans l'Eglise tant que celle-ci était minoritaire et contestée 12.

Elle trouve aussi une certaine confirmation indirecte dans deux faits

rapportés par le Nouveau Testament et qui, l'un et l'autre, montrent
qu'aux yeux de ceux qui savent que du neuf a surgi avec l'Evangile
(xaivà yéyovsv, 2 Cor. 5.17), un mariage incestueux écarte du salut: je

pense d'abord à la protestation de Jean-Baptiste contre la vie
«conjugale» qu'Hérode menait avec sa belle-sœur, protestation qu'il a maintenue

au risque de sa propre vie (Le 3.19; Me 6.14-29 par. ; cf. Lév. 18.16) ;

je pense ensuite au fait que l'on ne connaît pas chez saint Paul
d'indignation plus forte que celle qu'il éprouve à l'endroit de l'incestueux
de Corinthe (1 Cor. 5.1, 5, 13; cf. Lév. 18.8) : pour se fâcher comme Paul
se fâche, il faut que l'affaire soit vitale pour l'Eglise elle-même 13. Il me

10 H. Baltensweiler, «Die Ehebruchsklausel bei Matthäus», Theologische
Zeitschrift, Basel, 1959, p. 340-356. Le même auteur a repris minutieusement
son argumentation, et l'a renforcée encore, dans l'ouvrage mentionné supra note 3,

p. 87-102.
11 P. Bonnard, L'Evangile selon saint Matthieu, CNT I, Neuchàtel et Paris,

1963, ad loc.
12 D'ailleurs pourquoi les disciples soupireraient-ils tant au sujet de la rigueur

de cette parole (Mt 19.10) si elle attestait un relâchement disciplinaire
13 Récemment A. Isaakson a proposé de voir dans la rcopvsta mentionnée

par Mt l'absence de virginité d'une fiancée qui passait pourtant pour vierge, ce



434 La discipline du mariage chrétien et ses raisons théologiques

paraît donc possible d'avancer que les renseignements disciplinaires du
Nouveau Testament concernant le mariage des chrétiens connaissent
deux cas seulement où le mariage peut prendre fin et libérer pour un
autre, un nouveau mariage: le veuvage et la demande de divorce venant,
dans un couple «mixte» depuis la conversion de l'un des partenaires,
du partenaire qui n'a pas demandé le baptême.

*

Peut-on déceler les raisons pour lesquelles le Nouveau Testament
est si précis et si rigoureux sur la discipline du mariage de ses membres

A première vue on peut hésiter entre deux réponses à cette question.
La première consisterait à dire que dans le fond, tous les chrétiens

devraient être célibataires, mais que puisque ce serait apparemment
trop leur demander, il faut se contenter d'imposer à ceux à qui on
concède un droit au mariage de telles restrictions dans la vie conjugale

que celle-ci s'en trouve condamnée à ressembler le plus possible au
célibat.

L'on doit admettre que le Nouveau Testament contient des indices

qui vont dans ce sens. On peut les classer selon trois nuances.

Il y a d'abord les textes qui situent le mariage parmi les choses

du monde présent, qui passent comme son «schéma» (1 Cor. 7.29-31).
Le mariage serait dans ce cas une affaire qui concerne les hommes

avant leur mort seulement, une affaire qui n'a pas de portée pour le

monde de la résurrection: c'est pourquoi des fidèles atteints par le

veuvage peuvent se remarier (Rom. 7.3; 1 Cor. 7.40); c'est pourquoi en

particulier l'insidieuse question des sadducéens concernant les rapports
entre la loi du lévirat et l'espérance de la résurrection tombe à faux
puisqu'à la résurrection les ressuscités «sont comme des anges dans le

ciel» qui ne se marient pas ni ne sont donnés en mariage (Mt 22.23-33 par.).

qui donnait au fiancé le droit de répudier sa fiancée, et lui en faisait peut-être
même un devoir (Marriage and ministry in the New Temple, Lund 1965, p. 75-155).
Le texte dirait donc: «quiconque répudie sa femme - à moins qu'il ne doive le
faire parce qu'on l'a trompé à son sujet avant qu'il ne l'épouse - et en épouse
une autre, commet un adultère». Le résultat est parallèle: l'incise renvoie non
à une possibilité, mais à une obligation de répudiation. L'interprétation de H. Bae-
tensweiler me paraît cependant plus convaincante que celle d'A. Isaakson:
pourquoi en effet serait-ce précisément chez Mt que l'on trouverait, par deux
fois, cette précision, lui qui est le seul des Evangélistes à dire que Joseph, qui
aurait pu se croire dans la situation à laquelle Mt 5.32 et 19.9 feraient allusion,
n'a justement pas donné à Marie une lettre de divorce (1.19)



La discipline du mariage chrétien et ses raisons théologiques 435

Il y a ensuite les textes qui paraissent présupposer que le célibat
est supérieur au mariage, que celui-ci n'est donc pas autre chose qu'une
sorte de concession pastorale pour ceux dont l'ardeur est trop forte

pour supporter un célibat qui. comme il se doit pour des chrétiens,
coïncide avec la chasteté et la virginité. Dans ce cas, «il vaut mieux
se marier que de brûler» (1 Cor. 7.9; cf. 1 Cor. 7.2, 36 ss.). La chasteté
dans le célibat devient ainsi un «mieux» (xpsïcraov) par rapport au
«bien» (xaXcoç) qu'est le mariage (1 Cor. 7.38) 14.

Enfin il y a un texte qui laisse entendre que les chrétiens, à cause
même de la résurrection qui les attend, ne devraient pas se marier du

tout. Ce texte se trouve dans la recension lucanienne de la réponse
faite par Jésus aux sadducéens: «les fils de ce siècle-ci engendrent et
sont engendrés 15, se marient et sont donnés en mariage ; mais ceux qui
sont jugés dignes de parvenir à ce siècle-là (celui qui vient) et (donc)
à la résurrection d'entre les morts, ne se marient ni ne sont donnés en

mariage. Ils ne peuvent en effet plus mourir, car ils sont semblables

aux anges et ils sont fils de Dieu étant fils de la résurrection» (20.34-36) 16.

La seconde raison qui pourrait expliquer la précision et la rigueur
des renseignements disciplinaires sur le mariage des premiers chrétiens
trouverait son fondement dans la portée symbolique du mariage chrétien:

puisque celui-ci doit illustrer et refléter l'unité entre Christ et

l'Eglise, les conditions mêmes de l'accès au mariage, et l'exercice de

la vie conjugale doivent correspondre à la pureté, à l'amour, à l'indissolubilité,

à la fidélité des liens qui unissent le Christ et l'Eglise. La raison

14 C'est vraisemblablement ici aussi qu'il faut classer la virginité des quatre
filles de Philippe (Act. 21.9), comme d'ailleurs le chaste veuvage d'Anne (Le 2.36 ss.)

- à moins qu'on ne fasse dans ce texte un certain rapprochement entre le «jeûne
sexuel» et la capacité de prophétiser (cf. G. Delling, art. mxp0evoç, ThWbNT, V,
p. 832, note 52)

15 La leçon yEwclxnv xal ysvvckvTai (D) me paraît devoir être retenue, peut-
être pour trouver un écho explicatif dans yapoGmv xal yapJÇovTai, Parce qu'elle
donne le ton de la réponse de Jésus (cf. E. Klostermann, Hdb. z. N.T., adloc.).

16 On pourrait mettre Mt 19.12 en parallèle avec cette parole de Jésus telle
que la rapporte saint Luc. Beaucoup l'ont fait. J'avoue cependant que
l'interprétation de P. Bonnard, op. cit., adloc. me paraît convaincante. Jésus dirait:
si certains sont privés de la vie conjugale par impuissance congénitale, si d'autres
le sont parce qu'ils ont été émasculés par violence humaine, si d'autres enfin,
comme certains esséniens par exemple, s'imposent une continence sexuelle totale
à cause de l'idée qu'ils se font du Royaume, à combien plus forte raison n'avez-
vous pas à vous plaindre, vous mes disciples, si j'exige une fidélité conjugale
inconditionnelle, si j'interdis un divorce qui pourrait libérer pour un nouveau mariage.



436 La discipline du mariage chrétien et ses raisons théologiques

profonde du soin de l'Eglise naissante de souligner et de protéger la
sainteté du lien conjugal, il faudrait par conséquent la chercher dans

ce que l'apôtre Paul appelle le fréya [tuoT^ptov, «le grand mystère»
(Eph. 5.32) de la vie conjugale: son analogie avec le mystère même du
salut, et la mission qui lui est confiée de rendre témoignage, le plus purement

possible, à ce mystère du salut, mais sans tricher avec les conditions

«de ce siècle» qui caractérisent la vie conjugale (cf. 1 Cor. 7.3 ss).

Le mariage chrétien ayant pour devoir d'illustrer l'unité épithalamique
entre le Seigneur et son peuple, il ne peut pas ne pas être soumis à des

règles très précises qui garantissent en quelque sorte sa portée analogique.

C'est cette raison que fournit en particulier Eph. 5.22-33 ; c'est
dans ce sens aussi que vont des textes qui insistent sur l'incorporation,
pour les chrétiens, de leur vie conjugale dans le processus même de leur
sanctification, tels que 1 Th. 4.1-8.

Laquelle de ces raisons est-elle la bonne?

A voir certaine tendance qui, très tôt puisque les Pastorales déjà
la combattent (1 Tim. 4.3), cherche à discréditer, voire à interdire le

mariage pour les chrétiens, à voir l'énergie avec laquelle cette tendance

se maintient et se répand grâce surtout aux montanistes ou aux mar-
cionites, à voir l'influence durable qu'elle a exercée sur le christianisme

- comme le montrent l'honneur en lequel on tenait le célibat et la
virginité ou l'habitude fréquente des catéchumènes de ne pas demander
le baptême avant d'avoir décidé s'ils mèneraient la vie chrétienne dans

l'état virginal ou dans l'état conjugal, à voir tant de Pères contester
cette tendance pour autant seulement qu'elle devient hérétique en niant

que le mariage, pour les chrétiens, puisse être un «bien» (supplanté
cependant par ce «mieux» que serait la virginité), on est tenté de penser

que si le christianisme naissant connaît une discipline conjugale si

restrictive, c'est qu'il tolère plus qu'il n'approuve le mariage des fidèles.

Opter pour cette première raison possible me paraît cependant se

heurter à trois objections au moins.
La première - encore qu'elle ne soit point péremptoire puisqu'elle

repose sur une hypothèse - c'est l'existence, à Corinthe, de fidèles qui,
apparemment, s'exerçaient à vivre comme des ressuscités, mais qui s'y
exerçaient en tant que couples (1 Cor. 7.36-38) 17. C'est donc qu'on
n'interprétait pas le <nç ayysXoi de la réponse de Jésus aux sadducéens

17 Cf. supra note 2.



La discipline du mariage chrétien et ses raisons théologiques 437

(Mt 22.30; Me 12.25; icraYyeLoi,, Le 20.36) comme voulant dire que les

ressuscités ne connaîtraient plus de coefficient de virilité ou de féminité,
et par conséquent que puisque le mariage postule la différence sexuelle,

il ne peut avoir de sens que pour le siècle présent18. D'ailleurs le Christ
ressuscité ne reste-t-il pas un àvyjp (2 Cor. 11.2)

La seconde, c'est que, en règle générale, les textes néotestamentaires

ne mettent pas le mariage en relation avec la procréation. Ceci

est très frappant. Sur la base des textes du Nouveau Testament, il n'est

pas possible de faire de la procréation la justification première du

mariage et donc la raison qui excuserait en quelque sorte l'union sexuelle
des époux. N'est-il pas surprenant en effet qu'en particulier dans 1 Cor.

7.3 ss. il ne soit pas dit un mot de la procréation? Or là où le mariage
n'est que toléré, il est courant d'entendre dire que ce qui le justifie

- puisqu'il faut bien alors lui trouver une excuse - c'est d'être le moyen
naturel légitime d'assurer le recrutement de l'humanité et, indirectement,

de l'Eglise. C'est ici qu'il nous faut revenir au texte de Luc 20.34-36.

Si à première vue ce texte paraît dire que ceux qui, étant fils de la
résurrection, sont fils de Dieu, et qu'ils peuvent se dispenser de se

marier dès maintenant parce que déjà maintenant, vivant du Christ et

en lui, ils ont passé de la mort à la vie, cela ne veut pas nécessairement

dire que la présence, cachée en Jésus-Christ, du «siècle-là», disqualifie
le mariage. Est-ce que cela ne signifie pas plutôt, surtout quand on se

rappelle à quels interlocuteurs Jésus s'adresse, que dans le monde de

18 On ne trouve pas non plus dans les écrits canoniques de l'Eglise naissante
l'idée que dans le monde de la résurrection, les femmes deviendraient des hommes
(cf. R. Kasser, L'Evangile selon Thomas, Présentation et commentaire théologique,
Neuchâtel et Paris, 1961, No. 249, p. 119). C'est ici qu'il faudrait faire un examen
approfondi de deux affirmations pauliniennes. D'abord celle qui, en 1 Cor. 6.12-20,
met le comportement sexuel en relation avec le corps de résurrection. Ensuite
celle où il enseigne qu'en Christ il n'y a plus ni homme ni femme (Gai. 3.28). Je
pense que le résultat de cet examen nous apprendrait que dans ce dernier texte
l'apôtre ne veut pas dire que dans l'Eglise, au delà du baptême, on n'est plus
ni homme ni femme, on a cessé d'être polarisé par un coefficient de virilité ou de
féminité. Ce qu'il veut dire ressort de la comparaison de cette affirmation avec
le contexte et avec des textes parallèles tels que Rom. 10 12, 1 Cor. 12.13, Col. 3.11,
à savoir qu'en Christ les raisons que les hommes avaient, à cause de ce qui les
différencie racialement, socialement, culturellement, de s'opposer les uns aux
autres par convoitise, par rancune ou par peur, ont pu être transcendées pour
devenir des raisons de se compléter, de s'aider et de s'enrichir mutuellement. Si
ce texte voulait dire que dans l'Eglise la différence des sexes est supprimée, on ne
voit ni pourquoi l'Eglise accepte que ses membres se marient «dans le Seigneur»,
ni pourquoi elle n'accepte pas des «mariages» homosexuels.



438 La discipline du mariage chrétien et ses raisons théologiques

la résurrection le mariage n'est plus un moyen de survivre à la mort

par une descendance (ce qui est précisément le problème du lévirat)
puisqu'on ne peut plus y mourir? Et donc que sous la nouvelle alliance, le

problème du but du mariage se présente d'une manière toute nouvelle? 19.

La dernière objection, c'est que si vraiment il fallait comprendre
d'une manière avant tout encratique le caractère rigoriste de la discipline

néotestamentaire sur le mariage, on ne comprendrait point pourquoi

le Nouveau Testament dans son ensemble 20 reprend, pour parler
du salut, le vieux thème biblique de l'union conjugale entre le Seigneur
et son peuple. Si vraiment le mariage n'avait plus, dans l'Eglise, une
place qu'on lui reconnaît sans restriction, sans impatience et sans

méfiance, ce n'est pas au «grand mystère» de l'union du Christ et de

l'Eglise qu'on le comparerait, ni ce mystère non plus dont on le

chargerait de témoigner. Cette référence à l'union du Christ et de l'Eglise,
qui a conduit l'apôtre Paul à donner à la théologie chrétienne du mariage
«son expression définitive»21 permet donc de supposer que c'est par
«christianisme» plutôt que par encratisme que dans l'Eglise le mariage
est soumis aux réglementations disciplinaires qu'on a vues 22.

Ces réglementations nous apprennent donc ce que devient le mariage

- qui préexiste à l'Evangile - quand il devient celui des chrétiens. Il
s'en trouve comme baptisé. Ce qui signifie qu'il ne perd pas son identité
de mariage en devenant un mariage chrétien (pas plus qu'un homme

ne perd son humanité en devenant chrétien), mais qu'il meurt à ce qui

19 C'est dans ce contexte aussi que l'on comprend que les cent quarante-
quatre mille mxpOévoi, d'Apoc. 14.4 ne font sans doute pas allusion à des célibataires

qui ne se seraient «point souillés avec des femmes», mais aux fidèles qui
n'ont pas commis d'adultères spirituels (cf. G. Delling, art. cit., p. 835, qui rappelle
que les 7iap0évot de ce texte font pendant à la 7ropvf) qui, dans l'Apocalypse, est

toujours une image du monde, et qui renvoie aussi à Jq. 4.4 où se trouve aussi

une image comparable).
20 Qu'on pense aux paraboles nuptiales des synoptiques, à la manière dont

le Baptiste, dans le quatrième Evangile, se présente comme l'ami de noces du
Christ, à l'appellation de telle Eglise comme à rèxXeXTrj xupla dans 2 Jn, aux
noces de l'agneau de l'Apocalypse, etc.

21 P. H. Menoud, «Mariage et célibat selon saint Paul», RThPh, 1951, p. 51.
22 A ce sujet il est intéressant de remarquer qu'on ne peut guère échapper

à la nécessité de donner aux mariages mixtes aussi une portée analogique (cf. 1 Cor.
7.12 ss.). L'analogie ne porte pas alors sur les rapports entre le Christ et son
Eglise, mais sur les rapports entre l'Eglise et le monde. C'est pourquoi le conjoint
chrétien n'a pas le droit de demander le divorce, car ce faisant, il agirait d'une
manière aussi impossible que si l'Eglise voulait d'elle-même sortir du monde. Si,

provisoirement, elle en sort, ce ne peut être que parce qu'elle en est chassée.



La discipline du mariage chrétien et ses raisons théologiques 439

le replie sur lui-même, à ce qui l'empêche de se réaliser pleinement, à

ce qui l'altère, pour ressusciter à la vraie portée du mariage qui justement

nous est révélée dans l'union entre le Christ et l'Eglise. Ce qui
signifie encore que le chrétien n'a pas à abandonner son mariage au
seuil de l'Eglise, mais qu'il peut l'introduire dans le monde de la
résurrection baptismale, qu'il est donc possible d'être marié d'une manière

chrétienne, pardonnée, renouvelée 23. Ce qui signifie enfin que, vécu au
niveau de la sanctification, le mariage chrétien, justement, est soumis
à une discipline qui doit protéger sa christianité.

C'est pourquoi, dans l'ensemble, on est tenté de dire que si, dans

l'Eglise, le mariage se trouve soumis à une discipline minutieuse et
cohérente, ce n'est pas tellement parce que, dans le fond, les chrétiens

ne devraient pas se marier 24 que parce que le mariage, pour les

chrétiens, est assumé dans la spécificité de leur engagement dans la foi,

parce que le mariage des chrétiens prend place dans ce qui fait la sacra-
mentalité de leur être nouveau, parce qu'il devient une possibilité
d'être eschatologique : il est un charisme (1 Cor. 7.7).

Mais le célibat en est un aussi. C'est pourquoi une lecture attentive
du Nouveau Testament me paraît interdire une alternative entre le

mariage et le célibat, celui-ci étant ce qui devrait être, celui-là ce qu'à
la rigueur on peut tolérer en le domptant par une discipline soupçonneuse.

Il n'y a pas alternative. Pour un chrétien, au gré des vocations

qui peuvent peut-être inciter à croire que celle que j'ai reçue est
supérieure à celle que d'autres que moi ont reçue, il y a deux états qui sont
de saints états; l'état virginal et l'état conjugal25. L'un et l'autre sont
«sacramentels», significatifs des réalités du salut. Le premier, l'état

23 Ceci corrobore l'hypothèse de H. Baltensweiler (cf. supra note 10)
selon laquelle certains mariages ne peuvent pas être «baptisés», qu'ils doivent être
abandonnés pour que le baptême puisse être conféré.

24 Cette réticence, cette sorte de méfiance, ce malaise, on les éprouvait,
dans l'Eglise ancienne, à propos des remariages. Ce n'est pas tellement de se
marier qui fait problème, c'est de se remarier. C'est alors qu'il y a concession
(cf. 1 Cor. 7.39 s) ou prudence (cf. 1 Tim. 5.14) pastorales plutôt que joie eschatologique.

Cf. à ce sujet, par exemple Hermas, Pasteur, Mand. IV, 4; Athénagore,
Supplique, 33 (qui déclare un remariage de veuf une sÛ7rpe7ri)ç pot^sia, un adultère
élégant); Jérôme, Ad Marcell. 41; etc.

25 La sixième conclusion, admirablement biblique, de la session du Centre
français de Pastorale liturgique consacrée, en 1956, à la liturgie et à la pastorale
du mariage dit ceci: «Parce qu'il est en référence aux noces éternelles, le mariage
chrétien est plus proche de la virginité que des noces païennes» (La Maison-Dieu,
No. 50, Paris, 1957, p. 155).



440 La discipline du mariage chrétien et ses raisons théologiques

virginal, est une façon eschatologique d'être parce qu'il soupire après
les noces véritables, parce qu'il rappelle, aux chrétiens mariés aussi,

que la mort viendra rompre leur union et paraître la condamner, parce
qu'il leur rappelle encore que la vraie manière de transmettre la vie
c'est désormais de proclamer l'Evangile. Le second, l'état conjugal, est
aussi, pour les chrétiens, une façon eschatologique d'être, mais sous
l'invocation de la joie déjà présente du monde qui vient, dans la possibilité

rendue de chanter le Cantique des cantiques, même maladroitement.

Et puis, surtout, si l'état virginal annonce aux hommes et au
monde que c'est la grâce de Dieu plutôt que leur propre pouvoir de se

transmettre qui les fait vivre et durer, l'état conjugal, parce qu'il est

chargé d'attester les noces du Christ et de l'Eglise, annonce aux hommes

la guérison de ce qui accable leurs propres mariages, et leur apprend

que Dieu ne veut pas que l'homme soit seul, que la plus haute réalité,
c'est la communauté dans l'amour.

L'état virginal et l'état conjugal ne me paraissent donc pas, à la
lumière des écrits apostoliques, se situer l'un par rapport à l'autre sous

forme d'alternative, ni même d'abord et essentiellement au niveau de

valeurs que l'on comparerait sous prétexte que l'un serait intrinsèquement

plutôt que vocationnellement supérieur à l'autre; ils se situent
l'un par rapport à l'autre bien plutôt de manière complémentaire et

dialectique, se protégeant l'un l'autre contre les dangers qui menacent
chacun d'eux, et s'entraidant l'un l'autre au gré des tâches et des

situations multiples de la vie de l'Eglise.
Si donc le Nouveau Testament nous donne tant de renseignements

sur le mariage des chrétiens, ce n'est pas parce qu'il le redoute, et qu'en
conséquence il le limite ou le mutile pour le rendre tolérable ; c'est bien

plutôt parce qu'il le reconnaît, au même titre que la virginité, comme

une façon d'être chrétien, et qu'il faut par conséquent lui permettre
de se distinguer du mariage tel que les usages de ce monde le façonnent,

par une spécificité chrétienne qui le rend capable du témoignage évan-

gélique. Il a pour tâche de révéler à nouveau ce qui était «au commencement»

(Mt 19.4 par.). C'est pour qu'il n'y ait pas tricherie dans cette
révélation que les textes néotestamentaires rapportent que c'est à

Jésus lui-même ou à l'inspiration «canonique» des apôtres que remonte
la discipline propre au mariage chrétien.

Ce que nous venons de voir nous permet d'ailleurs de rappeler que
le propre de la discipline ecclésiastique, c'est de révéler l'altérité de

l'Eglise par rapport au monde et de protéger cette altérité puisque



La discipline du mariage chrétien et ses raisons théologiques 441

l'Eglise est dans le monde. Cela nous permet en outre de mesurer, par
cet exemple de discipline du mariage si précise et si cohérente la
conscience ecclésiale que l'Eglise naissante avait d'elle-même.

*

Il ne m'appartient pas, dans le cadre de cette étude, de chercher
les implications de la discipline du mariage des premiers chrétiens pour
ceux d'aujourd'hui. Ceci ne relève plus de la théologie biblique, mais
de la pastorale. Toutefois on ne peut s'empêcher de rappeler que si

l'Eglise naissante pouvait soumettre ses membres à la discipline du

mariage qui était la sienne, c'est que cette soumission n'était qu'un
aspect d'une recherche et d'une volonté d'obéissance qui s'étendaient

sur bien d'autres domaines encore: c'est dans toute sa vie que l'Eglise
avait conscience d'être peuple messianique, peuple chargé de manifester
dans «ce siècle-ci» les conditions d'être, les mœurs de «ce siècle-là»

(pour reprendre les termes de Luc 20.34 ss.). C'est par toute sa vie
qu'elle cherchait à être fidèle à sa transplantation baptismale dans le

royaume du Fils (Col. 1.13), et ses membres avaient pu se préparer et
se vouer à cette transplantation en sachant qu'ils engageaient alors leur
conscience devant Dieu (cf. 1 Pi. 3.21). En d'autres termes, il était
possible de soumettre la vie conjugale des membres de l'Eglise à la

discipline qu'on a vue parce qu'ils avaient préalablement consenti
consciemment à mourir à eux-mêmes avec le Christ pour ressusciter

avec lui. Aussi la première question qui me paraît se poser quand on
cherche à savoir ce que la discipline du mariage des premiers chrétiens

a à nous apprendre, à nous chrétiens d'aujourd'hui, est la suivante:
est-il légitime de faire respecter dans l'Eglise une discipline du mariage
sans faire respecter d'abord, comme son soubassement normal, une
discipline du baptême qui en soit vraiment une? Peut-on imposer une
discipline chrétienne du mariage à des hommes et à des femmes qui,
dans l'écrasante majorité des cas, sont devenus chrétiens sans qu'on
leur ait demandé s'ils voulaient l'être, sans qu'on leur ait donné la
possibilité de mesurer la grâce et les engagements d'une vie en Christ?
Le préalable à toute discipline dans l'Eglise (si on veut que cette discipline

soit autre chose qu'une convention, une source d'hypocrisie ou
un carcan) n'est-ce pas une discipline au seuil de l'Eglise?

Ceci ne signifie pas que puisqu'on n'a plus que des vestiges de

discipline baptismale, il faut démolir ce qui reste de la discipline du

mariage. Cela signifie en revanche que la charité exige que ceux qui

29



442 La discipline du mariage chrétien et ses raisons théologiques

souffrent d'être soumis à une discipline qu'ils n'ont en somme pas
choisie apprennent non seulement que l'Eglise se sent elle aussi, elle

d'abord peut-être, responsable de leur souffrance, et qu'ils la voient
assainir sa discipline baptismale pour que sa discipline du mariage ne
relève ni du folklore, ni de conventions, ni de l'arbitraire, mais de

l'Evangile prêché, enseigné et reçu.


	La discipline du mariage chrétien et ses raisons théologiques

