Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 15 (1968)

Heft: 3

Artikel: La discipline du mariage chrétien et ses raisons théologiques
Autor: Allmen, Jean-Jacques von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760451

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760451
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JEAN-JACQUES VON ALLMEN

La discipline du mariage chrétien

et ses raisons théologiques

Note de théologie biblique *

Quand on se met a approfondir la théologie néotestamentaire du
mariage, on est surpris par le nombre de renseignements disciplinaires
que donnent, a ce sujet, les écrits apostoliques. Il est méme frappant
de remarquer qu’il n'y a pas de secteur de la vie chrétienne ot l'on
trouve autant de précisions disciplinaires que justement celui du mariage
des membres de 1'Eglise. Dans les quelques pages qui suivent, je vou-
drais, d’abord, dresser un inventaire sommaire de ces renseignements
disciplinaires, et, ensuite, chercher les raisons pour lesquelles nous avons
tant de renseignements a ce sujet-la précisément.

®

Pour dresser I'inventaire des renseignements disciplinaires néotesta-
mentaires concernant le mariage chrétien, le plus simple est de les
classer de fagon a voir ce qu’ils nous apprennent de l'accés a la vie
conjugale, de I'exercice puis de la fin de cette vie.

Au niveau du Nouveau Testament, trois conditions sont posées a
Vaccés a la vie conjugale.

* Nous sommes heureux de pouvoir présenter ici en complément des théses
publiées dans FZPhTh 15 (1968) 128-136 l'article suivant qui nous a été aimable-
ment communiqué par le professeur J.-J. von Allmen. Nous le remercions de nous
avoir donné l'autorisation de livrer & nos lecteurs le texte original d'un article
destiné a paraitre prochainement en langue portugaise dans le volume: Actuali-
dades biblicas, Editora Vozes limitada, Petropolis, Brasil.



428 La discipline du mariage chrétien et ses raisons théologiques

La premiére, c’est que le mariage puisse étre conclu et vécu «dans
le Seigneur» comme il est dit en 1 Cor.7.39. Le fait que ce texte se
trouve dans l'avis donné par I'apbétre sur le remariage éventuel des
veuves ne signifie pas que cette condition ne concerne que les rema-
riages des chrétiens. Paul veut dire qu'un tel remariage, si vraiment
il se fait, doit au moins se faire comme les autres mariages chrétiens:
a savoir entre membres de ’Eglise . La raison de cette premiére condi-
tion, c’est que ce qui engage le corps d’'un membre du Christ engage
le Christ lui-méme (cf. 1 Cor. 6.12-20). Le mariage, pour les chrétiens,
n’est donc pas une affaire qu’ils peuvent distraire de leur implantation
dans le Christ ni de leur orientation sur la résurrection. Il concerne
— j'y reviendrai — le caractére eschatologique de leur existence chré-
tienne. On peut se demander & ce propos si le respect de la virginité
et I'organisation de la vie dans la virginité par 1'Eglise naissante ne
vient pas aussi et peut-étre d’abord du fait que les jeunes chrétiennes
ne trouvaient pas toutes des fiancés «dans le Seigneur»; on peut par
conséquent se demander si les béguinages de vierges ou de veuves dont
les premiéres traces apparaissent dans le Nouveau Testament déja ne
doivent pas étre compris, au départ, comme des mesures de cure d’dmes
pour donner a celles qui ne pouvaient pas se marier ou se remarier une
chance d’existence équilibrée — ce qui ne veut pas dire que les asso-
ciations de vierges n’aient pas, trés tét, servi de champ d’accueil aussi
a des fidéles qui choisissaient le célibat par vocation ou par intrépidité
dans 'obéissance chrétienne plutét que par obligation.

La seconde condition & laquelle les chrétiens peuvent se marier,
c’est de n’avoir pas entre eux des liens de parenté qui, aux yeux de la
loi juive, feraient de leur mariage un inceste (Lév. 18). On a, de cette
condition, un indice et une démonstration. L’indice, c’est la mopvela,

! Tous les commentateurs consultés font I'équation év Kupley = entre chré-
tiens. J. HERING, La premiére épitve de saint Paul aux Corvinthiens, CNT, No. VII,
Neuchatel et Paris, 1949, ad loc. traduit méme le pévov év Kupley = par:
¢pourvu que ce soit un mariage chrétien». Je pense que c’est a de tels mariages &y
Kuptey que fait allusion aussi le texte important de 1 Th. 4.1 ss.: la volonté de
Dieu, c’est la sanctification des chrétiens, leur éloignement de toute mopveia, le
fait que chaque chrétien sache se marier (16 €xutol oxelbog xTic0qt) d'une maniére
sainte et honorable, et non dans la passion du désir (cf. Ch. MassoN, Les deux
épitres de saint Paul aux Thessaloniciens, CNT, No. XI/a, ad loc). 1l est fort inté-
ressant de remarquer que Paul, voulant résumer la maniére de plaire & Dieu
(v. 1), commence par parler du mariage et de la vie conjugale. Et il donne a cela
un poids énorme: «celui qui rejette (cette instruction) ne rejette pas un homme,
mais Dieu, qui dispense aussi en nous son Esprit saint» (v. 8; cf. 1 Cor. 7.40).



La discipline du mariage chrétien et ses raisons théologiques 429

I'impudicité, a laquelle les pagano-chrétiens doivent renoncer s’ils veu-
lent étre considérés comme fréres a part entiére par «les apétres, les
anciens et les fréres» de I’Eglise-mére de Jérusalem (Act. 15.20,28-29).
Cette mopvela concerne trés vraisemblablement des mariages considérés
comme incestueux par la loi juive; c’est probablement dans ce sens
aussi qu’il faut interpréter I'incise matthéenne sur le divorce autorisé,
comme on le verra plus bas. La démonstration, c’est la maniére dont
I’apdtre Paul traite l’affaire de I'incestueux de Corinthe (1 Cor. 5.1-5).

La derniére condition, c’est que les fiancés soient libres de se marier
d’une maniére chrétienne, soit d’entrer dans une vie conjugale mono-
gamique et durable. Ils seront donc célibataires (Mc 10.1-12 par.), ou,
éventuellement, veufs (cf. Rom. 7.3; 1 Cor. 7.39). Les textes néotesta-
mentaires ne disent pas si les époux doivent consentir & leur mariage
pour qu’il puisse étre conclu. On peut toutefois le déduire de ce que
Paul dit en 1 Cor. 7.36-38: il n’y traite vraisemblablement pas d’un
pére qui dispose de sa fille nubile en la mariant, mais de jeunes chré-
tiens qui ont décidé de mener une vie conjugale non consommée par
I'union sexuelle, une sorte de «mariage de ressuscités» 2, et qui ont
pourtant le droit de changer d’avis, et donc de consommer leur mariage 3.

Le Nouveau Testament ne fournit pas d’indication sur I'instance
qui décide si des promesses de mariage entre chrétiens remplissent ou
non les conditions qui l'autorisent. On peut cependant déduire des
renseignements que nous avons les trois données suivantes: d’abord
que ces régles disciplinaires font partie de la catéchése traditionnelle
qui maintient unies entre elles les Eglises locales (cf. Act. 15.20, 28;
1 Cor. 5.1ss.), et donc qui doivent partout étre les mémes *; ensuite
qu’il reléve sans doute de celui qui avait pour responsabilité premiére

2 Cf. H. L1eTZMANN, An die Kovinther 1/11, Hdb. z. N.T., 1949, avec adjonc-
tion de W. G. KUMMEL, ad loc., et, de W.G. KUMMEL, p. 178 s.; J. HERING,
op. cit., ad loc.; E. KAEHLER, Die Frau in den paulinischen Briefen, Ziirich, 1960,
p. 38 ss. et les remarques bibliographiques.

3 Parce qu’ils ne sont pas capables de maitriser I’envie qu’ils ont 'un de
lautre? La volonté (OhAnue), ici, parait signifier I'appétit sexuel (cf. G. SCHRENK,
art. 0éAw, ThWDNT, III, p. 43 ss.). C'est dans ce sens aussi qu’interpréte
H. BALTENSWEILER, Die Ehe im Neuen Testament, Ziirich[Stuttgart, 1967, p. 184 s.

* A. FRIDRICHSEN (selon une communication orale que m’a faite H. Rie-
SENFELD) pensait qu’il fallait donner au xatd yvéow de 1 Pi. 3.7 le sens de «selon
I'instruction que vous avez regue», et qu’il y aurait donc eu, dés le départ, une
catéchése sur le mariage. Quelle que soit la valeur de l'interprétation de 1 Pi. 3.7
du savant suédois, tout ce que nous voyons dans ces pages atteste effectivement
une catéchése apostolique sur le mariage.



430 La discipline du mariage chrétien et ses raisons théologiques

de maintenir I'ecclésialité de telle ou telle Eglise locale, soit du chef
de la communauté, de faire respecter cette discipline °; enfin que la
congrégation locale elle-méme, parce que renseignée et enseignée, doit
savoir si ses membres sont ou non mariés de fagon chrétienne. C’est
ce que montre I'indignation de I'apdtre Paul contre I'Eglise de Corinthe
dans son ensemble parce qu’elle tolére en son sein un mariage qui ne
peut étre un mariage chrétien (1 Cor. 5.1 ss.).

L’exercice de la vie conjugale déborde, et combien, les limites de
la discipline ecclésiastique. Il me semble cependant possible de dire que,
pour l'exercice de leur vie conjugale, les époux chrétiens acceptent de
se soumettre aux impératifs qui viennent du charisme qui est le leur
(cf. 1 Cor. 7.7) de refléter les liens qui unissent le Christ et 1'Eglise
(cf. Eph. 5.22-33). Ces impératifs, on peut les ramener aux trois suivants:

Les époux s’appartiennent, jusqu’a la mort au moins de 1'un d’entre
eux, de maniére exclusive. Ils vivent 'un pour l'autre. Ils n'ont pas
le droit de se reprendre, et si 'époux peut disposer de 1'épouse, celle-ci
peut réciproquement disposer de son époux avec autant de droits. Ils
ne doivent pas vouloir se reprendre 1'un a I'autre, sous peine d’inviter
Satan & s’infiltrer entre eux. S’ils s’arrachent 'un a 'autre, ce ne peut
étre que par consentement commun, pour un temps mesuré, et comme
par jeline pour étre plus dispos a la prieére. Une fois marié, on ne triche
pas avec le mariage quand on est chrétien (1 Cor. 7.3-5).

Ce droit mutuel que les époux ont 'un sur I'autre donne a chacun
I'occasion de manifester librement son propre charisme conjugal: au
mari le charisme de l'amour, de la consécration de soi-méme pour la
joie et la vie de sa femme; a la femme le charisme de la soumission,
'acceptation de ne pas trouver en elle-méme sa justice, sa xepoy), mais
de la trouver ailleurs qu’en elle-méme, dans celui que Dieu lui donne
comme protecteur et compagnon (Eph. 5.22-33; cf. Col. 3.18-19).

De cette maniére, les époux, par leur mariage méme, sont engagés
dans un processus de sanctification. Il est symptomatique de voir que
des termes de la famille &ytog se trouvent souvent en trés proche con-
nexion avec la vie conjugale: c’est parce que Dieu veut la sanctification
des fidéles qu’il veut leur mariage (1 Th. 4.3 ss.); le mariage des chré-
tiens, reflet des liens entre le Christ et I'Eglise, est un moyen puissant

5 Quand, au début du deuxiéme sié¢cle, Ignace d’Antioche rapporte que les
mariages, dans 1'Eglise, sont soumis & la yvdyr, au nikil obstat de I'évéque pour
savoir s'ils sont xatd Kuplov plutét que xat’ émibuplov (Polyc. 5.3), il ne ferait
que poursuivre une orientation qui remonte a I’époque apostolique.



La discipline du mariage chrétien et ses raisons théologiques 431

de sanctification, soit de croissance dans le salut (Eph. 5.26); ce pouvoir
de sanctification est méme tellement «contagieux» qu’il va jusqu’'a jus-
tifier le maintien d’un mariage dont seul 'un des conjoints s’est con-
verti (1 Cor. 7.14). C’est pourquoi aussi il doit étre respecté dans I'Eglise
et gardé pur (Hbr. 13.4). A ce propos, il vaut la peine de rappeler que
I'on ne trouve pas, dans le Nouveau Testament, un rapprochement vie
conjugale-procréation parallele au rapprochement vie conjugale-sanc-
tification.

Le Nouveau Testament fournit-il des régles disciplinaires concer-
nant une possibilité de sortir de lav ie conjugale? Le mariage chrétien
est-il dissoluble?

I1 I’est par la mort. Le veuvage donne, en regle générale, le droit
de se remarier (cf. Rom.7.3; 1 Cor.7.39s). Mais ce droit se trouve
comme atténué. C’est comme si en user était une maniére de défaite
spirituelle. D’ol1, dans les Pastorales, une exaltation du mariage unique:
quelqu’un qui exerce un ministére ne se remarie pas s’il devient veuf
(1 Tim. 3.2, 12; Tite 1.6); il en va de méme d’une veuve qui veut étre
une véritable veuve, une &vtwg ynpx, et qui en a I'dge. (1 Tim. 5.5 ss.;
cf. Luc 2.36; les autres doivent se remarier, 1 Tim. 5.11 ss.). Mais quoi
qu’il en soit, la mort, apparemment, met fin a I'état conjugal; ce qui
est obvie puisqu’il faut étre deux pour étre marié .

Un mariage peut étre dissout aussi, de I'avis apostolique de Paul,
dans le cas ou, dans un couple qui s’est constitué avant de connaitre
I’Evangile, seul I'un des conjoints se convertit. Mais dans ce cas le
mariage n’est pas automatiquement dissout: il 'est seulement si le
conjoint qui n’a pas recu I’Evangile demande le divorce. Le membre
chrétien du couple, quant a lui, doit demeurer dans la vie conjugale,
se sachant alors, auprés de son conjoint, dans une position mission-
naire 7, sachant aussi que sa vie ayant été renouvelée par I'Esprit saint,
elle a acquis un pouvoir de rayonnement, de sanctification, dont celui
des époux qui est encore paien ne peut que bénéficier (1 Cor. 7.13-16).

Enfin la mopvele peut mettre fin & un mariage puisqu’elle permet
un remariage. Deux textes de Mt (5.32 et 19.9) le précisent expressé-
ment. L’interprétation de ces passages est difficile, et je ne vais pas
la reprendre ici en détail. Pour les comprendre, il faut noter d’abord
que ni Mc (10.11s.), ni Luc (16.18), dans les textes paralléles, ne con-

6 Je reviendrai plus bas sur le probléme du remariage des veufs et des veuves.
7 Méme si cette activité «missionnaire» se fait en silence, cf. 1 Pi. 3.1 ss.



432 La discipline du mariage chrétien et ses raisons théologiques

naissent l'incise matthéenne. Ce qui signifie qu’il y a hésitation des
traditions textuelles au sujet des ipsissima verba de Jésus sur cette
question. Si on donne la préférence au texte matthéen, pourquoi Marc
et Luc l'auraient-ils amputé? Pour renforcer l'interdiction de Jésus?
Et si 'on donne la préférence aux textes de Marc et de Luc, d’ou vient
I’adjonction matthéenne, et quelle est son intention? Atténuer la parole
de Jésus sur le divorce, ou au contraire, la renforcer, ou encore intro-
duire ici, dans son Evangile, un enseignement sur la discipline de I’Eglise
ancienne qu’il ne savait ot placer ailleurs? A mon sens, on ne voit pas
pourquoi Marc et Luc auraient biffé cette précision. Il faut plutdt
admettre que Mt I'a ajoutée; ce qui est d’autant plus plausible que ni
Paul ni Jean ne la connaissent, alors que tout porte & croire que Paul
au moins connaissait la parole de Jésus selon la formule de Marc ou de
Luc (cf. 1 Cor. 7.10). Mais alors, que veut dire Mt?

On a souvent pensé que, par cette incise, Mt atténue la parole de
Jésus: quand il y a wopvela (qu’on identifie volontiers alors 4 'adultére
ou a quelqu’autre déréglement sexuel), le mariage, méme uni par Dieu,
ne résiste pas. Il éclate. Il meurt. Au dela de la wopvela, un couple
se trouve donc dans le méme état que si la mort avait passé en son
sein, et ses membres disjoints peuvent par conséquent contracter un
nouveau mariage puisqu’ils ont été séparés. A quoi l'on rétorquera
d’'une part (la plupart des commentateurs modernes y insistent) que
Mt n’a pas I'habitude d’atténuer les ordonnances de Jésus, mais au
contraire de les renforcer plutdt; et ensuite que s’il s’agissait vraiment
d’'une atténuation, on devrait avoir des documents disciplinaires de
I’Eglise primitive attestant le reldchement de rigueur que l'on prétend
trouver chez Mt. Or on n’en trouve point: Dom Jacques Dupont a montré
que pendant les trois premiers sie¢cles, on n'a pas argué des incises
matthéennes pour admettre, dans I’Eglise, un remariage des chrétiens
qui avaient divorcé d’un mariage chrétien 8. wopvelo doit donc signifier
autre chose que simplement tout déréglement sexuel. J. Bonsirven a
rendu trés plausible 'hypothése selon laquelle il s’agirait dans cette
mopvetae d'un mariage incestueux, interdit par la loi juive (Lév. 18),
comme on l'a relevé déja a propos du texte d’Act. 15.20 et 28 °. Cette
hypothése s’impose de plus en plus, sous des variantes diverses: il

8 J. DuroNT, Mariage et divorce dans I’ Evangile, Desclée De Brouwer, 1959,
p. 144 ss.
9 Cf. J. BoNSIRVEN, Le divorce dans le Nouveau Testament, Paris, 1948, p. 43 ss.



La discipline du mariage chrétien et ses raisons théologiques 433

s’agirait d’une union interdite par la loi juive, ou, si I'on veut, il s’agi-
rait de transposer en d’autres milieux que les milieux chrétiens d’ori-
gine juive les raisons juives d’interdire un mariage. Dans ce cas — c’est
I'hypothése séduisante qu'a avancée en 1959 H. Baltensweiler 1° et que
P. Bonnard a reprise pour l'essentiel dans son récent commentaire 1! —
I'incise non seulement autoriserait dans certains cas un divorce, et donc
un remariage, mais exvigerait un divorce comme condition au baptéme.
Le texte dirait donc a peu prés ceci: «quiconque répudie sa femme
— 4 moins que, pour devenir chrétien, il ne doive le faire parce que
I'union avec elle est incestueuse — et en épouse une autre, commet un
adultérey». I1 y aurait en quelque sorte un télescopage un peu maladroit
entre la sentence disciplinaire de Jésus que rapportent aussi Marc et
Luc et a laquelle 'apétre Paul fait allusion, et une mesure disciplinaire
concernant 'accés @ IJ’Eglise (et non au mariage) de personnes qui
vivent dans une union que la loi juive considére comme incestueuse,
parce que le maintien de cette union empécherait laccés au salut. Cette
hypothése me parait la meilleure. Elle explique pourquoi on n’a pas
songé & tirer argument de la parole de Jésus pour reldcher la discipline
courante dans ’Eglise tant que celle-ci était minoritaire et contestée 2.
Elle trouve aussi une certaine confirmation indirecte dans deux faits
rapportés par le Nouveau Testament et qui, 'un et I'autre, montrent
qu'aux yeux de ceux qui savent que du neuf a surgi avec I'Evangile
(xoever yéyovey, 2 Cor. 5.17), un mariage incestueux écarte du salut: je
pense d’abord & la protestation de Jean-Baptiste contre la vie «con-
jugale» qu'Hérode menait avec sa belle-sceur, protestation qu’il a main-
tenue au risque de sa propre vie (Lc 3.19; Mc6.14-29 par.;cf. Lév. 18.16);
je pense ensuite au fait que ’on ne connait pas chez saint Paul d’indi-
gnation plus forte que celle qu’il éprouve a l'endroit de l'incestueux
de Corinthe (1 Cor. 5.1, 5, 13; cf. Lév. 18.8): pour se faocher comme Paul
se fache, il faut que l'affaire soit vitale pour I’Eglise elle-méme 3. Il me

10 H. BALTENSWEILER, «Die Ehebruchsklausel bei Matthius», Theologische
Zeitschrift, Basel, 1959, p.340-356. Le méme auteur a repris minutieusement
son argumentation, et I’a renforcée encore, dans 'ouvrage mentionné supra note 3,
p. 87-102.

11 P. BoNNARD, L’Evangile selon saint Matthieu, CNT I, Neuchéitel et Paris,
1963, ad loc.

12 D’ailleurs pourquoi les disciples soupireraient-ils tant au sujet de la rigueur
de cette parole (Mt 19.10) si elle attestait un reldchement disciplinaire?

13 Récemment A. IsaAxsoN a proposé de voir dans la mopvelow mentionnée
par Mt l'absence de virginité d'une fiancée qui passait pourtant pour vierge, ce



434 La discipline du mariage chrétien et ses raisons théologiques

parait donc possible d’avancer que les renseignements disciplinaires du
Nouveau Testament concernant le mariage des chrétiens connaissent
deux cas seulement ol le mariage peut prendre fin et libérer pour un
autre, un nouveau mariage: le veuvage et la demande de divorce venant,
dans un couple «mixte» depuis la conversion de I'un des partenaires,
du partenaire qui n’a pas demandé le baptéme.

®

Peut-on déceler les raisons pour lesquelles le Nouveau Testament
est si précis et si rigoureux sur la discipline du mariage de ses membres?

A premiére vue on peut hésiter entre deux réponses a cette question.

La premiére consisterait a dire que dans le fond, tous les chrétiens
devraient étre célibataires, mais que puisque ce serait apparemment
trop leur demander, il faut se contenter d’imposer a ceux a qui on
concéde un droit au mariage de telles restrictions dans la vie conjugale
que celle-ci s’en trouve condamnée a ressembler le plus possible au
célibat.

L’on doit admettre que le Nouveau Testament contient des indices
qui vont dans ce sens. On peut les classer selon trois nuances.

Il y a d’abord les textes qui situent le mariage parmi les choses
du monde présent, qui passent comme son «schéma» (1 Cor. 7.29-31).
Le mariage serait dans ce cas une affaire qui concerne les hommes
avant leur mort seulement, une affaire qui n’a pas de portée pour le
monde de la résurrection: c’est pourquoi des fideles atteints par le
veuvage peuvent se remarier (Rom. 7.3; 1 Cor. 7.40); c’est pourquoi en
particulier I'insidieuse question des sadducéens concernant les rapports
entre la loi du lévirat et I'espérance de la résurrection tombe a faux
puisqu’a la résurrection les ressuscités «sont comme des anges dans le
ciel» qui ne se marient pas ninesont donnés en mariage (Mt 22.23-33 par.).

qui donnait au fiancé le droit de répudier sa fiancée, et lui en faisait peut-étre
méme un devoir (Marriage and ministry in the New Temple, Lund 1965, p. 75-153).
Le texte dirait donc: «quiconque répudie sa femme — a moins qu’il ne doive le
faire parce qu’on I'a trompé a son sujet avant qu’il ne I'épouse — et en épouse
une autre, commet un adultéres. Le résultat est paralléle: l'incise renvoie non
a une possibilité, mais a une obligation de répudiation. L’interprétation de H. BAL-
TENSWEILER me parait cependant plus convaincante que celle d’A. ISAAKSON:
pourquoi en effet serait-ce précisément chez Mt que l'on trouverait, par deux
fois, cette précision, lui qui est le seul des Evangélistes & dire que Joseph, qui
aurait pu se croire dans la situation a laquelle Mt 5.32 et 19.9 feraient allusion,
n’a justement pas donné a Marie une lettre de divorce (1.19)?



La discipline du mariage chrétien et ses raisons théologiques 435

Il y a ensuite les textes qui paraissent présupposer que le célibat
est supérieur au mariage, que celui-ci n’est donc pas autre chose qu’une
sorte de concession pastorale pour ceux dont l'ardeur est trop forte
pour supporter un célibat qui. comme il se doit pour des chrétiens,
coincide avec la chasteté et la virginité. Dans ce cas, «il vaut mieux
se marier que de briler» (1 Cor. 7.9; cf. 1 Cor. 7.2, 36 ss.). La chasteté
dans le célibat devient ainsi un «mieux» (xpelocov) par rapport au
«bien» (xoAdg) qu'est le mariage (1 Cor. 7.38) 4.

Enfin il y a un texte qui laisse entendre que les chrétiens, & cause
méme de la résurrection qui les attend, ne devraient pas se marier du
tout. Ce texte se trouve dans la recension lucanienne de la réponse
faite par Jésus aux sadducéens: «les fils de ce siécle-ci engendrent et
sont engendrés 135, se marient et sont donnés en mariage; mais ceux qui
sont jugés dignes de parvenir a ce siécle-1a (celui qui vient) et (donc)
A la résurrection d’entre les morts, ne se marient ni ne sont donnés en
mariage. Ils ne peuvent en effet plus mourir, car ils sont semblables
aux anges et ils sont fils de Dieu étant fils de la résurrection» (20.34-36) 16,

La seconde raison qui pourrait expliquer la précision et la rigueur
des renseignements disciplinaires sur le mariage des premiers chrétiens
trouverait son fondement dans la portée symbolique du mariage chré-
tien: puisque celui-ci doit illustrer et refléter I'unité entre Christ et
I'Eglise, les conditions mémes de 1'accés au mariage, et I'exercice de
la vie conjugale doivent correspondre a la pureté, & I'amour, a I'indisso-
lubilité, A la fidélité des liens qui unissent le Christ et I’Eglise. La raison

14 C’est vraisemblablement ici aussi qu’il faut classer la virginité des quatre
filles de Philippe (Act. 21.9), comme d’ailleurs le chaste veuvage d’Anne (Lc 2.36 ss.)
— 2 moins qu’on ne fasse dans ce texte un certain rapprochement entre le «jetine
sexuel» et la capacité de prophétiser (cf. G. DELLING, art. napbevog, TAWbNT, V,
p- 832, note 52) ¢

15 La legon yewddoty xal yewdvrtat (D) me parait devoir étre retenue, peut-
étre pour trouver un écho explicatif dans yauobow xal youptlovror, parce qu’elle
donne le ton de la réponse de Jésus (cf. E. KLOSTERMANN, Hdb. z. N.T., ad loc.).

16 On pourrait mettre Mt 19.12 en paralléle avec cette parole de Jésus telle
que la rapporte saint Luc. Beaucoup l'ont fait. J’avoue cependant que l'inter-
prétation de P. BONNARD, o0p. cit., ad loc. me parait convaincante. Jésus dirait:
si certains sont privés de la vie conjugale par impuissance congénitale, si d’autres
le sont parce qu’ils ont été émasculés par violence humaine, si d’autres enfin,
comme certains esséniens par exemple, s'imposent une continence sexuelle totale
a cause de l'idée qu’ils se font du Royaume, & combien plus forte raison n’avez-
vous pas & vous plaindre, vous mes disciples, si j’exige une fidélité conjugale incon-
ditionnelle, si j’interdis un divorce qui pourrait libérer pour un nouveau mariage.



436 La discipline du mariage chrétien et ses raisons théologiques

profonde du soin de I'Eglise naissante de souligner et de protéger la
sainteté du lien conjugal, il faudrait par conséquent la chercher dans
ce que l'apotre Paul appelle le péye pustnptov, «le grand mystére»
(Eph. 5.32) de la vie conjugale: son analogie avec le mystére méme du
salut, et la mission qui lui est confiée de rendre témoignage, le plus pure-
ment possible, & ce mystére du salut, mais sans tricher avec les condi-
tions ¢de ce siecle» qui caractérisent la vie conjugale (cf. 1 Cor. 7.3 ss).
Le mariage chrétien ayant pour devoir d’illustrer 1'unité épithalamique
entre le Seigneur et son peuple, il ne peut pas ne pas étre soumis a des
régles trés précises qui garantissent en quelque sorte sa portée analo-
gique. C’est cette raison que fournit en particulier Eph. 5.22-33; c’est
dans ce sens aussi que vont des textes qui insistent sur l'incorporation,
pour les chrétiens, de leur vie conjugale dans le processus méme de leur
sanctification, tels que 1 Th. 4.1-8.

Laquelle de ces raisons est-elle la bonne?

A voir certaine tendance qui, trés tot puisque les Pastorales déja
la combattent (1 Tim. 4.3), cherche & discréditer, voire & interdire le
mariage pour les chrétiens, a voir 1’énergie avec laquelle cette tendance
se maintient et se répand grace surtout aux montanistes ou aux mar-
cionites, a voir I'influence durable qu’elle a exercée sur le christianisme
— comme le montrent I’honneur en lequel on tenait le célibat et la
virginité ou I’habitude fréquente des catéchumeénes de ne pas demander
le baptéme avant d’avoir décidé s’ils méneraient la vie chrétienne dans
I'état virginal ou dans l’état conjugal, a voir tant de Péres contester
cette tendance pour autant seulement qu’elle devient hérétique en niant
que le mariage, pour les chrétiens, puisse étre un «bien» (supplanté
cependant par ce «mieux» que serait la virginité), on est tenté de penser
que si le christianisme naissant connait une discipline conjugale si
restrictive, c’est qu’il tolére plus qu’il n’approuve le mariage des fideles.
Opter pour cette premiére raison possible me parait cependant se
heurter & trois objections au moins.

La premiére — encore qu’elle ne soit point péremptoire puisqu’elle
repose sur une hypothése — c’est I'existence, & Corinthe, de fideles qui,
apparemment, s’exercaient & vivre comme des ressuscités, mais qui s’y
exergaient en tant que couples (1 Cor. 7.36-38) 7. C’est donc qu’on n'in-
terprétait pas le @c¢ &yyelot de la réponse de Jésus aux sadducéens

17 Cf. supra note 2.



La discipline du mariage chrétien et ses raisons théologiques 437

(Mt 22.30; Mc 12.25; todyyerot, Lc 20.36) comme voulant dire que les
ressuscités ne connaitraient plus de coefficient de virilité ou de féminité,
et par conséquent que puisque le mariage postule la différence sexuelle,
il ne peut avoir de sens que pour le siécle présent 18, D’ailleurs le Christ
ressuscité ne reste-t-il pas un évynp (2 Cor. 11.2)?

La seconde, c’est que, en régle générale, les textes néotestamen-
taires ne mettent pas le mariage en relation avec la procréation. Ceci
est trés frappant. Sur la base des textes du Nouvean Testament, il n’est
pas possible de faire de la procréation la justification premiére du
mariage et donc la raison qui excuserait en quelque sorte I'union sexuelle
des époux. N’est-il pas surprenant en effet qu’'en particulier dans 1 Cor.
7.3 ss. il ne soit pas dit un mot de la procréation? Or 1 ol le mariage
n'est que toléré, il est courant d’entendre dire que ce qui le justifie
— puisqu’il faut bien alors lui trouver une excuse — c’est d’étre le moyen
naturel légitime d’assurer le recrutement de I’humanité et, indirecte-
ment, de I’Eglise. C’est ici qu’il nous faut revenir au texte de Luc 20.34-36.
Si a premiére vue ce texte parait dire que ceux qui, étant fils de la
résurrection, sont fils de Dieu, et qu’ils peuvent se dispenser de se
marier dés maintenant parce que déja maintenant, vivant du Christ et
en lui, ils ont passé de la mort a la vie, cela ne veut pas nécessairement
dire que la présence, cachée en Jésus-Christ, du «siécle-la», disqualifie
le mariage. Est-ce que cela ne signifie pas plutédt, surtout quand on se
rappelle 4 quels interlocuteurs Jésus s’adresse, que dans le monde de

¥ On ne trouve pas non plus dans les écrits canoniques de 1’Eglise naissante
I'idée que dans le monde de la résurrection, les femmes deviendraient des hommes
(cf. R. KassEr, L'Evangile selon Thomas, Présentation et commentaive théologique,
Neuchétel et Paris, 1961, No. 249, p. 119). C’est ici qu'’il faudrait faire un examen
approfondi de deux affirmations pauliniennes. D’abord celle qui, en 1 Cor. 6.12-20,
met le comportement sexuel en relation avec le corps de résurrection. Ensuite
celle ot il enseigne qu’en Christ il n'y a plus ni homme ni femme (Gal. 3.28). Je
pense que le résultat de cet examen nous apprendrait que dans ce dernier texte
I'apdtre ne veut pas dire que dans 1’Eglise, au dela du baptéme, on n’est plus
ni homme ni femme, on a cessé d’étre polarisé par un coefficient de virilité ou de
féminité. Ce qu’il veut dire ressort de la comparaison de cette affirmation avec
le contexte et avec des textes paralléles tels que Rom. 10 12, 1 Cor. 12.13, Col. 3.11,
a savoir qu'en Christ les raisons que les hommes avaient, & cause de ce qui les
différencie racialement, socialement, culturellement, de s’opposer les uns aux
autres par convoitise, par rancune ou par peur, ont pu étre transcendées pour
devenir des raisons de se compléter, de s’aider et de s’enrichir mutuellement. Si
ce texte voulait dire que dans I'Eglise la différence des sexes est supprimée, on ne
voit ni pourquoi I’Eglise accepte que ses membres se marient «dans le Seigneur»,
ni pourquoi elle n’accepte pas des «mariages» homosexuels.



438 La discipline du mariage chrétien et ses raisons théologiques

la résurrection le mariage n’est plus un moyen de survivre 4 la mort
par une descendance (ce qui est précisément le probléme du lévirat)
puisqu’on ne peut plus y mourir? Et donc que sous la nouvelle alliance, le
probléme du but du mariage se présente d'une maniére toute nouvelle? °.

La derniére objection, c’est que si vraiment il fallait comprendre
d’une maniere avant tout encratique le caractére rigoriste de la disci-
pline néotestamentaire sur le mariage, on ne comprendrait point pour-
quoi le Nouveau Testament dans son ensemble ?° reprend, pour parler
du salut, le vieux théme biblique de 'union conjugale entre le Seigneur
et son peuple. Si vraiment le mariage n’avait plus, dans 1'Eglise, une
place qu'on lui reconnait sans restriction, sans impatience et sans
méfiance, ce n’est pas au «grand mystére» de 'union du Christ et de
I’Eglise qu'on le comparerait, ni ce mystére non plus dont on le char-
gerait de témoigner. Cette référence a I'union du Christ et de 1'Eglise,
qui a conduit I’apétre Paul a donner a la théologie chrétienne du mariage
«son expression définitive» 2! permet donc de supposer que c'est par
«christianisme» plutdét que par encratisme que dans I’Eglise le mariage
est soumis aux réglementations disciplinaires qu'on a vues ?2,

Ces réglementations nous apprennent donc ce que devient le mariage
— qui préexiste 4 'Evangile — quand il devient celui des chrétiens. 1l
s’en trouve comme baptisé. Ce qui signifie qu’il ne perd pas son identité
de mariage en devenant un mariage chrétien (pas plus qu'un homme
ne perd son humanité en devenant chrétien), mais qu’il meurt a ce qui

19 C’est dans ce contexte aussi que I'on comprend que les cent quarante-
quatre mille wapBévor d’Apoc. 14.4 ne font sans doute pas allusion a des céliba-
taires qui ne se seraient «point souillés avec des femmes», mais aux fidéles qui
n’ont pas commis d’adultéres spirituels (cf. G. DELLING, art. cit., p. 835, qui rappelle
que les mapBOévor de ce texte font pendant a la wopvy qui, dans 1’Apocalypse, est
toujours une image du monde, et qui renvoie aussi & Jq. 4.4 ou se trouve aussi
une image comparable).

20 Qu’on pense aux paraboles nuptiales des synoptiques, a la maniére dont
le Baptiste, dans le quatriéme Evangile, se présente comme I’'ami de noces du
Christ, & l'appellation de telle Eglise comme & I'éxhext® xvple dans 2 Jn, aux
noces de 'agneau de 1’Apocalypse, etc.

21 P. H. MENOUD, «Mariage et célibat selon saint Paul», RThPh, 1951, p. 51.

22 A ce sujet il est intéressant de remarquer qu’on ne peut guére échapper
a la nécessité de donner aux mariages mixfes aussi une portée analogique (cf. 1 Cor.
7.12 ss.). L’analogie ne porte pas alors sur les rapports entre le Christ et son
Eglise, mais sur les rapports entre I’Eglise et le monde. C’est pourquoi le conjoint
chrétien n’a pas le droit de demander le divorce, car ce faisant, il agirait d’une
maniére aussi impossible que si I’Eglise voulait d’elle-méme sortir du monde. Si,
provisoirement, elle en sort, ce ne peut étre que parce qu’elle en est chassée.



La discipline du mariage chrétien et ses raisons théologiques 439

le replie sur lui-méme, a ce qui I'empéche de se réaliser pleinement, a
ce qui 'altére, pour ressusciter a la vraie portée du mariage qui juste-
ment nous est révélée dans I'union entre le Christ et 'Eglise. Ce qui
signifie encore que le chrétien n’a pas a abandonner son mariage au
seuil de I'Eglise, mais qu’il peut I'introduire dans le monde de la résur-
rection baptismale, qu’il est donc possible d’étre marié d’'une maniére
chrétienne, pardonnée, renouvelée 23. Ce qui signifie enfin que, vécu au
niveau de la sanctification, le mariage chrétien, justement, est soumis
a une discipline qui doit protéger sa christianité.

C’est pourquoi, dans I’ensemble, on est tenté de dire que si, dans
I’Eglise, le mariage se trouve soumis a une discipline minutieuse et
cohérente, ce n’est pas tellement parce que, dans le fond, les chrétiens
ne devraient pas se marier ?* que parce que le mariage, pour les chré-
tiens, est assumé dans la spécificité de leur engagement dans la foi,
parce que le mariage des chrétiens prend place dans ce qui fait la sacra-
mentalité de leur étre nouveau, parce qu’il devient une possibilité
d’étre eschatologique: il est un charisme (1 Cor. 7.7).

Mais le célibat en est un aussi. C’est pourquoi une lecture attentive
du Nouveau Testament me parait interdire une alternative entre le
mariage et le célibat, celui-ci étant ce qui devrait étre, celui-la ce qu’a
la rigueur on peut tolérer en le domptant par une discipline soupgon-
neuse. Il n'y a pas alternative. Pour un chrétien, au gré des vocations
qui peuvent peut-étre inciter a croire que celle que j’ai regue est supé-
rieure a celle que d’autres que moi ont regue, il y a deux états qui sont
de saints états; 1'état virginal et 'état conjugal 2°. L'un et I'autre sont
«sacramentels», significatifs des réalités du salut. Le premier, I'état

23 Ceci corrobore I'hypothése de H. BALTENSWEILER (cf. supra note 10)
selon laquelle certains mariages ne peuvent pas étre «baptisés», qu’ils doivent étre
abandonnés pour que le baptéme puisse étre conféré.

24 Cette réticence, cette sorte de méfiance, ce malaise, on les éprouvait,
dans I’Eglise ancienne, a propos des remariages. Ce n’est pas tellement de se
marier qui fait probléme, c’est de se remarier. C’est alors qu’il y a concession
(cf. 1 Cor. 7.39 s) ou prudence (cf. 1 Tim. 5.14) pastorales plutét que joie eschato-
logique. Cf. a ce sujet, par exemple HErMAS, Pasfeur, Mand. IV, 4; ATHENAGORE,
Supplique, 33 (qui déclare un remariage de veuf une edmpenyg potyeio, un adultére
élégant); JEROME, Ad Marcell. 41; etc.

25 La sixiéme conclusion, admirablement biblique, de la session du Centre
francais de Pastorale liturgique consacrée, en 1956, a la liturgie et a la pastorale
du mariage dit ceci: «Parce qu’il est en référence aux noces éternelles, le mariage
chrétien est plus proche de la virginité que des noces paiennes» (La Maison-Dieu,
No. 50, Paris, 1957, p. 155).



440 La discipline du mariage chrétien et ses raisons théologiques

virginal, est une fagon eschatologique d’étre parce qu’il soupire aprés
les noces véritables, parce qu’il rappelle, aux chrétiens mariés aussi,
que la mort viendra rompre leur union et paraitre la condamner, parce
qu’il leur rappelle encore que la vraie maniére de transmettre la vie
c’est désormais de proclamer I’Evangile. Le second, 1’état conjugal, est
aussi, pour les chrétiens, une facon eschatologique d’étre, mais sous
I'invocation de la joie déja présente du monde qui vient, dans la possi-
bilité rendue de chanter le Cantique des cantiques, méme maladroite-
ment. Et puis, surtout, si I'état virginal annonce aux hommes et au
monde que c’est la grace de Dieu plutdt que leur propre pouvoir de se
transmettre qui les fait vivre et durer, I'état conjugal, parce qu’il est
chargé d’attester les noces du Christ et de I'Eglise, annonce aux hommes
la guérison de ce qui accable leurs propres mariages, et leur apprend
que Dieu ne veut pas que 'homme soit seul, que la plus haute réalité,
c’est la communauté dans I’amour.

L’état virginal et 1'état conjugal ne me paraissent donc pas, a la
lumiere des écrits apostoliques, se situer I'un par rapport a ’autre sous
forme d’alternative, ni méme d’abord et essentiellement au niveau de
valeurs que 'on comparerait sous prétexte que 1'un serait intrinséque-
ment plutdét que vocationnellement supérieur a l'autre; ils se situent
l'un par rapport a l'autre bien plutét de maniére complémentaire et
dialectique, se protégeant I'un 'autre contre les dangers qui menacent
chacun d’eux, et s’entraidant I'un l'autre au gré des tiches et des
situations multiples de la vie de 1'Eglise.

Si donc le Nouveau Testament nous donne tant de renseignements
sur le mariage des chrétiens, ce n’est pas parce qu’il le redoute, et qu’en
conséquence il le limite ou le mutile pour le rendre tolérable; c’est bien
plutét parce qu’il le reconnait, au méme titre que la virginité, comme
une fagon d’étre chrétien, et qu’il faut par conséquent lui permettre
de se distinguer du mariage tel que les usages de ce monde le fagonnent,
par une spécificité chrétienne qui le rend capable du témoignage évan-
gélique. Il a pour tache de révéler a nouveau ce qui était ¢au commen-
cement» (Mt 19.4 par.). C’est pour qu’il n’y ait pas tricherie dans cette
révélation que les textes néotestamentaires rapportent que c’est a
Jésus lui-méme ou a l'inspiration «canonique» des apdtres que remonte
la discipline propre au mariage chrétien.

Ce que nous venons de voir nous permet d’ailleurs de rappeler que
le propre de la discipline ecclésiastique, c’est de révéler 'altérité de
I'Eglise par rapport au monde et de protéger cette altérité puisque



La discipline du mariage chrétien et ses raisons théologiques 441

I’Eglise est dans le monde. Cela nous permet en outre de mesurer, par
cet exemple de discipline du mariage si précise et si cohérente la con-
science ecclésiale que 1'Eglise naissante avait d’elle-méme.

*

Il ne m’appartient pas, dans le cadre de cette étude, de chercher
les implications de la discipline du mariage des premiers chrétiens pour
ceux d’aujourd’hui. Ceci ne reléve plus de la théologie biblique, mais
de la pastorale. Toutefois on ne peut s’empécher de rappeler que si
I’Eglise naissante pouvait soumettre ses membres a la discipline du
mariage qui était la sienne, c’est que cette soumission n’était qu'un
aspect d'une recherche et d'une volonté d’obéissance qui s’étendaient
sur bien d’autres domaines encore: c’est dans toute sa vie que I'Eglise
avait conscience d’étre peuple messianique, peuple chargé de manifester
dans «ce siécle-ci» les conditions d’étre, les mceurs de «ce siécle-la»
(pour reprendre les termes de Luc 20.34 ss.). C’est par toute sa vie
qu’elle cherchait a étre fidéle a sa transplantation baptismale dans le
royaume du Fils (Col. 1.13), et ses membres avaient pu se préparer et
se vouer a cette transplantation en sachant qu’ils engageaient alors leur
conscience devant Dieu (cf.1Pi. 3.21). En d’autres termes, il était
possible de soumettre la vie conjugale des membres de I'Eglise a la
discipline: qu'on a vue parce qu’ils avaient préalablement consenti
consciemment 4 mourir & eux-mémes avec le Christ pour ressusciter
avec lul. Aussi la premiére question qui me parait se poser quand on
cherche a savoir ce que la discipline du mariage des premiers chrétiens
a a nous apprendre, 4 nous chrétiens d’aujourd’hui, est la suivante:
est-il 1égitime de faire respecter dans I’Eglise une discipline du mariage
sans faire respecter d’abord, comme son soubassement normal, une
discipline du baptéme qui en soit vraiment une? Peut-on imposer une
discipline chrétienne du mariage & des hommes et & des femmes qui,
dans I'écrasante majorité des cas, sont devenus chrétiens sans qu’on
leur ait demandé s’ils voulaient 1'étre, sans qu’'on leur ait donné la
possibilité de mesurer la grace et les engagements d'une vie en Christ?
Le préalable a toute discipline dans I’Eglise (si on veut que cette disci-
pline soit autre chose qu'une convention, une source d’hypocrisie ou
un carcan) n’est-ce pas une discipline au seuil de I'Eglise?

Ceci ne signifie pas que puisqu’'on n’a plus que des vestiges de
discipline baptismale, il faut démolir ce qui reste de la discipline du
mariage. Cela signifie en revanche que la charité exige que ceux qui

29



442 La discipline du mariage chrétien et ses raisons théologiques

souffrent d’'étre soumis a une discipline qu’ils n'ont en somme pas
choisie apprennent non seulement que 1'Eglise se sent elle aussi, elle
d’abord peut-étre, responsable de leur souffrance, et qu’ils la voient
assainir sa discipline baptismale pour que sa discipline du mariage ne
reléve ni du folklore, ni de conventions, ni de I'arbitraire, mais de
I’Evangile préché, enseigné et recu.



	La discipline du mariage chrétien et ses raisons théologiques

