Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 15 (1968)

Heft: 3

Artikel: Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP
Autor: Horst, Ulrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760449

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760449
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UrricH HORST

Papst und Konzil
nach Raphael de Pornaxio OP

Im Jahre 1871 gab ]J. Friedrich einen Traktat «De potestate papae
et concilii generalis» heraus, den er in einem Wiegendruck der Miinchener
Staatsbibliothek gefunden hatte. Sein angeblicher Verfasser, Johannes
Torquemada, und sein erstaunlicher Inhalt veranlaBten ihn, das Werk
«dem Episcopate und Clerus» zu widmen und so in «die kirchliche Tages-
frage» (Vorrede) einzugreifen . Man darf also von vornherein vermuten,
daB ein aktuelles kirchenpolitisches Interesse einen fithrenden Gegner
des I. Vaticanums bei der Veroffentlichung leitete. Dies muBlte um so
grofer sein, als er glaubte, Johannes Torquemada, auf den sich die Ver-
treter papstlicher Tendenzen seit jeher beriefen, sei der Autor des Trak-
tats 2. Wie wir sehen werden, finden sich darin tatsichlich AuBerungen
iiber Irrtumsmaoglichkeiten von Konzilien, die in der Situation nach 1870
manchem Gegner des Unfehlbarkeitsdogmas willkommen waren, zumal
sie durch eine so groBe Autoritit, wie sie der spanische Kardinal dar-
stellte, gedeckt schienen 3.

1 Joannis de Turrecremata de Potestate Papae et Concilii Generalis. Trac-
tatus notabilis. Oeniponti 1871.

2 Vgl. R. BiancHi, De constitutione monarchica Ecclesiae et de infallibilitate
Romani Pontificis juxta D. Thomam Aquinatem ejusque scholam in Ord. Praedi-
catorum, Rom 1870, S. 174 (Index).

3 Die Abschnitte der Summa de Ecclesia Torquemadas, die tiber die papst-
liche Unfehlbarkeit handeln, wurden 1870 nachgedruckt und an die Konzilsviter
verteilt: De inerrantia Romani pontificis ex cathedra definientis suffragium prae-
clarissimi Card. Jo. Turrecremata O.P. Legati pontificis ad concilium Basileense



368 Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP

Die Autorschaft Torquemadas galt lange als gesichert, da der friithe
Kolner Druck dieser Schrift unter seinem Namen umlief . Allerdings
hitte ein Vergleich mit der Summa de Ecclesia, den weder J. Friedrich
noch andere vornahmen, erhebliche Bedenken hervorrufen miissen. Die
betrichtlichen Lehrdifferenzen und die handschriftliche Uberlieferung
veranlaBten R. Creytens, Torquemada die Verfasserschaft abzusprechen;
als Autor, der Beweis ist schliissig, hat der Dominikaner Raphael de Por-
naxio zu gelten 5. Die Datierung des Traktats bereitet keine groBen
Schwierigkeiten, denn Raphael sagt selbst, er habe ihn nach der 12. Sit-
zung des Basler Konzils geschrieben 6. Da die Bulle «Dudum sacrumpy
Eugens IV. tadelnd erwdhnt wird, 1aBt sich die Abfassungszeit noch ge-
nauer bestimmen: Sie liegt nach dem 15. Dezember 1433, wahrscheinlich
ein paar Monate danach (nuper) 7.

Die Abhandlung zerfdllt in drei Teile, die mit einem Prolog (S. 1-4)
eingeleitet werden. Im ersten (S. 4-68) behandelt Raphael in 14 conclu-
siones die Frage nach dem Verhiltnis von Papst- und Konzilsgewalt;
es finden sich auBerdem Antworten auf zeitgenossische Einwande. Darauf
folgt eine Auseinandersetzung mit den konziliaristischen Thesen des Kon-
stanzer und Basler Konzils, denen die nach der Meinung des Autors rich-
tige Meinung gegeniibergestellt wird (S. 69-81). Den Abschlul} bildet die
Widerlegung der Argumente jener Basler Konzilsviter, die den Dele-
gaten Eugens IV. geantwortet hatten (S. 81-119). Hier finden sich die
interessantesten Thesen Raphaels, die J. Friedrich seinerzeit hauptsich-

deinde ad concilium Florentinum Latinorum oratoris. Ex aureo illius opere Summa
de potestate papali depromptum et rev. patribus concilii Vaticani exhibitum,
Taurini 1870. Vgl. K. BINDER, Wesen und Eigenschaften der Kirche bei Kardinal
Juan de Torquemada, Innsbruck-Wien-Miinchen 1955, S. 205; A. LANGHORST, Der
Cardinal Turrecremata und das Vaticanum iiber die Jurisdictionsgewalt der Bischofe,
in: Stimmen aus Maria-Laach 17 (1879) 447—462.

+ Vgl. E. VouiLLiEME, Der Buchdruck Koélns bis zum Ende des fiinfzehnten
Jahrhunderts, Bonn 1903, nr. 690, S. 309; L. HaiN, Repertorium bibliographicum,
Bd. II, Stuttgart-Paris 1838, nr. 15729, S.445; LThK! X, 211 (G. Lohr); auch
H. Ktng, Strukturen der Kirche (Quaestiones Disputatae 17), Freiburg 1962,
S. 279, Anm. 63 fithrt unser Werk unter dem Namen Torquemadas auf.

> R. CREYTENS, Raphael de Pornaxio O.P., auteur du «De potestate papae
et concilii generalisy faussement attribué a Jean de Torquemada O.P., in: AFP
13 (1943) 108-137. Zur Person Raphaels, a.a.0. S. 124 Anm. 60.

6 J. FRIEDRICH, S. 69 : Etenim nuper in XII. Basileensis concilii sessione viden-
tur ad hujusmodi sententiae assertionem tria fundamenta comperisse et reperta
promulgasse.

7 Vgl. R. CREYTENS, a.a.0. S. 1251,



Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP 369

lich veranlaBten, das Werk einer groBeren Offentlichkeit vorzustellen. —
Seinen Traktat leitet Raphael mit einer bewegten Klage iiber die eigene
Zeit ein: Man vernimmt iiberall das Weinen der Kirche, die jetzt, friiher
war es anders, nicht von fremden Tyrannen, sondern von ihren Séhnen
Verfolgung erleidet, die sich vor allem gegen ihr Haupt richtet. Kenn-
zeichen der neuen Feindschaft sind die leere Beredsamkeit und die Tat-
sache, daB ihre Ansichten die Dekrete der Viter verletzen und die Ehr-
furcht vor dem Stellvertreter Christi vermissen lassen 8. SchlieBlich ist
ihm allein die PrimatsverheiBung zuteil geworden, so daf jeder Versuch
der Glieder, das Haupt zu unterwerfen und den Hirten der Schafe nieder-
zudriicken, verwerflich ist. Solange, das mag der Gegenwart als warnen-
des Beispiel dienen, die Synagoge, das Vorbild der Kirche, nach dem
Willen Gottes an der Einrichtung des Hohenpriesteramtes festhielt,
lebte sie in einem gesicherten Zustand, als sie jedoch dazu iiberging, es
vom Willen der Menschen abhingig zu machen (Jo 18,13 Caiphas als
Priester nur jenes Jahres), begann sie «fleischlich» zu werden und ihre
Rolle zu beenden. Wenn heute manche das Papstamt zu einer fiinf- oder
siebenjdhrigen Institution machen wollen, dann md&chte man ihnen
raten, sich das Ende der jiidischen Synagoge vor Augen zu halten °.
Jenen Theologen, die aus dem schlechten Beispiel der Geschichte nicht
gelernt haben, will Raphael mit seinem Traktat entgegentreten, gleich-
giiltig, was er selbst zu anderer Zeit gedacht habe 0. Auch zu seiner
Methode duBert er sich: Seine Thesen will er mit den Autorititen der
Heiligen stiitzen und im iibrigen auf scholastische Weise vorgehen, wo-
bei er Wert darauf legt, nichts hartnidckig zu behaupten, sondern alles
dem apostolischen Stuhl und der Entscheidung Eugens IV. zu unter-
werfen 1. In der Argumentation spielen Thomas v. Aquin, in geringe-
rem MafBe Herveus Natalis und andere Thomisten eine bedeutende
Rolle 12,

8 J. FrIEDRICH, S. 1 f.

9 J. FrieDRICH, S. 2 1.

10 J. FriepRIcH, S. 3: Horum igitur opinioni, veritate ut confido illustrante
inspecta, quicquid alias senserim, cupiens prout teneor obviare... Ob sich das
«alias senserim» auf frithere, anderslautende Gedanken bezieht, lieB sich nicht er-
mitteln. Wir wissen nur, dal Raphael spater seine Ansicht in einem wichtigen
Punkt gedndert hat.

11 J. FrieDriIcH, S. 3. Als Vorbild dient ihm das kanonische Recht, von dem
er auch sonst ausgiebig Gebrauch macht. Er zitiert d. XVII c. 5, ed. Friedberg 1
S.511%.; c. XXIV q.1I c. 14, ed. cit. I 5. 570.

12 So steht S. th. II-IT 1,10 gleichsam als Leitmotiv iiber dem Traktat. Auf



370 Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP

Der Traktat selbst wird mit einigen Einwidnden erdffnet, die in das
eigentliche Thema einfiithren, sie sollen zeigen, dafl Konzil und Papst
unterschiedene Gewalten sind 3. Die Unterscheidung scheint notwendig
zu sein, denn wire es anders, ergibe sich als Konsequenz: 1. daB ein
Papst, der sich einer Korrektur nicht unterwerfen will, keinen Korrektor
tiber sich hitte. Ohne eine Autoritdt iiber sich geriete auf Grund seines
Irrtums die ganze Kirche ins Wanken. Daher ist die konziliare Gewalt
nicht bloB von der des Papstes zu unterscheiden, sie ist sogar im Konzil
in gréBerer Fiille vorhanden. Schon die Tatsache, daB er es einberuft
und bestatigt, legt nahe, daBl er sich ihm auch unterwirft. 2. Wenn ein
Untergebener zugunsten des Gemeinwohls einen Tyrannen téten darf, ist
die Papstabsetzung durch ein Konzil a fortiori verdienstvoll, da andern-
falls die Gesamtkirche korrumpiert wiirde. 3. Mt 18,20 ist ausgesprochen,
daB ein im Namen Christi versammeltes Konzil den Herrn in seiner
Mitte hat und ihm dadurch die Gewalt direkt verlichen wird. 4. Gal 2,11
dient als eindeutiges Exempel fiir die Erlaubtheit eines Widerstandes
gegen die Person Petri 4. 5. Mt 18,18 und Jo 20,23 bezeugen, daf} die
Vollmacht einem Kollegium iibertragen wurde, so daB es eine vom Papst
getrennte und selbstdndige Autoritédt gibt 5.

Die Losung dieser Einwidnde will Raphael am SchluB3 des 1. Teils
geben, doch durchzieht sie seine gesamte Argumentation; dabei sprechen

die Beziehung zu Torquemada werden wir an allen wichtigen Stellen eingehen. Die
Parallelen zu Herveus Natalis werden nur gelegentlich erwadhnt, sie sind so offen-
kundig, daB er fiir viele Passagen die Hauptquelle darstellt.

13 Zur Problematik vgl. F. BLIEMETZRIEDER, Das Generalkonzil im grofen
abendldndischen Schisma, Paderborn 1904; M. SEIDLMAYER, Die Anfinge des
groBen abendldndischen Schismas (Spanische Forschungen der Gorresgesellschaft
Bd. 5), Miinster 1940; W. ULLmaNN, Origins of the Great Schism, London 1947;
B. TiernEY, Foundations of the Conciliar Theory, Cambridge 1955; F. MERz-
BACHER, Wandlungen des Kirchenbegriffs im Spédtmittelalter, in: ZSavRGkan 70
(1953) 274-361; E. F. Jacos, The conciliar movement in recent study, in: Bulletin
of the John Rylands Library 41 (1958/59) 26-53.

14 Die Episode von Antiochien war fiir die Zeitgenossen ein klassisches
Exempel. Vgl. Johannes GERSON, An liceat in causis fidei a papa appellare, ed.
P. GLorIEUX, Jean Gerson, Oeuvres complétes, vol. VI, Paris-Tournai 1965, S. 284.
Pierre d’Ailly, Quaestio de reprehensione Petri a Paulo, ed. P. TscHACKERT, Peter
von Ailli (Petrus de Alliaco). Zur Geschichte des groBen Schismas und der Reform-
konzilien von Pisa und Constanz, Gotha 1877, S. [28—29]. Uber die Rolle bei Luther
vgl. K. HorL, Der Streit zwischen Petrus und Paulus zu Antiochien in seiner Be-
deutung fiir Luthers innere Entwicklung, in: Gesammelte Aufsitze, Bd. III, Ta-
bingen 1928, S. 134-146. — Untergebene diirfen nach Thomas von Aquin ihre Préla-
ten tadeln, sogar der Papst ist davon nicht ausgenommen, S. th. II-IT 33, 3 u. 4.

15 J. FRIEDRICH, S. 4 {.



Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP 371

die philosophischen Griinde eine so klare Sprache, daBl die gegnerischen
Thesen kaum Aussicht auf Erfolg haben. Alles beruht, so beginnt Ra-
phael seine Beweise, aut Vermittlung, wodurch eine groe Anzahl von
Dingen mittels des Einen Einflul von oben erfihrt, so dal etwa leuch-
tende Korper nicht unmittelbar von der Erstursache erleuchtet werden,
sondern nur mittelbar durch die Sonne. Angewandt auf die Kirche be-
deutet das: Christus wirkt nicht direkt, vielmehr mit Hilfe des Einen,
des Papstes, auBer man halte, was nicht richtig ist, eine Kirchenver-
sammlung fiir naturwidrig 6. Nach Aristoteles ist in einem geordneten
Staatswesen ein einziger oberster Herrscher, der alles leitet. Wenn ein
Konzil als Versammlung geordnet und funktionsfiahig sein will, miissen
seine Handlungen durch einen, durch den Papst ndamlich, gelenkt sein,
der die Vielfalt der Ansichten auf eine einheitliche Linie bringt, weil
sonst im mystischen Leib Spaltungen entstiinden. Das gilt besonders,
wenn die Gruppen gleich stark sind oder wenn, wie es meist der Fall ist,
die méchtigere Fraktion sich durchsetzen méchte. Die beiden Gewalten
konnen folglich nicht getrennt sein, sie sind eins oder doch wenigstens
zwel untergeordnete, die man als eine ansieht 17,

Nicht anders verhélt es sich im technischen Bereich: Viele Potenzen
oder Instrumente handeln nur auf Befehl einer Hauptpotenz 18. Ferner:
Christus verhei3t den einen Schafstall und den einen Hirten. Trennt man
den Papst vom Konzil, ist es entweder Schafstall oder Hirt. Ist es jedoch
Hirt, so fehlt ihm die Herde, zumal es sich selbst als die Repridsentanz

™

16 J. FRIEDRICH, S. 6 : Oportet ergo multitudinem praelatorum in concilio con-
gregatorum a Christo influxum accipere mediante aliquo uno, nisi dicatur, concilium
esse multitudinem quandam contra naturae ordinem congregatam et societatem
innaturalem, quod non videtur sane dictum.

Vgl. Thomas v. A. ScG IV 76. Uber die Beziehung Papst-Bischéfe als «ordo
secundum influentiam» vgl. Herveus Natalis, Tractatus de potestate papae, in:
Hervei Natalis Britonis In quatuor Libros sententiarum Commentaria. Quibus
adiectus est eiusdem auctoris Tractatus de potestate Papae, Paris 1647 (Neudruck
1966), S. 371.

17 J. FrIEDRICH, S. 6. Herveus, op. cit. S. 365 (Primat des Papstes), S. 367 u.
369 (der Papst als Vikar), S. 365 f. (papstliche Vollgewalt). Die iibliche Ableitung
der monarchischen Kirchengewalt s. Johannes Torquemada, Oratio Synodalis de
primatu, ed. E. CaxnpAL, Concilium Florentinum, Documenta et Scriptores, Ser. B,
vol. IV, Fasc. II, Rom 1954, nr. 18-21, S. 14-17.

Zum aristotelischen Hintergrund vgl. M. GRaABMANN, Studien tiber den Ein-
flu der aristotelischen Philosophie auf die mittelalterlichen Theorien iber das Ver-
héltnis von Kirche und Staat (Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie d. Wissen-
schaften, Philos.-histor. Abtlg. Jhg. 1934, H. 2), Minchen 1934.

18 J, FRIEDRICH, S.6{.



372 Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP

der Gesamtkirche auffaB3t, es wire andernfalls Hirt seiner selbst. Die
Auskunft, das Konzil sei Hirt im Blick auf die, welche nicht auf ihm
versammelt sind, fithrt nicht weiter, denn die Vertretenen sind «quasi
unum virtualiter, cum non possiht esse faciliter unum localiter». Denk-
bar ist auch, um das Argument ad absurdum zu fithren, daB die Christen
zugleich an einem Ort versammelt wiren, und dann gibe es keine Unter-
scheidung mehr von Hirt und Herde 1°. Versteht sich das Konzil als
Schafstall Christi und nicht des Papstes, so ist eine solche Behauptung
frivol, denn Hirt und Herde miissen eines «status» sein, wenigstens hin-
sichtlich des unmittelbaren Hirten. Fiir Christus traf das vor der Himmel-
fahrt zu, damals brauchte er einen Stellvertreter noch nicht, jetzt aber
muB die Kirche einen Hirten haben, der wahrnehmbar unter uns wan-
delt. Daher setzte Christus fiir die Zeit seiner Abwesenheit Petrus als
Stellvertreter ein, so dafl von nun an die Pipste Hirten der zerstreuten
und der auf einem Konzil versammelten Herde sind ?°. Den weiteren
Einwand, Bischéfe und Pfarrer hdtten ihre Jurisdiktion direkt von Chri-
stus, braucht man nicht lange zu widerlegen, das haben bereits Thomas
und Herveus ausfiihrlich getan 2!, Hat das Konzil, wie die anvisierten
Gegner voraussetzen, eigene Gewalt, miiite es diese aus sich, von Chri-
stus oder dem Papst haben. Aus sich kann es sie nicht haben, sonst wire
das Konzil Gott, der von keinem abhingt. Gewil gibt es Gemeinschaften,
die ihre Jurisdiktion aus sich ableiten, doch liegt dieser Sonderfall nur
vor, wenn sie de iure oder de facto keine Autoritit iiber sich haben und
sich so Regierung und Gesetz selber geben. Hat jedoch eine Gemeinschaft
einen absoluten «Hauptherrn», unabhidngig vom Willen der Unter-
gebenen, liegt die Gewalt bei ihm. Als Christus das Kollegium der Apostel
verlieB, iibergab er ihm keine Autoritdt, sondern nur seinem Stellver-
treter 2. Die Bischofe gelten infolgedessen auf dem Konzil nur so viel

19 J. FrRIEDRICH, S. 7.

20 J. FriEDRICH, S. 7 1.

21 7, FrIEDRICH, S. 8. Zum Ganzen vgl. Y. M.-]J. CoNGAR, Aspects ecclésio-
logiques de la querelle entre mendiants et séculiers dans la seconde moitié du
XIITIe siécle et le début du XIVe, in: ADL 28 (1961) 35-151. — Raphael bezieht sich
hier auf das Werk De potestate papae, ed. cit. S. 366 f., wo auch gezeigt wird, da@3
keine communitas den Primat verleihen kann. Zu Herveus vgl. ferner L. HoDL,
De iurisdictione. Ein unvertffentlichter Traktat des Herveus Natalis O.P. (1 1323)
tiber die Kirchengewalt (Mitteilungen des Grabmann-Instituts der Universitidt
Miinchen, hrsg. v. M. Scamaus, H. 2), Miinchen 1959.

22 J. FRIEDRICH, S. 9: Sed transire volens ex hac mortali vita seu mundo ad
patrem dimisit vicarium suum Petrum in terris (Jo 21,17 u. Mt 16,19) ... Et hanc
commissionem Petro faciendo nullam mentionem fecit de communitate ecclesiae,



Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP 373

wie in ihren Didzesen. Die Petrusnachfolge geht durch Wahl an andere
iiber, jedoch nicht kraft der Wahl, sondern mittels einer Anordnung des
obersten Herrn der Kirche, der es so und nicht anders gewollt hat.
Interessanterweise schweigt Raphael hier und auch sonst iiber das Kar-
dinalskollegium und seine Rechte, es wird in seinen Funktionen nur am
Rande erwidhnt, wohl weil die zeitgeschichtlichen Umstiande das nahe-
legten 2. Auch wenn die Schrift {iber die Art der Nachfolge nichts ver-
lauten 14Bt, hat doch Herveus gezeigt, daB nur zwei Weisen «in princi-
patu» moglich sind : Erbschaft und Wahl 2%, Weil von ersterer, sie wurde
im Alten Bund praktiziert, das Neue Testament nichts sagt, kann nur
die Wahl in der Intention Jesu gelegen haben.

Von einer Ubertragung an das Konzil ist nirgendwo die Rede, Aus-
wahl und Sendung der Zwdlf lassen sich einfach als Beauftragung zur
Predigt erkldren, sie schlieBen keine Jurisdiktionsverleihung ein 2. Bleibt
als letzte Moglichkeit: Das Konzil hat seine Autoritit vom Papst; weil
beide abhingig sind, diirfen sie auch nicht als getrennt angesehen werden,
auBer man nehme an, der Papst habe seine eigene Gewalt dem Konzil
ganz iibertragen, aber auch das wird spéter als unangemessene Meinung
erwiesen werden.

I. Conclusio

Quod non est tantum tribuendum judicio multitudinis, quin judicium
solius papae etiam in agibilibus possit ante divinum conspectum judicio
multitudinis praevalere %.

Als Beweis dient eine Episode der Kirchengeschichte: Gregor VI.
wurde vom Kardinalskollegium, vom Klerus und vom rémischen Volk
als schlechter Hirt verurteilt, so dall man ihm, als er dem Tod nahe war,

nisi tantum ut pascatur, ligetur et solvatur et confirmetur. — Zur Geschichte des
Begriffs «vicarius» s. M. MaccarRONE, Vicarius Christi. Storia del titolo papale,
Rom 1952.

23 Zum Problem B. TierNEY, Foundations ... S. 68-84; L. LECLER, Pars cor-
poris papae ... Le sacré collége dans l’ecclésiologie médiévale, in: Mélanges offerts
au P. H. de Lubac, t. II, Paris 1964, S. 183-198; U. Horst, Papst, Bischéfe und
Konzil nach Antonin von Florenz, in: RThAM 32 (1965) 76-116, bes. S. 76-79.
M. WiLks, The problem of sovereignty in the later middle ages. The papal mon-
archy with Augustinus Triumphus and the publicists, Cambridge 1963, S. 455-4609.

2%+ Herveus, De potestate papae, ed. cit. S. 371 u. 376 {.

25 J. FrieEDRICH, S. 10, Lk 9,1 u. Mk 16,17 {. sind als gratiae gratis datae zu
verstehen.

26 J. FrRIEDRICH, S.11.



374 Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP

das kirchliche Begribnis verweigern wollte. Ein offenkundiges Wunder
jedoch offnete die Pforte von St. Peter, ein himmlisches Eingreifen ent-
schied also gegen die 6ffentliche Meinung 27.

II. Conclusio

Quod concilium non habet judicare papam de quocumque defectu no-
tatum 28,

Dem Konzil wird das Urteil iiber den Papst rundweg abgesprochen und
zwar auf eine so rigorose Weise, die selbst, wie wir sehen werden, bei
strengen Papalisten auf Widerstand stofen wiirde. Raphael sieht sich
zu seiner These genotigt, weil jedes Urteil von der héheren Instanz aus-
zugehen hat, die einem Konzil auf Grund der angenommenen Gewalten-
einheit nicht zustehen kann. Die entscheidende Ursache ist allerdings
darin zu suchen, dal das Papstamt nur stellvertretenden Charakter hat
und seiner Natur nach Christus untergeordnet ist. So diirfen die Biirger
eines Staates auch nicht den Statthalter eines Regenten absetzen, nicht
einmal im Notfall. Die Konsequenz ist klar: Da die Erlaubnis Christi im
Regelfall nicht kund wird, sind Urteile gegen den Papst nicht zugelassen.
Das Konzil darf lediglich mahnen, beschwéren, ermuntern, dalB3 ein Papst
seinen Irrtum erkenne und berichtige. Im Falle, daBB er dessen nicht
willens ist, mége man seine Zuflucht zu Christus nehmen, daB er ihn er-
leuchte oder aus der Mitte der Gliubigen abberufe ?°. Dafiir lassen sich

27 J. FriEDRICH, S. 11 f. Raphael beruft sich auf Martin von Troppau.

28 J. FrIEDRICH, S. 12.

29 J. FrRIEDRICH, S.12: Nullam enim jurisdictionem habent inferiores super
vicarium eorum, nisi eis expresse sit collata a principe subdelegante. Debet ergo
concilium papam errantem admonere filiali caritate, obsecrare et hortari, ut errorem
suum cognoscat et corrigat. Quod si non fecerit, debet haberi recursus ad Christum,
ut ipsum illuminet vel de medio tollat ... Fiir diese Ansicht Raphaels gibt es zahl-
reiche Vorbilder, er selbst beruft sich auf Thomas, De regimine principum, I. I c. 6.
Alvarus Pelagius, Speculum regum, ed. R. ScrorLz, Unbekannte kirchenpolitische
Streitschriften II, Rom 1914, S. 518 «deficiente omni humano auxilio, recurrendum
est ad deum». Petrus de Palude, Tractatus de potestate papae q. I a. 3, ed. P. T.
STELLA, Ziirich 1966, S. 195 {f. Fur Augustinus Triumphus ist selbst das «recurren-
dum ad deum» unannehmbar, denn «sententia papae et sententia Dei una sententia
est», Summa de potestate ecclesiastica VI, 3, zit. bei M. WiLks, The problem of
sovereignty ... S. 473. Fur einen Vertreter der deutschen Augustinerschule vgl.
A. ZUMKELLER, Schrifttum und Lehre des Hermann von Schildesche, Wiirzburg
1959, S. 205-207, bes. S. 207, Anm. 643.



Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP 375

Beispiele aus der Geschichte beibringen 3°. Die Meinung, dadurch kénnte
die Kirche ins Wanken geraten, ist ein Zeichen geringen Vertrauens in
die gottliche Vorsehung, zumal es sich nicht so verhilt, als wiirde die
Kirche wegen des Irrtums einer Person gefihrdet, denn ihr ist der Bei-
stand bis zum Ende der Tage verheil3en 31. Selbst lange Sedisvakanzen
und jene «monstrése Frau», die einmal der Kirche vorstand, konnten
sie nicht ins Wanken bringen 32. Das biblische Bild vom sturmbewegten
Schifflein ist ein Symbol fiir die Gefahren, aber auch fiir die Sicherheit.
Selbst die Irrtiimer der Petrusnachfolger sind im Bild vom Seewandel
Petri vorausbezeichnet, dafiir ist kennzeichnend, daf3 ihn nicht mensch-
liche Weisheit vor dem Untergang bewahrte, sondern das Eingreifen
Christi, der zu diesem Zweck bemerkenswerterweise nicht die Jiinger
zusammenrief, vielmehr selbst handelte. Wir haben demnach allen Grund
zu hoffen, daBl die Bedringnis in Zukunft abgewiesen werden wird. Dar-
unter muB} nicht jede akiuelle Not verstanden werden, sie kann zuweilen
andauern und erst am Ende besiegt werden (contra quaecumque finalia
pericula providebit) 33. Unter dieser vorsichtigen Formulierung deutet
sich bereits Raphaels spatere Haltung hinsichtlich der Irrtumslosigkeit
der Pipste und der Kirche an.

Die fritheren Konzilien wuBBten noch um ihre begrenzte Gewalt, sie
urteilten etwa im Fall des Papstes Symachus nicht einmal iiber Hi-
resie 3. Nun mag man dem zwar zustimmen und glauben, daBl kein
Mensch den Papst verurteilen kann, aber die Frage ist, ob man nicht
dem Konzil das Recht dazu einzurdumen hat, denn dieses ist kein Unter-
gebener des Papstes, sondern steht {iber ihm 35. Auch diese Behauptung
ist, fahrt Raphael fort, unbewiesen: Sind die zerstreuten Glieder unter
dem Haupt, so stehen sie vereint (auf einem Konzil) ebenfalls nicht {iber
ihm. Nicht einmal die durch eine lange kanonistische Tradition gefestigte
Urteilsmoglichkeit im Falle von Héresie seitens des Papstes findet Ra-
phaels Zustimmung; in dieser Auffassung bewegt er sich ganz in den

30 Decr. Grat. d. XIX c. 9, ed. cit. S. 64, Vincenz von Beauvais, Speculum
historiale, 1. 25 c. 86.

31 J. FrRIEDRICH, S. 13.

32 Raphael kennt die Geschichte der Pipstin Johanna aus der Chronik Mar-
tins von Troppau, die er &fter zitiert. Vgl. LThK! V, 459 . (F. X. SEPPELT).

33 J. FrIEDRICH, S. 14.

3% J. FrieEDpRICH, S. 15 ff., Decr. Grat. d. XVII c. 6, ed. cit. S. 52 1.; als Beweis
fiir die UnrechtmiBigkeit dienen d. LXXIX c¢. 11, ed. cit. S. 279; c¢. IX ¢. 13, ed.
cit. S. 610; c. IX c. 14, ed. cit. S. 610; c. XXIV q. I c. 14, ed. cit. S. 970.

35 J. FriEDRICH, S. 18.



376 Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP

Bahnen der rigorosen Papsttheologie der Augustinerschule. Gewil ist
nicht zu leugnen, daB der Kanon «Si papay 3¢ eine Aburteilung bei Héresie
vorsieht, allein auch wenn Bonifacius Africanus, der Urheber jener Vor-
schrift, dieser Ansicht war, so gibt doch die Mehrheit der Kanonisten,
die das Gegenteil behaupten, den Ausschlag 37. Die SchluBfolgerung aus
der kanonistischen Diskussion ist fiir Raphael klar: Die Mehrzahl der
Autoren kommt darin iiberein, daB3 der Papst iiber alle urteilt, wihrend
er selbst keinem Richterspruch unterworfen ist, wobei weder Hiresie
noch sonst ein Verbrechen eine Ausnahme begriinden. Der berithmte
Kanon «Si papa» wird von Gratian, so glaubt Raphael, dahin verstanden,
daB das Ansehen keiner Person, also auch dem Papst nicht, etwas niitzt,
von Hiresie ist direkt keine Rede, denn wo die Hiresiematerie aus-
driicklich behandelt wird, bleibt der Kanon unerwahnt, und aullerdem
gibt die Glosse durch ein vorsichtiges «credo» zu verstehen, dal eine
sichere Aussage nicht intendiert ist 3. Gewisse Widerspriiche im Dekret
Gratians werden nicht geleugnet, nur meint Raphael, die Mehrzahl der
Autoren auf seiner Seite zu haben *°.

Die rémische Kirche ist ferner befugt, Gesetze zu erlassen und auf-
zuheben, wofern sie nur nicht gegen die Apostel und das Evangelium
gerichtet sind. Die Darlegung gipfelt in der Behauptung, der Papst habe
ein «coeleste arbitrium», so daB er als Inhaber der «plenitudo potestatis»
nur von dem gerichtet werden kann, der iiber den Himmeln ist 40, Es

% D. XL e. 6, ed. cit. 5. 146.

37 J. FriEDRICH, S. 18 ff.

3 J. FRIEDRICH, S. 191,

39 J.FrIEDRICH, S. 20 {. : Si autem dictae glossae sunt diversorum glossatorum,
standum verisimiliter est majori numero, qui facit pro nostra conclusione. — Petrus
de Palude ist anderer Ansicht, Tractatus de postestate papae q. I a. 3, ed. cit. S. 195.
Est, autem, advertendum quod secundum communem opinionem papa non iudi-
catur, nec condemnatur aut deponitur, nisi pro heresi, 40 d., Si papa. Et tunc magis
deponitur de facto, quam de iure ... Hoc est autem iudicium, quia eo ipso quod
hereticus est ab ecclesia precisus est.

40 J. FriepricH, S. 23 {.: Si enim papa coeleste habet arbitrium, nonnisi ab
eo qui super coelos est, potest iudicari. Si non est, qui dicat ei, cur ita facis, invanum
ei corrector assignatur. Inter homines dico, quia major est homine et minor deo.
Si plenitudinem obtinet potestatis, supervacue nituntur ipsum alterius subjicere
potestati.

Zur augustinischen Tradition vgl. M. WiLks, The problem of sovereignty ...
S.164-183; X. P. D. DuyNsTEE, ’s Pausen primaat in de latere middeleeuwen en
de Aegidiaanse school, Hilversum-Amsterdam 1935 u. 1936; R. KuIters, De eccle-
siastica sive de summi pontificis potestate secundum Aegidium Romanum, Vatikan-
stadt 1949. Fir Petrus de Palude, Tractatus de potestate papae q. I a. 3, ed. cit.
S. 191,



Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP 3t

ist klar, daBl Raphaels Interpretation bewult das Problem verharmlost,
um den konziliaristischen Tendenzen seiner Zeit jeden Boden zu ent-
ziehen. In Wahrheit steht eine lange Tradition hinter dem Prinzip, ein
Papst diirfe im Fall von Héresie abgesetzt werden. Ockham ist in dieser
Hinsicht nur der Erbe einer These, die schon lange vor ihm vertreten
wurde #'. Besondere Beachtung verdient die Tatsache, dal Raphael die
verschiedenen Theorien der Kanonisten aus verstdndlichen Griinden
ignoriert 42. Es ist daher nicht verwunderlich, daB} er die zeitgendssischen
Lehren iiber die Papstabsetzungen im Fall von Héresie nicht diskutiert.
So sagt Gerson, dessen Schriften Raphael wahrscheinlich bekannt waren,
daB der Papst als ¢mein Bruder und Néchster» zur Rechenschaft zu
ziehen ist, so daf§ der Kanon «Papa a nemine est iudicandus» seine Giiltig-
keit verliert 3. GewiBl kann die Gesamtkirche im Glauben nicht irren,
doch erstreckt sich solche Irrtumslosigkeit nicht auf die «ecclesia ro-
manay *. Besonders deutlich duBert er seine Meinung in dem «Libellus

41 Vgl. A. M. KOENIGER, Prima sedes a nemine iudicatur, in: Beitrdge zur
Geschichte des christlichen Altertums und der byzantinischen Literatur (Festgabe
A. Ehrhard), Bonn-Leipzig 1922, S. 273-300. H. ZIMMERMANN, Papstabsetzungen
des Mittelalters, in: MIOG 69 (1961) 1-84, 241-291; 70 (1962) 60-110; 72 (1964)
74-109. B. TiErNEY, Ockham, the conciliar theory, and the canonists, in: Journal
of the history of ideas 15 (1954) 40-70, bes. S. 59 ff. Fuar Ockham vgl. bes. Opus
Nonaginta Dierum, ed. R. F. BENNET u. J. G. SikEs, Guillelmi de Ockham Opera
Politica I, Manchester 1940, S. 295 f. G. DE LAGARDE, La naissance de ’esprit laique
au déclin du moyen age, t. V, Guillaume d’Ockham: Critique des structures ecclé-
siales, Louvain-Paris 1963, S.120 ff. (Vorgeschichte), tiber Ockham S. 142 ff.
W. Ko6LmeL, Wilhelm Ockham und seine kirchenpolitischen Schriften, Essen 1962,
S. 68-124 u. 189-200. B. TiERNEY, Pope and Council. Some New Decretist Texts,
in: MS 19 (1957) 197-218. Fiir Antonin von Florenz vgl. U. HorsT, art. cit. S. 98 {,,
Petrus de Palude, Anm. 81.

42 Vgl. bes. L. BuissoN, Potestas und Caritas. Die papstliche Gewalt im Spét-
mittelalter (Forschungen zur kirchl. Rechtsgeschichte und zum Kirchenrecht, Bd. 2),
Ko6ln-Graz 1958, S.166-215. K. W. NO6RrR, Kirche und Konzil bei Nicolaus de
Tudeschis (Panormitanus) (ebda Bd. 4), Kéln-Graz 1964, S. 138-147.

43 Johannes Gerson, De modis uniendi ac reformandi Ecclesiam in Concilio,
Opera Omnia, ed. M. L. E. Du Pin, t. II, Antwerpen 1706, Sp. 167 : Cum ergo papa
sit meus frater et proximus in natura et in Christi fide, eisdem sacramentis regene-
ratus, eadem passione redemptus, corripiendus est juxta processum praecepti Christi.
Non ergo illud decretum est tenendum, quod papa a nemine sit judicandus.

4 A.a.0. Sp. 163 : Haec ecclesia (scl. universalis) de lege currenti nunquam
errare potuit, nunquam deficere, nunquam schisma passa est, nunquam haeresi
maculata est, nunquam falli aut fallere potuit, nunquam peccavit ... Alia vero voca-
tur Ecclesia apostolica, particularis et privata, in catholica ecclesia inclusa, ex
papa, cardinalibus, episcopis, praelatis et viris ecclesiasticis compaginata. Et solet
dici ecclesia romana, cuius caput papa creditur; ceteri vero ecclesiastici ... Et haec
errare potest, et potuit falli et fallere, schisma et haeresim habere, etiam potest

25



378 Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP

de auferibilitate Papae ab Ecclesia» 4. « Auferibilis est Vicarius sponsus
Ecclesiae tanquam haereticus aut schismaticus etiam ubi, in casu, ipse
non est veraciter et mentaliter talis» 46. Der Kirche oder dem Konzil
kommt dabei ein wirklicher Urteilsspruch zu: «Auferibilis est in casu
Vicarius sponsus Ecclesiae per Ecclesiam, vel generale Concilium, nedum
conciliative, aut dictative vel denunciative; sed autoritative, judicialiter
atque juridice» 7. Auch Pierre d’Ailly hédlt eine Absetzung fiir nétig,
dabei dehnt er den Héresiebegriff so aus, daB3 selbst Hartnickigkeit und
Unverbesserlichkeit darunter fallen 48, DalB3 sich Raphael von solchen
Lehren absetzen muB, ist unter seinen Voraussetzungen unumginglich
und hat nichts AuBlergewthnliches an sich, doch gewinnt die modifizierte
Stellungnahme Torquemadas in dieser Hinsicht besonderes Interesse,
da die Intentionen beider Autoren in dieselbe antikonziliaristische Rich-
tung weisen. Torquemada teilt Raphaels rigorose Ansicht nicht, er er-
weist sich gerade darin als bedeutender Theologe, daB er selbst in den
Wirren seiner Zeit das MaB nicht verliert. Auf den Kanon «Si papa» ein-
gehend stellt er fest, daBl andere Siinden eine Absetzung nicht recht-
fertigten, wohl aber Haresie #°. Durch sie stellt sich ein Papst unter die
iibrigen Gliubigen und verliert ipso iure sein Amt, wofern sie notorisch
ist und hartnickig verteidigt wird 5°. Der Glaube bewirkt die erste Eini-

deficere. Und Sp. 166 Ergo papa malus citius deponitur, quod est membrum vali-
dius, quam quicumque alius praelatus.

4 Ed. Du Pin, t. II, Sp. 209-224. Zur Datierung vgl. P. GLorIEUX, Oeuvres
complétes, t. I, Introduction générale, Paris-Tournai 1960, S. 129.

46 Consid. XVIII, ed. cit. Sp. 222.

47 Comsid. XII, ed. cit. Sp. 215. Zu den Theorien iiber die Absetzung wegen
Haéresie auf dem Konstanzer Konzil vgl. H. ZIMMERMANN, Die Absetzung der Papste
auf dem Konstanzer Konzil. Theorie und Praxis, in: Das Konzil von Konstanz.
Beitriage zu seiner Geschichte und Theologie, hrsg. von A. FRANZEN u. W. MULLER,
Freiburg 1964, S.113-137. J. B. MorrRALL, Gerson and the Great Schism, Man-
chester 1960, S. 88-93. Zu Gersons Ekklesiologie vgl. G. H. M. PostHUMUS MEYJES,
Jean Gerson zijn kerkpolitiek en ecclesiologie, ’s-Gravenhage 1963, S. 210-251;
O. pE LA BRrossg, Le pape et le concile. La comparaison de leurs pouvoirs a la
veille de la Réforme (Unam Sanctam 58), Paris 1965, S. 85-145.

8 Tractatus de ecclesiae, concilii generalis, romani pontificis, et cardinalium
autoritate, Opera Omnia Gersonis, ed. Du Pin, t. II, c. IT, III p., Sp. 951 : Nec ei
(judicio concilii generalis) solum subjicitur in casu quo accusaretur de crimine
haeresis proprie dictae; sed etiam in quibusdam aliis casibus, qui possent quodam
modo reduci ad haeresim large sumptam, ut ratione obstinationis et incorrigibili-
tatis in crimine.

49 Summa de Ecclesia (SE), Venedig 1561, 1. I, c. 102, S. 241r.

50 A. a.O. ... per haeresim papa cadit a papatu quod non fit per alia peccata :
et ita cum per haeresim papa fiat omnibus fidelibus minor ... per ecclesiam iudicari
poterit sive iudicatus a Deo declarari: quod non potest propter alia peccata.



Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP 779

gung mit dem Leib Christi, sein Verlust 148t infolgedessen die Gliedschaft
und die Hauptesfunktion erléschen. Die Kirche ist ferner auf dem Glau-
ben Christi, dem Felsen, gebaut, so da3 der, welcher vom Felsen abfillt,
aus der Kirche féllt und damit die Fithrung in ihr verliert. Schismatiker
und Hiretiker haben keinen Anteil mehr an der Jurisdiktionsgewalt, sie
konnen weder absolvieren, exkommunizieren noch Gnadenakte erwei-
sen °. Wer selbst gegen den Glauben verst6Bt, hat kein Recht, einen
anderen auszustoBen oder zu verurteilen. Allerdings setzt das Konzil in
einem derartigen Fall nicht den Papst ab, sondern erkliart nur, daB3 der
betreffende Sachverhalt vorliegt und daB3 Aussicht auf Besserung nicht
mehr besteht 2. Andere Siinden sind davon ausgenommen, sie bilden
keinen Absetzungsgrund, auf die Lehre der Siinder solle man héren, auf
ihr Leben aber nicht sehen (vgl. Mt 23,2 {.). Schlechte Sitten machen
zwar aus dem Papst ein faules Glied der Kirche, doch wird Gott nicht
zulassen, dal} er alle ansteckt 33. Gewil sind zur vollen Einheit Glaube
und Liebe erforderlich, doch sind diejenigen, die schwer siindigend den
ganzen Glauben bewahren, nicht abgeschnittene Glieder, da in ihnen
eine «unitas materialis» bestehen bleibt, die die Kontinuitidt erhilt, so
daB Unglaube jegliche Gewalt in der Kirche aufhebt, wihrend man-
gelnde Liebe sie nur mindert 5. Es ist auch denkbar, daB der Papst ein
Schismatiker werden kann, jedenfalls ist diese Ansicht wahrscheinlicher %.
Ist der kirchliche Friede nur herzustellen, wenn der rechtmiBige Papst
abdankt, weil sein Widersacher nicht zu besiegen ist, so hat er das Recht
und sogar die Pflicht, auf sein Amt zu verzichten, allerdings darf er dazu

51 A.a.O. S. 241v, Torquemada beruft sich auf Thomas S. th. II-II 39,3.

52 A.a.0. Unde proprie loquendo nec propter haeresim papa deponitur a con-
cilio sed potius declaratur non esse papa cum ostenditur quod in haeresim fuit
collapsus, et incorrigibiliter in ea obstinatus perseverat.

53 A.a.0. S. 242r; vgl. 1. I1, c. 48, bes. S. 162v; 1. 111, c. 50, S. 336r.

5+ 1. IV, c. 20, S. 396v, vgl. auch die ausfithrliche Argumentation in cc. 18-20,
S. 390v-396v.

55 1.1V, c. 11, S. 369r-370r. Ein Papst wird schismatisch, wenn er sich dem
Gesetz Christi widersetzt, aus Mutwillen sich vom Leib der Kirche und den Bi-
schéfen trennt und die Uberlieferungen der Kirche miBachtet. Versto8t er «contra
universalem statum ecclesiae», so ist ihm nicht zu gehorchen. Der Papst ist nur
dann wirklich Haupt der Kirche, wenn er in allem Christus unterworfen bleibt.
S. 369v-370r respondetur per alios dicendo ad minorem quod tunc apud papam
intelligitur vere esse Christi ecclesia quando ipse manet subiectus capiti Christo
cuius est vicarius recognoscendo ab eo potestatem suam pendere, debitam illi sub-
iectionem servando, et observantiis universalis sanctae matris ecclesiae ipsius
Christi sponsae canonicae se confirmando. Die Absetzung des Papstes wird von
Torquemada in diesem Zusammenhang nicht diskutiert.



380 Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP

nicht gezwungen werden 6. Torquemada bespricht ferner die Moglich-
keiten, die der Kirche im Hinblick auf einen Papst bleiben, der durch
seinen Lebenswandel Argernis bietet 57.

1. Die Kirche hat das Recht der Ermahnung und briiderlichen Zu-
rechtweisung, beides erstreckt sich selbst auf die hochste Autoritit. Sie
obliegen den Kardindlen, Prédlaten und anderen angesehenen Minnern.
Fruchten ihre Bemiihungen nichts, so soll man 2. seine Zuflucht zum
Gebet nehmen, Gott moge ihn erleuchten und zum Sinneswandel be-
wegen oder ihn sterben lassen. 3. Helfen beide Mittel nach Gottes un-
erforschlichem Ratschluf3 nichts, bleibt der Weg des Widerstandes iibrig:
Zwel Kardinile sollen seine schlechten Werke tadeln und versuchen, ihn
zu iiberzeugen. Als klassisches Beispiel diene die Haltung des Paulus
gegeniiber Petrus. Der Verschleuderung von Kirchengut ist Einhalt zu
gebieten, ja es darf sogar der Gehorsam aufgekiindigt werden «sine
tamen ipsius depositione». Ahnliches gilt fiir einen papstlichen Angriff
auf den «status universalis Ecclesiae», so etwa, wenn er alle Bischofe
absetzen oder die Kirche in groBe Unruhe versetzen wollte. 4. Ist er der
Simonie ergeben, darf man seine Schenkungen nicht annehmen, um da-
durch seinen MiBbrauch einzudimmen. 5. Ein allgemeines Konzil muB
einberufen werden; diese Aufgabe obliegt den Kardindlen, wenn der
Papst dies verweigert, oder, wenn auch sie ihre Pflicht versaumen, an-
deren Médnnern. Allerdings ist einem solchen Konzil nicht das Recht ein-
zurdumen, den Papst abzusetzen, da das innerlich unmoglich ist, wohl
aber darf die Versammlung die genannten Mittel mit besonderer Autori-
tdat anwenden und mit Gebet und Fasten fiir Reform sorgen. Auch ist es
dem Konzil gestattet, den weltlichen Arm zur Hilfe zu rufen, etwa
Kaiser und Firsten, um dem péapstlichen AmtsmiBbrauch Einhalt zu
gebieten. 6. Hilft das alles nichts, muB3 die Kirche zeitweise ertragen,
was die gottliche Gerechtigkeit ertrdgt, da es wenig wahrscheinlich ist,
daB ein derartiger Zustand lange wihrt. Man solle endlich die Gefahren
fiir die Kirche nicht iibertreiben, denn ein Einzelner kann kaum so viel
Unheil anrichten. Diese Geduld ist angemessener als ein Eingriff in
Gottes Urteil, indem man einen Papst absetzt und damit die Gefahr
eines Schismas heraufbeschwort 2.

5 1.1V, p. I, c. 13, S. 370v-371v.

57 1. 11, c. 106, S. 246v—248r: De remediis contra papam moribus suis pravis
scandalizantem ecclesiam.

58 A.a.0. S. 247v.



Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP 381

In der berithmten Oratio Synodalis gibt Torquemada dem Kon-
stanzer Dekret «Frequens», das den Papst einer Gesamtsynode unter-
wirft, insofern recht, als er eintAumt, dem Konzil komme Superioritdt
zu, wenn zwei «illicite» das Papstamt erstreben. Ist jemand unbestritten
Papst, hat die Synode keinerlei Autoritdt, auch wenn sie behauptet, der
Beseitigung eines Schismas zu dienen %°. Als Absetzungsgrund gilt ledig-
lich das «crimen heresis pertinaciter defensum» °. Der Glaube ist die
erste Verbindung, die uns mit dem Leib Christi eint , so daB jemand, der
sie durch Hiresie verliert, nicht mehr Haupt ist, weil er nicht mehr
Glied ist 61. Desgleichen ist die Verweigerung der Kirchenreform kein
Absetzungsgrund. Gibt der Papst durch ein schlechtes Leben Argernis,
so kann seine Unverbesserlichkeit zweifach verstanden werden: einmal
«in continuacione criminis», wenn er auf Ermahnungen nicht hért, zum
anderen «defensione criminis», wenn er hartnickig behauptet, etwas
(z. B. Simonie, Geiz, Beférderung Unwiirdiger oder Verteidigung und
Lob von Verbrechen) sei nicht Siinde. Im letzten Fall liegt Héresie vor,
so daB man ihn absetzen kann 62, Dieser Uberblick mag gezeigt haben,
mit welchen Klauseln ein strenger Papsttheologe das hochste Kirchen-
amt versieht, um es vor Willkiir und MiBbrauch zu schiitzen 63,

59 Qratio Synodalis, ed. cit., nr. 73, S. 60 f{.

60 A a.0., nr. 80, S. 67.

61 A.a.O., nr. 81, S. 67 {.

62 A.a.0., nr. 83-84, S. 69 ... quia iam hereticus esse convincitur, senciens
male pertinaciter de lege et scriptura sancta. Auch hier ist der VerstoB «contra
statum universalis ecclesiae» kein Grund zur Absetzung.

A.a.0., nr. 85, S.71: De 3° vero casu, quando, scilicet, vult facere contra
universalem statum ecclesie, dicitur quod, in isto casu, licet pape non esset obe-
diendum sed resistendum, non tamen venit propterea a concilio iudicandus.

Aliud enim est non obedire, quod potest facere inferior, cum aliquid contra
divinam legem a superiore precipitur. Aliud est resistere, cum a superiore aliquid
dicitur, quod a veritate aut a sanctorum patrum sentenciis sit devium aut cum
contra statutum universalis ecclesiae generaliter agere attemptaret, sicut si vellet
deponere simul omnes episcopos, ac similia, ex quibus patenter universa turbaretur
ecclesia. Et hoc modo dicunt Hostiensis et Innocencius et Archidiaconus, quod non
esset papa sustinendus (id est, non permittendus hoc facere), sed ei, cum omni
tamen humilitate et reverencia, resistendum esset. Non autem dicunt, quod in hoc
casu deponendus esset; cum ipsi cum antiquis doctoribus theologis concordantes
dicant, papam propter solum crimen heresis posse ab ecclesia iudicari. — Petrus de
Palude vertritt ganz dhnliche Gedanken, De Tractatus de potestate papae q. I a. 3,
ed, cit. 5. 1914,

63 Vgl. H. JEDIN, Geschichte des Konzils von Trient, Bd. 1, Freiburg 1949,
S. 19-21.



382 Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP

III. Conclusio

Quod circa ea, quae fidei sunt, non potest concilium sine autoritate
papae aliquid diffinire 4.

Als Beweis dient die bekannte Lehre des hl. Thomas, daB die «editio
symboli» Sache des Papstes ist, ihm obliegt daher das letzte Wort in
Glaubensdingen und in allen Diskussionen, die dieses Thema zum Gegen-
stand haben 9. Schismen sind erfahrungsgeméB nur zu verhindern, wenn
einer den Streit schlichtet und die Einheit des Kirchenglaubens garan-
tiert 6. Den Patriarchen wird erlaubt, Fragen aufzuwerfen, ihre Losung
ist freilich allein dem Summus Pontifex vorbehalten 7.

IV. Conclusio

Quod concilii convocatio ad solum papam pertinet sic quod alias nullius
est roboris vel momenti &,

Diese These ergibt sich nach der Meinung Raphaels als Konsequenz
aus dem eben zitierten Thomastext und dem Kirchenrecht ¢. Das gilt
selbst fiir das Altertum, wo der kaiserliche Befehl zur Giiltigkeit einer
Synode nicht ausreichte, verbindliche Kraft erlangte sie erst, wenn die
papstliche Autoritidt dazukam. Interessant ist die Antwort auf die Frage,
was geschidhe, wenn der Papst den Bitten um eine Einberufung nicht
nachgébe oder der Synode seine Bestdtigung verweigerte. Raphael meint
auch diesmal, daB man in einem solchen Fall seine Zuflucht zu Gott
nehmen miisse, damit er seinen Stellvertreter erleuchte, zurechtweise
oder fiir einen anderen sorge 7°.

64 J. FrIEDRICH, S. 24.

65 §. th. IT-1I 1,10.

66 Iy, XVII ¢ 5, ed. git. 5..51 £,

67 J. FRIEDRICH, S.25. Vgl. SE 1.II c. 107, S.248r—250v und 1. III c. 28,
S. 304r-306r. S. 304r: Ex quo manifeste sequitur quod habitudo Romani pontificis
ad universalem ecclesiam et per consequens ad universale concilium ipsam reprae-
sentans sit habitudo capitis ad corpus ... videtur necessario quod omnis auctoritas
et potestas concilii universalis a papa sicut a capite immediate dependeat ...

Die Einsetzung von Konzilien ist nicht direkt auf Christus zurtickzufiihren,
sie sind «ex institutione humana», und daher ist auch ihre Gewalt nur abgeleiteter
Natur. A.a.O., S. 304v. Vgl. ferner 1. III c. 24, S. 299r—300r, 1. III c. 44, S. 324r—
325r.

68 J. FRIEDRICH, S. 68.

6 D. XVII ¢. 2, ed. eit. 5.51; ¢, IIL q: 6 ¢. IX; 8. 521; d. XVII ¢. 6, S. 52 £.

70 J. FrIEDRICH, S. 27.



Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP 383

Torquemadas Lehre, obwohl sie in dem Prinzip iibereinstimmt, die
papstliche Gewalt sei grundsitzlich jedem Konzil iibergeordnet, ist viel
differenzierter /1. Auch er glaubt, die rémischen Kaiser hitten die Syno-
den nur nach vorherigem Einverstindnis und mit Billigung der Pipste
einberufen 72. Ferner gebe es keine absolute Notwendigkeit, kirchliche
MiBstinde oder No6te ausschlieBlich mit ihrer Hilfe zu beseitigen 73. Sollte
allerdings der Fall eintreten, (Torquemada ist nur zégernd bereit, ihn
anzunehmen), daB die Gesamtkirche so in Gefahr ist, daB ihr nur mit
diesem Mittel geholfen werden kann, der Papst jedoch nicht einwilligt,
obwohl er von den Kardinilen und anderen maBgeblichen Mannern dar-
um gebeten wurde, so ist er fiir hiresieverddchtig zu halten und folglich
als zweifelhafter Papst zu erklidren 7. Dann wiirde die Konzilseinberu-
fung Pflicht von anderen sein und etwa an die Kardinile iibergehen 7.
Sie hitten festzustellen, ob die Beschwerden berechtigt sind und ob
Hiaresie vorliegt. Weigern sich auch die Kardinédle, geht das Recht an
den Kaiser iiber oder an die christlichen Fiirsten 76, Sie diirfen die Wahr-
heit erforschen «etiam papa nolente», dabei haben sie sich auf gottliches
und menschliches Recht zu stiitzen. Sie sollen den widerstrebenden Papst
darauf hinweisen, daB sein Handeln und Denken mit der HI. Schrift
und der kirchlichen Uberlieferung in Widerspruch steht, und ihn zum
Widerruf auffordern. Beharrt er auf seiner Ansicht und ist er als noto-
rischer Hiretiker erwiesen, erklirt die Synode, daB er nicht linger Papst
ist, und verkiindet die Sedisvakanz des apostolischen Stuhls 77. AuBler-

71 Die Arbeit von V. ProaNo0 Gir, Doctrina de Juan de Torquemada sobre el
Concilio, Burgense I, Burgos 1960, S. 90 ff. war mir leider nicht zuginglich.

72 SE 1. I11, c. 8, S. 280v-281r.

73 A.a.0. S.281v ... dicitur quod nullus casus posset contingere in ecclesia
cui per Romanae ecclesiae diligentiam provideri non posset.

* A.a.O.

75 A.a.0. In hoc ergo casu quando papa nollet concilium congregare ad Car-
dinales spectaret convocatio concilii universalis ad faciendum ea quae in tali casu
necessario essent facienda.

® K.aO. 5. 282,

7 A.a.0. S. 282v: Si vero nollet revocare errorem, sed pertinax et incorrigi-
bilis in eo persisteret, tunc primo Cardinales ab eo recedere debent ... Secundo ipsi
Cardinales debent denunciare praelatis ecclesiae casum praesentem et convocare
eos ut veniant sicut tenentur ad succurrendum ecclesiae in hoc horribili casu et
providendum ecclesiae quia iam ille a petra fidei super quam fundata est ecclesia
Mt 16 pertinaciter et incorrigibiliter cadendo cecidit. Tunc vero ... concilium prae-
latorum congregatum debet iuris auctoritate procedere ad depositionem illius ut
quibusdam placet vel ut nobis plus gratum est iuxta iam dicta ad declarationem
quod ille non sit amplius papa et quod vacet apostolica sedes. Huiusmodi enim
criminis proprius iudex est universale concilium ...



384 Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP

dem soll in den Féllen das Konzil befragt werden, wo ein Zweifel besteht,
welche Papstwahl giiltig ist 8. Ahnliches gilt fiir die eventuelle Weige-
rung der Kardinile, einen neuen Papst zu wihlen.

V. Conclusio

Quod nedum convocatio, sed etiam mediatio et terminatio concilii ad
papam pertinet ita quod, quae ibi tractantur, ordinantur vel statuuntur,
non habent robur aut vim legis nisi eadem auctoritas papae confirmet °.

Unter den bekannten Voraussetzungen braucht die These nicht mehr
bewiesen zu werden, auBerdem hat ein Gewdhrsmann Raphaels, Herveus,
dariiber ausfiihrlich gehandelt 8. Ohne pépstliche Autoritit gibt es nie
ein Konzil, sondern nur ein «conventiculum vel conciliabulum» 81,

VI. Conclusio

Quod papa non subjicitur generalis concilii legibus, nec illas servare
tenetur, nisi quas ipse confirmavit, et ad illas etiam non de necessitate,
sed de honestate tenetur 22

Nach der bisherigen Behauptung, die Konzilien seien schlechthin von
der papstlichen Gewalt abhingig, wundert es nicht, wenn Raphael fest-
stellt, daB ihre Gesetze den Papst nicht binden #. Unter Berufung auf
Thomas v. Aquin meint er ferner, dafl die vorausgehende Synode der
folgenden nicht die Berechtigung nimmt, ein neues Symbolum zu ver-
fassen, das zwar keinen neuen, wohl aber einen entfalteteren Glauben
bietet. Die Héresie macht es erforderlich, daB folgende Konzilien die
Freiheit haben, Erweiterungen vorzunehmen 3. Raphael nimmt diesen
Gedanken ein wenig pointierter auf, um seine spitere These vorzu-
bereiten: «concilium praecedens non ligat concilium subsequens, quin
etiam circa ea quae fidei sunt, possit de novo aliquid ordinare» 8. Nie-

8 A.a.0. S. 283v-283r, vgl. auch 1. IV p. I c. 10, S. 367v-3609r.

72 J. FRIEDRICH, S. 27.

80 Zu Herveus vgl. U. Horsrt, art. cit. S. 112 {.

8L ]. FriEDRICH, S.28.

82 J. FrIEDRICH, S. 28. Petrus de Palude, Tractatus de potestate papae q.1
a. 3, ed. cit. S. 183.

83 D, XXV c. 16, ed. cit, S. 1010 {,

8 S. th. II-IT 1,10 ad 2.

85 J. FRIEDRICH, S. 29. Bezeichnenderweise wird die Ansicht des Thomas iiber-
gangen, daB es sich lediglich um eine «fides explicatior» handele.



Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP 385

mand kann den Papst binden, eine Ausnahme machen das Naturrecht,
die Glaubensartikel und die Sakramente; durch nichts darf seine Macht
verkiirzt werden 8.

Der Einwand, manche Canones sagten, dal3 die Konzilien dem Papst
den Primat verliehen hitten, entspricht nicht den geschichtlichen Tat-
sachen, hochstens in abgeleiteter Form, im urspriinglichen Sinn ist der
Primat allein von Christus. Richtig ist auch die Unterscheidung des Her-
veus, der Primat sei nicht «collative», sondern nur «declarative» iiber-
tragen worden 87. Es ist offenkundig, daB solche Thesen gegen zeit-
genossische Theologen gerichtet sind, die mit Hilfe des Konzils die pdpst-
liche «plenitudo potestatis» einschrinken wollten, um so kirchlichen Mif3-
stinden besser wehren zu kénnen. So meint etwa Gerson, dafl Kirche
und Papst sich den Scheidebrief geben diirften 8. Der Papst ist ver-
pflichtet, auf eine Synode zu héren und ihr zu gehorchen, auch an seine
positiven Gesetze mul er sich halten. GewiBl steht dem Generalkonzil
nicht zu, die dem Papst «supernaturaliter et misericorditer» verliehene
Vollmacht zu nehmen, doch darf es sie zum Nutzen der Kirche begrenzen.
Dazu gehort das Recht, Konzilien ohne Zustimmung und Auftrag des
Papstes einzuberufen 8. Weil diese die Gesamtkirche reprisentieren,
diirfen sie papstliche Rechte aufheben, ja dem Papst ist nicht einmal
die Interpretation von Gesetzen gestattet, von ihrer Abdnderung ganz
zu schweigen °°.

Pierre d’Ailly duBert sich nicht so entschieden, hilt aber gleich-
wohl fiir gesichert, dafl der Papst einem allgemeinen Konzil unterworfen
ist, allerdings nur in bestimmten Féllen und bei schweren Vergehen, ins-
besondere in Glaubenssachen °. Selbst solchen begrenzten Ausnahmen

8 J. FrIEDRICH, S. 29 f. Vgl. Thomas S. th. II-IT 96,6 und Quodl. IV q. 13.
Ferner SE 1. III c. 51, S. 337r. Zu Antonin siehe U. HorsT, art. cit. S. 100 ff.

87 Herveus, De potestate papae, ed. cit. S. 371 u. 367, ferner U. HoRrsT, art.
cit: S. 112 £. SE L T1 :e. Bl, bes: S. 155

88 Sermo « Ambulate dum lucem habetis ...», ed. P. GLorIEUX, Oeuvres com-
plétes, t. V, S. 44. Vgl. J. B. MorRALL, Gerson and the Great Schism ... S. 95-97.

8 A.a.0. S.44 f., vgl. ferner De auctoritate concilii, ed. Z. RUEGER, in:
RHE 53 (1958) 775-795.

% PDe modis uniendi ac reformandi ecclesiam in concilio, ed. Du Pin, t. 11,
Sp. 172: Nec facta concilii potest papa immutare, imo nec interpretari, aut contra
ea dispensare; cum sint evangelia Christi. Vgl. De potestate ecclesiastica, ed.
P. GLorIEUX, Oeuvres complétes, t. VI, S. 217 {.

91 De materia concilii, ed. B. MELLER, Studien zur Erkenntnislehre des Peter
von Ailly (Freiburger Theol. Studien H. 67), Freiburg 1954, S. 305. Zu seiner Lehre
von der Unfehlbarkeit vgl. P. TSCHACKERT, op. cit. S. 23-32.



386 Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP

stimmt Raphael nicht zu, in seinen Augen ist Petrus und seinen Nach-
folgern die Jurisdiktion iiber den ganzen Erdkreis anvertraut, so daB3
bezeichnenderweise die Kaiser bei ihrer Krénung das Schwert empfangen
und den Treueid leisten, wodurch sie selbst bezeugen, nur eine abgelei-
tete Gewalt zu besitzen 2.

VII. Conclusio

Quod in solo papa residet suprema potestas seu plenitudo ecclesiasticae
potestatis, cui omnis alia potestas tam ecclesiastica quam terrena sub-
servire et adminiculari tenetur *.

Die einzelnen Beweiselemente sind uns vertraut, sie begegnen bei allen
Theologen dieser Richtung. Wiirde in einem geordneten Gemeinwesen
die Macht nicht beim Haupt ruhen und sich auf alles erstrecken, so
konnten die Guten nicht geférdert und die Bésen nicht unterdriickt
werden, nur eine potestas supremay fithrt zum «finis ultimus», nur auf
diese Weise gibt es einen Hirten und einen Schafstall. Folglich muB3 der
Papst alle kanonischen Rechte besitzen, die den iibrigen lediglich «in
partem sollicitudinis» zustehen °*. Nirgendwo ist gesagt, daB sie einem
Kollegium iibertragen wurden %. Es geht auch nicht an, den Papst einem
Teil zu vergleichen im Blick auf das Ganze der Kirche, sodal in ihm
zwar die «plenitudo potestatis» wire, wiahrend dieselbe und sogar eine
groBere in der Kirche existierte. Nahme man dies an, gidbe es Autoritit
und Macht, die nicht im Papst ist, insbesondere die «affirmatio in fidev,
insofern die Kirche nicht irren kann, wihrend gleiches vom personlichen
Glauben Petri, der geirrt hat, nicht zu behaupten ist %. Gewil ist der
Papst Teil und die Kirche ein Ganzes, die Folgerung jedoch, seine Gewalt
sei deshalb von geringerer Art, ist falsch, weil sie allein direkt von Gott
abhingt und nicht von der Kirche 7. Aus der Irrtumslosigkeit der Kirche

92 J. FrIEDRICH, S. 32. Zu Torquemadas Staatslehre vgl. H. JEDIN, Juan de
Torquemada und das Imperium Romanum, in: AFP 12 (1947) 247-278.

93 J. FrRIEDRICH, S. 34. Petrus de Palude, Tractatus de potestate papae q. I
aa. 1-3, ed. cit. S. 97-176.

9¢ Zu diesem Begriff vgl. J. R1viERE, In partem sollicitudinis. Evolution d’une
formule pontificale, in: RSR 15 (1925) 210-231.

95 J. FrRIEDRICH, S. 34.

% 7. FrRIEDRICH, S. 36.

97 A.a.O. ... licet papa sit pars et ecclesia totum, non tamen ab hoc est
potestas papae minor potestate totius ecclesiae, quia non dependet ab ea, sed a deo
solo immediate.



Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP 387

ist nicht auf Vollmacht zu schlieBen, vielmehr muf3 sie als ein Privileg
verstanden werden 8. Raphael nimmt damit unmittelbar auf Ansichten
Pierre d’Aillys Bezug, seiner Meinung nach hat ausschlieBlich die Ge-
samtkirche das Vorrecht der Unfehlbarkeit, d. h. die Gesamtheit aller
Gliubigen. Das Gebet Christi fiir Petrus (Lk 22,32) meint nicht seinen
persénlichen Glauben, sondern den Glauben der Gesamtkirche 9. Das
Privileg der Irrtumslosigkeit hat die Kirche von Christus und nicht vom
Papst, der im Glauben irren kann, so daB in diesem Punkt die Autoritdt
des Konzils oder der Kirche groBer ist als die des Papstes 1%. Es soll
nicht bestritten werden, daB der Papst Haupt der Kirche ist, doch ist
er es wesentlich im Blick auf das eigentliche Haupt, Christus. Die Unter-
ordnung der Kirche unter den Papst ist demnach lediglich akzidenteller
Natur, von Christus hat sie die Autoritit und das Privileg der Irrtums-
losigkeit direkt. In allen Dingen, in denen der Papst nicht irrt, hat er

98 J. FrIEDRICH, S. 36 f. Zur ganzen Frage s. den Traktat Gersons De potes-
tate ecclesiastica, ed. P. GLoRrRIEUX, Oeuvres completes, t. VI, S.210-250, bes.
Comnsid. XI, S. 232-236.

Heinrich von Langenstein vertritt im Consilium Pacis, ed. Du Pin, t. 1T, ¢. 13,
Sp. 824 folgendes: Quia ecclesia universalis non potest errare, nec mortali peccato
esse obnoxia: itaque est superior collegio cardinalium cum papa, quia hanc prae-
rogativam non habet, quia de eo non est dictum: Et portae inferorum non prae-
valebunt adversus eam (Mt 16,18), sed de ecclesia universali.

Vgl. A. KNeER, Die Entstehung der konziliaren Theorie, Rom 1893, bes.
S. 76 ff. J. Lang, Die Christologie bei Heinrich von Langenstein (Freiburger Theol.
Studien H. 85), Freiburg 1966, S. 38—44. P. DE VoocHT, L’ecclésiologie des adver-
saires de Huss au Concile de Constance, in: ETL 35 (1959) 5-24.

99 De potestate ecclesiastica, p. I11, c. 1, Du Pin, t. II, Sp. 949: Confirmatio
in fide, de qua dicitur, quod ecclesia non potest errare iuxta illud «Petre, rogavi
pro te, ut non deficiat fides tua» (Lc 22,32): illa non est in papa, quia hoc non est
dictum de fide personali Petri, cum ipse erraverit, sed de fide ecclesiae, de qua
dicitur «et portae inferi non praevalebunt adversus eam» (Mt 16,18) scilicet eccle-
siam. Non enim dictum est «adversus te», scilicet Petrum. Igitur speciale privile-
gium est et singularis ecclesiae auctoritas, quod non potest errare in fide. Quod
privilegium aliqui extendunt ad Romanam ecclesiam, aliqui ad concilium generale,
aliqui vero solum restringunt ad auctoritatem universalis ecclesiae: sed, non potest
extendi ad papam ...

Quaestio in Vesperiis, a. 3, Du Pin, t. I, Sp. 670: Illud quod in sacra scriptura
promittitur toti, et nulli parti, non debet alicui parti attribui: sed semper rectam
fidem habere aut nunquam contra veram fidem in sacra scriptura a Christo pro-
mittitur toti et soli fidelium congregationi ...

Die Arbeit von J. P. McGowaN, Pierre d’Ailly and the Council of Constance,
Washington 1936, war mir nicht zugédnglich. Vgl. ferner F. OAKLEY, Pierre d’Ailly
and Papal Infallibility, in: MS 26 (1964) 353-358.

100 Pe ecclesiae, concilii generalis, Romani pontificis authoritate, p. 1I, c. 2,
Dvu Pin, t. I1, Sp. 953.



388 Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP

seine Autoritit unmittelbar vom gottlichen Recht, aber daraus folgt
nicht, da die iibrige Autoritdt und Vollmacht der Kirche direkt vom
Papst abgeleitet sind 1%1. Andere, fahrt Raphael fort, meinen, die «pleni-
tudo potestatis» sei nicht im Papst allein, sondern in der allgemeinen
Kirche und im Konzil, das sie repriasentiert. Dabei unterscheiden sie
eine dreifache Seinsweise: 1. «separabiliter» ist die Macht im Papst,
2. «inseparabiliter» in der Gesamtkirche, 3. «repraesentative» im Kon-
zi1 192, Da diese These von ihren Vertretern nicht niher bewiesen wird,
darf man sie ohne weiteres ablehnen 19. Pierre d’Ailly (Raphael nennt
seinen Namen nicht) vertritt die Ansicht, etwas sei in einem anderen
wie in einem Subjekt (Kraft in der Seele), so daB die péapstliche Macht-
fiille im Papst wie in einem Subjekt ist, das sie empfangt und dienend
ausiibt. Etwas ist wie in einem Objekt (Wirkung in der Ursache) und so
ist die Vollgewalt in der Gesamtkirche auf kausale und finale Art.
SchlieBlich ist etwas wie in einem Exempel (das Gesehene im Spiegel
oder die Lehre in einem Buch) und so ist sie in einem Konzil wie in
einem Exempel, das der pdpstlichen Willkiir Einhalt gebietet 1%¢. Aber
auch diese Losung findet in den Augen Raphaels keine Zustimmung, da
sie voller Widerspriiche steckt, denn sobald man im Papst eine Gewalten-

101 A.a.0,, p. I1], c. 4, Sp. 958.

102 J, FrIEDRICH, S. 37.

103 Raphael spielt hier auf Mauritius von Prag an, von dem wir eine interes-
sante Nachricht bei Pierre d’Ailly finden. (Zu seiner Person vgl. R. BAUMER, Das
Verbot der Konzilsappellation Martins V. in Konstanz, in: Das Konzil von Kon-
stanz ... S. 191, Anm. 23.)

Tractatus de ecclesiae, concilii generalis, Romani pontificis authoritate, p. I1I,
c.1, Sp.950: Ad hanc conclusionem se sua humilitate responsurum exhibuerat
venerabilis pater et egregius sacrae scripturae doctor, magister Mauricius de Praga,
et posuit tres conclusiones. Prima est, quod plenitudo potestatis ecclesiae, separa-
biliter residet in Romano pontifice. Secunda, quod plenitudo potestatis ecclesias-
ticae, inseparabiliter residet in universitate ecclesiae catholicae. Tertia, quod pleni-
tudo potestatis ecclesiasticae, repraesentative residet in generali concilio. Ex iis
infertur corollarium, quod quaestio ut proponitur est falsa, ut patet a negatione
unius exponentis ad suam expositam. Ad praemissas autem rationes, sufficiens
erat dictus magister respondere, et super his suam intentionem utiliter decla-
rare: sed quidam veritatis adversarii, timentes ne per ipsum et deinde per
quosdam alios sacrae theologiae doctores in disputationibus, aut determina-
tionibus impugnarentur aliqui errores in hoc sacro concilio delati, conspiraverunt
et procuraverunt dictam disputationem impediri. Contra quos publico verbo et
scripto ob reverentiam fidei protestatus sum, quod doctoribus sacrae theologiae
maxime in concilio generali, ubi agitur de erroribus extirpandis, non debet inhiberi
disputatio, aut scholastica determinatio ...

104 7, FrieDRICH, S. 37 f. Pierre d’Ailly, a.a.O., Sp. 950 {.



Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP 389

fiillle annimmt, kann sie nicht im Konzil oder sonstwo ruhen. Ferner
scheidet eine Gemeinschaft als Triger aus, weil «actiones sunt supposi-
torum». Gleichwohl — und dies ist das duBerste Zugestdndnis — hat das
Konzil eine Aufgabe: Es soll dem Papst bei der Ausiibung seines Amtes
helfen, ihm raten, ihn mit Liebe mahnen, wenn er irrt, jedoch darf es
nie sich anmaBen, iiber ihn Jurisdiktion ausiiben zu wollen. Nirgendwo
ist in der Schrift die Aussage zu finden, Christus habe eine derartige
Gewalt der Gesamtkirche ibertragen 1%.

VIII. Conclusio

Quod potestas papalis non dependet a quibuscumque conciliis nec ab
universali ecclesia neque etiam a tota communitate Christianorum %,

Der Schliisselbegriff ist das Wesen der stellvertretenden Gewalt: In
keinem geordneten Staatswesen wird sie vom Volk verlichen, sondern
nur von dem, der sie selbst wesentlich hat. Wahlt sich ein Volk Regen-
ten, dann steht ihnen nur so viel Macht zu, wie der Ko6nig diesen Statt-
haltern zugesteht. Petrus ist nach diesem Beispiel als Generalvikar
Christi zu verstehen auf Grund einer speziellen Einsetzung, wihrend
alle iibrigen Herrscher sich ihres Amtes nur kraft einer allgemeinen gott-
lichen Zulassung erfreuen 197,

X. Conclusio

Quod si papae sententia vel decretum indigeat retractatione vel correc-
tione, hoc non debet fieri per concilium vel alium quemcumgque, sed per
eundem papam vel successorem ejusdem 98,

Bedarf eine pdpstliche LehrduBerung der Zuriickziehung oder Verbes-
serung, so darf sie nur vom Papst oder seinem Nachfolger vorgenommen
werden. Nach der wahren Philosophie gibt es in den Ursachen und im
Verursachten keinen «processus in infinitumy», dieser ist auch im Bereich

105 J, FRIEDRICH, S. 38 f.

106 J. FrRIEDRICH, S. 39. Herveus, Tractatus de potestate papae, ed. cit. S.371.
Petrus de Palude, Tractatus de potestate papae, ed. cit. S. 176 ff.

107 TX. Conclusio. Quod papa non potest suam auctoritatem diminuere vel
augere vel illa alteri totaliter summittere aut illi quomodolibet derogare. Thr Inhalt
ist nach dem Gesagten selbstverstdndlich. Der Papst kann zwar seine Gewalt nicht
abgeben, darf sich aber Bischéfe und Prilaten zu Helfern erwihlen.

108 T, FRIEDRICH, S. 44.



390 Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP

des Tadels nicht denkbar, man gelangt stets zu einem ersten, der korri-
giert, selbst aber nicht korrigiert wird. In unserem Fall sind es Petrus
und seine Nachfolger, die, obwohl fehlerhafte Menschen, doch von kei-
nem zu Kkorrigieren sind. Sollten solche Verbesserungen einmal né&tig
sein, so geschehen sie ausschlieBlich von einer Seite, die auBerhalb jenes
«processus» liegt: Christus. Auch ein Papst kann seine fritheren An-
sichten widerrufen und die seiner Vorgidnger, aber er tut es nicht als
Hoherer, sondern als Trédger ein und derselben Vollmacht 109,

XI. Conclusio

Quod concilium generale non necessario nec semper est illa universalis
ecclesia, quae dicitur deficere vel errare non posse °.

Der Beweis, daBl das Konzil nicht notwendig jene Gesamtkirche ist, die
sich der Unfehlbarkeit erfreut, 148t sich so fithren: Die Kirche, die nicht
abfallen und irren kann, war immer, ist immer und wird bis zum Ende
existieren. Konzilien dagegen hat es nicht immer gegeben, sie werden
bekanntlich nur in bewegten Zeiten abgehalten. AuBerdem liegt ihre
Einberufung in der Hand des Papstes, so da3, nihme man eine der Kon-
klusion entgegengesetzte Haltung ein, die Existenz der wahren Kirche
vom Papst abhinge, was offensichtlich absurd ist. Dies lehrt bereits die
Erfahrung, denn wir wissen, daf einige Konzilien geirrt haben 1. Weil
sich das Konzil von Aquileja weigerte, das Glaubensbekenntnis von
Konstantinopel zu iibernehmen, sah sich Papst Sergius gezwungen, den
Irrtum zu korrigieren 112, Ahnlichen Beispielen darf man entnehmen,
daBl die Kirche in einigen wenigen existierte, die sich den Konzilien
widersetzten, und nicht in diesen selbst 113,

Auch Torquemada kennt ein derartiges Problem, versucht es aber
auf seine vorsichtige Art zu 16sen. Das Urteil des apostolischen Stuhls
in Glaubenssachen ist ohne Irrtum, folglich kann ein allgemeines Konzil,

109 Raphael beruft sich ausfiithrlich auf das Kirchenrecht; J. FRIEDRICH, S. 45.

110 J. FrRIEDRICH, S. 46.

111§, FrIEDRICH, S. 46: Et praeterea hocipsum docuit experientia, quia quae-
dam concilia leguntur errasse ...

112 Die Quelle ist das Speculum historiale des Vinzenz v. Beauvais, 1. 24,
c. 174 u. 167; 1. 25, c. 5-8; 1. 24, cl. 165. Die Angaben wurden nach der Ausgabe
StraBburg 1472 verglichen.

13 J. FriepricH, S.47: Unde manifestum est, quod in casibus praetactis
consonum et veridicum erat dicere, ecclesiam dei consistere in illis paucis, qui con-
ciliis se opponebant, non in ipsis conciliis, quae errabant.



Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP 391

an dem der Papst seinen Anteil hatte und dem er seine Zustimmung
gab, nicht fehlen 4. Wiirde eine kirchliche Vollversammlung falsch ur-
teilen, hitten wir nichts Sicheres und unser Symbolum wire zweifelhaft.
AuBerdem zwingt die Unmoglichkeit einer weiteren Appellation zu der
Annahme der Unfehlbarkeit. Der Rekurs an ein anderes Konzil ist aus-
geschlossen, weil man dann die Reihe beliebig fortsetzen kénnte, er 148t
sich nicht einmal an den Papst richten, da er selbst innerlich zur Autori-
tiat der Versammlung beitrdagt. Nicht anders verhilt es sich mit der Beru-
fung auf die Gesamtkirche, da diese nie vollzihlig versammelt ist. Ver-
steht man allerdings unter einem Konzil bloB eine Synode von Prilaten,
unterschieden vom rémischen Bischof oder gar unter dessen AusschluB,
ist ein Irrtum denkbar, ja dieser ist tatsdchlich vorhanden, wie Beispiele
aus der Geschichte bezeugen 5. Und die Konsequenz: «Ex his (den Bei-
spielen der Konzilsgeschichte) exufflatur fantasia stulta eorum qui omnz
concilio non errandi gratiam quast essentialiter inesse affirmant, cum tam
ex evangelio quam ex actibus apostolorum et gestis antiquorum conci-
liorum oppositum habeatur» 116,

Bei widerspriichlichen Konzilsaussagen haben die allgemeinen Kon-
zilien den Vorrang vor solchen, die lediglich auf Provinzialebene abge-
halten wurden, zuweilen werden die fritheren durch die spiteren korri-
giert. Sollte ein Widerspruch zwischen allgemeinen Konzilien aufge-
wiesen werden (Torquemada hilt es nicht fiir moglich), so miite man
der Lehre des dlteren folgen, wofern es wirklich allgemein ist und sich
der Billigung des Papstes erfreut. Er meint zwar, sich widersprechende
Aussagen gingen nur auf eine scheinbare Kontroverse zuriick, doch
schlieBt er eine sachliche Andersartigkeit nicht ganz aus: In diesem Fall
miiBte man eher Zweifel an einer spiteren als an einer fritheren Synode
haben, da diese sich bereits auf die Billigung der Gesamtkirche stiitzt 117.

14 BF, 1. 1IL, 6. 58.

115 A.a.0. S. 345v. Torquemada beruft sich ebenfalls auf Vinzens v. Beauvais.

116 A.a.O. S. 346v. Vgl. auch Apologia Eugenii Papae IV sive de summi ponti-
ficis et generalis concilii potestate, Mansi t. 31 B, 1994 BC. Zur Auseinandersetzung
Torquemadas mit Ockham vgl. SE 1. ITI, c. 59 u. 60, S. 346v-347v.

17 SE, 1. III, c. 63, S. 351v—-352r: Si discordia inveniretur inter concilia uni-
versalia (quod non credimus iuxta dicta possibile) standum esset sententiae anti-
quioris sive prioris concilii dum tamen fuerit universale plenarium auctoritate
Romani pontificis et approbatione fulcitum et roboratum, cum enim ... tale con-
cilium in fide stantiae divina promissione errare non possit, et fides sit simplex et
incommutabilis ... non potest sequens concilium illi in veritate adversari nisi alte-
rum ipsorum a veritate fidei deviaret, quia vero non nisi falsum dissonat. Aut ergo



392 Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP

Noch deutlicher duBert sich Torquemada in seiner «Oratio Synodalis».
Dort sagt er, wohl habe die Gesamtkirche das Privileg, im Glauben nicht
zu irren, doch koénne man dieses von den allgemeinen Synoden nicht
ohne weiteres behaupten, da viele von ihnen, wie die Geschichte weil3,
geirrt haben, als sie von der Lehre des apostolischen Stuhles, in dem die
christliche Wahrheit immer unversehrt bewahrt wurde, abgewichen
sind 118, Es ist keine absolute Glaubenswahrheit, daf3 man den Konzilien
glauben miisse, denn daB sie geirrt haben, steht fest «... pars illa decreti
potest habere hunc sensum, quod, scilicet, papa teneatur stare et obe-
dire diffinicionibus universalis concilii in hiis que ad fidem pertinere
ipsa synodus diffinierit. In quo sensu non videtur, quod ita simpliciter pars
illa decveti contineat vevitatem catholice fidei. Quoniam, cum concilia uni-
versalia non habeant hoc privilegium, in tudicio fider non errandi, quia
quandoque ... leguntur errasse, sicut manifestum est de synodo universali
2 Ephesina ; nullo modo videtur asserendum, quod sit veritas fidei catholice,
quod ita indistincte et simpliciter quilibet fidelis, eciam papa, tenelur obe-
dive synodo universali in hiis que pertinent ad fidem, id est, que 1psa
synodus 1udicaverit aut diffinierit ad fidem pertinere» 119. Absolute Sicher-
heit in Glaubensdingen gewihrt das Konzil erst dann, wenn es die Zu-
stimmung und Billigung des rémischen Bischofs hat, ergeht sein Wider-
spruch, ist mehr auf ihn als auf die Synode zu héren 120, Torquemada hat
also, aus historischen Griinden und aus der eigenen zeitgendssischen Er-
fahrung, selbst allgemeinen Konzilien gegeniiber eine kritische Haltung
eingenommen. Um jedoch einer totalen Glaubensunsicherheit aus dem
Wege zu gehen, sieht er als einzige Moglichkeit die Bindung des Glau-

controversia vera non est (Qquod magis credendum est) aut aliquod illorum catho-
licum non est quod magis de posteriori praesumendum esset cum antiquum iam
totius ecclesiae acceptatione fuisset approbatum.

118 Ed. cit., nr. 65, S. 55 ... licet universalis ecclesia privilegium habeat non
errandi in fide, hoc tamen privilegium universalia concilia non habent; cum multa
eorum errasse legamus, cum a doctrina apostolice sedis, in qua semper immaculata
christiane fidei est religio servata, declinaverint.

Der Text Lk 22,32 besagt klar, daB der apostolische Stuhl das Privileg habe
«in iudicio fidei non errandi, quod concilia universalia ab apostolica sede separata
non habent». Zur Entwicklung der Formel «ecclesia universalis errare non potest»
vgl. G. DE LAGARDE, La naissance de l'esprit laique ... S. 129-138.

119 Nr. 67, S. 56 f.

120 Nr. 69, S. 57: Si vero contingat quod synodus aliquid diffiniat, cui aposto-
lica sedes sive Romana ecclesia contradicat, sicut factum est de universali synodo
Ephesina 22, tunc manifestum est, quod magis obediendum est diffinicioni aposto-
lice sedis quam diffinicioni cuiuscunque synodalis congregationis.



Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP 393

bens an den apostolischen Stuhl. Da diese zu seiner Zeit auch bei ge-
méfBigten Theologen noch umstritten war, darf man sich nicht wundern,
wenn man spéter einen klaren Irrtum von Konzilien fiir moglich hielt 121,

Aber Torquemada sieht ebenfalls die andere Seite des Problems:
Eine gewisse Unsicherheit gegeniiber dem Papst. Tritt der Fall ein, da83
alle Viter eines allgemeinen Konzils einmiitig eine Glaubensentscheidung
treffen, der nur der Papst widerspricht, so meint er «iudicio meo», sei
dem Konzil zu folgen und nicht dem Papst. In einer sehr zweifelhaften
Lage muB der Papst den Rat der Bischéfe einholen, so dal man sogar
sagen darf, die Synode sei «maior papa» zwar nicht an Jurisdiktions-
gewalt, sondern «auctoritate discretivi iudicii et amplitudine cognicio-
nis» 122, Sollte der Papst, wenn ein Konzil etwas durch ganz klare Schrift-
zeugnisse und Lehre der Viter als zum Glauben gehérig einhellig be-
schlieft, dem nicht gehorchen wollen und gegen den evidenten Glauben
Widerspruch anmelden, so ist er als Haretiker dem Konzil unterworfen 123,
Das Bemiihen Torquemadas ist unverkennbar, allen Seiten der kirch-
lichen Verfassung gerecht zu werden, seine klugen Einschrinkungen in
bezug auf Papst und Konzil heben ihn vorteilhaft von anderen extremen
Positionen ab, so daB3 es unverstindlich ist, wie man aus ihm einen blin-
den Papalisten machen konnte.

121 Diese Problemstellung wirft ein bezeichnendes Licht auf Luthers Ansicht
tiber die Konzilien, vgl. CH. TECKLENBURG JOHNS, Luthers Konzilsidee in ihrer
historischen Bedingtheit und ihrem reformatorischen Neuansatz, Berlin 1966,
S. 97-164. — R. BAUMER, Luthers Ansichten iiber die Irrtumsfihigkeit des Konzils
und ihre theologiegeschichtlichen Grundlagen, in: Wahrheit und Verkiindigung
(Festschrift M. Schmaus), hrsg. von L. SCHEFFczYK, W. DETTLOFF, R. HEINZMANN,
Paderborn 1967, Bd. 11, S. 987-1003.

122 A.a.0., nr. 70, S. 58: Si vero casus talis contingeret, quod patres universi
in synodo universali convenientes unanimiter aliquam diffinicionem fidei facerent,
cui sola persona pape contradiceret; dicerem, iudicio meo, quod synodo standum
esset et non persomne pape. Iudicium tantorum patrum unius universalis synodi in
materia fidei mevito prefevendum videtur tudicio unius hominis. In quo casu optime
venit illa glossa, que habetur in ¢. ANasTasIus, dist. XIX, quod «ubi de fide agitur,
papa tenetur requirere comsilium episcoporum». Quod intelligendum est, quando
casus est valde dubius et synodus convocari poterit. Ef func synodus maior est
papa, non quidem potestate turisdictionis, sed auctovitate discvetivi iudicii et ampli-
tudine cognicionis.

123 A a.0.,, nr. 71, S. 58 f.: Ubi autem eveniret, quod talibus, que ad fidem
pertinere tota synodus per apertissima testimonia sacre scripture aut sanctorum
patrum doctrinam unanimiter declararet, papa acquiescere obedire et stare nollet,
sed contumaciter contradiceret talibus, aperte ad fidem catholicam pertinere decla-
ratis, iam utpote hereticus subiectus veniret concilio, sicut et quilibet alius a fide
devius.

26



394 Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP

XII. Conclusio

Quod possibile est quod solus papa sit illa ecclesia quae esse dicitur sine
ruga et macula et ejus fides non potest deficere 1%,

Die Kirche ohne Makel, Falte und Irrtum ist, wie schon gesagt wurde,
bel denen, die einen durch die Liebe formierten Glauben haben. Dieser
kann allein im Papst gewahrt bleiben, wie dies bei der Jungfrau Maria
zur Zeit des Leidens Christi der Fall gewesen ist 125, Unter einer solchen
Annahme ist es wahrscheinlicher, daB3 der Glaube in dem allein bleibt,
fir den Christus gebetet hat (Lk 22,32). GewiB wich auch Petrus vom
rechten Glauben ab, am Ende jedoch — und darauf kommt es an — blieb
er stark 126,

So ist es leichter und wahrscheinlicher (also nicht unmoglich), daB
jeder andere als der Papst irre werde, obschon wir wissen, daf3 auch
einige Pipste im Glauben und in Sitten schwer gefehlt haben %7.

XIII. Conclusio

Quod minus dubitandum est de errore vel defectu fidei in papa vel
ecclesia romana quam in synodo vel concilio, et hoc specialiter capiendo
papam formaliter prout papa 8.

Auch diesmal liegt die groBere Sicherheit (keine absolute) beim Papst
oder der rémischen Kirche, in den Kirchenversammlungen ist sie dem-
entsprechend in geringerem MafBle vorhanden '?°. «Ex quo habetur, quod

124+ J. FRIEDRICH, S. 47.

125 Wir finden diese Lehre schon vor Ockham im Apparatus «Ecce Vicit Leo»,
Ms. 0. 5.17 Trinity College, Cambridge, Glossa ad d. 21, dictum Gratiani ante c. 1,
fol. 8ra. (Zitiert bei B. TIERNEY, Ockham, the conciliar theory ... S. 67.) Fides ec-
clesiae nunquam deficit quia etiam in morte domini fuit, saltem in Beata Virgine.
Zur Geschichte vgl. Y. M.-J. CoNGAR, Incidence ecclésiologique d’'un théme de
dévotion mariale, in: Mél. de science rel. 8 (1951) 277-292. — Auch Pierre d’Ailly
teilt diese Meinung, Quaestio in Vesperiis, a. 3, ed. Du Pin t. I, Sp. 670.

126 J. FrRIEDRICH, S.47: Licet enim ad tempus Petrus a fide ceciderit, ejus
tamen fides finaliter non defecit, imo firma permansit usque ad mortem crucis
propter efficaciam et virtutem orationis Christi in hoc specialiter operantem.

127 J. FRIEDRICH, S. 48: Ex quo sequi videtur, quod magis facile et verisimile
est unumquemque alium deviare et a bonis moribus et a fide quam papam ... Non
tamen obstante aliqui summi pontifices tam in fide quam in moribus graviter
errasse leguntur.

128 J. FRIEDRICH, S. 48.

129 Raphael beruft sich auf Nicolaus v. Lyra, Hugo v. St. Cher und Petrus
de Palude.



Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP 395

romana ecclesia in fide errare non potest (finaliter) nec de ejus fide dubi-
tare licet, sed in omnibus est sequendumn» 3,

Im zweiten Teil seines Traktats geht Raphael auf die Dekrete der
Konzilien von Konstanz und Basel ein, da sie seiner zweiten Konklusion
widersprechen. Insbesondere halten es ihre Verfasser fiir erwiesen, daf3
der Papst nicht bloB im Fall von Héresie, sondern auch bei einem noto-
rischen Verbrechen dem Urteil eines Konzils unterstellt ist dergestalt,
daB es gegen ihn «poenaliter et privatorie» vorgehen darf wie ein Richter,
der seine Vollmacht unmittelbar von Gott hat. Um die Wahrheit ihrer
Behauptungen zu priifen, gilt es, die Griinde oder Motive zu kldren, die
hinter den Dekreten der 12. Basler Konzilssession liegen 13!, Raphael
geht es um die Widerlegung von drei Fundamenten.

1. Petrus, so sagt das Dekret 32, versuchte, Jesus am Leiden zu hin-
dern, doch er wurde zuriickgewiesen und sogar Satan genannt (Mt 16,23).
War ein Tadel damals moéglich, so darf er konsequenterweise auch
auf seine Nachfolger angewandt werden, wofiir ein Konzil nach den bis-
herigen Erfahrungen das beste Mittel ist. Raphael zeigt sich iiber eine
solche Argumentation erstaunt, denn Petrus war zur Zeit des Tadels
eben noch kein Papst, er wurde es bekanntlich erst nach der Auferste-
hung seines Herrn. Aber selbst wenn er es gewesen wire, stand es Christus
zu, 1hn als seinen Vikar zu schelten. NaturgemilB hat ein Konzil ein
solches Recht nicht, weil es seine Autoritidt erst durch pipstliche Ein-
berufung erhilt. Ferner ist dem Schrifttext nur zu entnehmen, dal3 der
Papst getadelt werden kann, dieses Zugestidndnis ist nun freilich allen
zu machen, nicht bloB einem Konzil, doch mit der entscheidenden Ein-
schrinkung, daf3 mit der Zurechtweisung ein Befehl nicht verbunden ist,
denn er bedeutete ja eine Art Jurisdiktion.

2. Die Opposition des Paulus in Antiochien besagt lediglich, daf3
hier aus Eifer fiir die Wahrheit getadelt wurde, der niemand in der
Kirche, selbst Prédlaten und Papsten gegeniiber, verwehrt ist 133, Selbst
ein hiretischer Papst behdlt seine Jurisdiktion, es sei denn wir wiiten

130 J. FrIEDRICH, S. 49, Anm. 1 bemerkt richtig, daB ein «finaliter» einzufiigen
ist, denn als absolute Behauptung widerspricht sie dem «minus dubitandum» des
Anfangs und auch anderen Thesen, wo Raphael das Gegenteil lehrt.

131 7. FrIEDRICH, S. 69, Mansi t. 29, 56 ff.

132 Mansi t. 29, 58 E.

133 J. FrIEDRICH, S. 70-72, Mansi t. 29, 58-59 A.



396 Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP

durch eine Offenbarung oder ein evidentes Wunder, dafl Gott sie ihm
genommen hat. Was er in der Zwischenzeit anordnet, ist rechtens, aus-
genommen sind VerstéBe gegen gottliches und natiirliches Recht.

3. SchlieBlich meinen die Anhédnger jenes Dekrets, die Kirche habe
oft irrende und schlechte Pipste zurechtgewiesen und verurteilt. Diese
Behauptung, meint Raphael, stiitzt sich auf Scheinargumente, in Wahr-
heit gibt es solche Fakten nicht. Die angefiihrten Beispiele beweisen
keineswegs eine so grundsitzliche These, wie ein Uberblick iiber die be-
kannten Chroniken zeigt. Gébe es sie, so wire weiter zu fragen, ob solche
Urteile bloB de facto oder auch de iure ausgesprochen worden sind,
letzteres ist mit guten Griinden zu verneinen 134,

Der verstindliche Einwand der Basler Viter, die eben vorausge-
setzte Lehre von der Superioritidt des Konzils sei fiir unerschiitterlich zu
halten, weil sie auf einem Konzilsbeschlull beruhe, ist nach den uns
bereits bekannten Ansichten Raphaels so zu beantworten: Wie er in
seiner XI. Conclusio bewiesen zu haben glaubt, ist selbst ein General-
konzil nicht die irrtumslose Kirche, denn schon andere Synoden haben
geirrt, sie muBiten spédter durch Pipste und Konzilien korrigiert werden.
So wire es nichts Neues, wenn Konstanz und Basel nicht die Wahrheit
gesprochen haben 135, Nach dieser Auskunft wird deutlich, warum Ra-
phael bei fritheren Gelegenheiten, ganz gegen seine sonstige thomistische
Tendenz, an der Irrtumsfihigkeit von Konzilien festhielt. Er hilt offen-
bar Konstanz und Basel fiir rechtm&Bige Konzilien, moéchte jedoch ihren
Konsequenzen entgehen, indem er sie fiir revisionsbediirftig und kor-
rekturfahig erklirt. AuBerdem ist er iiberzeugt, der Papst habe damals
die Konstanzer Akten nicht approbiert, um sich der Superioritit zu ent-
ziehen 135, Zu seiner grofen Verwunderung mull nun Raphael sehen, dal3

134 J. FriEDRICH, S. 72-74, Mansi t. 29, 59 A.

135 J. FrRIEDRICH, S.74: Si qui autem papae post compilationem chronica-
rum, utputa Martini et Vincentii Belluacensis depositi sunt, mihi non constat.
Etiam et supposito, quod ita esset, non statim constat, utrum potius de facto
quam de jure hoc processerit.

J. FrieDrICcH, S.77: Quod si dicatur, quod ista sententia sive assertio est
omnino inconcusse tenenda, cum fuerit in dictis conciliis decreta, responderi potest,
quod, ut dictum fuit supra in conclus. XI. concilium generale non semper est illa
ecclesia quae errare non potest, cum nonnulla concilia erraverunt, quorum errores
per summos pontifices vel alia concilia postmodum fuerunt correcti. Unde non esset
novum, si ista concilia errassent.

136 Zur Problematik vgl. R. BAUMER, Das Verbot der Konzilsappellation



Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP 397

Eugen IV. dem Basler Konzil folgen wollte, insofern er ihm die Reform
an Haupt und Gliedern iiberlieB '37. Vielleicht erfolgte diese Stellung-
nahme, so meint er, aus einer gewissen Verstellung, um die Gegner zu
beruhigen und Argernisse zu vermeiden. Ob es allerdings nicht besser
gewesen wire, die Wahrheit zu sagen, statt sie preiszugeben, mdéchte er
Eugen IV. selbst zur Entscheidung iiberlassen. Die Heuchelei des Petrus
hat bekanntlich schon dem Paulus miB3fallen. Papsttreue und uniiber-
horbare Kritik mischen sich auf interessante Weise: Raphael empfindet
grofe Sorge um das Papsttum, denn wenn man beim Regieren zu viel
Demut zeigt, verliert man an Autoritdt. Er sieht voraus, daB3 die Gegner
des apostolischen Stuhls aus solchen Worten ihre Waffen schmieden wer-
den, indem sie die Papstbulle verfdlschen und sagen, Eugen IV. hitte
dies Zugestindnis der Reform nicht «facti humilitate sed juris necessi-
tate» gemacht 138

In beiden Konzilien gibt es demnach Aussagen, die, wenn man ihnen
nicht widerspricht, AnlaB zu vielen Neuerungen bieten werden, die am
Ende die Autoritit des Papsttums aushéhlen miissen. Um solchen An-
fingen zu wehren, schldgt er vor, der Papst moge, sobald der Friede her-
gestellt ist, unter Beratung seiner Kardinile eine entsprechende Anzahl
von Theologen und Kanonisten einberufen, um die Dekrete beider Kon-
zilien zu priifen. Was dann mit der Tradition iibereinstimmt, soll be-
stiatigt werden. Mit Bedacht weist er auf die alten Konzilien als Glaubens-
regel hin, weil das Altertum als kritischer MaBstab mit den Meinungs-
verschiedenheiten der Gegenwart konfrontiert werden miisse. So kann,
um ein Beispiel anzufiihren, der Satz, der Papst sei der Korrektur unter-
worfen, durchaus einen richtigen Sinn haben, insofern sich dieser frei-
willig dem Urteil unterstellt, wenn nur die Einheit von pipstlicher und
konziliarer Gewalt gewahrt bleibt 3.

Der bisherige Uberblick hat ergeben, daB3 Raphael die Dekrete von
Konstanz und Basel fiir bedingt giiltig hélt. Aus einer Reihe von Andeu-

Martins V. in Konstanz, in: Das Konzil von Konstanz ..., S. 187-213; pers., Kon-
stanzer Dekrete, in: LThK? VI, 503-505. P. DE VoogHT, L’attitude des papes
Martin V et Eugéne IV a I’égard du conciliarisme, in: Irénikon 36 (1963) 326-332.

137 J. FrRIEDRICH, S. 77 f.: Non autem absque ammiratione vidi aliter scrip-
tum in rescripto D. Eugenii, quo concilium Basileense se prosequi velle et caritate
amplecti confitetur; in quo committit ipsi concilio reformationem ecclesiae tam in
capite quam in membris.

138 T, FrRIEDRICH, S. 78.

138 J. FRIEDRICH, S. 79.



398 Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP

tungen wissen wir allerdings schon, daB eine KonzilsiuBerung fiir ihn
nicht ohne weiteres definitiven Charakter haben muB. Dekrete sind auch
nach ihrer Publikation einer Revision zu unterziehen, so da3 erst ein
langer Rezeptionsprozel zeigt, was in ihnen Bestand hat. Dies ist eine
Moglichkeit, mit der theologischen Problematik der beiden spdtmittel-
alterlichen Konzilien fertig zu werden 140,

Torquemada hat demgegeniiber einen anderen Weg eingeschlagen:
Er leugnete die Okumenizitit von Konstanz und Basel, so daB die Frage
nach der Autoritdt ihrer Lehre nicht mehr direkt zum Problem wird 41,
Raphael relativiert auf seine Weise die ihm héchst gefdhrlich scheinenden
Texte, indem er die Unfehlbarkeit von Pipsten und Konzilien bestreitet,
freilich nicht in einem absoluten Sinn, wie noch zu zeigen sein wird, doch
so, daB3 den Dekreten in jedem Fall der Anstol genommen werden kann.
Torquemadas Ansicht ist anderer Natur; seine Ablehnung begriindet
er so:

1. In Konstanz war von Anfang an nicht die ganze Kirche vertreten;
das zeigt die Bulle «Inter cunctas». 2. Es war nicht sicher, ob Johannes
XXIII. wirklich Vikar Christi gewesen ist. 3. Gregor XII. und Benedikt
XIII. haben Widerspruch angemeldet. « Quare, cum fuerit dubium tem-
pore scismatis apud quos vera ecclesia esset ... non potest dici ad veri-
tatem catholice fidei pertinere congregationem illam sub obediencia dicti
Tohannis 23 Constancie congregatam pro tempore illo, quo prefatum
decretum de potestate conciliorum, facere concilium generale et eccle-
siam catholicam representare, sine insupportabili scandalo aliarum obe-
dientiarum». 4. Der Papst war ausgeschlossen, als die Anhinger Jo-
hannes’ XXIII. jenes Dekret verabschiedeten. Aus diesen Griinden
kommt ihm keine verbindliche Autoritit zu 42,

140 Zur heutigen Diskussion vgl. H. Kting, Strukturen der Kirche (Quaestiones
Disputatae 17), Freiburg 1962, S. 244—262. H. HURTEN, Zur Ekklesiologie der Kon-
zilien von Konstanz und Basel, in: ThRv 59 (1963) 361-373. P. DE VooGHT, Der
Konziliarismus bei den Konzilien von Konstanz und Basel, in: Das Konzil und die
Konzile, Stuttgart 1962, S. 165-210; DERs., Les pouvoirs du concile et 1'autorité
du pape au concile de Constance. Le décret Haec sancta Synodus du 6 avril 1415
(Unam Sanctam 56), Paris 1965. H. RIEDLINGER, Hermeneutische Uberlegungen
zu den Konstanzer Dekreten, in: Das Konzil von Konstanz..., S. 214-238. W. BRAND-
MULLER, Besitzt das Konstanzer Dekret Haec sancta dogmatische Verbindlichkeit ?,
in: R6mQ 62 (1967) 1-18.

141 S, folgende Anm.

12 QOratio Synodalis, ed. cit., nr. 5-10, S. 4-7.



Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP 399

Nach Vollendung der beiden Teile des Traktats kam Raphael die
Abschrift der Antwort zu Gesicht, die ein ¢magnus vir pro parte Basi-
leensis concilii» am 3. September 1432 dem Gesandten Eugens IV. ge-
geben hatte. Sie war gedacht als Erwiderung auf eine Rede des Erz-
bischofs von Tarent, Johannes Berardi, vom 23. 8. 1432 143, Die Ant-
wort stammt nicht, wie Raphael wohl voraussetzt, von Cesarini, sondern
wurde in seinem Auftrag von einem Sekretdr gegeben 4. Auch mit dieser
Antwort méchte er sich aus Liebe zur Wahrheit auseinandersetzen. Wenn
zugegeben wird 45, dafl der rémische Bischof Haupt, Primas und Vikar
Christi ist, zugleich aber behauptet wird, er sei der Basler Synode und
ganz allgemein jedem Konzil unterworfen, liegt ein offenkundiger Wider-
spruch vor, da ein Haupt niemals seinen Gliedern Rechenschaft schuldet.
Selbst die Unterwerfung unter eine Reform bedeutet im Prinzip eine
Aushohlung der «plenitudo potestatis», weil sie das Zugestdndnis ein-
schlieBt, der Papst konne wie jeder andere Kleriker bestraft werden, so
daB der Unterschied in der Rangordnung aufgehoben wiirde 146, Die Fest-
stellung, man solle die Autoritdt der Kirche betonen, ist gewi3 richtig,
nur muf3 man in sie den Papst einschlieBen #7. Dies liegt indes nicht in
der Intention der Basler, ja das Gegenteil trifft zu. Die Kirche, die nicht
irren kann, besteht, daran ist nicht zu zweifeln, in denen, die einen
durch die Liebe geformten Glauben haben; ihre Zahl ist allein Gott be-
kannt. Wie bereits erwahnt, ist es moglich, daBl sie nur in einer einzigen
Person existiert. Es ist denkbar, daB alle Glaubigen jenen Glauben
haben, doch ist auch der umgekehrte Fall moglich, daB der Papst allein
ihn hat und dann wire er die Kirche ohne Irrtum 8. SchlieBlich gelangt
Raphael zum Kernpunkt der Kontroverse: Die Argumentation der Basler
Viter hat die Ansicht zur Voraussetzung, da8 Konzilien nicht irren
konnen. Gewil}, so gesteht er, fillt ein Konzil, bei dem alle Bedingungen
gegeben sind (debite congregatum et debite prosecutum, continue suo
capiti unitum), wahrscheinlich nicht leicht in Irrtum, allein das Gegen-

143 Den Text s. Mansi t. 29, 482-492.

144 Vgl. R. CREYTENS, art. cit. S. 117 {.

145 Mansi t. 29, 245 E.

146 J. FRIEDRICH, S. 83.

147 J. FRIEDRICH, S. 84, Mansi t. 29, 246 B.

148 J. FrRIEDRICH, S. 86: Et ideo sicut potest contingere, quod omnes personae
particulares ecclesiae universalis haberent fidem formatam, solo papa habente eam
informem: ita per contrarium potest contingere, quod omnes personae particulares
haberent fidem informem, solo papa habente illam formatam et tunc durante casu
in ipso esset ecclesia talis, quae non potest errare.



400 Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP

teil ist nicht so notwendig, wie das hier von Seiten der Basler Viter an-
genommen wird 9. Moglich ist ndmlich, daBl auf ihm nur wenige Pri-
laten erscheinen, die alle eine «fides informis» haben. Ferner haben Kon-
zilien in der Vergangenheit geirrt, wer etwas anderes behauptet (wie jene
Viter), hat noch nie die Chroniken gelesen. Aus all dem ergibt sich als
Konsequenz: «Non est necesse dicere, concilium esse illam ecclesiam quae
errare non polest, licel illa pro quodam tempore esse possit, utpote quia
potest contingere, quod 1bi congregabuntur solum illi qui habent fidem in-
Sformem» 130,

Nicht ohne Grund sieht deshalb das Kirchenrecht vor, daf3 bei wider-
spriichlicher Lehre dem angeseheneren und &lteren zu folgen ist 1. Wire
der Verfasser von der Irrtumslosigkeit iiberzeugt gewesen, hitte er jene
Vorschrift nicht erlassen. Auf den zu erwartenden Einwand, es gibe
dann keine Sicherheit mehr, weil die Gesamtkirche irren wiirde, ist zu
antworten: Im Blick auf die menschliche Natur ist eine solche Uber-
legung zutreffend, allein die gottliche Vorsehung 148t zwar diese oder
jene in Irrtum fallen, nicht jedoch alle gleichzeitig 2. Und noch deut-
licher: «Et ita dicendum de papis et de conciliis, quia licet hunc vel illum
papam quandoque ervare permittit, non tamen permittit omnes errave suc-
cessive. Et ideo subsequens corriget, quod praecedens male statuit, ita et de
conciliisy 153,

149 J. FrieDpricH, S. 91 {.: Et quidem fateor, quod concilium debite congre-
gatum et debite prosecutum, continue suo capiti unitum non est facile praesumen-
dum, quod cadere debeat in errorem propter verisimiliter praesumptam praesen-
tiam spiritus sancti. Quod tamen hoc sit ita necessarium, quod oppositum ejus sit
impossibile, non videtur ...

150 J. FRIEDRICH, S. 92,

151 J. FrRIEDRICH, S.92: Non enim sine causa lege canonica cautum est, ut
ubi in gestis conciliorum discors sententia invenitur, illius concilii sententiae stan-
dum sit, cujus potior et antiquior extat auctoritas. Vgl. D. L. c. 28, ed. cit. S. 1881f.

152 A a.0. Discursus enim valeret considerata natura hominum in se, sed
considerata dispositione divina quae disposuit, quod si hos vel illos, non tamen
omnes simul errare permittat, discursus non valet.

153 A.a.0., S.92 {. — Eine ganz dhnliche Ansicht vertritt Pierre d’Ailly, Con-
clusiones Cameracensis cardinalis cum quibusdam additionibus de Pisani et Constan-
tiensis concilii unitate, ed. Von DErR HARDT, Rerum concilii oecumenici Constan-
tiensis II, Frankfurt und Leipzig 1697, 201. Zitiert bei B. MELLER, Studien ... S. 21,
Anm. 105, Er kennt auch die These, man solle in Zweifelsfillen von einem Konzil
an das andere rekurrieren, Quaestio de Resumpta, concl. 3, ed. Du PiIN, t. I 689. —
Vgl. P. DE VooGHT, Esquisse d’une enquéte sur le mot «infaillibilité» durant la
période scolastique: L’infaillibilité de 1’Eglise (Journées oecuméniques de Cheve-
togne 1961), Chevetogne 1962, S. 99-146.



Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP 401

Unsicherheit in Glaubensdingen gédbe es folglich nur unter der Vor-
aussetzung, dalB lediglich zwei Konzilien gefeiert wiirden, nach ihnen
miillte die Klarheit fehlen, wenn sie an Zahl und Gewicht der Prilaten
gleich waren, so daBl nicht feststiinde, welches von beiden mehr der
HI. Schrift entspricht. In einem solchen Fall mii3te man ein drittes ab-
halten und eher seiner Lehre anhdngen 134,

Nicht ohne Grund haben manche Orden in ihren Satzungen vorge-
sehen, daB erst durch die Ratifizierung von drei aufeinanderfolgenden
Generalkapiteln ein bindendes Gesetz zustandekommt 155, Ahnlich muf
ein Konzil das andere bestitigen, bis zu acht aufeinanderfolgende, erst
dann haben wir GlaubensgewiBheit 1%6. Wenn Konstanz etwas beschlieBt,
das mit den zwolf folgenden nicht {ibereinstimmt, ist ihm keine Verbind-
lichkeit zuzusprechen. Die These, ein Konzil reprisentiere die Gesamt-
kirche, iiberzeugt nicht, da die Vdter den Glauben, die Liebe und die
Heiligkeit derer nicht mitnehmen, die zu Hause bleiben, unter ihren
Tugenden besteht die makellose Kirche 157. Nicht weniger falsch ist die
Ansicht, daBB, wenn das Konzil irrt, auch der Papst irren kann, so daf3
das ganze «corpus ecclesiae» von der Wahrheit abwiche. Dieser Grund
iiberzeugt nicht einmal hinsichtlich eines einfachen Gldubigen, denn wir
sind nicht sicher, ob der, den wir ausschlieBen, im Besitz der Unfehlbar-
keit ist oder nicht. « Non enim sumus certi, an papa vel quicumque est ille
quem excludimus sit ille solus qui non errabit, durante in eo praesentia
spiritus sancti, vel non, utrumque enim possibile est» 8. Gewil ist jedoch,
daB weder ein Papst noch ein Konzil einen neuen Glauben begriinden,

154 J. FrieDpricH, S. 93: Et si dicas, quod tunc non erimus certi, quid tenere
debeamus, si unum contradicat alteri: dico, quod hoc posset dici, si nondum essent
nisi duo concilia celebrata quae numero praelatorum et pondere essent aequalia et
non esset evidens, quod eorum magis concordaret s. scripturae et tunc deberemus
expectare tertium et potius adhaerere illi cujus sententiae tertium adhaeret.

155 J. FriEDRICH, S. 93. Raphael bezieht sich auf die Verfassung seines Ordens.
Vgl. A. Tuomas, De oudste Constituties van de Dominicanen. Voorgeschiedenis,
tekst, bronnen, outstaan en ontwikkeling 1215-1237 (Bibl. de la Rev. d'Hist. Eccl.,
fasc. 42), Lowen 1965, S. 280-290.

156 J. FRIEDRICH, S. 93: Quia igitur secundum concilium generale approbavit
primum, et tertium approbavit primum et secundum, et quartum approbavit pri-
mum, secundum et tertium, et octo subsequentia conformiter sensuerunt quatuor
principalibus, ideo firmi et certi sumus, quid tenere debeamus.

157 J. FrRIEDRICH, S. 94: Et ideo glossa sup. c. a recta XXIV qu. I declarans,
quae sit illa ecclesia quae non errat, non dicit, quod sit concilium generale, sed
universitas fidelium.

158 T, FRIEDRICH, S. 94.



402 Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP

sie erheben ihn nur aus der Schrift, so daB3 wir ithnen nicht folgen diirfen,
wenn sie etwas gegen die Schrift sagen 15°.

Die SchluBfolgerung ist eindeutig: Obwohl Konstanz und Basel
rechtmiBige Kirchenversammlungen sind, muB man ihnen die Glaubens-
zustimmung verweigern, weil sie der Uberlieferung widersprechen 160,

159 J, FRIEDRICH, S. 95.

160 J, FRIEDRICH, S. 99 f. — Es ist bemerkenswert, da Raphael spiter seine
These modifiziert hat, insofern er jetzt eine persénliche Unfehlbarkeit des Papstes
annimmt. Vgl. R. CREYTENS, art. cit. S. 127, Anm. 64.



	Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP

