
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 15 (1968)

Heft: 3

Artikel: Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP

Autor: Horst, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760449

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760449
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ulrich Horst

Papst und Konzil

nach Raphael de Pornaxio OP

Im Jahre 1871 gab J. Friedrich einen Traktat «De potestate papae
et concilii generalis» heraus, den er in einem Wiegendruck der Münchener
Staatsbibliothek gefunden hatte. Sein angeblicher Verfasser, Johannes

Torquemada, und sein erstaunlicher Inhalt veranlaßten ihn, das Werk
«dem Episcopate und Clerus» zu widmen und so in «die kirchliche Tagesfrage»

(Vorrede) einzugreifen h Man darf also von vornherein vermuten,
daß ein aktuelles kirchenpolitisches Interesse einen führenden Gegner
des I. Vaticanums bei der Veröffentlichung leitete. Dies mußte um so

größer sein, als er glaubte, Johannes Torquemada, auf den sich die
Vertreter päpstlicher Tendenzen seit jeher beriefen, sei der Autor des Traktats

2. Wie wir sehen werden, finden sich darin tatsächlich Äußerungen
über Irrtumsmöglichkeiten von Konzilien, die in der Situation nach 1870

manchem Gegner des Unfehlbarkeitsdogmas willkommen waren, zumal
sie durch eine so große Autorität, wie sie der spanische Kardinal
darstellte, gedeckt schienen 3.

1 Joannis de Turrecremata de Potestate Papae et Concilii Generalis. Trac-
tatus notabilis. Oeniponti 1871.

2 Vgl. R. Bianchi, De constitutione monarchica Ecclesiae et de infallibilitate
Romani Pontificis juxta D. Thomam Aquinatem ejusque scholam in Ord. Praedi-
catorum, Rom 1870, S. 174 (Index).

3 Die Abschnitte der Summa de Ecclesia Torquemadas, die über die päpstliche

Unfehlbarkeit handeln, wurden 1870 nachgedruckt und an die Konzilsväter
verteilt: De inerrantia Romani pontificis ex cathedra definientis suffragium prae-
clarissimi Card. Jo. Turrecremata O.P. Legati pontificis ad concilium Basileense



368 Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP

Die Autorschaft Torquemadas galt lange als gesichert, da der frühe
Kölner Druck dieser Schrift unter seinem Namen umlief 4. Allerdings
hätte ein Vergleich mit der Summa de Ecclesia, den weder J. Friedrich
noch andere vornahmen, erhebliche Bedenken hervorrufen müssen. Die
beträchtlichen Lehrdifferenzen und die handschriftliche Überlieferung
veranlaßten R. Creytens, Torquemada die Verfasserschaft abzusprechen;
als Autor, der Beweis ist schlüssig, hat der Dominikaner Raphael de
Pornaxio zu gelten 5. Die Datierung des Traktats bereitet keine großen
Schwierigkeiten, denn Raphael sagt selbst, er habe ihn nach der 12.

Sitzung des Basler Konzils geschrieben 6. Da die Bulle «Dudum sacrum»
Eugens IV. tadelnd erwähnt wird, läßt sich die Abfassungszeit noch
genauer bestimmen: Sie liegt nach dem 15. Dezember 1433, wahrscheinlich
ein paar Monate danach (nuper) 7.

Die Abhandlung zerfällt in drei Teile, die mit einem Prolog (S. 1-4)
eingeleitet werden. Im ersten (S. 4-68) behandelt Raphael in 14 conclu-
siones die Frage nach dem Verhältnis von Papst- und Konzilsgewalt;
es finden sich außerdem Antworten auf zeitgenössische Einwände. Darauf
folgt eine Auseinandersetzung mit den konziliaristischen Thesen des

Konstanzer und Basler Konzils, denen die nach der Meinung des Autors richtige

Meinung gegenübergestellt wird (S. 69-81). Den Abschluß bildet die

Widerlegung der Argumente jener Basler Konzilsväter, die den

Delegaten Eugens IV. geantwortet hatten (S. 81-119). Hier finden sich die

interessantesten Thesen Raphaels, die J. Friedrich seinerzeit hauptsäch-

deinde ad concilium Florentinum Latinorum oratoris. Ex aureo illius opere Summa
de potestate papali depromptum et rev. patribus concilii Vaticani exhibitum,
Taurini 1870. Vgl. K. Binder, Wesen und Eigenschaften der Kirche bei Kardinal
Juan de Torquemada, Innsbruck-Wien-München 1955, S. 205; A. Langhorst, Der
Cardinal Turrecremata und das Vaticanum über die Jurisdictionsgewalt der Bischöfe,
in: Stimmen aus Maria-Laach 17 (1879) 447^-62.

4 Vgl. E. Vouillième, Der Buchdruck Kölns bis zum Ende des fünfzehnten
Jahrhunderts, Bonn 1903, nr. 690, S. 309; L. Hain, Repertorium bibliographicum,
Bd. II, Stuttgart-Paris 1838, nr. 15729, S. 445; LThK1 X, 211 (G. Lohr); auch
H. Küng, Strukturen der Kirche (Quaestiones Disputatae 17), Freiburg 1962,
S. 279, Anm. 63 führt unser Werk unter dem Namen Torquemadas auf.

5 R. Creytens, Raphael de Pornaxio O.P., auteur du «De potestate papae
et concilii generalis» faussement attribué à Jean de Torquemada O.P., in: AFP
13 (1943) 108-137. Zur Person Raphaels, a.a.O. S. 124 Anm. 60.

6 J. Friedrich, S. 69 : Etenim nuper in XII. Basileensis concilii sessione viden-
tur ad hujusmodi sententiae assertionem tria fundamenta comperisse et reperta
promulgasse.

7 Vgl. R. Creytens, a. a. O. S. 125 f.



Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP 369

lieh veranlaßten, das Werk einer größeren Öffentlichkeit vorzustellen. -
Seinen Traktat leitet Raphael mit einer bewegten Klage über die eigene
Zeit ein: Man vernimmt überah das Weinen der Kirche, die jetzt, früher
war es anders, nicht von fremden Tyrannen, sondern von ihren Söhnen

Verfolgung erleidet, die sich vor allem gegen ihr Haupt richtet.
Kennzeichen der neuen Feindschaft sind die leere Beredsamkeit und die
Tatsache, daß ihre Ansichten die Dekrete der Väter verletzen und die
Ehrfurcht vor dem Stellvertreter Christi vermissen lassen 8. Schheßhch ist
ihm allein die Primatsverheißung zuteil geworden, so daß jeder Versuch
der Glieder, das Haupt zu unterwerfen und den Hirten der Schafe
niederzudrücken, verwerflich ist. Solange, das mag der Gegenwart als warnendes

Beispiel dienen, die Synagoge, das Vorbild der Kirche, nach dem

Willen Gottes an der Einrichtung des Hohenpriesteramtes festhielt,
lebte sie in einem gesicherten Zustand, als sie jedoch dazu überging, es

vom Willen der Menschen abhängig zu machen (Jo 18,13 Caiphas als

Priester nur jenes Jahres), begann sie «fleischlich» zu werden und ihre
Rohe zu beenden. Wenn heute manche das Papstamt zu einer fünf- oder

siebenjährigen Institution machen wohen, dann möchte man ihnen

raten, sich das Ende der jüdischen Synagoge vor Augen zu halten 9.

Jenen Theologen, die aus dem schlechten Beispiel der Geschichte nicht
gelernt haben, will Raphael mit seinem Traktat entgegentreten, gleichgültig,

was er selbst zu anderer Zeit gedacht habe 10. Auch zu seiner
Methode äußert er sich: Seine Thesen will er mit den Autoritäten der

Heihgen stützen und im übrigen auf scholastische Weise vorgehen, wobei

er Wert darauf legt, nichts hartnäckig zu behaupten, sondern alles

dem apostolischen Stuhl und der Entscheidung Eugens IV. zu
unterwerfen 11. In der Argumentation spielen Thomas v. Aquin, in geringerem

Maße Herveus Natalis und andere Thomisten eine bedeutende

Rolle 12.

8 J. Friedrich, S. 1 f.
9 J. Friedrich, S. 2 f.
10 J. Friedrich, S. 3 : Horum igitur opinioni, veritate ut confido illustrante

inspecta, quiequid alias senserim, cupiens prout teneor obviare Ob sich das
«alias senserim» auf frühere, anderslautende Gedanken bezieht, ließ sich nicht
ermitteln. Wir wissen nur, daß Raphael später seine Ansicht in einem wichtigen
Punkt geändert hat.

11 J. Friedrich, S. 3. Als Vorbild dient ihm das kanonische Recht, von dem
er auch sonst ausgiebig Gebrauch macht. Er zitiert d. XVII c. 5, ed. Friedberg I
S. 51 f. ; c. XXIV q. I c. 14, ed. cit. I S. 570.

12 So steht S. th. II-II 1,10 gleichsam als Leitmotiv über dem Traktat. Auf



370 Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP

Der Traktat selbst wird mit einigen Einwänden eröffnet, die in das

eigentliche Thema einführen, sie sollen zeigen, daß Konzil und Papst
unterschiedene Gewalten sind 13. Die Unterscheidung scheint notwendig
zu sein, denn wäre es anders, ergäbe sich als Konsequenz: 1. daß ein

Papst, der sich einer Korrektur nicht unterwerfen will, keinen Korrektor
über sich hätte. Ohne eine Autorität über sich geriete auf Grund seines

Irrtums die ganze Kirche ins Wanken. Daher ist die konziliare Gewalt
nicht bloß von der des Papstes zu unterscheiden, sie ist sogar im Konzil
in größerer Fülle vorhanden. Schon die Tatsache, daß er es einberuft
und bestätigt, legt nahe, daß er sich ihm auch unterwirft. 2. Wenn ein

Untergebener zugunsten des Gemeinwohls einen Tyrannen töten darf, ist
die Papstabsetzung durch ein Konzil a fortiori verdienstvoll, da andernfalls

die Gesamtkirche korrumpiert würde. 3. Mt 18,20 ist ausgesprochen,
daß ein im Namen Christi versammeltes Konzil den Herrn in seiner

Mitte hat und ihm dadurch die Gewalt direkt verliehen wird. 4. Gal 2,11
dient als eindeutiges Exempel für die Erlaubtheit eines Widerstandes

gegen die Person Petri 14. 5. Mt 18,18 und Jo 20,23 bezeugen, daß die

Vollmacht einem Kollegium übertragen wurde, so daß es eine vom Papst
getrennte und selbständige Autorität gibt15.

Die Lösung dieser Einwände will Raphael am Schluß des 1. Teils

geben, doch durchzieht sie seine gesamte Argumentation ; dabei sprechen

die Beziehung zu Torquemada werden wir an allen wichtigen Stellen eingehen. Die
Parallelen zu Herveus Natalis werden nur gelegentlich erwähnt, sie sind so
offenkundig, daß er für viele Passagen die Hauptquelle darstellt.

13 Zur Problematik vgl. F. Bliemetzrieder, Das Generalkonzil im großen
abendländischen Schisma, Paderborn 1904; M. Seidlmayer, Die Anfänge des

großen abendländischen Schismas (Spanische Forschungen der Görresgesellschaft
Bd. 5), Münster 1940; W. Ullmann, Origins of the Great Schism, London 1947;
B. Tierney, Foundations of the Conciliar Theory, Cambridge 1955; F. Merz-
bacher, Wandlungen des Kirchenbegriffs im Spätmittelalter, in: ZSavRGkan 70

(1953) 274-361; E. F. Jacob, The conciliar movement in recent study, in: Bulletin
of the John Rylands Library 41 (1958/59) 26—53.

14 Die Episode von Antiochien war für die Zeitgenossen ein klassisches
Exempel. Vgl. Johannes Gerson, An liceat in causis fidei a papa appellare, ed.
P. Glorieux, Jean Gerson, Oeuvres complètes, vol. VI, Paris-Tournai 1965, S. 284.
Pierre d'Ailly, Quaestio de reprehensione Petri a Paulo, ed. P. Tschackert, Peter
von Ailli (Petrus de Alliaco). Zur Geschichte des großen Schismas und der
Reformkonzilien von Pisa und Constanz, Gotha 1877, S. [28-29], Über die Rolle bei Luther
vgl. K. Holl, Der Streit zwischen Petrus und Paulus zu Antiochien in seiner
Bedeutung für Luthers innere Entwicklung, in: Gesammelte Aufsätze, Bd. III,
Tübingen 1928, S. 134-146. - Untergebene dürfen nach Thomas von Aquin ihre Prälaten

tadeln, sogar der Papst ist davon nicht ausgenommen, S. th. II-II 33, 3 u. 4.
15 J. Friedrich, S. 4 f.



Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP 371

die philosophischen Gründe eine so klare Sprache, daß die gegnerischen
Thesen kaum Aussicht auf Erfolg haben. Alles beruht, so beginnt
Raphael seine Beweise, auf Vermittlung, wodurch eine große Anzahl von
Dingen mittels des Einen Einfluß von oben erfährt, so daß etwa leuchtende

Körper nicht unmittelbar von der Erstursache erleuchtet werden,
sondern nur mittelbar durch die Sonne. Angewandt auf die Kirche
bedeutet das: Christus wirkt nicht direkt, vielmehr mit Hilfe des Einen,
des Papstes, außer man halte, was nicht richtig ist, eine Kirchenversammlung

für naturwidrig 16. Nach Aristoteles ist in einem geordneten
Staatswesen ein einziger oberster Herrscher, der alles leitet. Wenn ein
Konzil als Versammlung geordnet und funktionsfähig sein will, müssen
seine Handlungen durch einen, durch den Papst nämlich, gelenkt sein,
der die Vielfalt der Ansichten auf eine einheitüche Linie bringt, weil
sonst im mystischen Leib Spaltungen entstünden. Das gilt besonders,

wenn die Gruppen gleich stark sind oder wenn, wie es meist der Fall ist,
die mächtigere Fraktion sich durchsetzen möchte. Die beiden Gewalten
können folglich nicht getrennt sein, sie sind eins oder doch wenigstens
zwei untergeordnete, die man als eine ansieht17.

Nicht anders verhält es sich im technischen Bereich : Viele Potenzen
oder Instrumente handeln nur auf Befehl einer Hauptpotenz 18. Ferner:
Christus verheißt den einen Schafstall und den einen Hirten. Trennt man
den Papst vom Konzil, ist es entweder Schafstall oder Hirt. Ist es jedoch
Hirt, so fehlt ihm die Herde, zumal es sich selbst als die Repräsentanz

«t
16 J. Friedrich, S. 6 : Oportet ergo multitudinem praelatorum in concilio con-

gregatorum a Christo influxum accipere mediante aliquo uno, nisi dicatur, concilium
esse multitudinem quandam contra naturae ordinem congregatam et societatem
innaturalem, quod non videtur sane dictum.

Vgl. Thomas v. A. ScG IV 76. Über die Beziehung Papst-Bischöfe als «ordo
secundum influentiam» vgl. Herveus Natalis, Tractatus de potestate papae, in:
Hervei Natalis Britonis In quatuor Libros sententiarum Commentaria. Quibus
adiectus est eiusdem auctoris Tractatus de potestate Papae, Paris 1647 (Neudruck
1966), S. 371.

17 J. Friedrich, S. 6. Herveus, op. cit. S. 365 (Primat des Papstes), S. 367 u.
369 (der Papst als Vikar), S. 365 f. (päpstliche Vollgewalt). Die übliche Ableitung
der monarchischen Kirchengewalt s. Johannes Torquemada, Oratio Synodalis de

primatu, ed. E. Candal, Concilium Florentinum, Documenta et Scriptores, Ser. B,
vol. IV, Fase. II, Rom 1954, nr. 18-21, S. 14-17.

Zum aristotelischen Hintergrund vgl. M. Grabmann, Studien über den Einfluß

der aristotelischen Philosophie auf die mittelalterlichen Theorien über das
Verhältnis von Kirche und Staat (Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie d.
Wissenschaften, Philos.-histor. Abtlg. Jhg. 1934, H. 2), München 1934.

18 J. Friedrich, S. 6 f.



372 Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP

der Gesamtkirche auffaßt, es wäre andernfalls Hirt seiner selbst. Die

Auskunft, das Konzil sei Hirt im Blick auf die, welche nicht auf ihm
versammelt sind, führt nicht weiter, denn die Vertretenen sind «quasi

unum virtualiter, cum non possint esse faciliter unum localiter». Denkbar

ist auch, um das Argument ad absurdum zu führen, daß die Christen

zugleich an einem Ort versammelt wären, und dann gäbe es keine

Unterscheidung mehr von Hirt und Herde 19. Versteht sich das Konzil als

Schafstall Christi und nicht des Papstes, so ist eine solche Behauptung
frivol, denn Hirt und Herde müssen eines «status» sein, wenigstens
hinsichtlich des unmittelbaren Hirten. Für Christus traf das vor der Himmelfahrt

zu, damals brauchte er einen Stellvertreter noch nicht, jetzt aber

muß die Kirche einen Hirten haben, der wahrnehmbar unter uns wandelt.

Daher setzte Christus für die Zeit seiner Abwesenheit Petrus als

Stellvertreter ein, so daß von nun an die Päpste Hirten der zerstreuten
und der auf einem Konzil versammelten Herde sind 20. Den weiteren

Einwand, Bischöfe und Pfarrer hätten ihre Jurisdiktion direkt von Christus,

braucht man nicht lange zu widerlegen, das haben bereits Thomas
und Herveus ausführlich getan 21. Hat das Konzil, wie die anvisierten

Gegner voraussetzen, eigene Gewalt, müßte es diese aus sich, von Christus

oder dem Papst haben. Aus sich kann es sie nicht haben, sonst wäre
das Konzil Gott, der von keinem abhängt. Gewiß gibt es Gemeinschaften,
die ihre Jurisdiktion aus sich ableiten, doch hegt dieser Sonderfall nur
vor, wenn sie de iure oder de facto keine Autorität über sich haben und
sich so Regierung und Gesetz selber geben. Hat jedoch eine Gemeinschaft
einen absoluten «Hauptherrn», unabhängig vom Willen der
Untergebenen, liegt die Gewalt bei ihm. Als Christus das Kollegium der Apostel
verließ, übergab er ihm keine Autorität, sondern nur seinem Stellvertreter

22. Die Bischöfe gelten infolgedessen auf dem Konzil nur so viel

19 J. Friedrich, S. 7.
20 J. Friedrich, S. 7 f.
21 J. Friedrich, S. 8. Zum Ganzen vgl. Y. M.-J. Congar, Aspects ecclésio-

logiques de la querelle entre mendiants et séculiers dans la seconde moitié du
XIIIe siècle et le début du XIVe, in: ADL 28 (1961) 35—151. — Raphael bezieht sich
hier auf das Werk De potestate papae, ed. cit. S. 366 f., wo auch gezeigt wird, daß
keine communitas den Primat verleihen kann. Zu Herveus vgl. ferner L. Hödl,
De iurisdictione. Ein unveröffentlichter Traktat des Herveus Natalis O. P. (f 1323)
über die Kirchengewalt (Mitteilungen des Grabmann-Instituts der Universität
München, hrsg. v. M. Schmaus, H. 2), München 1959.

22 J. Friedrich, S. 9 : Sed transire volens ex hac mortali vita seu mundo ad

patrem dimisit vicarium suum Petrum in terris (Jo 21,17 u. Mt 16,19) Et hanc
commissionem Petro faciendo nullam mentionem fecit de communitate ecclesiae,



Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP 373

wie in ihren Diözesen. Die Petrusnachfolge geht durch Wahl an andere

über, jedoch nicht kraft der Wahl, sondern mittels einer Anordnung des

obersten Herrn der Kirche, der es so und nicht anders gewollt hat.
Interessanterweise schweigt Raphael hier und auch sonst über das

Kardinalskollegium und seine Rechte, es wird in seinen Funktionen nur am
Rande erwähnt, wohl weil die zeitgeschichtlichen Umstände das

nahelegten 23. Auch wenn die Schrift über die Art der Nachfolge nichts
verlauten läßt, hat doch Herveus gezeigt, daß nur zwei Weisen «in princi-
patu» möglich sind: Erbschaft und Wahl24. Weil von ersterer, sie wurde
im Alten Bund praktiziert, das Neue Testament nichts sagt, kann nur
die Wahl in der Intention Jesu gelegen haben.

Von einer Übertragung an das Konzil ist nirgendwo die Rede,
Auswahl und Sendung der Zwölf lassen sich einfach als Beauftragung zur
Predigt erklären, sie schließen keine Jurisdiktionsverleihung ein 25. Bleibt
als letzte Möglichkeit : Das Konzil hat seine Autorität vom Papst ; weil
beide abhängig sind, dürfen sie auch nicht als getrennt angesehen werden,
außer man nehme an, der Papst habe seine eigene Gewalt dem Konzil

ganz übertragen, aber auch das wird später als unangemessene Meinung
erwiesen werden.

I. Conclusio

Quod non est tantum tribuendum judicio multitudinis, quin judicium
solius papae etiam in agibilibus possit ante divinum conspectum judicio
multitudinis praevalere 26.

Als Beweis dient eine Episode der Kirchengeschichte: Gregor VI.
wurde vom Kardinalskollegium, vom Klerus und vom römischen Volk
als schlechter Hirt verurteilt, so daß man ihm, als er dem Tod nahe war,

nisi tantum ut pascatur, ligetur et solvatur et confirmetur. - Zur Geschichte des

Begriffs «vicarius» s. M. Maccarone, Vicarius Christi. Storia del titolo papale,
Rom 1952.

23 Zum Problem B. Tierney, Foundations S. 68-84; L. Leceer, Pars
corporis papae Le sacré collège dans l'ecclésiologie médiévale, in: Mélanges offerts
au P. H. de Lubac, t. II, Paris 1964, S. 183-198; U. Horst, Papst, Bischöfe und
Konzil nach Antonin von Florenz, in: RThAM 32 (1965) 76—116, bes. S. 76—79.

M. Wilks, The problem of sovereignty in the later middle ages. The papal
monarchy with Augustinus Triumphus and the publicists, Cambridge 1963, S. 455-469.

24 Herveus, De potestate papae, ed. cit. S. 371 u. 376 f.
25 J. Friedrich, S. 10, Lk 9,1 u. Mk 16,17 f. sind als gratiae gratis datae zu

verstehen.
26 J. Friedrich, S. 11.



374 Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP

das kirchliche Begräbnis verweigern wollte. Ein offenkundiges Wunder

jedoch öffnete die Pforte von St. Peter, ein himmlisches Eingreifen
entschied also gegen die öffentliche Meinung 27.

II. Conclusio

Quod concilium non habet judicare papam de quocumque defectu no-
tatum 28.

Dem Konzil wird das Urteil über den Papst rundweg abgesprochen und

zwar auf eine so rigorose Weise, die selbst, wie wir sehen werden, bei

strengen Papalisten auf Widerstand stoßen würde. Raphael sieht sich

zu seiner These genötigt, weil jedes Urteil von der höheren Instanz
auszugehen hat, die einem Konzil auf Grund der angenommenen Gewalteneinheit

nicht zustehen kann. Die entscheidende Ursache ist allerdings
darin zu suchen, daß das Papstamt nur stellvertretenden Charakter hat
und seiner Natur nach Christus untergeordnet ist. So dürfen die Bürger
eines Staates auch nicht den Statthalter eines Regenten absetzen, nicht
einmal im Notfall. Die Konsequenz ist klar: Da die Erlaubnis Christi im
Regelfall nicht kund wird, sind Urteile gegen den Papst nicht zugelassen.
Das Konzil darf lediglich mahnen, beschwören, ermuntern, daß ein Papst
seinen Irrtum erkenne und berichtige. Im Falle, daß er dessen nicht
willens ist, möge man seine Zuflucht zu Christus nehmen, daß er ihn
erleuchte oder aus der Mitte der Gläubigen abberufe 29. Dafür lassen sich

21 J. Friedrich, S. 11 f. Raphael beruft sich auf Martin von Troppau.
28 J. Friedrich, S. 12.
29 J. Friedrich, S. 12 : Nullam enim jurisdictionem habent inferiores super

vicarium eorum, nisi eis expresse sit collata a principe subdelegante. Debet ergo
concilium papam errantem admonere filiali caritate, obsecrare et hortari, ut errorem
suum cognoscat et corrigat. Quod si non fecerit, debet haberi recursus ad Christum,
ut ipsum illuminet vel de medio tollat... Für diese Ansicht Raphaels gibt es
zahlreiche Vorbilder, er selbst beruft sich auf Thomas, De regimine principum, 1. I c. 6.
Alvarus Pelagius, Speculum regum, ed. R. Scholz, Unbekannte kirchenpolitische
Streitschriften II, Rom 1914, S. 518 «déficiente omni humano auxilio, recurrendum
est ad deum». Petrus de Palude, Tractatus de potestate papae q. I a. 3, ed. P. T.
Stella, Zürich 1966, S. 195 f. Für Augustinus Triumphus ist selbst das «recurrendum

ad deum» unannehmbar, denn «sententia papae et sententia Dei una sententia
est», Summa de potestate ecclesiastica VI, 3, zit. bei M. Wilks, The problem of
sovereignty S. 473. Für einen Vertreter der deutschen Augustinerschule vgl.
A. Zumkeller, Schrifttum und Lehre des Hermann von Schildesche, Würzburg
1959, S. 205-207, bes. S. 207, Anm. 643.



Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP 375

Beispiele aus der Geschichte beibringen 30. Die Meinung, dadurch könnte
die Kirche ins Wanken geraten, ist ein Zeichen geringen Vertrauens in
die göttliche Vorsehung, zumal es sich nicht so verhält, als würde die

Kirche wegen des Irrtums einer Person gefährdet, denn ihr ist der
Beistand bis zum Ende der Tage verheißen 31. Selbst lange Sedisvakanzen

und jene «monströse Frau», die einmal der Kirche vorstand, konnten
sie nicht ins Wanken bringen 32. Das biblische Bild vom sturmbewegten
Schifflein ist ein Symbol für die Gefahren, aber auch für die Sicherheit.
Selbst die Irrtümer der Petrusnachfolger sind im Bild vom Seewandel

Petri vorausbezeichnet, dafür ist kennzeichnend, daß ihn nicht menschliche

Weisheit vor dem Untergang bewahrte, sondern das Eingreifen
Christi, der zu diesem Zweck bemerkenswerterweise nicht die Jünger
zusammenrief, vielmehr selbst handelte. Wir haben demnach allen Grund
zu hoffen, daß die Bedrängnis in Zukunft abgewiesen werden wird.
Darunter muß nicht jede aktuelle Not verstanden werden, sie kann zuweilen
andauern und erst am Ende besiegt werden (contra quaecumque finalia
pericula providebit) 33. Unter dieser vorsichtigen Formulierung deutet
sich bereits Raphaels spätere Haltung hinsichtlich der Irrtumslosigkeit
der Päpste und der Kirche an.

Die früheren Konzilien wußten noch um ihre begrenzte Gewalt, sie

urteilten etwa im Fall des Papstes Symachus nicht einmal über
Häresie 34. Nun mag man dem zwar zustimmen und glauben, daß kein
Mensch den Papst verurteilen kann, aber die Frage ist, ob man nicht
dem Konzil das Recht dazu einzuräumen hat, denn dieses ist kein
Untergebener des Papstes, sondern steht über ihm 35. Auch diese Behauptung
ist, fährt Raphael fort, unbewiesen: Sind die zerstreuten Glieder unter
dem Haupt, so stehen sie vereint (auf einem Konzil) ebenfalls nicht über
ihm. Nicht einmal die durch eine lange kanonistische Tradition gefestigte
Urteilsmöglichkeit im Falle von Häresie seitens des Papstes findet
Raphaels Zustimmung; in dieser Auffassung bewegt er sich ganz in den

30 Decr. Grat. d. XIX c. 9, ed. cit. S. 64, Vincenz von Beauvais, Speculum
historiale, 1. 25 c. 86.

31 J. Friedrich, S. 13.
32 Raphael kennt die Geschichte der Päpstin Johanna aus der Chronik Martins

von Troppau, die er öfter zitiert. Vgl. LThK1 V, 459 f. (F. X. Seppelt).
33 J. Friedrich, S. 14.
34 J. Friedrich, S. 15 ff., Decr. Grat. d. XVII c. 6, ed. cit. S. 52 f.; als Beweis

für die Unrechtmäßigkeit dienen d. LXXIX c. 11, ed. cit. S. 279; c. IX c. 13, ed.
cit. S. 610; c. IX c. 14, ed. cit. S. 610; c. XXIV q. I c. 14, ed. cit. S. 970.

35 J. Friedrich, S. 18.



376 Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP

Bahnen der rigorosen Papsttheologie der Augustinerschule. Gewiß ist
nicht zu leugnen, daß der Kanon «Si papa» 36 eine Aburteilung bei Häresie

vorsieht, allein auch wenn Bonifacius Africanus, der Urheber jener
Vorschrift, dieser Ansicht war, so gibt doch die Mehrheit der Kanonisten,
die das Gegenteil behaupten, den Ausschlag37. Die Schlußfolgerung aus

der kanonistischen Diskussion ist für Raphael klar: Die Mehrzahl der

Autoren kommt darin überein, daß der Papst über alle urteilt, während

er selbst keinem Richterspruch unterworfen ist, wobei weder Häresie

noch sonst ein Verbrechen eine Ausnahme begründen. Der berühmte
Kanon «Si papa» wird von Gratian, so glaubt Raphael, dahin verstanden,
daß das Ansehen keiner Person, also auch dem Papst nicht, etwas nützt,
von Häresie ist direkt keine Rede, denn wo die Häresiematerie
ausdrücklich behandelt wird, bleibt der Kanon unerwähnt, und außerdem

gibt die Glosse durch ein vorsichtiges «credo» zu verstehen, daß eine

sichere Aussage nicht intendiert ist38. Gewisse Widersprüche im Dekret
Gratians werden nicht geleugnet, nur meint Raphael, die Mehrzahl der

Autoren auf seiner Seite zu haben 39.

Die römische Kirche ist ferner befugt, Gesetze zu erlassen und
aufzuheben, wofern sie nur nicht gegen die Apostel und das Evangelium
gerichtet sind. Die Darlegung gipfelt in der Behauptung, der Papst habe
ein «coeleste arbitrium», so daß er als Inhaber der «plenitudo potestatis»
nur von dem gerichtet werden kann, der über den Himmeln ist 40. Es

36 D. XL c. 6, ed. cit. S. 146.
37 J. Friedrich, S. 18 ff.
38 J. Friedrich, S. 19 f.
39 J. Friedrich, S. 20 f. : Si autem dictae glossae sunt diversorum glossatorum,

standum verisimiliter est majori numéro, qui tacit pro nostra conclusione. - Petrus
de Palude ist anderer Ansicht, Tractatus de postestate papae q. I a. 3, ed. cit. S. 195.

Est, autem, advertendum quod secundum communem opinionem papa non iudi-
catur, nec condemnatur aut deponitur, nisi pro heresi, 40 d., Si papa. Et tunc magis
deponitur de facto, quam de iure Hoc est autem iudicium, quia eo ipso quod
hereticus est ab ecclesia precisus est.

40 J. Friedrich, S. 23 f.: Si enim papa coeleste habet arbitrium, nonnisi ab
eo qui super coelos est, potest iudicari. Si non est, qui dicat ei, cur ita facis, invanum
ei corrector assignatur. Inter homines dico, quia major est homine et minor deo.
Si plenitudinem obtinet potestatis, supervacue nituntur ipsum alterius subjicere
potestati.

Zur augustinischen Tradition vgl. M. Wilks, The problem of sovereignty...
S. 164-183; X. P. D. Duynstee, 's Pausen primaat in de latere middeleeuwen en
de Aegidiaanse school, Hilversum-Amsterdam 1935 u. 1936; R. Kuiters, De eccle-
siastica sive de summi pontificis potestate secundum Aegidium Romanum, Vatikanstadt

1949. Für Petrus de Palude, Tractatus de potestate papae q. I a. 3, ed. cit.
S. 191.



Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP 377

ist klar, daß Raphaels Interpretation bewußt das Problem verharmlost,
um den konziliaristischen Tendenzen seiner Zeit jeden Boden zu
entziehen. In Wahrheit steht eine lange Tradition hinter dem Prinzip, ein

Papst dürfe im Fall von Häresie abgesetzt werden. Ockham ist in dieser

Hinsicht nur der Erbe einer These, die schon lange vor ihm vertreten
wurde 41. Besondere Beachtung verdient die Tatsache, daß Raphael die

verschiedenen Theorien der Kanonisten aus verständlichen Gründen

ignoriert 42. Es ist daher nicht verwunderlich, daß er die zeitgenössischen
Lehren über die Papstabsetzungen im Fall von Häresie nicht diskutiert.
So sagt Gerson, dessen Schriften Raphael wahrscheinlich bekannt waren,
daß der Papst als «mein Bruder und Nächster» zur Rechenschaft zu
ziehen ist, so daß der Kanon «Papa a nemine est iudicandus» seine Gültigkeit

verliert 43. Gewiß kann die Gesamtkirche im Glauben nicht irren,
doch erstreckt sich solche Irrtumslosigkeit nicht auf die «ecclesia ro-
mana»44. Besonders deutlich äußert er seine Meinung in dem «Libellus

41 Vgl. A. M. Koeniger, Prima sedes a nemine iudicatur, in: Beiträge zur
Geschichte des christlichen Altertums und der byzantinischen Literatur (Festgabe
A. Ehrhard), Bonn-Leipzig 1922, S. 273-300. H. Zimmermann, Papstabsetzungen
des Mittelalters, in: MIÖG 69(1961)1-84, 241-291; 70(1962)60-110; 72(1964)
74-109. B. Tierney, Ockham, the conciliar theory, and the canonists, in: Journal
of the history of ideas 15 (1954) 40-70, bes. S. 59 ff. Für Ockham vgl. bes. Opus
Nonaginta Dierum, ed. R. F. Bennet u. J. G. Sikes, Guillelmi de Ockham Opera
Politica I, Manchester 1940, S. 295 f. G. de Lagarde, La naissance de l'esprit laïque
au déclin du moyen âge, t. V, Guillaume d'Ockham: Critique des structures ecclé-
siales, Louvain-Paris 1963, S. 120 ff. (Vorgeschichte), über Ockham S. 142 ff.
W. Kölmee, Wilhelm Ockham und seine kirchenpolitischen Schriften, Essen 1962,
S. 68-124 u. 189-200. B. Tierney, Pope and Council. Some New Decretist Texts,
in: MS 19 (1957) 197-218. Für Antonin von Florenz vgl. U. Horst, art. cit. S. 98 f.,
Petrus de Palude, Anm. 81.

42 Vgl. bes. L. Buisson, Potestas und Caritas. Die päpstliche Gewalt im
Spätmittelalter (Forschungen zur kirchl. Rechtsgeschichte und zum Kirchenrecht, Bd. 2),
Köln-Graz 1958, S. 166-215. K. W. Nörr, Kirche und Konzil bei Nicolaus de
Tudeschis (Panormitanus) (ebda Bd. 4), Köln-Graz 1964, S. 138—147.

43 Johannes Gerson, De modis uniendi ac reformandi Ecclesiam in Concilio,
Opera Omnia, ed. M. L. E. Du Pin, t. II, Antwerpen 1706, Sp. 167 : Cum ergo papa
sit meus frater et proximus in natura et in Christi fide, eisdem sacramentis regene-
ratus, eadem passione redemptus, corripiendus est juxta processum praecepti Christi.
Non ergo illud decretum est tenendum, quod papa a nemine sit judicandus.

44 A. a. O. Sp. 163 : Haec ecclesia (scl. universalis) de lege currenti nunquam
errare potuit, nunquam deficere, nunquam schisma passa est, nunquam haeresi
maculata est, nunquam falli aut fallere potuit, nunquam peccavit... Alia vero voca-
tur Ecclesia apostolica, particularis et privata, in catholica ecclesia inclusa, ex
papa, cardinalibus, episcopis, praelatis et viris ecclesiasticis compaginata. Et solet
dici ecclesia romana, cuius caput papa creditur; ceteri vero ecclesiastici Et haec
errare potest, et potuit falli et fallere, schisma et haeresim habere, etiam potest

25



378 Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP

de auferibilitate Papae ab Ecclesia» 45. «Auferibilis est Vicarius sponsus
Ecclesiae tanquam haereticus aut schismaticus etiam ubi, in casu, ipse

non est veraciter et mentaliter talis»46. Der Kirche oder dem Konzil
kommt dabei ein wirklicher Urteilsspruch zu: «Auferibilis est in casu
Vicarius sponsus Ecclesiae per Ecclesiam, vel generale Concilium, nedum

conciliative, aut dictative vel denunciative; sed autoritative, judicialiter
atque juridice»47. Auch Pierre d'Ailly hält eine Absetzung für nötig,
dabei dehnt er den Häresiebegriff so aus, daß selbst Hartnäckigkeit und
Unverbesserlichkeit darunter fallen 48. Daß sich Raphael von solchen

Lehren absetzen muß, ist unter seinen Voraussetzungen unumgänglich
und hat nichts Außergewöhnliches an sich, doch gewinnt die modifizierte
Stellungnahme Torquemadas in dieser Hinsicht besonderes Interesse,
da die Intentionen beider Autoren in dieselbe antikonziliaristische Richtung

weisen. Torquemada teilt Raphaels rigorose Ansicht nicht, er
erweist sich gerade darin als bedeutender Theologe, daß er selbst in den

Wirren seiner Zeit das Maß nicht verliert. Auf den Kanon «Si papa»
eingehend stellt er fest, daß andere Sünden eine Absetzung nicht
rechtfertigten, wohl aber Häresie 49. Durch sie stellt sich ein Papst unter die

übrigen Gläubigen und verliert ipso iure sein Amt, wofern sie notorisch
ist und hartnäckig verteidigt wird 50. Der Glaube bewirkt die erste Eini-

deficere. Und Sp. 166 Ergo papa malus citius deponitur, quod est membrum vali-
dius, quam quicumque alius praelatus.

45 Ed. Du Pin, t. II, Sp. 209-224. Zur Datierung vgl. P. Glorieux, Oeuvres
complètes, t. I, Introduction générale, Paris-Tournai 1960, S. 129.

46 Consid. XVIII, ed. cit. Sp. 222.
47 Consid. XII, ed. cit. Sp. 215. Zu den Theorien über die Absetzung wegen

Häresie auf dem Konstanzer Konzil vgl. H. Zimmermann, Die Absetzung der Päpste
auf dem Konstanzer Konzil. Theorie und Praxis, in: Das Konzil von Konstanz.
Beiträge zu seiner Geschichte und Theologie, hrsg. von A. Franzen u. W. Müller,
Freiburg 1964, S. 113-137. J. B. Morrall, Gerson and the Great Schism,
Manchester 1960, S. 88-93. Zu Gersons Ekklesiologie vgl. G. H. M. Posthumus Meyjes,
Jean Gerson zijn kerkpolitiek en ecclesiologie, 's-Gravenhage 1963, S. 210-251;
O. de la Brosse, Le pape et le concile. La comparaison de leurs pouvoirs à la
veille de la Réforme (Unam Sanctam 58), Paris 1965, S. 85-145.

48 Tractatus de ecclesiae, concilii generalis, romani pontificis, et cardinalium
autoritate, Opera Omnia Gersonis, ed. Du Pin, t. II, c. II, III p., Sp. 951 : Nec ei
(judicio concilii generalis) solum subjicitur in casu quo accusaretur de crimine
haeresis proprie dictae ; sed etiam in quibusdam aliis casibus, qui possent quodam
modo reduci ad haeresim large sumptam, ut ratione obstinationis et incorrigibili-
tatis in crimine.

49 Summa de Ecclesia (SE), Venedig 1561, 1. II, c. 102, S. 241r.
50 A. a. O. per haeresim papa cadit a papatu quod non fit per alia peccata :

et ita cum per haeresim papa fiat omnibus fidelibus minor per ecclesiam iudicari
poterit sive iudicatus a Deo declarari : quod non potest propter alia peccata.



Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP 779

gung mit dem Leib Christi, sein Verlust läßt infolgedessen die Gliedschaft
und die Hauptesfunktion erlöschen. Die Kirche ist ferner auf dem Glauben

Christi, dem Felsen, gebaut, so daß der, welcher vom Felsen abfällt,
aus der Kirche fällt und damit die Führung in ihr verliert. Schismatiker
und Häretiker haben keinen Anteil mehr an der Jurisdiktionsgewalt, sie

können weder absolvieren, exkommunizieren noch Gnadenakte erweisen

51. Wer selbst gegen den Glauben verstößt, hat kein Recht, einen
anderen auszustoßen oder zu verurteilen. Allerdings setzt das Konzil in
einem derartigen Fall nicht den Papst ab, sondern erklärt nur, daß der

betreffende Sachverhalt vorliegt und daß Aussicht auf Besserung nicht
mehr besteht52. Andere Sünden sind davon ausgenommen, sie bilden
keinen Absetzungsgrund, auf die Lehre der Sünder solle man hören, auf
ihr Leben aber nicht sehen (vgl. Mt23,2f.). Schlechte Sitten machen

zwar aus dem Papst ein faules Glied der Kirche, doch wird Gott nicht
zulassen, daß er alle ansteckt53. Gewiß sind zur vollen Einheit Glaube
und Liebe erforderlich, doch sind diejenigen, die schwer sündigend den

ganzen Glauben bewahren, nicht abgeschnittene Glieder, da in ihnen
eine «unitas materialis» bestehen bleibt, die die Kontinuität erhält, so

daß Unglaube jegliche Gewalt in der Kirche aufhebt, während
mangelnde Liebe sie nur mindert54. Es ist auch denkbar, daß der Papst ein
Schismatiker werden kann, jedenfalls ist diese Ansicht wahrscheinlicher 55.

Ist der kirchliche Friede nur herzustellen, wenn der rechtmäßige Papst
abdankt, weil sein Widersacher nicht zu besiegen ist, so hat er das Recht
und sogar die Pflicht, auf sein Amt zu verzichten, allerdings darf er dazu

51 A.a.O. S. 241 v, Torquemada beruft sich auf Thomas S. th. II-II 39,3.
52 A. a. O. Unde proprie loquendo nec propter haeresim papa deponitur a con-

cilio sed potius declaratur non esse papa cum ostenditur quod in haeresim fuit
collapsus, et incorrigibiliter in ea obstinatus perseverat.

53 A.a.O. S. 242r; vgl. 1. II, c. 48, bes. S. 162v; 1. III, c. 50, S. 336r.
54 1. IV, c. 20, S. 396v, vgl. auch die ausführliche Argumentation in cc. 18-20,

S. 390v-396v.
55 1. IV, c. 11, S. 369r-370r. Ein Papst wird schismatisch, wenn er sich dem

Gesetz Christi widersetzt, aus Mutwillen sich vom Leib der Kirche und den
Bischöfen trennt und die Überlieferungen der Kirche mißachtet. Verstößt er «contra
universalem statum ecclesiae», so ist ihm nicht zu gehorchen. Der Papst ist nur
dann wirklich Haupt der Kirche, wenn er in allem Christus unterworfen bleibt.
S. 369v-370r respondetur per alios dicendo ad minorem quod tunc apud papam
intelligitur vere esse Christi ecclesia quando ipse manet subiectus capiti Christo
cuius est vicarius recognoscendo ab eo potestatem suam pendere, debitam illi sub-
iectionem servando, et observantiis universalis sanctae matris ecclesiae ipsius
Christi sponsae canonicae se confirmando. Die Absetzung des Papstes wird von
Torquemada in diesem Zusammenhang nicht diskutiert.



380 Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP

nicht gezwungen werden 56. Torquemada bespricht ferner die Möglichkeiten,

die der Kirche im Hinblick auf einen Papst bleiben, der durch
seinen Lebenswandel Ärgernis bietet57.

1. Die Kirche hat das Recht der Ermahnung und brüderlichen
Zurechtweisung, beides erstreckt sich selbst auf die höchste Autorität. Sie

obüegen den Kardinälen, Prälaten und anderen angesehenen Männern.
Fruchten ihre Bemühungen nichts, so soll man 2. seine Zuflucht zum
Gebet nehmen, Gott möge ihn erleuchten und zum Sinneswandel

bewegen oder ihn sterben lassen. 3. Helfen beide Mittel nach Gottes un-
erforschlichem Ratschluß nichts, bleibt der Weg des Widerstandes übrig :

Zwei Kardinäle sollen seine schlechten Werke tadeln und versuchen, ihn
zu überzeugen. Als klassisches Beispiel diene die Haltung des Paulus

gegenüber Petrus. Der Verschleuderung von Kirchengut ist Einhalt zu

gebieten, ja es darf sogar der Gehorsam aufgekündigt werden «sine

tarnen ipsius depositione ». Ähnliches gilt für einen päpstlichen Angriff
auf den «status universalis Ecclesiae», so etwa, wenn er alle Bischöfe
absetzen oder die Kirche in große Unruhe versetzen wollte. 4. Ist er der
Simonie ergeben, darf man seine Schenkungen nicht annehmen, um
dadurch seinen Mißbrauch einzudämmen. 5. Ein allgemeines Konzil muß
einberufen werden; diese Aufgabe obliegt den Kardinälen, wenn der

Papst dies verweigert, oder, wenn auch sie ihre Pflicht versäumen,
anderen Männern. Allerdings ist einem solchen Konzil nicht das Recht
einzuräumen, den Papst abzusetzen, da das innerlich unmöglich ist, wohl
aber darf die Versammlung die genannten Mittel mit besonderer Autorität

anwenden und mit Gebet und Fasten für Reform sorgen. Auch ist es

dem Konzil gestattet, den weltlichen Arm zur Hilfe zu rufen, etwa
Kaiser und Fürsten, um dem päpstlichen Amtsmißbrauch Einhalt zu

gebieten. 6. Hilft das alles nichts, muß die Kirche zeitweise ertragen,
was die göttliche Gerechtigkeit erträgt, da es wenig wahrscheinlich ist,
daß ein derartiger Zustand lange währt. Man solle endlich die Gefahren

für die Kirche nicht übertreiben, denn ein Einzelner kann kaum so viel
Unheil anrichten. Diese Geduld ist angemessener als ein Eingriff in
Gottes Urteil, indem man einen Papst absetzt und damit die Gefahr
eines Schismas heraufbeschwört58.

56 1. IV, p. I, c. 13, S. 370v-371v.
57 1. II, c. 106, S. 246v-248r: De remediis contra papam moribus suis pravis

scandalizantem ecclesiam.
58 A.a.O. S. 247v.



Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP 381

In der berühmten Oratio Synodalis gibt Torquemada dem
Konstanzer Dekret «Frequens», das den Papst einer Gesamtsynode unterwirft,

insofern recht, als er einräumt, dem Konzil komme Superiorität
zu, wenn zwei «illicite» das Papstamt erstreben. Ist jemand unbestritten
Papst, hat die Synode keinerlei Autorität, auch wenn sie behauptet, der

Beseitigung eines Schismas zu dienen 59. Als Absetzungsgrund gilt lediglich

das «crimen heresis pertinaciter defensum» 60. Der Glaube ist die

erste Verbindung, die uns mit dem Leib Christi eint, so daß jemand, der
sie durch Häresie verliert, nicht mehr Haupt ist, weil er nicht mehr
Glied ist 61. Desgleichen ist die Verweigerung der Kirchenreform kein

Absetzungsgrund. Gibt der Papst durch ein schlechtes Leben Ärgernis,
so kann seine Unverbesserlichkeit zweifach verstanden werden: einmal
«in continuacione criminis», wenn er auf Ermahnungen nicht hört, zum
anderen «defensione criminis», wenn er hartnäckig behauptet, etwas

(z. B. Simonie, Geiz, Beförderung Unwürdiger oder Verteidigung und
Lob von Verbrechen) sei nicht Sünde. Im letzten Fall liegt Häresie vor,
so daß man ihn absetzen kann 62. Dieser Überblick mag gezeigt haben,
mit welchen Klauseln ein strenger Papsttheologe das höchste Kirchenamt

versieht, um es vor Willkür und Mißbrauch zu schützen 63.

59 Oratio Synodalis, ed. cit., nr. 73, S. 60 f.
60 A.a.O., nr. 80, S. 67.
61 A.a.O., nr. 81, S. 67 f.
62 A.a.O., nr. 83-84, S. 69 quia iam hereticus esse convincitur, senciens

male pertinaciter de lege et scriptura sancta. Auch hier ist der Verstoß «contra
statum universalis ecclesiae» kein Grund zur Absetzung.

A.a.O., nr. 85, S. 71: De. 3° vero casu, quando, scilicet, vult facere contra
universalem statum ecclesie, dicitur quod, in isto casu, licet pape non esset obe-
diendum sed resistendum, non tarnen venit propterea a concilio iudicandus.

Aliud enim est non obedire, quod potest facere inferior, cum aliquid contra
divinam legem a superiore precipitur. Aliud est resistere, cum a superiore aliquid
dicitur, quod a veritate aut a sanctorum patrum sentenciis sit devium aut cum
contra statutum universalis ecclesiae generaliter agere attemptaret, sicut si vellet
deponere simul omnes episcopos, ac similia, ex quibus patenter universa turbaretur
ecclesia. Et hoc modo dicunt Hostiensis et Innocencius et Archidiaconus, quod non
esset papa sustinendus (id est, non permittendus hoc facere), sed ei, cum omni
tarnen humilitate et reverencia, resistendum esset. Non autem dicunt, quod in hoc
casu deponendus esset; cum ipsi cum antiquis doctoribus theologis concordantes
dicant, papam propter solum crimen heresis posse ab ecclesia iudicari. - Petrus de
Palude vertritt ganz ähnliche Gedanken, De Tractatus de potestate papae q. I a. 3,

ed. cit. S. 191 f.
63 Vgl. H. Jedin, Geschichte des Konzils von Trient, Bd. 1, Freiburg 1949,

S. 19-21.



382 Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP

III. Conclusio

Quod circa ea, quae fidei sunt, non potest concilium sine autoritate
papae aliquid difhnire 64.

Als Beweis dient die bekannte Lehre des hl. Thomas, daß die «editio

symboli» Sache des Papstes ist, ihm obliegt daher das letzte Wort in
Glaubensdingen und in allen Diskussionen, die dieses Thema zum Gegenstand

haben 6S. Schismen sind erfahrungsgemäß nur zu verhindern, wenn
einer den Streit schlichtet und die Einheit des Kirchenglaubens garantiert

66. Den Patriarchen wird erlaubt, Fragen aufzuwerfen, ihre Lösung
ist freilich allein dem Summus Pontifex vorbehalten 67.

IV. Conclusio

Quod concilii convocatio ad solum papam pertinet sie quod alias nullius
est roboris vel momenti 68.

Diese These ergibt sich nach der Meinung Raphaels als Konsequenz
aus dem eben zitierten Thomastext und dem Kirchenrecht 69. Das gilt
selbst für das Altertum, wo der kaiserliche Befehl zur Gültigkeit einer

Synode nicht ausreichte, verbindliche Kraft erlangte sie erst, wenn die

päpstliche Autorität dazukam. Interessant ist die Antwort auf die Frage,
was geschähe, wenn der Papst den Bitten um eine Einberufung nicht
nachgäbe oder der Synode seine Bestätigung verweigerte. Raphael meint
auch diesmal, daß man in einem solchen Fall seine Zuflucht zu Gott
nehmen müsse, damit er seinen Stellvertreter erleuchte, zurechtweise
oder für einen anderen sorge 70.

64 J. Friedrich, S. 24.
65 S. th. II-II 1,10.
66 D. XVII c. 5, ed. cit. S. 51 f.
67 J. Friedrich, S. 25. Vgl. SE 1. II c. 107, S. 248r-250v und 1. III c. 28,

S. 304r-306r. S. 304r: Ex quo manifeste sequitur quod habitudo Romani pontificis
ad universalem ecclesiam et per consequens ad universale concilium ipsam reprae-
sentans sit habitudo capitis ad corpus videtur necessario quod omnis auetoritas
et potestas concilii universalis a papa sicut a capite immediate dependeat

Die Einsetzung von Konzilien ist nicht direkt auf Christus zurückzuführen,
sie sind «ex institutione humana», und daher ist auch ihre Gewalt nur abgeleiteter
Natur. A.a.O., S. 304v. Vgl. ferner 1. III c. 24, S. 299r-300r, 1. III c. 44, S. 324r-
325r.

68 J. Friedrich, S. 68.
69 D. XVII c. 2, ed. cit. S. 51; c. III q. 6 c. IX, S. 521; d. XVII c. 6, S. 52 f.
70 J. Friedrich, S. 27.



Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP 383

Torquemadas Lehre, obwohl sie in dem Prinzip übereinstimmt, die

päpstliche Gewalt sei grundsätzlich jedem Konzil übergeordnet, ist viel
differenzierter 71. Auch er glaubt, die römischen Kaiser hätten die Synoden

nur nach vorherigem Einverständnis und mit Billigung der Päpste
einberufen 72. Ferner gebe es keine absolute Notwendigkeit, kirchliche
Mißstände oder Nöte ausschließlich mit ihrer Hilfe zu beseitigen 73. Sollte

allerdings der Fall eintreten, (Torquemada ist nur zögernd bereit, ihn
anzunehmen), daß die Gesamtkirche so in Gefahr ist, daß ihr nur mit
diesem Mittel geholfen werden kann, der Papst jedoch nicht einwilligt,
obwohl er von den Kardinälen und anderen maßgeblichen Männern darum

gebeten wurde, so ist er für häresieverdächtig zu halten und folglich
als zweifelhafter Papst zu erklären 74. Dann würde die Konzilseinberufung

Pflicht von anderen sein und etwa an die Kardinäle übergehen 7S.

Sie hätten festzustellen, ob die Beschwerden berechtigt sind und ob

Häresie vorhegt. Weigern sich auch die Kardinäle, geht das Recht an
den Kaiser über oder an die christlichen Fürsten 76. Sie dürfen die Wahrheit

erforschen «etiam papa nolente», dabei haben sie sich auf göttliches
und menschliches Recht zu stützen. Sie sohen den widerstrebenden Papst
darauf hinweisen, daß sein Handeln und Denken mit der Hl. Schrift
und der kirchlichen Überlieferung in Widerspruch steht, und ihn zum
Widerruf auffordern. Beharrt er auf seiner Ansicht und ist er als
notorischer Häretiker erwiesen, erklärt die Synode, daß er nicht länger Papst
ist, und verkündet die Sedisvakanz des apostolischen Stuhls 77. Außer-

71 Die Arbeit von V. Proano Gil, Doctrina de Juan de Torquemada sobre el
Concilio, Burgense I, Burgos 1960, S. 90 ff. war mir leider nicht zugänglich.

72 SE 1. III, c. 8, S. 280v-281r.
73 A.a.O. S. 281v dicitur quod nullus casus posset contingere in ecclesia

cui per Romanae ecclesiae diligentiam provideri non posset.
74 A.a.O.
75 A. a. O. In hoc ergo casu quando papa nollet concilium congregare ad

Cardinales spectaret convocatio concilii universalis ad faciendum ea quae in tali casu
necessario essent facienda.

76 A.a.O. S. 282r.
77 A. a. O. S. 282v : Si vero nollet revocare errorem, sed pertinax et incorrigi-

bilis in eo persisteret, tune primo Cardinales ab eo recedere debent... Secundo ipsi
Cardinales debent denunciare praelatis ecclesiae casum praesentem et convocare
eos ut veniant sicut tenentur ad succurrendum ecclesiae in hoc horribili casu et
providendum ecclesiae quia iam ille a petra fidei super quam fundata est ecclesia
Mt 16 pertinaciter et incorrigibiliter cadendo cecidit. Tunc vero concilium prae-
latorum congregatum debet iuris auctoritate procedere ad depositionem illius ut
quibusdam placet vel ut nobis plus gratum est iuxta iam dicta ad declarationem
quod ille non sit amplius papa et quod vacet apostolica sedes. Huiusmodi enim
criminis proprius iudex est universale concilium



384 Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP

dem soll in den Fällen das Konzil befragt werden, wo ein Zweifel besteht,
welche Papstwahl gültig ist78. Ähnliches gilt für die eventuelle Weigerung

der Kardinäle, einen neuen Papst zu wählen.

V. Conclusio

Quod nedum convocatio, sed etiam mediatio et terminatio concilii ad

papam pertinet ita quod, quae ibi tractantur, ordinantur vel statuuntur,
non habent robur aut vim legis nisi eadem auctoritas papae confirmet79.

Unter den bekannten Voraussetzungen braucht die These nicht mehr
bewiesen zu werden, außerdem hat ein Gewährsmann Raphaels, Herveus,
darüber ausführlich gehandelt 80. Ohne päpstliche Autorität gibt es nie
ein Konzil, sondern nur ein «conventiculum vel conciliabulum» 81.

VI. Conclusio

Quod papa non subjicitur generalis concilii legibus, nec illas servare
tenetur, nisi quas ipse confirmavit, et ad illas etiam non de necessitate,
sed de honestate tenetur 82.

Nach der bisherigen Behauptung, die Konzilien seien schlechthin von
der päpstlichen Gewalt abhängig, wundert es nicht, wenn Raphael
feststellt, daß ihre Gesetze den Papst nicht binden 83. Unter Berufung auf
Thomas v. Aquin meint er ferner, daß die vorausgehende Synode der

folgenden nicht die Berechtigung nimmt, ein neues Symbolum zu
verfassen, das zwar keinen neuen, wohl aber einen entfalteteren Glauben
bietet. Die Häresie macht es erforderlich, daß folgende Konzilien die
Freiheit haben, Erweiterungen vorzunehmen 84. Raphael nimmt diesen

Gedanken ein wenig pointierter auf, um seine spätere These
vorzubereiten: «concilium praecedens non ligat concilium subsequens, quin
etiam circa ea quae fidei sunt, possit de novo aliquid ordinäre» 85. Nie-

78 A.a.O. S. 283v-283r, vgl. auch 1. IV p. I c. 10, S. 367v-369r.
79 J. Friedrich, S. 27.
80 Zu Herveus vgl. U. Horst, art. cit. S. 112 f.
81 J. Friedrich, S. 28.
82 J. Friedrich, S. 28. Petrus de Palude, Tractatus de potestate papae q. I

a. 3, ed. cit. S. 183.
83 D. XXV c. 16, ed. cit. S. 1010 f.
84 S. th. II-II 1,10 ad 2.
85 J. Friedrich, S. 29. Bezeichnenderweise wird die Ansicht des Thomas

übergangen, daß es sich lediglich um eine « fides explicatior » handele.



Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP 385

mand kann den Papst binden, eine Ausnahme machen das Naturrecht,
die Glaubensartikel und die Sakramente; durch nichts darf seine Macht
verkürzt werden 86.

Der Einwand, manche Canones sagten, daß die Konzilien dem Papst
den Primat verliehen hätten, entspricht nicht den geschichtlichen
Tatsachen, höchstens in abgeleiteter Form, im ursprünglichen Sinn ist der

Primat allein von Christus. Richtig ist auch die Unterscheidung des Her-

veus, der Primat sei nicht «collative», sondern nur «declarative»

übertragen worden 87. Es ist offenkundig, daß solche Thesen gegen
zeitgenössische Theologen gerichtet sind, die mit Hilfe des Konzils die päpstliche

«plenitudo potestatis» einschränken wollten, um so kirchlichen
Mißständen besser wehren zu können. So meint etwa Gerson, daß Kirche
und Papst sich den Scheidebrief geben dürften 88. Der Papst ist
verpflichtet, auf eine Synode zu hören und ihr zu gehorchen, auch an seine

positiven Gesetze muß er sich halten. Gewiß steht dem Generalkonzil
nicht zu, die dem Papst «supernaturaliter et misericorditer » verüehene

Vollmacht zu nehmen, doch darf es sie zum Nutzen der Kirche begrenzen.
Dazu gehört das Recht, Konzilien ohne Zustimmung und Auftrag des

Papstes einzuberufen 89. Weil diese die Gesamtkirche repräsentieren,
dürfen sie päpstliche Rechte aufheben, ja dem Papst ist nicht einmal
die Interpretation von Gesetzen gestattet, von ihrer Abänderung ganz
zu schweigen 90.

Pierre d'Ailly äußert sich nicht so entschieden, hält aber gleichwohl

für gesichert, daß der Papst einem allgemeinen Konzil unterworfen

ist, allerdings nur in bestimmten Fällen und bei schweren Vergehen,
insbesondere in Glaubenssachen 91. Selbst solchen begrenzten Ausnahmen

86 J. Friedeich, S. 29 f. Vgl. Thomas S. th. II-II 96,6 und Quodl. IV q. 13.
Ferner SE 1. III c. 51, S. 337r. Zu Antonin siehe U. Horst, art. cit. S. 100 ff.

87 Herveus, De potestate papae, ed. cit. S. 371 u. 367, ferner U. Horst, art.
cit. S. 112 f. SE 1. II c. 51, bes. S. 155r.

88 Sermo «Ambulate dum lucem habetis ...», ed. P. Glorieux, Oeuvres
complètes, t. V, S. 44. Vgl. J. B. Morrall, Gerson and the Great Schism S. 95-97.

89 A.a.O. S. 44 f., vgl. ferner De auctoritate concilii, ed. Z. Rueger, in:
RHE 53 (1958) 775-795.

90 De modis uniendi ac reformandi ecclesiam in concilio, ed. Du Pin, t. II,
Sp. 172 : Nec facta concilii potest papa immutare, imo nec interpretari, aut contra
ea dispensare; cum sint evangelia Christi. Vgl. De potestate ecclesiastica, ed.
P. Glorieux, Oeuvres complètes, t. VI, S. 217 f.

91 De materia concilii, ed. B. Meller, Studien zur Erkenntnislehre des Peter
von Ailly (Freiburger Theol. Studien H. 67), Freiburg 1954, S. 305. Zu seiner Lehre
von der Unfehlbarkeit vgl. P. Tschackert, op. cit. S. 23-32.



386 Papst und Konzil nach Raphael de Poraaxio OP

stimmt Raphael nicht zu, in seinen Augen ist Petrus und seinen

Nachfolgern die Jurisdiktion über den ganzen Erdkreis anvertraut, so daß

bezeichnenderweise die Kaiser bei ihrer Krönung das Schwert empfangen
und den Treueid leisten, wodurch sie selbst bezeugen, nur eine abgeleitete

Gewalt zu besitzen 92.

VII. Conclusio

Quod in solo papa residet suprema potestas seu plenitudo ecclesiasticae
potestatis, cui omnis alia potestas tarn ecclesiastica quam terrena sub-
servire et adminiculari tenetur 93.

Die einzelnen Beweiselemente sind uns vertraut, sie begegnen bei allen

Theologen dieser Richtung. Würde in einem geordneten Gemeinwesen

die Macht nicht beim Haupt ruhen und sich auf alles erstrecken, so

könnten die Guten nicht gefördert und die Bösen nicht unterdrückt
werden, nur eine «potestas suprema» führt zum «finis ultimus», nur auf
diese Weise gibt es einen Hirten und einen Schafstall. Folglich muß der

Papst alle kanonischen Rechte besitzen, die den übrigen lediglich «in

partem sollicitudinis» zustehen94. Nirgendwo ist gesagt, daß sie einem

Kollegium übertragen wurden 95. Es geht auch nicht an, den Papst einem

Teil zu vergleichen im Blick auf das Ganze der Kirche, sodaß in ihm
zwar die «plenitudo potestatis» wäre, während dieselbe und sogar eine

größere in der Kirche existierte. Nähme man dies an, gäbe es Autorität
und Macht, die nicht im Papst ist, insbesondere die «affirmatio in fide»,
insofern die Kirche nicht irren kann, während gleiches vom persönlichen
Glauben Petri, der geirrt hat, nicht zu behaupten ist96. Gewiß ist der

Papst Teil und die Kirche ein Ganzes, die Folgerung jedoch, seine Gewalt
sei deshalb von geringerer Art, ist falsch, weil sie allein direkt von Gott
abhängt und nicht von der Kirche 97. Aus der Irrtumslosigkeit der Kirche

92 J. Friedrich, S. 32. Zu Torquemadas Staatslehre vgl. H. Jedin, Juan de

Torquemada und das Imperium Romanum, in: AFP 12 (1947) 247—278.
93 J. Friedrich, S. 34. Petrus de Palude, Tractatus de potestate papae q. I

aa. 1-3, ed. cit. S. 97-176.
94 Zu diesem Begriff vgl. J. Rivière, In partem sollicitudinis. Evolution d'une

formule pontificale, in: RSR 15 (1925) 210-231.
95 J. Friedrich, S. 34.
96 J. Friedrich, S. 36.
97 A.a.O. ...licet papa sit pars et ecclesia totum, non tarnen ab hoc est

potestas papae minor potestate totius ecclesiae, quia non dependet ab ea, sed a deo
solo immediate.



Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP 387

ist nicht auf Vollmacht zu schließen, vielmehr muß sie als ein Privileg
verstanden werden 98. Raphael nimmt damit unmittelbar auf Ansichten
Pierre d'Aillys Bezug, seiner Meinung nach hat ausschließlich die
Gesamtkirche das Vorrecht der Unfehlbarkeit, d. h. die Gesamtheit aller

Gläubigen. Das Gebet Christi für Petrus (Lk 22,32) meint nicht seinen

persönlichen Glauben, sondern den Glauben der Gesamtkirche Das

Privileg der Irrtumslosigkeit hat die Kirche von Christus und nicht vom
Papst, der im Glauben irren kann, so daß in diesem Punkt die Autorität
des Konzils oder der Kirche größer ist als die des Papstes 10°. Es soll

nicht bestritten werden, daß der Papst Haupt der Kirche ist, doch ist
er es wesentlich im Blick auf das eigentliche Haupt, Christus. Die
Unterordnung der Kirche unter den Papst ist demnach lediglich akzidenteller

Natur, von Christus hat sie die Autorität und das Privileg der Irrtumslosigkeit

direkt. In allen Dingen, in denen der Papst nicht irrt, hat er

98 J. Friedrich, S. 36 f. Zur ganzen Frage s. den Traktat Gersons De potes-
tate ecclesiastica, ed. P. Glorieux, Oeuvres complètes, t. VI, S. 210-250, bes.
Consid. XI, S. 232-236.

Heinrich von Langenstein vertritt im Consilium Pacis, ed. Du Pin, t. II, c. 13,
Sp. 824 folgendes: Quia ecclesia universalis non potest errare, nec mortali peccato
esse obnoxia: itaque est superior collegio cardinalium cum papa, quia hanc prae-
rogativam non habet, quia de eo non est dictum: Et portae inferorum non prae-
valebunt adversus earn (Mt 16,18), sed de ecclesia universali.

Vgl. A. Kneer, Die Entstehung der konziliaren Theorie, Rom 1893, bes.
S. 76 ff. J. Lang, Die Christologie bei Heinrich von Langenstein (Freiburger Theol.
Studien H. 85), Freiburg 1966, S. 38^14. P. De Vooght, L'ecclésiologie des adversaires

de Huss au Concile de Constance, in: ETL 35 (1959) 5-24.
99 De potestate ecclesiastica, p. III, c. 1, Du Pin, t. II, Sp. 949 : Confirmatio

in fide, de qua dicitur, quod ecclesia non potest errare iuxta illud «Petre, rogavi
pro te, ut non deficiat fides tua» (Le 22,32) : ilia non est in papa, quia hoc non est
dictum de fide personali Petri, cum ipse erraverit, sed de fide ecclesiae, de qua
dicitur «et portae inferi non praevalebunt adversus eam» (Mt 16,18) scilicet eccle-
siam. Non enim dictum est «adversus te», scilicet Petrum. Igitur speciale Privilegium

est et singularis ecclesiae auctoritas, quod non potest errare in fide. Quod
Privilegium aliqui extendunt ad Romanam ecclesiam, aliqui ad concilium generale,
aliqui vero solum restringunt ad auctoritatem universalis ecclesiae : sed, non potest
extendi ad papam

Quaestio in Vesperiis, a. 3, Du Pin, t. I, Sp. 670: Illud quod in sacra scriptura
promittitur toti, et nulli parti, non debet alicui parti attribui : sed semper rectam
fidem habere aut nunquam contra veram fidem in sacra scriptura a Christo
promittitur toti et soli fidelium congregationi

Die Arbeit von J. P. McGowan, Pierre d'Ailly and the Council of Constance,
Washington 1936, war mir nicht zugänglich. Vgl. ferner F. Oakley, Pierre d'Ailly
and Papal Infallibility, in: MS 26 (1964) 353-358.

100 De ecclesiae, concilii generalis, Romani pontificis authoritate, p. II, c. 2,

Du Pin, t. II, Sp. 953.



388 Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP

seine Autorität unmittelbar vom göttlichen Recht, aber daraus folgt
nicht, daß die übrige Autorität und Vollmacht der Kirche direkt vom
Papst abgeleitet sind 101. Andere, fährt Raphael fort, meinen, die «pleni-
tudo potestatis» sei nicht im Papst allein, sondern in der allgemeinen
Kirche und im Konzil, das sie repräsentiert. Dabei unterscheiden sie

eine dreifache Seinsweise: 1. «separabiliter» ist die Macht im Papst,
2. «inseparabiliter» in der Gesamtkirche, 3. «representative» im Konzil

102. Da diese These von ihren Vertretern nicht näher bewiesen wird,
darf man sie ohne weiteres ablehnen 103. Pierre d'Ailly (Raphael nennt
seinen Namen nicht) vertritt die Ansicht, etwas sei in einem anderen
wie in einem Subjekt (Kraft in der Seele), so daß die päpstliche Machtfülle

im Papst wie in einem Subjekt ist, das sie empfängt und dienend
ausübt. Etwas ist wie in einem Objekt (Wirkung in der Ursache) und so

ist die Vollgewalt in der Gesamtkirche auf kausale und finale Art.
Schließlich ist etwas wie in einem Exempel (das Gesehene im Spiegel
oder die Lehre in einem Buch) und so ist sie in einem Konzil wie in
einem Exempel, das der päpstlichen Willkür Einhalt gebietet104. Aber
auch diese Lösung findet in den Augen Raphaels keine Zustimmung, da
sie voller Widersprüche steckt, denn sobald man im Papst eine Gewalten-

101 A.a.O., p. III, c. 4, Sp. 958.
102 J. Friedrich, S. 37.
103 Raphael spielt hier auf Mauritius von Prag an, von dem wir eine interessante

Nachricht bei Pierre d'Ailly finden. (Zu seiner Person vgl. R. Bäumer, Das
Verbot der Konzilsappellation Martins V. in Konstanz, in: Das Konzil von
Konstanz S. 191, Anm. 23.)

Tractatus de ecclesiae, concilii generalis, Romani pontificis authoritate, p. III,
c. 1, Sp. 950: Ad hanc conclusionem se sua humilitate responsurum exhibuerat
venerabilis pater et egregius sacrae scripturae doctor, magister Mauricius de Praga,
et posuit très conclusiones. Prima est, quod plenitudo potestatis ecclesiae, separabiliter

residet in Romano pontifice. Secunda, quod plenitudo potestatis ecclesias-
ticae, inseparabiliter residet in universitate ecclesiae catholicae. Tertia, quod plenitudo

potestatis ecclesiasticae, repraesentative residet in generali concilio. Ex iis
infertur corollarium, quod quaestio ut proponitur est falsa, ut patet a negatione
unius exponentis ad suam expositam. Ad praemissas autem rationes, sufficiens
erat dictus magister respondere, et super his suam intentionem utiliter decla-
rare: sed quidam veritatis adversarii, timentes ne per ipsum et deinde per
quosdam alios sacrae theologiae doctores in disputationibus, aut determina-
tionibus impugnarentur aliqui errores in hoc sacro concilio delati, conspiraverunt
et procuraverunt dictam disputationem impediri. Contra quos publico verbo et
scripto ob reverentiam fidei protestatus sum, quod doctoribus sacrae theologiae
maxime in concilio generali, ubi agitur de erroribus extirpandis, non debet inhiberi
disputatio, aut scholastica determinatio

104 J. Friedrich, S. 37 f. Pierre d'Ailly, a.a.O., Sp. 950 f.



Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP 389

fülle annimmt, kann sie nicht im Konzil oder sonstwo ruhen. Ferner
scheidet eine Gemeinschaft als Träger aus, weil «actiones sunt supposi-
torum». Gleichwohl - und dies ist das äußerste Zugeständnis - hat das

Konzil eine Aufgabe : Es soll dem Papst bei der Ausübung seines Amtes
helfen, ihm raten, ihn mit Liebe mahnen, wenn er irrt, jedoch darf es

nie sich anmaßen, über ihn Jurisdiktion ausüben zu wollen. Nirgendwo
ist in der Schrift die Aussage zu finden, Christus habe eine derartige
Gewalt der Gesamtkirche übertragen 105.

VIII. Conclusio

Quod potestas papalis non dependet a quibuscumque conciliis nec ab
universali ecclesia neque etiam a tota communitate Christianorum 106.

Der Schlüsselbegriff ist das Wesen der stellvertretenden Gewalt: In
keinem geordneten Staatswesen wird sie vom Volk verliehen, sondern

nur von dem, der sie selbst wesentlich hat. Wählt sich ein Volk Regenten,

dann steht ihnen nur so viel Macht zu, wie der König diesen
Statthaltern zugesteht. Petrus ist nach diesem Beispiel als Generalvikar
Christi zu verstehen auf Grund einer speziellen Einsetzung, während
alle übrigen Herrscher sich ihres Amtes nur kraft einer allgemeinen
göttlichen Zulassung erfreuen 107.

X. Conclusio

Quod si papae sententia vel decretum indigeat retractatione vel correc-
tione, hoc non debet fieri per concilium vel alium quemcumque, sed per
eundem papam vel successorem ejusdem 108.

Bedarf eine päpstliche Lehräußerung der Zurückziehung oder Verbesserung,

so darf sie nur vom Papst oder seinem Nachfolger vorgenommen
werden. Nach der wahren Philosophie gibt es in den Ursachen und im
Verursachten keinen «processus in infinitum», dieser ist auch im Bereich

105 J. Friedrich, S. 38 f.
106 J. Friedrich, S. 39. Herveus, Tractatus de potestate papae, ed. cit. S. 371.

Petrus de Palude, Tractatus de potestate papae, ed. cit. S. 176 ff.
107 IX. Conclusio. Quod papa non potest suam auctoritatem diminuere vel

augere vel ilia alteri totaliter summittere aut illi quomodolibet derogare. Ihr Inhalt
ist nach dem Gesagten selbstverständlich. Der Papst kann zwar seine Gewalt nicht
abgeben, darf sich aber Bischöfe und Prälaten zu Helfern erwählen.

108 J. Friedrich, S. 44.



390 Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP

des Tadels nicht denkbar, man gelangt stets zu einem ersten, der korrigiert,

selbst aber nicht korrigiert wird. In unserem Fall sind es Petrus
und seine Nachfolger, die, obwohl fehlerhafte Menschen, doch von
keinem zu korrigieren sind. Sollten solche Verbesserungen einmal nötig
sein, so geschehen sie ausschließlich von einer Seite, die außerhalb jenes

«processus» liegt: Christus. Auch ein Papst kann seine früheren
Ansichten widerrufen und die seiner Vorgänger, aber er tut es nicht als

Höherer, sondern als Träger ein und derselben Vollmacht109.

XI. Conclusio

Quod concilium generale non necessario nec semper est illa universalis
ecclesia, quae dicitur deficere vel errare non posse no.

Der Beweis, daß das Konzil nicht notwendig jene Gesamtkirche ist, die
sich der Unfehlbarkeit erfreut, läßt sich so führen: Die Kirche, die nicht
abfallen und irren kann, war immer, ist immer und wird bis zum Ende
existieren. Konzilien dagegen hat es nicht immer gegeben, sie werden
bekanntlich nur in bewegten Zeiten abgehalten. Außerdem liegt ihre

Einberufung in der Hand des Papstes, so daß, nähme man eine der
Konklusion entgegengesetzte Haltung ein, die Existenz der wahren Kirche
vom Papst abhinge, was offensichtlich absurd ist. Dies lehrt bereits die

Erfahrung, denn wir wissen, daß einige Konzilien geirrt haben m. Weil
sich das Konzil von Aquileja weigerte, das Glaubensbekenntnis von
Konstantinopel zu übernehmen, sah sich Papst Sergius gezwungen, den

Irrtum zu korrigieren 112. Ähnlichen Beispielen darf man entnehmen,
daß die Kirche in einigen wenigen existierte, die sich den Konzilien
widersetzten, und nicht in diesen selbst113.

Auch Torquemada kennt ein derartiges Problem, versucht es aber
auf seine vorsichtige Art zu lösen. Das Urteil des apostolischen Stuhls
in Glaubenssachen ist ohne Irrtum, folglich kann ein allgemeines Konzil,

109 Raphael beruft sich ausführlich auf das Kirchenrecht; J. Friedrich, S. 45.
110 J. Friedrich, S. 46.
111 J. Friedrich, S. 46: Et praeterea hocipsum docuit experientia, quia quae-

dam concilia leguntur errasse
112 Die Quelle ist das Speculum historiale des Vinzenz v. Beauvais, 1. 24,

c. 174 u. 167; 1. 25, c. 5-8; 1. 24, cl. 165. Die Angaben wurden nach der Ausgabe
Straßburg 1472 verglichen.

113 J. Friedrich, S. 47: Unde manifestum est, quod in casibus praetactis
consonum et veridicum erat dicere, ecclesiam dei consistere in illis paucis, qui con-
ciliis se opponebant, non in ipsis conciliis, quae errabant.



Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP 391

an dem der Papst seinen Anteil hatte und dem er seine Zustimmung
gab, nicht fehlen 114. Würde eine kirchüche Vollversammlung falsch
urteilen, hätten wir nichts Sicheres und unser Symbolum wäre zweifelhaft.
Außerdem zwingt die Unmöglichkeit einer weiteren Appellation zu der
Annahme der Unfehlbarkeit. Der Rekurs an ein anderes Konzil ist
ausgeschlossen, weil man dann die Reihe behebig fortsetzen könnte, er läßt
sich nicht einmal an den Papst richten, da er selbst innerlich zur Autorität

der Versammlung beiträgt. Nicht anders verhält es sich mit der Berufung

auf die Gesamtkirche, da diese nie vollzählig versammelt ist.
Versteht man allerdings unter einem Konzil bloß eine Synode von Prälaten,
unterschieden vom römischen Bischof oder gar unter dessen Ausschluß,
ist ein Irrtum denkbar, ja dieser ist tatsächlich vorhanden, wie Beispiele
aus der Geschichte bezeugen U5. Und die Konsequenz: «Ex his (den
Beispielen der Konzilsgeschichte) exufflatur fantasia stulta eorum qui omni
concilio non errandi gratiam quasi essentialiter inesse affirmant, cum tarn
ex evangelio quam ex actibus apostolorum et gestis antiquorum conci-
liorum oppositum habeatur» 116.

Bei widersprüchlichen Konzilsaussagen haben die allgemeinen
Konzilien den Vorrang vor solchen, die lediglich auf Provinzialebene
abgehalten wurden, zuweilen werden die früheren durch die späteren korrigiert.

Sollte ein Widerspruch zwischen allgemeinen Konzilien
aufgewiesen werden (Torquemada hält es nicht für möglich), so müßte man
der Lehre des älteren folgen, wofern es wirklich allgemein ist und sich

der Billigung des Papstes erfreut. Er meint zwar, sich widersprechende
Aussagen gingen nur auf eine scheinbare Kontroverse zurück, doch
schließt er eine sachüche Andersartigkeit nicht ganz aus: In diesem Fall
müßte man eher Zweifel an einer späteren als an einer früheren Synode
haben, da diese sich bereits auf die Billigung der Gesamtkirche stützt117.

114 SE, 1. III, c. 58.
115 A. a. O. S. 345v. Torquemada beruft sich ebenfalls auf Vinzens v. Beauvais.
116 A. a. O. S. 346v. Vgl. auch Apologia Eugenii Papae IV sive de summi ponti-

ficis et generalis concilii potestate, Mansi t. 31 B, 1994 BC. Zur Auseinandersetzung
Torquemadas mit Ockham vgl. SE 1. III, c. 59 u. 60, S. 346v-347v.

117 SE, 1. III, c. 63, S. 351v-352r: Si discordia inveniretur inter concilia
universale (quod non credimus iuxta dicta possibile) standum esset sententiae anti-
quioris sive prioris concilii dum tarnen fuerit universale plenarium auctoritate
Romani pontificis et approbatione fulcitum et roboratum, cum enim tale
concilium in fide stantiae divina promissione errare non possit, et fides sit simplex et
incommutabilis non potest sequens concilium illi in veritate adversari nisi alte-
rum ipsorum a veritate fidei deviaret, quia vero non nisi falsum dissonat. Aut ergo



392 Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP

Noch deutlicher äußert sich Torquemada in seiner «Oratio Synodalis».
Dort sagt er, wohl habe die Gesamtkirche das Privileg, im Glauben nicht
zu irren, doch könne man dieses von den allgemeinen Synoden nicht
ohne weiteres behaupten, da viele von ihnen, wie die Geschichte weiß,

geirrt haben, als sie von der Lehre des apostolischen Stuhles, in dem die

christliche Wahrheit immer unversehrt bewahrt wurde, abgewichen
sind 118. Es ist keine absolute GlaubensWahrheit, daß man den Konzilien
glauben müsse, denn daß sie geirrt haben, steht fest «... pars illa decreti

potest habere hunc sensum, quod, scilicet, papa teneatur stare et obe-

dire diffinicionibus universalis concilii in hiis que ad fidem pertinere
ipsa synodus diffinierit. In quo sensu non videtur, quod ita simpliciter pars
illa decreti contineat veritatem catholice fidei. Quoniam, cum concilia uni-
versalia non habeant hoc Privilegium, in iudicio fidei non errandi, quia
quandoque leguntur errasse, sicut manifestum est de synodo universali
2a Ephesina; nullo modo videtur asserendum, quod sit Veritas fidei catholice,

quod ita indistincte et simpliciter quilibet fidelis, eciam papa, tenetur obe-

dire synodo universali in Mis que pertinent ad fidem, id est, que ipsa
synodus iudicaverit aut diffinierit ad fidem pertinere » 119. Absolute Sicherheit

in Glaubensdingen gewährt das Konzil erst dann, wenn es die

Zustimmung und Billigung des römischen Bischofs hat, ergeht sein

Widerspruch, ist mehr auf ihn als auf die Synode zu hören 12°. Torquemada hat
also, aus historischen Gründen und aus der eigenen zeitgenössischen
Erfahrung, selbst allgemeinen Konzilien gegenüber eine kritische Haltung
eingenommen. Um jedoch einer totalen Glaubensunsicherheit aus dem

Wege zu gehen, sieht er als einzige Möglichkeit die Bindung des Glau-

controversia vera non est (quod magis credendum est) aut aliquod illorum catho-
licum non est quod magis de posteriori praesumendum esset cum antiquum iam
totius ecclesiae acceptatione fuisset approbatum.

118 Ed. cit., nr. 65, S. 55 licet universalis ecclesia Privilegium habeat non
errandi in fide, hoc tarnen Privilegium universalia concilia non habent ; cum multa
eorum errasse legamus, cum a doctrina apostolice sedis, in qua semper immaculata
Christiane fidei est religio servata, declinaverint.

Der Text Lk 22,32 besagt klar, daß der apostolische Stuhl das Privileg habe
«in iudicio fidei non errandi, quod concilia universalia ab apostolica sede separata
non habent». Zur Entwicklung der Formel «ecclesia universalis errare non potest»
vgl. G. de Lagarde, La naissance de l'esprit laïque S. 129-138.

119 Nr. 67, S. 56 f.
120 Nr. 69, S. 57 : Si vero contingat quod synodus aliquid diffiniat, cui apostolica

sedes sive Romana ecclesia contradicat, sicut factum est de universali synodo
Ephesina 2a, tune manifestum est, quod magis obediendum est diffinicioni apostolice

sedis quam diffinicioni cuiuscunque synodalis congregationis.



Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP 393

bens an den apostolischen Stuhl. Da diese zu seiner Zeit auch bei

gemäßigten Theologen noch umstritten war, darf man sich nicht wundern,
wenn man später einen klaren Irrtum von Konzüien für möglich hielt121.

Aber Torquemada sieht ebenfahs die andere Seite des Problems:
Eine gewisse Unsicherheit gegenüber dem Papst. Tritt der Fall ein, daß

alle Väter eines allgemeinen Konzils einmütig eine Glaubensentscheidung
treffen, der nur der Papst widerspricht, so meint er «iudicio meo», sei

dem Konzil zu folgen und nicht dem Papst. In einer sehr zweifelhaften

Lage muß der Papst den Rat der Bischöfe einholen, so daß man sogar

sagen darf, die Synode sei «maior papa» zwar nicht an Jurisdiktionsgewalt,

sondern «auctoritate discretivi iudicii et amphtudine cognicio-
nis» 122. SoUte der Papst, wenn ein Konzil etwas durch ganz klare
Schriftzeugnisse und Lehre der Väter als zum Glauben gehörig einhellig
beschließt, dem nicht gehorchen wollen und gegen den evidenten Glauben

Widerspruch anmelden, so ist er als Häretiker dem Konzil unterworfen123.

Das Bemühen Torquemadas ist unverkennbar, allen Seiten der
kirchlichen Verfassung gerecht zu werden, seine klugen Einschränkungen in
bezug auf Papst und Konzil heben ihn vorteilhaft von anderen extremen
Positionen ab, so daß es unverständlich ist, wie man aus ihm einen blinden

Papalisten machen konnte.

121 Diese Problemstellung wirft ein bezeichnendes Licht auf Luthers Ansicht
über die Konzilien, vgl. Ch. Tecklenburg Johns, Luthers Konzilsidee in ihrer
historischen Bedingtheit und ihrem reformatorischen Neuansatz, Berlin 1966,
S. 97—164. — R. Bäumer, Luthers Ansichten über die Irrtumsfähigkeit des Konzils
und ihre theologiegeschichtlichen Grundlagen, in: Wahrheit und Verkündigung
(Festschrift M. Schmaus), hrsg. von L. Scheffczyk, W. Detxloff, R. Heinzmann,
Paderborn 1967, Bd. II, S. 987-1003.

122 A.a.O., nr. 70, S. 58: Si vero casus talis contingeret, quod patres universi
in synodo universal! convenientes unanimiter aliquam diffinicionem fidei facerent,
cui sola persona pape contradiceret ; dicerem, iudicio meo, quod synodo standum
esset et non persone pape. Iudicium tantorum patrum unius universalis synodi in
materia fidei merito preferendum videtur iudicio unius hominis. In quo casu optime
venit ilia glossa, que habetur in c. Anastasius, dist. XIX, quod «ubi de fide agitur,
papa tenetur requirere consilium episcoporum». Quod intelligendum est, quando
casus est valde dubius et synodus convocari poterit. Et tunc synodus maior est

papa, non quidem potestate iurisdictionis, sed auctoritate discretivi iudicii et ampli-
tudine cognicionis.

123 A. a. O., nr. 71, S. 58 f. : Ubi autem eveniret, quod talibus, que ad fidem
pertinere tota synodus per apertissima testimonia sacre scripture aut sanctorum
patrum doctrinam unanimiter declararet, papa acquiescere obedire et stare nollet,
sed contumaciter contradiceret talibus, aperte ad fidem catholicam pertinere decla-
ratis, iam utpote hereticus subiectus veniret concilio, sicut et quilibet alius a fide
devius.

26



394 Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP

XII. Conclusio

Quod possibile est quod solus papa sit ilia ecclesia quae esse dicitur sine

ruga et macula et ejus fides non potest deficere 124.

Die Kirche ohne Makel, Falte und Irrtum ist, wie schon gesagt wurde,
bei denen, die einen durch die Liebe formierten Glauben haben. Dieser
kann allein im Papst gewahrt bleiben, wie dies bei der Jungfrau Maria

zur Zeit des Leidens Christi der Fall gewesen ist125. Unter einer solchen

Annahme ist es wahrscheinlicher, daß der Glaube in dem allein bleibt,
für den Christus gebetet hat (Lk 22,32). Gewiß wich auch Petrus vom
rechten Glauben ab, am Ende jedoch - und darauf kommt es an - blieb

er stark 126.

So ist es leichter und wahrscheinlicher (also nicht unmöglich), daß

jeder andere als der Papst irre werde, obschon wir wissen, daß auch

einige Päpste im Glauben und in Sitten schwer gefehlt haben 127.

XIII. Conclusio

Quod minus dubitandum est de errore vel defectu fidei in papa vel
ecclesia romana quam in synodo vel concilio, et hoc specialiter capiendo
papam formaliter prout papa 12S.

Auch diesmal liegt die größere Sicherheit (keine absolute) beim Papst
oder der römischen Kirche, in den Kirchenversammlungen ist sie

dementsprechend in geringerem Maße vorhanden 129. «Ex quo habetur, quod

124 J. Friedrich, S. 47.
125 Wir finden diese Lehre schon vor Ockham im Apparatus «Ecce Vicit Leo»,

Ms. 0. 5.17 Trinity College, Cambridge, Glossa ad d. 21, dictum Gratiani ante c. 1,
fol. 8ra. (Zitiert bei B. Tierney, Ockham, the conciliar theory S. 67.) Fides ec-
clesiae nunquam deficit quia etiam in morte domini fuit, saltern in Beata Virgine.
Zur Geschichte vgl. Y. M.-J. Congar, Incidence ecclésiologique d'un thème de
dévotion mariale, in: Mél. de science rel. 8 (1951) 277-292. - Auch Pierre d'Ailly
teilt diese Meinung, Quaestio in Vesperiis, a. 3, ed. Du Pin t. I, Sp. 670.

126 J. Friedrich, S. 47 : Licet enim ad tempus Petrus a fide ceciderit, ejus
tarnen fides finaliter non defecit, imo firma permansit usque ad mortem crucis
propter efficaciam et virtutem orationis Christi in hoc specialiter operantem.

127 J. Friedrich, S. 48: Ex quo sequi videtur, quod magis facile et verisimile
est unumquemque alium deviare et a bonis moribus et a fide quam papam Non
tarnen obstante aliqui summi pontifices tarn in fide quam in moribus graviter
errasse leguntur.

128 J. Friedrich, S. 48.
129 Raphael beruft sich auf Nicolaus v. Lyra, Hugo v. St. Cher und Petrus

de Palude.



Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP 395

romana ecclesia in fide errare non potest (finaliter) nec de ejus fide dubi-
tare licet, sed in omnibus est sequendum» 13°.

Im zweiten Teil seines Traktats geht Raphael auf die Dekrete der
Konzilien von Konstanz und Basel ein, da sie seiner zweiten Konklusion
widersprechen. Insbesondere halten es ihre Verfasser für erwiesen, daß

der Papst nicht bloß im Fall von Häresie, sondern auch bei einem
notorischen Verbrechen dem Urteil eines Konzils unterstellt ist dergestalt,
daß es gegen ihn «poenaliter et privatorie» vorgehen darf wie ein Richter,
der seine Vollmacht unmittelbar von Gott hat. Um die Wahrheit ihrer
Behauptungen zu prüfen, gilt es, die Gründe oder Motive zu klären, die
hinter den Dekreten der 12. Basler Konzilssession liegen 131. Raphael
geht es um die Widerlegung von drei Fundamenten.

1. Petrus, so sagt das Dekret132, versuchte, Jesus am Leiden zu
hindern, doch er wurde zurückgewiesen und sogar Satan genannt (Mt 16,23).
War ein Tadel damals möglich, so darf er konsequenterweise auch

auf seine Nachfolger angewandt werden, wofür ein Konzil nach den

bisherigen Erfahrungen das beste Mittel ist. Raphael zeigt sich über eine

solche Argumentation erstaunt, denn Petrus war zur Zeit des Tadels
eben noch kein Papst, er wurde es bekanntlich erst nach der Auferstehung

seines Herrn. Aber selbst wenn er es gewesen wäre, stand es Christus

zu, ihn als seinen Vikar zu schelten. Naturgemäß hat ein Konzil ein
solches Recht nicht, weil es seine Autorität erst durch päpstliche
Einberufung erhält. Ferner ist dem Schrifttext nur zu entnehmen, daß der

Papst getadelt werden kann, dieses Zugeständnis ist nun freilich allen

zu machen, nicht bloß einem Konzil, doch mit der entscheidenden

Einschränkung, daß mit der Zurechtweisung ein Befehl nicht verbunden ist,
denn er bedeutete ja eine Art Jurisdiktion.

2. Die Opposition des Paulus in Antiochien besagt lediglich, daß

hier aus Eifer für die Wahrheit getadelt wurde, der niemand in der
Kirche, selbst Prälaten und Päpsten gegenüber, verwehrt ist133. Selbst
ein häretischer Papst behält seine Jurisdiktion, es sei denn wir wüßten

130 J. Friedrich, S. 49, Anm. 1 bemerkt richtig, daß ein «finaliter» einzufügen
ist, denn als absolute Behauptung widerspricht sie dem «minus dubitandum» des
Anfangs und auch anderen Thesen, wo Raphael das Gegenteil lehrt.

131 J. Friedrich, S. 69, Mansi t. 29, 56 ff.
132 Mansi t. 29, 58 E.
133 J. Friedrich, S. 70-72, Mansi t. 29, 58-59 A.



396 Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP

durch eine Offenbarung oder ein evidentes Wunder, daß Gott sie ihm

genommen hat. Was er in der Zwischenzeit anordnet, ist rechtens,

ausgenommen sind Verstöße gegen göttliches und natürliches Recht.

3. Schließlich meinen die Anhänger jenes Dekrets, die Kirche habe

oft irrende und schlechte Päpste zurechtgewiesen und verurteilt. Diese

Behauptung, meint Raphael, stützt sich auf Scheinargumente, in Wahrheit

gibt es solche Fakten nicht. Die angeführten Beispiele beweisen

keineswegs eine so grundsätzliche These, wie ein Überblick über die
bekannten Chroniken zeigt. Gäbe es sie, so wäre weiter zu fragen, ob solche

Urteile bloß de facto oder auch de iure ausgesprochen worden sind,
letzteres ist mit guten Gründen zu verneinen l34.

Der verständliche Einwand der Basler Väter, die eben vorausgesetzte

Lehre von der Superiorität des Konzils sei für unerschütterlich zu

halten, weil sie auf einem Konzilsbeschluß beruhe, ist nach den uns
bereits bekannten Ansichten Raphaels so zu beantworten: Wie er in
seiner XI. Conclusio bewiesen zu haben glaubt, ist selbst ein Generalkonzil

nicht die irrtumslose Kirche, denn schon andere Synoden haben

geirrt, sie mußten später durch Päpste und Konzilien korrigiert werden.
So wäre es nichts Neues, wenn Konstanz und Basel nicht die Wahrheit
gesprochen haben 135. Nach dieser Auskunft wird deutlich, warum
Raphael bei früheren Gelegenheiten, ganz gegen seine sonstige thomistische
Tendenz, an der Irrtumsfähigkeit von Konzilien festhielt. Er hält offenbar

Konstanz und Basel für rechtmäßige Konzilien, möchte jedoch ihren
Konsequenzen entgehen, indem er sie für revisionsbedürftig und
korrekturfähig erklärt. Außerdem ist er überzeugt, der Papst habe damals
die Konstanzer Akten nicht approbiert, um sich der Superiorität zu
entziehen 136. Zu seiner großen Verwunderung muß nun Raphael sehen, daß

134 J. Friedrich, S. 72-74, Mansi t. 29, 59 A.
135 J. Friedrich, S. 74: Si qui autem papae post compilationem chronica-

rum, utputa Martini et Vincentii Belluacensis depositi sunt, mihi non constat.
Etiam et supposito, quod ita esset, non statim constat, utrum potius de facto
quam de jure hoc processerit.

J. Friedrich, S. 77: Quod si dicatur, quod ista sententia sive assertio est
omnino inconcusse tenenda, cum fuerit in dictis conciliis décréta, responderi potest,
quod, ut dictum fuit supra in conclus. XI. concilium generale non semper est ilia
ecclesia quae errare non potest, cum nonnulla concilia erraverunt, quorum errores
per summos pontifices vel alia concilia postmodum fuerunt correcti. Unde non esset

novum, si ista concilia errassent.
136 Zur Problematik vgl. R. Bäumer, Das Verbot der Konzilsappellation



Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP 397

Eugen IV. dem Basler Konzil folgen wollte, insofern er ihm die Reform
an Haupt und Gliedern überließ 137. Vielleicht erfolgte diese Stellungnahme,

so meint er, aus einer gewissen Verstellung, um die Gegner zu

beruhigen und Ärgernisse zu vermeiden. Ob es allerdings nicht besser

gewesen wäre, die Wahrheit zu sagen, statt sie preiszugeben, möchte er

Eugen IV. selbst zur Entscheidung überlassen. Die Heuchelei des Petrus
hat bekanntlich schon dem Paulus mißfallen. Papsttreue und unüber-
hörbare Kritik mischen sich auf interessante Weise : Raphael empfindet
große Sorge um das Papsttum, denn wenn man beim Regieren zu viel
Demut zeigt, verliert man an Autorität. Er sieht voraus, daß die Gegner
des apostolischen Stuhls aus solchen Worten ihre Waffen schmieden werden,

indem sie die Papstbulle verfälschen und sagen, Eugen IV. hätte
dies Zugeständnis der Reform nicht «facti humilitate sed juris necessitate»

gemacht138.

In beiden Konzilien gibt es demnach Aussagen, die, wenn man ihnen
nicht widerspricht, Anlaß zu vielen Neuerungen bieten werden, die am
Ende die Autorität des Papsttums aushöhlen müssen. Um solchen

Anfängen zu wehren, schlägt er vor, der Papst möge, sobald der Friede
hergestellt ist, unter Beratung seiner Kardinäle eine entsprechende Anzahl

von Theologen und Kanonisten einberufen, um die Dekrete beider
Konzilien zu prüfen. Was dann mit der Tradition übereinstimmt, soll

bestätigt werden. Mit Bedacht weist er auf die alten Konzilien als Glaubensregel

hin, weil das Altertum als kritischer Maßstab mit den
Meinungsverschiedenheiten der Gegenwart konfrontiert werden müsse. So kann,
um ein Beispiel anzuführen, der Satz, der Papst sei der Korrektur
unterworfen, durchaus einen richtigen Sinn haben, insofern sich dieser

freiwillig dem Urteil unterstellt, wenn nur die Einheit von päpstlicher und
konziliarer Gewalt gewahrt bleibt139.

Der bisherige Überblick hat ergeben, daß Raphael die Dekrete von
Konstanz und Basel für bedingt gültig hält. Aus einer Reihe von Andeu-

Martins V. in Konstanz, in: Das Konzil von Konstanz S. 187-213; ders.,
Konstanzer Dekrete, in: LThK2 VI, 503-505. P. De Vooght, L'attitude des papes
Martin V et Eugène IV à l'égard du conciliarisme, in: Irénikon 36 (1963) 326-332.

137 J. Friedrich, S. 77 f.: Non autem absque ammiratione vidi aliter scriptum

in rescripto D. Eugemi, quo concilium Basileense se prosequi velle et caritate
amplecti confitetur; in quo committit ipsi concilio reformationem ecclesiae tarn in
capite quam in membris.

138 J. Friedrich, S. 78.
139 J. Friedrich, S. 79.



398 Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP

tungen wissen wir allerdings schon, daß eine Konzilsäußerung für ihn
nicht ohne weiteres definitiven Charakter haben muß. Dekrete sind auch
nach ihrer Publikation einer Revision zu unterziehen, so daß erst ein

langer Rezeptionsprozeß zeigt, was in ihnen Bestand hat. Dies ist eine

Möglichkeit, mit der theologischen Problematik der beiden spätmittelalterlichen

Konzilien fertig zu werden 14°.

Torquemada hat demgegenüber einen anderen Weg eingeschlagen:
Er leugnete die Ökumenizität von Konstanz und Basel, so daß die Frage
nach der Autorität ihrer Lehre nicht mehr direkt zum Problem wird 141.

Raphael relativiert auf seine Weise die ihm höchst gefährlich scheinenden

Texte, indem er die Unfehlbarkeit von Päpsten und Konzilien bestreitet,
freilich nicht in einem absoluten Sinn, wie noch zu zeigen sein wird, doch

so, daß den Dekreten in jedem Fall der Anstoß genommen werden kann.

Torquemadas Ansicht ist anderer Natur; seine Ablehnung begründet
er so:

1. In Konstanz war von Anfang an nicht die ganze Kirche vertreten;
das zeigt die Bulle «Inter cunctas». 2. Es war nicht sicher, ob Johannes
XXIII. wirklich Vikar Christi gewesen ist. 3. Gregor XII. und Benedikt
XIII. haben Widerspruch angemeldet. « Quare, cum fuerit dubium tempore

scismatis apud quos vera ecclesia esset non potest dici ad veri-
tatem catholice fidei pertinere congregationem illam sub obediencia dicti
Iohannis 23 Constancie congregatam pro tempore illo, quo prefatum
decretum de potestate conciliorum, facere concilium generale et eccle-

siam catholicam representare, sine insupportabili scandalo aliarum obe-

dientiarum». 4. Der Papst war ausgeschlossen, als die Anhänger
Johannes' XXIII. jenes Dekret verabschiedeten. Aus diesen Gründen
kommt ihm keine verbindliche Autorität zu 142.

140 Zur heutigen Diskussion vgl. H. Küng, Strukturen der Kirche (Quaestiones
Disputatae 17), Freiburg 1962, S. 244-262. H. Hörten, Zur Ekklesiologie der
Konzilien von Konstanz und Basel, in: ThRv 59 (1963) 361-373. P. De Vooght, Der
Konziliarismus bei den Konzilien von Konstanz und Basel, in : Das Konzil und die
Konzile, Stuttgart 1962, S. 165-210; ders., Les pouvoirs du concile et l'autorité
du pape au concile de Constance. Le décret Haec sancta Synodus du 6 avril 1415

(Unam Sanctam 56), Paris 1965. H. Riedlinger, Hermeneutische Überlegungen
zu den Konstanzer Dekreten, in : Das Konzil von Konstanz..., S. 214—238. W.
Brandmüller, Besitzt das Konstanzer Dekret Haec sancta dogmatische Verbindlichkeit?,
in: RömQ 62 (1967) 1-18.

141 S. folgende Anm.
142 Oratio Synodalis, ed. cit., nr. 5-10, S. 4-7.



Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP 399

Nach Vollendung der beiden Teile des Traktats kam Raphael die

Abschrift der Antwort zu Gesicht, die ein «rnagnus vir pro parte Basi-
leensis concilii» am 3. September 1432 dem Gesandten Eugens IV.
gegeben hatte. Sie war gedacht als Erwiderung auf eine Rede des Erz-
bischofs von Tarent, Johannes Berardi, vom 23. 8. 1432 143. Die
Antwort stammt nicht, wie Raphael wohl voraussetzt, von Cesarini, sondern
wurde in seinem Auftrag von einem Sekretär gegeben 144. Auch mit dieser

Antwort möchte er sich aus Liebe zur Wahrheit auseinandersetzen. Wenn

zugegeben wird 145, daß der römische Bischof Haupt, Primas und Vikar
Christi ist, zugleich aber behauptet wird, er sei der Basler Synode und

ganz allgemein jedem Konzil unterworfen, liegt ein offenkundiger Widerspruch

vor, da ein Haupt niemals seinen Gliedern Rechenschaft schuldet.
Selbst die Unterwerfung unter eine Reform bedeutet im Prinzip eine

Aushöhlung der «plenitudo potestatis», weil sie das Zugeständnis
einschließt, der Papst könne wie jeder andere Kleriker bestraft werden, so

daß der Unterschied in der Rangordnung aufgehoben würde 146. Die
Feststellung, man solle die Autorität der Kirche betonen, ist gewiß richtig,
nur muß man in sie den Papst einschließen 147. Dies hegt indes nicht in
der Intention der Basler, ja das Gegenteil trifft zu. Die Kirche, die nicht
irren kann, besteht, daran ist nicht zu zweifeln, in denen, die einen

durch die Liebe geformten Glauben haben ; ihre Zahl ist allein Gott
bekannt. Wie bereits erwähnt, ist es möglich, daß sie nur in einer einzigen
Person existiert. Es ist denkbar, daß alle Gläubigen jenen Glauben

haben, doch ist auch der umgekehrte Fall möglich, daß der Papst allein
ihn hat und dann wäre er die Kirche ohne Irrtum 14S. Schließlich gelangt
Raphael zum Kernpunkt der Kontroverse : Die Argumentation der Basler
Väter hat die Ansicht zur Voraussetzung, daß Konzilien nicht irren
können. Gewiß, so gesteht er, fällt ein Konzil, bei dem alle Bedingungen
gegeben sind (débité congregatum et débité prosecutum, continue suo

capiti unitum), wahrscheinlich nicht leicht in Irrtum, allein das Gegen-

143 Den Text s. Mansi t. 29, 482^-92.
144 Yg] r Creytens, art. cit. S. 117 f.
145 Mansi t. 29, 245 E.
146 J. Friedrich, S. 83.
147 J. Friedrich, S. 84, Mansi t. 29, 246 B.
148 J. Friedrich, S. 86: Et ideo sicut potest contingere, quod omnes personae

particulares ecclesiae universalis haberent fidem formatam, solo papa habente eam
informem : ita per contrarium potest contingere, quod omnes personae particulares
haberent fidem informem, solo papa habente illam formatam et tunc durante casu
in ipso esset ecclesia talis, quae non potest errare.



400 Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP

teil ist nicht so notwendig, wie das hier von Seiten der Basler Väter
angenommen wird 149. Möglich ist nämlich, daß auf ihm nur wenige
Prälaten erscheinen, die alle eine «tides informis» haben. Ferner haben
Konzilien in der Vergangenheit geirrt, wer etwas anderes behauptet (wie jene
Väter), hat noch nie die Chroniken gelesen. Aus all dem ergibt sich als

Konsequenz: «Non est necesse dicere, concilium esse ittam ecclesiam quae

errare non potest, licet ilia pro quodam tempore esse possit, utpote quia
potest contingere, quod ibi congregabuntur solum illi qui habent fidem in-
formem» 15°.

Nicht ohne Grund sieht deshalb das Kirchenrecht vor, daß bei
widersprüchlicher Lehre dem angeseheneren und älteren zu folgen ist1S1. Wäre
der Verfasser von der Irrtumslosigkeit überzeugt gewesen, hätte er jene
Vorschrift nicht erlassen. Auf den zu erwartenden Einwand, es gäbe
dann keine Sicherheit mehr, weil die Gesamtkirche irren würde, ist zu
antworten: Im Blick auf die menschliche Natur ist eine solche

Überlegung zutreffend, allein die göttliche Vorsehung läßt zwar diese oder

jene in Irrtum fallen, nicht jedoch alle gleichzeitig 152. Und noch
deutlicher: «Et ita dicendum de papis et de conciliis, quia licet hunc vel illum
papam quandoque errare permittit, non tarnen permittit omnes errare
successive. Et ideo subsequens corriget, quod praecedens male statuit, ita et de

conciliis»153.

149 J. Friedrich, S. 91 f.: Et quidem fateor, quod concilium débité congre-
gatum et débité prosecutum, continue suo capiti unitum non est facile praesumen-
dum, quod cadere debeat in errorem propter verisimiliter praesumptam praesen-
tiam spiritus sancti. Quod tarnen hoc sit ita necessarium, quod oppositum ejus sit
impossibile, non videtur

150 J. Friedrich, S. 92.
151 J. Friedrich, S. 92: Non enim sine causa lege canonica cautum est, ut

ubi in gestis conciliorum discors sententia invenitur, illius concilii sententiae stan-
dum sit, cujus potior et antiquior extat auctoritas. Vgl. D. L. c. 28, ed. cit. S. 188 fi.

152 A.a.O. Discursus enim valeret considerata natura hominum in se, sed
considerata dispositione divina quae disposuit, quod si hos vel illos, non tarnen
omnes simul errare permittat, discursus non valet.

153 A.a.O., S. 92 f. - Eine ganz ähnliche Ansicht vertritt Pierre d'Ailly, Con-
clusiones Cameracensis cardinalis cum quibusdam additionibus de Pisani et Constan-
tiensis concilii unitate, ed. Von der Hardt, Rerum concilii oecumenici Constan-
tiensis II, Frankfurt und Leipzig 1697, 201. Zitiert bei B. Meller, Studien S. 21,
Anm. 105. Er kennt auch die These, man solle in Zweifelsfällen von einem Konzil
an das andere rekurrieren, Quaestio de Resumpta, concl. 3, ed. Du Pin, t. I 689. -
Vgl. P. De Vooght, Esquisse d'une enquête sur le mot «infaillibilité» durant la
période scolastique: L'infaillibilité de l'Eglise (Journées oecuméniques de Cheve-
togne 1961), Chevetogne 1962, S. 99-146.



Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP 401

Unsicherheit in Glaubensdingen gäbe es folglich nur unter der

Voraussetzung, daß lediglich zwei Konzilien gefeiert würden, nach ihnen
müßte die Klarheit fehlen, wenn sie an Zahl und Gewicht der Prälaten
gleich wären, so daß nicht feststünde, welches von beiden mehr der
Hl. Schrift entspricht. In einem solchen Fall müßte man ein drittes
abhalten und eher seiner Lehre anhängen 154.

Nicht ohne Grund haben manche Orden in ihren Satzungen vorgesehen,

daß erst durch die Ratifizierung von drei aufeinanderfolgenden
Generalkapiteln ein bindendes Gesetz zustandekommt155. Ähnlich muß
ein Konzil das andere bestätigen, bis zu acht aufeinanderfolgende, erst
dann haben wir Glaubensgewißheit156. Wenn Konstanz etwas beschüeßt,
das mit den zwölf folgenden nicht übereinstimmt, ist ihm keine Verbindlichkeit

zuzusprechen. Die These, ein Konzil repräsentiere die Gesamtkirche,

überzeugt nicht, da die Väter den Glauben, die Liebe und die

Heiligkeit derer nicht mitnehmen, die zu Hause bleiben, unter ihren
Tugenden besteht die makellose Kirche 157. Nicht weniger falsch ist die

Ansicht, daß, wenn das Konzil irrt, auch der Papst irren kann, so daß

das ganze «corpus ecclesiae» von der Wahrheit abwiche. Dieser Grund
überzeugt nicht einmal hinsichtlich eines einfachen Gläubigen, denn wir
sind nicht sicher, ob der, den wir ausschließen, im Besitz der Unfehlbarkeit

ist oder nicht. «Non enim sumus certi, an papa vel quicumque est ille
quem excluclimus sit ille solus qui non errabit, durante in eo praesentia
Spiritus sancti, vel non, utrumque enim possibile est» 158. Gewiß ist jedoch,
daß weder ein Papst noch ein Konzil einen neuen Glauben begründen,

154 J. Friedrich, S. 93: Et si dicas, quod tune non erimus certi, quid tenere
debeamus, si unum contradicat alteri : dico, quod hoc posset dici, si nondum essent
nisi duo concilia celebrata quae numéro praelatorum et pondéré essent aequalia et
non esset evidens, quod eorum magis concordaret s. scripturae et tune deberemus
expectare tertium et potius adhaerere illi cujus sententiae tertium adhaeret.

155 J. Friedrich, S. 93. Raphael bezieht sich auf die Verfassung seines Ordens.
Vgl. A. Thomas, De oudste Constituties van de Dominicanen. Voorgeschiedenis,
tekst, bronnen, outstaan en ontwikkeling 1215—1237 (Bibl. de la Rev. d'Hist. Eccl.,
fasc. 42), Löwen 1965, S. 280-290.

156 J. Friedrich, S. 93: Quia igitur secundum concilium generale approbavit
primum, et tertium approbavit primum et secundum, et quartum approbavit pri-
mum, secundum et tertium, et octo subsequentia conformiter sensuerunt quatuor
principalibus, ideo firmi et certi sumus, quid tenere debeamus.

157 J. Friedrich, S. 94: Et ideo glossa sup. c. a recta XXIV qu. I declarans,
quae sit ilia ecclesia quae non errat, non dicit, quod sit concilium generale, sed
universitas fidelium.

158 J. Friedrich, S. 94.



402 Papst und Konzil nach. Raphael de Pornaxio OP

sie erheben ihn nur aus der Schrift, so daß wir ihnen nicht folgen dürfen,
wenn sie etwas gegen die Schrift sagen 159.

Die Schlußfolgerung ist eindeutig: Obwohl Konstanz und Basel

rechtmäßige Kirchenversammlungen sind, muß man ihnen die
Glaubenszustimmung verweigern, weil sie der Überlieferung widersprechen 16°.

159 J. Friedrich, S. 95.
160 J. Friedrich, S. 99 f. - Es ist bemerkenswert, daß Raphael später seine

These modifiziert hat, insofern er jetzt eine persönliche Unfehlbarkeit des Papstes
annimmt. Vgl. R. Creytens, art. cit. S. 127, Anm. 64.


	Papst und Konzil nach Raphael de Pornaxio OP

