
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 15 (1968)

Heft: 3

Artikel: Vera et perfecta resurrectio

Autor: Kolping, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760448

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760448
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Adolf Kolping

Vera et perfecta resurrectio

Thomas von Aquin und der Glaube an die Auferstehung Christi

Wir erleben gegenwärtig einen gewaltigen Umbruch der Theologie.
Was gestern noch undiskutabel erschien, wird heute einer Reflexion

unterzogen, die gerade den theologischen «Laien», sei er Bischof, Priester
oder unbeamtetes Glied des Gottesvolkes, oft zutiefst bestürzt. Doch
besser als von einem Umbruch sprechen wir von einem Weiterdenken.
Ein Weiterdenken wird immer gefordert sein, wenn das ewige,
unveränderliche Wort Gottes, das mittels veränderlicher menschlicher
Ausdrucksformen uns im Offenbarungsvorgang gesagt worden ist, in der
Glaubenstradition der Offenbarungsgemeinde, der Kirche, weitergegeben
wird und auf ein verändertes Geistesleben unter den Menschen trifft.
«Alles, was irgendworin aufgenommen wird, wird darin aufgenommen
entsprechend der Art des Aufnehmenden» (54, 2 ad 1) 1.

Dieses Weiterdenken als geistige Bewegung ist offenbar ein sehr

wesentliches Gesetz unserer geschöpflichen Welt. «Alles, was sich bewegt,
bewegt sich (dabei) um eines Besseren willen» (57, 1 obi. 2), und Thomas

gibt, worauf Adolf Hoffmann OP aufmerksam macht 2, diesem Gedanken
eine sehr konkrete Fassung: «Alle Wesen verlangen nach Gott, indem sie

nach der eigenen Vollendung verlangen. Denn die Vollkommenheit aller

1 Wir zitieren im Folgenden vorzugsweise aus der Tertia pars der Summa theo-
logiae und lassen deshalb die Angabe dieses Teiles in der Zitation fort. In der
Übersetzung folgen wir der Deutschen Thomas-Ausgabe (Hrsg. H. M. Christmann OP),
Bd. 28 : A. Hoffmann OP. Des Menschensohnes Leiden und Erhöhung, Heidelberg
etc. 1956. Wo die Übersetzung von der hier von uns verwandten abweicht, wird
dies durchweg nicht eigens hervorgehoben.

2 A. Hoffmann a. a. O. 346 A. 36.

23



346 Vera et perfecta resurrectio

Wesen sind irgendwie Verähnlichungen mit dem göttlichen Wesen»

(S th I, 6, 1 ad 2)3. Also dürfen wir katholische Theologen, dem «Alten
Wahren» verpflichtet (Karl Thieme), uns Fragestellungen, die Anstöße

zu neuen «Verähnlichungen mit dem göttlichen Wesen», mit der tieferen
Erfassung von Gottes Wahrheit, bieten, ohne Ängstlichkeit öffnen, «denn

Gott gab uns nicht einen Geist der Verzagtheit, sondern der Kraft und
der Liebe und der Besonnenheit» (2 Tim 1, 7).

In diesem Geist wenden wir uns der Auferstehung Christi zu, die

zusammen mit dem Kreuz allzeit als das Fundament der neuen
Gottesgemeinde gilt. «Wenn Christus nicht auferweckt wurde, dann ist töricht
euer Glaube» (1 Kor 15,17 a). Nicht zuletzt die tiefschürfende Exegese
der letzten Jahrzehnte hat uns vor eine Menge Fragen gesteht, denen wir
nachgehen müssen, um unser Glaubensverständnis zu vervollkommnen,
und auch diese Vervollkommnung, die wir zu gewinnen hoffen, wäre
wohl eine Verähnlichung mit dem göttlichen Wesen. Wir greifen jetzt
nur eine Teilfrage heraus. Als katholische Theologen an die Glaubenstradition

der Kirche gebunden, wollen wir hören, was der Doctor
communis über die Auferstehung Christi lehrt. Wir begnügen uns in der

Ungeduld unserer heutigen Fragesituation nicht, säuberlich seine Lehre
nach den Regeln der historischen Forschung darzustellen, sondern nehmen

seine Lehre als Anlaß zu einem Gespräch, in das wir unsere heutigen
Erkenntnisse einbringen, und das bewegt wird von der Frage: Quid est

fide tenendum
Da wir nicht historische Vollständigkeit der Auferstehungslehre des

hl. Thomas suchen, sondern ein Gespräch mit seinen essentiellen

Gesichtspunkten, dürfen wir uns auf die Lehre beschränken, wie sie in der

theologischen Summe enthalten ist. Wir hoffen, in Thomas dem reifen
Glaubenszeugnis der Hochscholastik zu begegnen. Zwar sind seine
tatsächlichen Lehräußerungen nicht ohne weiteres mit diesem Glaubenszeugnis

zu identifizieren. Wir können sie deshalb auch kritisch (vgl.
1 Thess 5, 21) mit unseren heutigen Fragestellungen und unseren
gesicherten Erkenntnissen konfrontieren. Soweit wir echte Erkenntnisse
haben, können sie nicht der göttlichen Wahrheit des Glaubensgutes
widersprechen. Das Credo quia absurdum ist noch nie katholisch gewesen.

Übrigens ist diese Lehre des Doctor communis von der Auferstehung
Christi substantiell vollständig oder zeitgemäß weitergebildet oder
unzulässig simplifiziert in die Lehrbücher der Dogmatik eingegangen. Wenn

3 Siehe vorstehend weitere Stellen und Folgerungen.



Vera et perfecta resurrectio 347

wir uns mit der thomanischen Lehre auseinandersetzen, erhalten wir
ein lehrreiches Beispiel, wie heute Exegese und systematische Theologie
(Fundamentaltheologie und Dogmatik) zusammenarbeiten müssen.

I.

Doch kann solches Programm nicht auf gut Glück aufgestellt werden.

Wir müssen uns methodisch klarsein, wenigstens formal, daß unveränderliche

Glaubensüberzeugung und wechselhafte «Einkleidung», sei sie

zeitbedingt, sei sie individual verursacht, ineinander verschränkt sind. «Alles

was irgendworin aufgenommen wird, wird darin aufgenommen entsprechend

der Art des Aufnehmenden» (54, 2 ad 1). Das galt für den

Offenbarungsvorgang in der apostolischen Zeit. Das gilt für die Art, wie Thomas

sich mit den Auferstehungsberichten auseinandersetzt.
1. Der Mensch kann nicht anders denken und nicht anders ihm

Gesagtes verstehen, als es seiner Eigenart entspricht (secundum modum

recipientis). Dieser modus recipientis bedeutet für ihn eine gewisse

Erkenntnis-Enge.

Der Mensch kann zunächst einmal nur erkennen, was ihm konnatural
ist, d. h. insofern es ihm als sinnenhaft Gegebenes begegnet (das objectum
humano intellectui proprium). Was aber die allgemeine Erkenntnis aller
Menschen übersteigt, (transcendere hominum communem notitiam: 55, 2

ad 2 et 3), muß ihm in der Kommunikationsweise bekannt gemacht
werden, in der einer dem anderen etwas kundtut, was dieser selbst nicht
unmittelbar erfahren oder nicht durch Erfahrung von Artgleichem kennen

kann, nämlich in der Kommunikationsweise des Wortes. Theologisch

sagen wir: Die übernatürlichen, uns also nicht konnaturalen Geheimnisse

müssen geoffenbart werden. Sie können dem irdischen Verstand aber

nur durch Vergleiche angedeutet werden, «denn aus der Größe und Schönheit

der Geschöpfe wird vergleichsweise (analogos) ihr Urheber erschaut»

(Weish 13, 5). Wir sprechen bei den Geheimnissen der göttlichen
Offenbarung von einer Analogie-Erkenntnis, die eine so wesenhafte Enge
unseres theologischen Erkennens ist, daß sie niemals für uns, solange
wir uns in den Daseinsbedingungen dieses Lebens befinden, aufgehoben
werden kann. Das können wir hier als bekannt voraussetzen.

Der Mensch ist nicht bloß durch diese seine allgemeinmenschliche
Art beengt, die seine Erkenntnismöglichkeit begrenzt, sondern er ist
auch durch seine kulturelle Situationsenge im Erfassen und Erkennen



348 Vera et perfecta resurrectio

beengt. Darunter verstehen wir die Erlebnisweise, die dem Kulturkreis
des Schriftstellers eigen ist. Der individuelle Mensch endlich ist noch
durch seine eigene Veranlagung und Begabung, seine Schule, seine ethische

Verfaßtheit und andere persönliche Züge in seiner Erkenntnis
bestimmt, und alles, was er erkennend aufnimmt, wird «entsprechend dieser
individuellen Art des Aufnehmenden» von ihm aufgenommen. Wir
sprechen hier von der individuellen Situationsenge.

Als Gott in der biblischen Zeit in gnädiger Herablassung seinen

Geschöpfen, in der condescensio, die schon den Kirchenvätern
aufgefallen war, sich zu einem Zwiegespräch mit seiner Kreatur herbeiließ,
da konnte er es nur so tun, daß er diese menschliche Erkenntnisenge mit
in Kauf nahm. Er konnte nicht eine allumfassende Aussage machen, die
für jede Zeit, jede Kultur, jede Stufe der Menschheitsentwicklung, für
jedes individuelle Verständnisvermögen so eindeutig war, daß es weiterer
Fragen, weiterer Interpretationsmöglichkeiten oder einer Übersetzung
in kulturell anders strukturierte Analoga nicht mehr bedurfte, daß

Mißverständnisse, die aus der Enge eben der menschlichen Auffassungsgabe
stammen, ausgeschlossen blieben. «Wenngleich die göttliche Kraft
unendlich ist und, soweit es beim Wirkenden liegt, in unendlicher Weise

wirkt, so wird doch die Wirkung dieser Kraft in den Dingen (und setzen

wir hinzu: im Intellekt der Menschen) nach deren Fassungsvermögen
und nach der Bestimmung Gottes (Dei dispositio) aufgenommen» (57, 3

ad 3). Gott hat sich also seine Allmacht begrenzt durch die Eigenschaften,
die er seinen Kreaturen mitgab, und durch die Bestimmung, welche

Möglichkeiten aus dem Umkreis des Wesens jener Kreaturen er nun auch
tatsächlich verwirklichen will. Uns ist das von der Unterscheidung der
Potentia Dei absoluta und der Potentia Dei ordinata her genugsam
bekannt, will aber gerade auch in unseren heutigen Fragen bedacht sein.

2. Auch bei dem, was Thomas sagt, müssen wir auf jene situationsbeengten

Voraussetzungen achten. Thomas selbst konnte nicht das
Problem der menschlichen Situationsenge in seinen ganzen Ausmaßen sehen,

weil diese zu seiner Zeit noch nicht so aufgefallen und zum Problem

geworden war, wie dies heute der Fall ist.
a. So besaß Thomas noch keine Kenntnis der literarischen Eigenart

der Auferstehungszeugnisse. Er las sie gleichsam flächig nebeneinander

gestellt, indem er in einem jeden Satz die möglichst adäquate
Wiedergabe von historischen Wirklichkeiten sehen zu können glaubte.
Er kannte noch nicht die literarischen Abhängigkeiten der einen Schrift
(Mt) von der anderen (Mk) und kannte noch nicht die dadurch gegebenen



Vera et perfecta resurrectio 349

stilmäßigen Erweiterungen (vgl. Mt 28, 1-10 und Mk 16, 1-8). Er wußte
noch nicht, daß die biblischen Perikopen nicht einfach historische
Berichte sind, sondern aktualisierende Glaubensverkündigung. Erst in
unseren Jahrzehnten ist man sich der midraschartigen Erzähltechnik
des Spätjudentums immer deutlicher bewußt geworden.

Daß Verschiedenheiten unter den österlichen Perikopen vorliegen,
die nach einer Erklärung rufen, war nicht erst ihm aufgefallen. Damit
hatte sich bekanntlich bereits Augustin in De consensu Evangelistarum
auseinandergesetzt, indem jener die gegensätzlich scheinenden Aussagen
so zu harmonisieren versuchte, daß sie sich nicht zu widersprechen
brauchten. Fast ganz im Anschluß an Augustin nimmt auch Thomas
solche Harmonisierung vor. Vgl. die flächige Art, mit der er bei
Besprechung der Differenz der galiläischen und jerusalemischen Erscheinungen

vorgeht (55, 3 ad 4), oder wie er zu harmonisieren sucht, was die
Frauen bezüglich des oder der Engel am Grabe gesehen hatten (55,6 ad 5)

b. Noch viel weniger als die literarische Eigenart der Auferstehungszeugnisse

konnte Thomas ersichtlich sein, daß die Menschen der
biblischen Zeit in der mythischen Vorstellungs-, Erlebnis- und Ausdrucksweise

4 befangen waren. Er selbst war ja, was den christlichen Bereich

angeht, noch ganz von ihr beschlagnahmt. Zur kulturellen Situationsenge
gehört nämlich auch das mythische Weiterleben und die mythische
Ausdrucksweise, die uns wie in allen formal vergleichbaren Schriften jener
Zeit auch in der Hl. Schrift begegnet. Unter Mythos im religionsgeschichtlichen

Begriff versteht man eine Erzählung oder Geschichte, bei der
überwelthafte Wesen, Götter oder Halbgötter, wie empirische Teilhaber

unserer erfahrbaren Welt auftreten. Die überwelthaften Mächte treten
konkurrierend neben die innerwelthaften Ursächlichkeiten und werden
in der Welt unserer Sinne auch irgendwie als Teil dieser Welt lokalisiert.
Als es noch keinerlei oder nur ungenügende wissenschaftliche
Erklärungen der Welt gab, hatte der Mensch ohnehin auf der natürlichen Ebene
schnell und unmittelbar zu religiösen Deutungen seine Zuflucht genommen,

über deren undifferenzierte Unzulänglichkeit er sich erst allmählich
Rechenschaft geben konnte. Mit der fortschreitenden rationalen
Welterklärung wurde das mythische Welterleben schubweise abgebaut. Für
unser heutiges Denken ist es unwiderbringlich dahin, mag es auch noch
in Spuren in vieler Menschen Vorstellungswelt nachwirken.

4 Näheres bei A. Kolping, Einführung in die Kath. Theologie, München 21963,
30-34.



350 Vera et perfecta resurrectio

Im Mittelalter war hierbei ein sehr folgenreicher Schub geschehen,
nämlich eine immer weiter fortschreitende Hinwendung zur Erforschung
der naturalen, d. h. nun der empirisch-sinnenhaften Wirklichkeit. Wegen
dieses Empirie-Hungers der mittelalterlichen Menschen wurde ja auch
Aristoteles von den fortschrittlichen Geistern im 13. Jh. so leidenschaftlich

rezipiert. Dadurch wurde die mehr schwebende mythische
Vorstellungsweise des Altertums in der Scholastik in die schon physikalischer
orientierte Denkweise transponiert, und es wurde versucht, die mythischen

Aussagen in dieser physikalisch gesehenen Welt «unterzubringen»,
zu lokalisieren, sie mit den Naturerkenntnissen, wie man sie damals im
Anschluß an Aristoteles und Galen zu besitzen glaubte, in Einklang zu
bringen. Doch Thomas suchte das Glaubensgeheimnis zu bewahren und
die physikalische Auffassung theologisch tiefer zu verstehen, wie wir
noch sehen werden.

c. Zudem lebte Thomas in den kosmologischen Vorstellungen des

Ptolemäischen Weltbildes. R. Bultmann hat in seinem berühmten Aufsatz
«Neues Testament und Mythologie. Das Problem der Entmythologi-
sierung der neutestamentlichen Verkündigung» (1940) auf die Drei-
Stockwerk-Vorstellung von der Welt aufmerksam gemacht, in die hinein
das mythische Welterleben seine Vorstellungen komponierte. Ptole-
mäisches Weltsystem und mythisches Welterleben sind übrigens keineswegs

identisch. Von diesen kosmologischen Vorstellungen wie
selbstverständlich geleitet, entwickelt Thomas z. B. den Glauben vom
Descensus Christi ad inferos q. 52 und den Glauben von der Ascensio Christi
in caelum q. 57.

Leicht schieben wir es heute mit einer Handbewegung beiseite,

wenn Thomas den Internus, den allen vorchristlichen Toten gemeinsamen

Aufenthaltsort, in den unterirdischen Raum verlegt (Suppl. 97, 7)

und dazu dort von verschiedenen Unterweltsteilen spricht (vgl. 52,2 ad 1).

Wir sind sehr ungehalten, wenn heute jemand unseren Glauben dahin
versteht, als ob wir den «Ort», zu dem der verklärte Herr aufgefahren ist,
in dem Locus caelestis sehen würden, der nach ptolemäischer Weltauffassung

der Locus incorruptionis im Unterschied zu dem Ort ist, an dem

wir wohnen, dem Locus generationis et corruptionis (vgl. 57, 1 c). Wir
können es nicht mehr recht mitvollziehen, wenn Thomas der verklärten
Natur des Sohnes Gottes irgendeine Bewegung (aliquis motus) innerhalb
dieser stockwerkgeteilten Welt zuschreibt (57, 1 ad 1), wenn der Herr
durch den Aufstieg zu dem Locus caelestis «einen Zuwachs (an Freude)
in bezug auf die Anmut des Ortes (ad loci decentiam) erhält» (57, 1 ad 2).



Vera et perfecta resurrectio 351

Aber wir dürfen nicht vergessen, daß einmal um dieses ptolemäische
Weltbild in der Kirche sehr gekämpft wurde, weil die Christen damals,

gefangen in dem noch nicht gesprengten Erbe ihrer Situationsenge, den
Glauben gefährdet sahen. Das mag uns Mut geben, heute ein weiteres
Erbe an Situationsenge vergangener Menschheitsepochen zu überwinden,
ohne daß der Glaube, wie auch wieder besorgte Christen meinen,
gefährdet oder seiner Substanz beraubt würde.

II.

7. Auferstehung ist Rückkehr vom Tode zum Leben 5.

Auf zweifache Weise aber wird jemand dem Tode entrissen. Einmal
nur vom augenblicklichen Tode, so daß er nämlich, nachdem er tot war,
wieder anfängt zu leben wie sonst. Zum anderen so, daß er nicht nur vom
Tode befreit wird, sondern auch von der Notwendigkeit und, was noch
mehr ist, von der Möglichkeit zu sterben. Das ist die wahre und
vollkommene Auferstehung (vera et perfecta resurrectio). Denn so lange
jemand lebt und der Notwendigkeit zu sterben unterworfen ist,
beherrscht ihn in gewisser Weise der Tod... Das aber, was möglich ist,
zu sein, heißt 'sein in gewisser Hinsicht', nämlich der Möglichkeit nach.
So ist es klar, daß die Auferstehung, durch die jemand nur dem
augenblicklichen Tode entrissen wird, eine unvollkommene Auferstehung ist»
(53, 3 c).

a. Die unvollkommene Auferstehung ist also die bloße Rückkehr vom
Tode zum diesseitigen Leben. Beispiele hierfür sind die vom Tode
Erweckten des AT, die von Christus während seiner irdischen Lebenszeit

Erweckten, sowie diejenigen, die gemäß Mt 27, 52 f beim Tode Jesu
auferstanden sind 6. Die Möglichkeit, zu sterben und die Notwendigkeit,

5 Es gibt — meist in den Objektionen oder im Sed contra — unvollständige
Definitionen einer Auferstehung, z. B. 53, 4 Sed contra: nihil est aliud resurgere
quam iterato animam sumere; 53, 1 obi. 2: Surgere est sursum moveri. Cf 55, 2 c:
redire ad vitam communiter omnibus notam.

6 Im Text sind jene Auferstandenen als Teilhaber des neuen, mit Christus
beginnenden Aions gedacht, also als solche, die in perfecta resurrectione
auferstanden sind. Anläßlich der Diskussion um die Assumpta-Definition 1949 und 1950
wurden sie dann als biblischer Beweis herangezogen - theologisch nicht sehr tief
gedacht und unserer heutigen biblischen Literarkenntnis nach wohl unberechtigt —

daß eben Christus biblisch nicht der einzige sei, der mit Leib und Seele auferstanden
sei und deshalb die Assumptio Mariae nicht gegen die Bibel verstoße!



352 Vera et perfecta resurrectio

einmal endgültig zu sterben, d. h. durch die Verwesung hindurchzugehen,
bleibt bei all jenen Erweckten bestehen.

b. Bei der wahren und vollkommenen Auferstehung aber wird der
Betroffene nicht bloß vom Tode befreit, sondern auch von der Notwendigkeit

und, was noch mehr ist, von der Möglichkeit zu sterben (non solum a

morte, sed etiam a necessitate et, quod plus est, a possibilitate moriendi).
Darin besteht eben die Einzigartigkeit von Christi «Rückkehr vom Tode

zum Leben», er ist «der Erstling der Entschlafenen», wie 1 Kor 15, 20 ihn
nennt. Um diese Einzigartigkeit von Christi Auferstehung zu wahren,
sieht Thomas (53, 3 ad 2) mit Augustin in jenen gemäß Mt 27, 52 f
Auferstandenen nur unvollkommen Auferstandene. Hieronymus hingegen
hatte in ihnen solche gesehen, die nicht mehr sterben werden, die also

bereits an der vollkommenen Auferstehung teilnehmen.
«Die Auferstehung Christi aber geschah 'durch die Herrlichkeit des

Vaters' (Rom 6,4). Daher wurde sie nicht unmittelbar allen geoffenbart,
sondern (nur) einigen» (55, 1 ad 1). Die wahre und vollkommene
Auferstehung Christi ist also ein tiefes Geheimnis. «Als Christus nun
auferstand, kehrte er (eben) nicht zu einem allgemein allen bekannten Leben

zurück, sondern zu einem unsterblichen und gottförmigen Leben» (55, 2).
«Christus erstand zum unsterblichen Leben der Herrlichkeit» (54, 1 ad 2).

Außer der Vollkommenheit der Auferstehung Christi betont Thomas
auch die Wahrheit, die Wirklichkeit des auferstandenen Leibes Christi.
Das will er vor allem angedeutet wissen, wenn er jene vollkommene
Auferstehung eine wahre nennt. Zur wahren Auferstehung gehört (55, 6 c)

ein wirklicher und fester Leib, nicht ein Scheinleib oder dünn wie die

Luft (Lk 24, 39), eine wirkliche Gestalt, die die Jünger mit ihren Augen
sehen konnten, endlich die Identität des Todesleibes mit dem
Auferstehungsleib (idem numéro corpus, Lk 24, 38 f) 1. Seitens der mit dem

Leibe wiederum vereinten Seele zeigt sich die wahre Auferstehung durch
die Tätigkeiten des dreifachen Lebens, des vegetativen (des Ernährungsvermögens

Lk 24, 30. 43), des sensitiven (die Antworten und Begrüßungen

seitens Jesu), des intellektiven Lebens (die Unterhaltung und die

Schrifterklärung durch Jesus). Offenbar geht es Thomas darum, mit der

7 Eine alte Frage, was mit dem vergossenen Blut in der Auferstehung geschah
(vgl. A. M. Landgraf, Dogmengeschichte der Frühscholastik, II 1, 146-147), löst
Thomas 54, 3 ad 3 dahin, daß alles Blut, das aus dem Leibe Christi floß, im Leibe
Christi auferstanden ist, da es zur Wirklichkeit der menschlichen Natur gehört.
Derselbe Grund besteht für alle Teile, die zur Wirklichkeit und Vollständigkeit der
menschlichen Natur gehören (ebd.). Vgl. A. Hoffmann a. a. O. 435 f.



Vera et perfecta resurrectio 353

Wahrheit oder Wirklichkeit der Auferstehung zu unterstreichen, daß es

sich um eine wirkliche, wahre individuelle Menschennatur bei dem
Auferstandenen handelt.

Endlich kennt Thomas noch als dritte Bestimmung, daß Christus

in glorreicher Auferstehung erstanden ist, d. h. Christus besaß die menschliche

Natur zugleich mit der Glorie (55, 6 obi. 2). Auf diese Herrlichkeitsauferstehung

weist hin, daß Christus bei verschlossenen Türen den

Jüngern erschien (Jo 20, 26) und daß er den Emmaus-Jüngern ganz
plötzlich entschwand (Lk 34, 31) «denn es lag in seiner Macht, gesehen

zu werden und nicht gesehen zu werden» (55, 6 c). Die beiden

Bestimmungen, kraft deren Christus «zugleich eine menschliche Natur mit der
Glorie besaß (habens simul humanam naturam cum gloria 55, 6 obj. 2),
scheinen einander zu widerstreiten. Doch gilt der Widerstreit nicht
schlechthin, sondern nur im Blick auf den gegenwärtigen Stand der
menschlichen Daseinsbedingungen (non simpliciter, sed secundum statum
praesentem 55, 6 ad 2). Auf einer höheren Ebene brauchen diese beiden

Bestimmungen sich nicht zu widerstreiten. Es gibt offenbar eine

Verwirklichung der menschlichen Natur, in der sie über ihren gegenwärtigen
Stand hinausgehoben ist. Das Wie ist freilich für uns tief geheimnisvoll.

c. Über die Folgen, die die wahre, vollkommene, glorreiche
Auferstehung für Seele und Leib Christi hat, spricht Thomas in der 54. Quae-
stio. Die glorreiche Auferstehung läßt für Christus bestimmte irdische

Daseinsbedingungen der menschlichen Natur dahinfallen.
Das Dahinfallen der irdischen Daseinsbedingungen wird vor allem

für den Leib ausgeführt, denn nach einem Worte des Johannes Damas-

cenus steht das wieder auf, was gefallen ist. «Der Leib Christi aber 'fiel'
durch den Tod, sofern nämlich die Seele sich von ihm trennte, die seine

formgebende Vollendung war. Damit es daher eine wirkliche
Auferstehung Christi werde, mußte derselbe Körper wieder mit derselben Seele

vereinigt werden. Und weil die Wirklichkeit der Leibnatur aus der
Wesensform kommt, war der Leib Christi infolgedessen nach der
Auferstehung auch ein wahrer Leib und von derselben Natur, wie er früher
war» (54, 1 c). An sich «war die Seele Christi vom Augenblick ihrer
Empfängnis an bereits verklärt durch den vollkommenen Genuß der
Gottheit (vgl. 34, 4). Es geschah aber durch die besondere Anordnung
Gottes, daß von der Seele Christi die Herrlichkeit nicht auf den Leib
ausstrahlte, damit Er so das Geheimnis unserer Erlösung durch Sein

Leiden erfülle (vgl. 14, 1 ad 2; 45,2). Als darum das Geheimnis des

Leidens und Sterbens Christi vollendet war, ließ die Seele Christi sofort



354 Vera et perfecta resurrectio

ihre Herrlichkeit auf den Leib überströmen, den sie in der Auferstehung
wieder angenommen hatte» (54,2 c). Für die Seele bedeutet die
Auferstehung, daß sie wieder mit dem Leibe vereinigt wird. «Schauen wir
auf die Macht der (mit Leib und mit Seele) vereinigten Gottheit, so nahm
der Leib die Seele wieder auf, die Er ausgehaucht hatte, und die Seele

den Leib, den sie verlassen hatte» (53, 4 c).

d. Das Wesentliche des verherrlichten Leibes besteht für Thomas
in jener Verfassung des verherrlichten Leibes, daß dieser «geistig», d. h.
dem Geiste unterworfen ist, wie der Apostel 1 Kor 15,44 sagt (54, 1 ad 2).

Paulus beantwortet 1 Kor 15,35 ff. ja den Einwand der
Auferstehungsgegner, daß der Leib nach dem Tode nicht vorstellbar sei. Nicht
dieser irdische Leib steht auf, sondern wir erhalten einen neuen Körper
(1 Kor 15,37-38) 8. Gemäß 1 Kor 15,44 wird auferstehen ein Leib aus
himmlischem Pneuma. Da der Christ das Pneuma bereits seit der Taufe
hat, trägt er den Kern dieses pneumatischen Leibes bereits auf Erden
in und unter seinem Fleischesleibe in sich. 1 Kor 15,50 stellt Paulus fest,
daß der jüdische Gedanke einer Auferstehung dieses fleischlichen Leibes
abzuweisen ist, wie er Mk 12,18-27 zutagetritt. «Fleisch und Blut kann
das Reich Gottes nicht erben, noch die Vergänglichkeit die Unvergäng-
lichkeit». Wenn Paulus 1 Kor 15,44 Fleisch und Pneuma, Psyche und
Pneuma gegenüberstellt, so meint diese Gegenüberstellung den Gegensatz

oder den Unterschied zwischen dem Menschlichen in den hiesigen
Daseinsbedingungen und zwischen der Welt Gottes.

Thomas versteht unter Geist aber den substantialen Menschengeist,
der im gegenwärtigen Status des Menschseins in vielerlei Weise durch
das Körperliche in seinem Wirken gehindert ist. Die Verklärung besteht
darin, daß der Leib dem Geiste schlechthin Untertan ist (subiectum

spiritui). Dazu «ist erforderlich, daQ jede Tätigkeit des Leibes dem Willen
des Geistes untersteht» (54,1 ad 2). Thomas fußt hierbei auf Augustin
De civ. Dei XXII 30 (vgl. 57,3 c).

Die Seele selbst erhält ihre Seligkeit von der Teilnahme an Gott,
wie Thomas mit Augustin, Sup. Joh. tr. 23,5, sagt (57,3 c). Diese
Verbindung hatte sie ja schon seit der Empfängnis der menschlichen Natur
Jesu im Schöße der Jungfrau. Daher trägt letztlich die göttliche Natur
die Auswirkungen der Verklärung für den Leib Christi und überhaupt
für die ganze menschliche Natur. Thomas spricht davon im Zusammenhang

mit dem Aufstieg Jesu in den Himmel: «Darum ist der erste Ur-

8 H. Lietzmann, Kommentar X Kor, Tübingen 31931, 83 f.



Vera et perfecta resurrectio 355

sprung des Aufstiegs in den Himmel die göttliche Kraft. So ist Christus
also aus eigener Kraft in den Himmel aufgestiegen, nämlich erstens aus

Seiner göttlichen Kraft, zweitens aus der Kraft der verklärten Seele,

die den Leib bewegt, wie sie will» (57,3). Thomas trifft sich zuletzt doch
mit dem, was die paulinische Vorstellungs- und Ausdrucksweise sagen
will. Freilich wird mit diesem Bezug auf die die Verklärung tragende
Kraft Gottes wieder tief Geheimnisvolles gesagt.

Mit diesem Bezug auf die Divina virtus zur Erklärung des

Auferstehungsleibes überwindet Thomas wie die beiden anderen großen
Theologen der Hochscholastik, Albertus Magnus und Bonaventura 9,

eine viel physischere Vorstellung des Auferstehungsleibes. Diese begegnet
uns bei Alexander Halensis 10.

Sie sah das Wesen der Verklärung des Leibes Christi in der sich frei
entfaltenden Natur des empyreischen Lichtes, das als Verbindungsglied
von Leib und Seele im Menschen gedacht wurde. Die frühen Scholastiker

glaubten, daß diese Bindekraft der gegensätzlichen Grundstoffe des

menschlichen Leibes an sich ihrem Wesen nach zur Höhe treibt, aber
daß im Zustand unserer Sterblichkeit die Natur der Grundstoffe in dem
menschlichen Körper stärker sei. «Darum werde der menschliche Körper
entsprechend der Natur des vorherrschenden Grundstoffes mit natürlicher

Kraft abwärts gezogen. Im Zustand der Verklärung aber wird die
himmlische Natur (eben dieses empyreischen Lichtes) vorherrschen.

Entsprechend deren Neigung und Kraft werden der Leib Christi und die

Leiber der Heiligen zum Himmel getragen» (57,3 c). Soweit diese
«physischere», dem Irdischen angeglichene Vorstellung des Auferstehungsleibes

aus der Frühzeit der Hochscholastik.
Thomas hingegen verlegt die Eigenart des «verklärten» Leibes in

das Geistige, in das Personale, letztlich in Gottes geheimnisvolle Macht.
So will er das Eintreten bei verschlossenen Türen (Jo 20,26) nicht «durch

irgend eine (dem verklärten Körper) anhaftende Eigenschaft» erklärt
wissen (54,1 ad 1), sondern «mehr kraft der mit ihm vereinigten Gottheit»,
also durch ein Wunder (54,1 ad 1). Suppl. 83,2 führt sehr ausführlich
aus, daß selbst die Brautgabe der Subtilität dem Körper das räumliche
Ausmaß nicht nimmt, vielmehr «wird die göttliche Kraft zur Vollendung
der Herrlichkeit bewirken, daß der verklärte Leib mit einem anderen

9 Albertus Magnus, In IV Sent. d. 44 a. 18 sq. (Borgnet XXX, 570. 579)
Bonaventura, In IV Sent d. 49 p. 2 Sect. 2 a. 4 q. 2 (Quaracchi Bd. IV 1032).

10 Alexander Halensis, Summa Theol. 3, 23 m. 2 ad 4.



356 Vera et perfecta resurrectio

Leibe zugleich sein kann» (Suppl. 83,3 c gegen Schluß). Thomas sucht
also die Verklärung nicht durch geschöpfliehe, durch innerweltliche
Ähnlichkeiten zu erklären, sondern beruft sich auf die alle Kreatürlichkeit
und damit für den Menschen alle Vorstellbarkeit überragende Virtus
divina. Er wahrt den Mysteriencharakter der Auferstehung und des

Auferstehungsleibes.
2. Thomas wertet das neue Verhältnis, das zwischen dem menschlichen

Geist und dem Leibe infolge der Verherrlichung besteht, für das

Verständnis der Erscheinungen des Auferstandenen aus. Der Verherrlichte
hat es in seiner Gewalt, ob er von den diesseitigen Menschen gesehen wird
oder nicht. Das Gesehenwerden gehört ja auch zum Leiblichen und untersteht

daher der freien Bestimmung des ganz «vergeistigten» Verklärten.
Es liegt an ihm, ob er sich sehen lassen will. Wenn das von allen in
vollkommener Auferstehung Auferstandenen gilt, so tritt bei Jesus, dem

Gottessohn, noch die ihm eigene Gottesmacht hinzu, der ohnehin alles
Geschehen unterworfen ist. «Wenn also Christus den Augen der Jünger
entschwand, geschah das nicht, weil (Sein Körper) zerfiel oder sich in
etwas Unsichtbares auflöste, sondern weil er nach Christi Willen
aufhörte, gesehen zu werden, sei es, daß er gegenwärtig blieb, sei es sogar,
daß er sich durch die Gabe der Behendigkeit entfernte» (54,1 ad 2).

Damit werden die Erscheinungen gegenüber der «Auferstehung»,
wie der Akt des Eingehens der Menschheit Jesu in die göttlichen
Daseinsbedingungen in mythischer Ausdrucksweise formuliert wird, zu einem

neuen Wunder, einem sachlich von der Auferstehung verschiedenen Moment,
das eigens betrachtet werden muß. Mit der Auferstehung ist also noch
nicht gegeben, daß der Auferstandene irgendwie positiv oder negativ
Gegenstand eines irdischen Erkenntnisversuches werden könnte. Von
ihm kann nur erkannt werden, was und soweit es der Auferstandene will.
Das gilt sowohl für seine Anwesenheit, wie auch negativ für seine

Abwesenheit, was dann im Zusammenhang mit dem Leeren Grab zu bedenken

ist. Eine bloße Abwesenheit des Leichnams Jesu im Grabe, die wir
mit unseren natürlichen Erkenntnismitteln und von uns aus erkennen

können, besagt also noch nichts über die Realität der Auferstehung.
Eine übereifrige Apologetik hat das früher vielleicht nicht immer
genügend beachtet. Übrigens ist es in diesen Zusammenhängen sehr
interessant, daß Thomas in der Summa theologiae q. 53-56 das Leere Grab
nicht apologetisch auswertet.

«Daß jede Tätigkeit des Leibes dem Willen des Geistes untersteht»
(54,1 ad 2), wirkt sich also darauf aus, wie der Auferstandene den Jüngern



Vera et perfecta resurrectio 357

erscheint. Es konnte auch der Scholastik nicht verborgen bleiben, daß

die Erscheinungsweise Jesu im NT fast so verschieden ist, wie uns
Ostergeschichten überliefert sind n.

Jos. Schmid12 weist darauf hin, daß nach der einen Gruppe von
Äußerungen der Auferstandene nicht von «Fleisch und Blut» erkannt
werden kann (1 Kor 15,50. Vgl. Jo 20,17; 20,19-23; Lk 24,15. 31. 36.

Lk 24,16 ff. und Jo 20,14 ff. wird er zunächst nicht erkannt), nach der
anderen, massiven, dem jüdischen Auferstehungsverständnis nahestehenden

Gruppe, die Vorgänge ins Körperliche vergröbert seien (Mt28,9;
Lk 24,42 f.; Jo 20,20-27).

Was die äußere Gestalt Christi anbelangt, so war bei Christus alles

schon seit der Empfängnis vollkommen, auch die äußere Gestalt. Daher
brauchte sich das Bild seines Antlitzes in der Auferstehung nicht zu
verändern. Sein Bild veränderte sich nur in dem Sinne, daß Er aus einem
Sterblichen zu einem Unsterblichen wurde, «daß Er ein verklärtes
Aussehen bekam, nicht jedoch, daß sein Aussehen sich im Wesen änderte»

(54,1 ad 3).
Wenn Jesus den Emmaus-Jüngern, «als sie über Land gingen, unterwegs

in einer andersartigen Gestalt erschien» (Mk 16,12), so möchte Thomas

(55,4) dies mit Augustin De consensu evangelistarum C. 3,25 am
liebsten auf die ethisch-geistige Verfassung dieser Emmaus-Jünger
zurückführen. Hier begegnet uns als Modus recipientis die Situationsenge
der ethischen Verfaßtheit. Augustin rechnet an jener Stelle damit, daß

in den Emmaus-Jüngern etwas war, «daß wie Nebel oder irgendeine
Feuchtigkeit zu wirken pflegt und sie nicht erkennen ließ, was sie sahen»

(55,4 ad 3). Thomas sagt mit Augustin (ebd. 55,4 ad 2) : «Nicht mit
Unrecht nehmen wir an, daß dieses Hindernis vom Teufel in ihre Augen
gelegt war, damit sie Jesus nicht erkannten».

Nach den Ostergeschichten erscheint Jesus seinen Jüngern nicht in
verklärter Gestalt, obwohl gerade die Verklärung 13 ein Wesensmoment der
wahren, vollkommenen glorreichen Auferstehung ist. Es unterlag ja
seinem Willen, wie er gesehen wurde. «Wie es in seiner Macht lag, daß

11 Eine gute Zusammenstellung der Divergenzen bei Jos. Schmid, Matthäus-
Komm. Regensburg 51965, 385 f. Auch zitiert von A. Hoffmann 345 f.

12 Ebd. 386 f.
13 Inter dotes glorificati corporis praecipua videtur claritas (54, 6 obi. 4). Die

claritas geht auf Phil 3, 21 (corpori claritatis suae) zurück (vgl. auch 1 Kor 15, 43:
surget in gloria; 15, 38-4-2 a). Diese Divergenz, daß die claritas nicht in den Er-
scheinungsperikopen erwähnt wird, führen wir heute auf die Verschiedenheit der



358 Vera et perfecta resurrectio

sein Leib gesehen wurde oder nicht, so lag es auch in seiner Macht, daß

er sich bei Seinem Anblick in den Augen der Beschauer eine verklärte
Gestalt oder eine nicht verklärte bildete, oder auch ein Mittelding (von
beidem) oder, was sich sonstwie anders verhielt. Genügt doch eine geringe
Abweichung, daß jemand aussieht, als ob er in fremder Gestalt erscheine»

(54,1 ad 3). Die Jünger hätten mit ihren Augen eine solche Verklärung
nicht ertragen können, die Verklärung hätte auch die Erkenntnis der

Identität des irdischen Jesus mit dem verklärten Christus gehindert
(55,6 ad 4).

Endlich gibt die Berührbarkeit des Körpers angesichts der verklärten
Menschennatur für Thomas noch ein besonderes Problem ab. «Ein Körper
heißt nicht nur berührbar aufgrund seiner Widerstandsfähigkeit, sondern

(auch) aufgrund seiner Dichte. Aus dem Dünnen und dem Dichten
ergeben sich schwer und leicht, warm und kalt und andere derartige Gegensätze,

welche Ursachen für den Zerfall der aus den Grundstoffen

zusammengesetzten Körper sind. Darum ist ein Körper, der für den menschlichen

Tastsinn berührbar ist, von Natur aus vergänglich. Wenn aber
der Tastsinn bei einem Körper auf Widerstand stößt und dieser (Körper
trotzdem) nicht den genannten Eigenschaften entsprechend ausgerüstet
ist, die eigentlich Gegenstand des menschlichen Tastsinnes sind - wie
das z. B. beim Himmelskörper der Fall ist14 -, dann kann man solch
einen Körper nicht berührbar nennen.

Der Leib Christi war aber auch nach der Auferstehung aus den

Grundstoffen zusammengesetzt und hatte Beschaffenheiten an sich, die
ihn berührbar machten, wie es die Natur des menschlichen Körpers
verlangt. Darum war er von Natur berührbar. Und wenn er sonst nichts
über die menschliche Natur des Leibes hinaus gehabt hätte, wäre er
auch vergänglich gewesen» (54,2 ad 2). Die Vergänglichkeit wurde aber
durch die von der beseligten Seele ausströmende Verklärung verhindert.
«Denn 'mit einer solchen starken Natur versah Gott die Seele, daß aus

ihrer übervollen Seligkeit die Fülle der Gesundheit, d. h. unvergängliche
Lebenskraft, auf den Leib überströmte' (Augustinus). Darum 'zeigte sich
der Leib Christi nach der Auferstehung von derselben Natur, aber von
einer anderen Herrlichkeit' (Gregor d. Gr.)» (54,2 ad 2).

Versuche zurück, mit der die apostolische Kirche sich das Unvorstellbare mittels
der unterschiedenen Analoga begreifbar zu machen suchte. Daß mit der heutigen
Erklärung die Aussagekraft der diversen Analoga nicht geleugnet werden soll, sei
betont.

14 Hierzu vgl. A. Hoffmann 347 a. 40.



Vera et perfecta resnrrectio 359

Offenbar sieht Thomas diese Probleme in der gleichen Weise, in
der er (und lange Jahrhunderte noch nach ihm) die Schrift allein zu lesen

vermochte (secundum modum recipientis), nämlich indem er die Verse
ohne den zeitlichen Kontext ihrer Entstehung (ohne deren «Zeitmarke»)
las, als sei der Text eine einfache Wiedergabe der historischen Wirklichkeit.

Thomas konnte nicht das ganze hier obwaltende Problem sehen,
insbesondere nicht, wie sich dieses aus dem modus recipientis auch des

schreibenden Berichterstatters und der Traditionskette seiner Gewährsleute

stellt. Dogmatisch darf das wahre Eingehen der individuellen
Menschheit Jesu (vera resurrectio) in die Herrlichkeit Gottes nicht
geleugnet werden, und historisch läßt sich die wie immer von uns zu
denkende Begegnung Jesu (manifestatio) mit seinen Jüngern nicht bestreiten.
Es stellt sich indessen die Frage, wie auf Grund der Erlebnisse der
österlichen Jünger die Botschaft von der wahren, vollkommenen und
glorreichen Auferstehung Jesu glaubwürdig erwiesen wird. Welche Prinzipien
gibt uns Thomas dafür an die Hand und welche Ansätze zu ihrer
Durchführung finden sich bei ihm?

3. Wir fragen nun, was uns St. Thomas zur Erkennbarkeit der

Auferstehung Christi zu sagen hat.
a. In der Deutschen Thomasausgabe15 lesen wir : «Mit Recht machen

moderne Exegeten gegen rationalistische Mißdeutungen dieser Berichte
darauf aufmerksam, daß die Nichterwähnung des Auferstehungsvorganges

als Hauptbeweis gelten muß, daß hier wahre Geschichte, daß

Tatsachen vorgetragen werden und nicht Legenden. Sonst hätte man auf
eine eingehende Schilderung gerade des Auferstehungsvorganges kaum
verzichtet».

Man muß fragen, was heißt hier «wahre Geschichte», was heißt
«Tatsachen»? Handelt es sich hier um einen Vorgang, um den sich der
Historiker bemühen sollte? Handelt es sich bei der Auferstehung Christi
um eine «historische Tatsache»? J. R. Geiselmann 16 spricht von einer

von allen Aposteln bestätigten historischen Wahrheit, von einem in der
Geschichte fixierbaren, aber doch in seinem eigentlichen Wesen geschichtlich

nicht faßbaren Ereignis. A. Hoffmann OP 17 nennt die Auferstehung
eine «historische Wirklichkeit».

15 Ebd. 441.
16 J. R. Geiselmann, Jesus, der Christus, Stuttgart 1951, 35, Zit. bei A. Hoffmann

444.
17 A. a. O. W. Bulst, Auferstehung Christi. III. Der fundamental-theologische

Aspekt der Auferstehung Christi, in: LThK I, 1957, 1035-1038. Die A. Chr. ist als



360 Vera et perfecta resurrectio

Wenn sich aber herausstellte, daß die Auferstehung keine «wahre
Geschichte» in dem Sinne ist, wie die Historie auf ihrem Gebiet allein
von wahr und falsch reden kann, ist dann die Auferstehung Christi
überhaupt keine Tatsache? Ist sie als Tatsache überhaupt nicht feststellbar?
Bliebe uns nur noch die existenziale Interpretation der Auferstehung
übrig, wie sie Rud. Bultmann gibt? Das Bekenntnis der Auferstehung
würde also dann nur sagen, daß die Predigt vom Kreuze Christi eine für
mich lebenumschaffende Bedeutung hat - aber keineswegs etwas

aussagen will, was unabhängig von mir (extra me) mit der menschlichen

Physis Jesu geschehen sei. Es herrscht viel Verwirrung in diesen Fragen.
Gläubige Christen im Lande werden nicht wenig angefochten. Wir hätten
besser auf St. Thomas und mit ihm auf die große Tradition katholischer
Theologie hören sollen Mancher apologetische Übereifer, der den Glauben
höchstens in Mißkredit bringen kann, wäre als untheologisch entlarvt
worden.

b. Thomas schafft die Grundlage für die Lösung dieser Fragen durch
die Unterscheidung der beiden Erkenntnisordnungen, der natürlichen und
der übernatürlichen, des Naturbereiches und der Gnade. Unter Natur
ist hier also in theologisch-technischem Sinne die welthafte Wirklichkeit,
insbesondere soweit sie von uns mit unseren naturgegebenen
Erkenntnismöglichkeiten erfaßt wird, im Unterschied zum Gnadenbereich
verstanden. «Von dem, was erkannt wird, wird einiges durch ein allgemeines
Gesetz der Natur erkannt, einiges aber aus einem besonderen Geschenk

der Gnade wie das, was göttlicherseits geoffenbart wird Das aber, was
sich auf die künftige Herrlichkeit bezieht, überschreitet das allgemeine
Erkennen der Menschen (d. h. das Erkennen, das allen Menschen von
Natur aus gemeinsam ist) ». Für den Gnadenbereich, für das, was geoffenbart

werden muß, weist Thomas auf 1 Kor 2,9 bzw. Is 64,4 hin. «Darum
erkennt der Mensch Derartiges (wie den Gnadenbereich) nur, wenn es

ihm göttlicherseits geoffenbart wird» (mit Berufung auf 1 Kor 2,10)

(55,1 c) 18.

geschichtlich erweisbares Geschehen, eine (der) entscheidenden Grundlagen (des
Glaubens). Obwohl ein Geschehen «am Rande der Geschichte» (da Jesus in ihr den
innerweltlichen Bereich verläßt) und in ihrem tieferen Wesen Mysterium, «steht
sie doch mit einer Reihe innergeschichtlicher Gegebenheiten in so unlösbarem
Zusammenhang, daß wir von ihnen aus zur (wenigstens in analogem Sinn historischen)
Gewißheit über die Tatsachen der A. Chr. gelangen können».

18 Erinnern wir uns an Gal 1, 12. 16; 1 Kor 15, 40; Mt 16, 17



Vera et perfecta resurrectio 361

«Die Auferstehung Christi lag (also) jenseits der allgemein zugänglichen

Erfahrung sowohl in bezug auf den Ausgangspunkt: Rückkehr der
Seele aus der Hölle und Aufstieg des Leibes aus dem verschlossenen Grab,
als auch in bezug auf den Zielpunkt (Beginn des verklärten Lebens).
Daher brauchte die Auferstehung nicht so zu geschehen, daß sie von
einem Menschen gesehen wurde» (55,2 ad 2). Als Eingang der vollen
Menschennatur Jesu in die Daseinsbedingungen Gottes konnte sie es

nicht einmal. Alle Momente nach dem Tode liegen für Thomas offenbar

jenseits dessen, was der Mensch mit seinen natürlichen Kräften erkennen
kann. Anders war es mit Lazarus. «Lazarus wurde auferweckt, damit
er zu einem Leben zurückkehrte, wie er es früher besaß und das das
gewöhnliche Erkennen der Menschen nicht überstieg» (55,2 ad 3). Ebenso war
auch das Leiden Christi als Vorgang natürlich erkennbar. «Das Leiden
Christi wurde in einem Leibe vollendet, der bis dahin eine leidensfähige
Natur hatte, die nach dem allgemeinen Gesetz (menschlicher Erkenntnis)
allen bekannt ist. Darum konnte das Leiden Christi allem Volk unmittelbar

offenbar gemacht werden» (55,1 ad 1). Selbst bezüglich der Himmelfahrt

Christi, wie Thomas Apg 1 versteht, war es noch anders als bei
der Auferstehung, was wenigstens ihren Ausgangspunkt (terminus a

quo) anging. «Die Himmelfahrt Christi überstieg in bezug auf ihren
Ausgangspunkt nicht das gewöhnliche Erkennen der Menschen, sondern

nur in bezug auf den Zielpunkt (terminus ad quem). Darum konnten
die Jünger die Himmelfahrt Christi in ihrem Ausgangspunkt sehen, als

Er sich von der Erde erhob. Sie sahen sie aber nicht in bezug auf den

Zielpunkt. Denn sie sahen nicht, wie Er im Himmel aufgenommen wurde»
(55,2 ad 2).

Die wahre und vollkommene Auferstehung ist in der theologischen
Sprache ein Mysterium stricte dictum, ein Geheimnis im eigentlichsten
Sinne, wo Tatsache und Wesen der gemeinten Realität durch das
Erkennen des Menschen nicht adäquat erreicht werden können. Die
Offenbarung muß uns die Tatsache verbürgen, sie muß uns auch für das, was
sie uns mitteilt (das Wesen der geoffenbarten Realität) mittels Analogien
jene Richtung angeben, in der wir uns dieses Mysterium zu denken haben.
Das Wissen über die Auferstehung Christi kann nur eine Glaubensgewißheit

sein. Thomas glossiert deshalb die Stelle Jb 19,25: «Ich weiß, daß

mein Erlöser lebt» durch den Zusatz: nämlich durch die Gewißheit des

Glaubens (53,1 c) 19.

19 Vgl. auch das Verhältnis von Sehen und Glauben Jo 20, 29 a.

24



362 Vera et perfecta resurrectio

Wenn nun «historisch» nur das genannt werden kann, was zu unserer
Welt gehört (natural ist) und mit den Mitteln unseres Naturbereiches
erkannt werden kann, dann kann man von der Auferstehung Christi
nicht als von einer historischen Tatsache im eigentlichen Sinne sprechen20.
Damit wird freilich nicht behauptet, sie sei überhaupt keine Tatsache.
Solchen Fehlschluß begeht nur der, für den aprioristisch und rationalistisch

die Möglichkeit ausgeschlossen ist, daß es außer den uns
grundsätzlich erkennbaren Tatsachen unseres naturalen Daseinsraumes auch
noch andere geben könne, die unserem naturalen Erkennen verschlossen
sind. Im strengen Sinne historisch ist nur das, was wir die Erscheinungen
des Auferstandenen nennen, und das Leere Grab.

4. Aber hängt damit der Auferstehungsglaube nicht völlig in der

Luft In fundamentaltheologischer Terminologie gefragt : Ist die apostolische

Offenbarungspredigt von der gottgeoffenbarten Auferstehung Christi
glaubwürdig? Thomas behandelt das Problem unter dem Gesichtspunkt,
ob Christus die Wirklichkeit der Auferstehung durch Beweise offenlegen
(manifestare q. 55 Einl.), dartun (declarare 55,5 obi. 1) mußte.

In der Antwort (55,5) zeigt er, daß die Auferstehung, die keiner
erfahren hat und keiner erfahren konnte, nicht aus Axiomen, aus

Prinzipien, aus «Ursätzen» (non ex aliquibus principiis) erschlossen werden
konnte. Diese waren entweder den Jüngern unbekannt, dann vermochten
die Jünger nicht aus ihnen zu erschließen, oder «wenn sie bekannt waren,
dann überstiegen sie nicht die menschliche Vernunft. Damit wären sie

aber nicht wirksam für den Aufbau des Auferstehungsglaubens, da dieser
die menschliche Vernunft übersteigt. Die Ursätze müssen nämlich aus

derselben Gattung genommen sein (Aristoteles)». Dem thomistisch-
aristotelischen Wissenschaftsbegriff von Theologie entsprechend werden
diese Ursätze, diese allgemeinen Prinzipien, aus denen sich Schlüsse erst
ziehen lassen, durch die Schriftaussagen ersetzt, aus denen die Theologie
als scientia conclusionum ihre Beweise zieht21.

Mit dem Ausschluß jener Beweisart aus Schlüssen bleibt nur eine
andere Beweisart übrig, wo nämlich «Beweis irgend ein sinnfälliges

20 Jos. Schmid Mt-Komm. a. a. O.
21 Von dieser Demonstratio ex principiis sagt Thomas 55, 5 ad 2 bezüglich

des Auferstehungsmysteriums : Meritum fidei est ex hoc quod homo ex mandato
Dei credit quae non vidit. Unde illa sola ratio meritum excludit quae facit videri
per scientiam id quod credendum proponitur. Et talis est ratio demonstrativa.
Huiusmodi autem rationes Christus non induxit ad suam resurrectionem decla-
randam.



Vera et perfecta resurrectio 363

Zeichen ist, das man beibringt, um eine Wahrheit (die einem verborgen
ist) offenbar zu machen Christus hat seine Auferstehung durch Beweise

dargetan, insofern er durch gewisse ganz offenkundige Zeichen (per
quaedam evidentissima signa) gezeigt hat, daß er wahrhaft auferstanden
ist» (55,5 c). Nach Ausweis dieser Zeichen ist erwiesen, daß eine wahre

Auferstehung vorlag, was den Leib und was in der Dreifalt ihrer Kräfte
die Seele angeht, daß eine wahre Umwandlung des Leibes vorgegangen
ist und daß Christi Gottheit durch die Wunder des Fischfanges und
anläßlich der Himmelfahrt erwiesen wurde (55,6). «Einige Beweise brachte
Christus bei, um die Wirklichkeit der menschlichen Natur, andere, um
die Herrlichkeit des Auferstandenen darzutun» (55,6 ad 2).

Nun ist es keineswegs nach Thomas so, daß die Beweise, einzeln

genommen, genügten, «um die Auferstehung Christi darzutun. Aber alle

zusammengenommen bestätigen sie vollkommen die Auferstehung Christi,

besonders das Zeugnis der Schrift (d. h. in der Erfüllung der
Weissagungen) die Worte der Engel und die durch Wunder bestätigte Aussage
Christi» (55,6 ad 1). Wenn man darauf hinweisen wollte (55,6 obi. 1), daß
auch die Engel «den Menschen oft in menschlicher Gestalt erschienen
sind und mit ihnen sprachen, verkehrten, aßen, als ob sie wirkliche
Menschen wären» (ebd.), dann ist der Unterschied zwischen der Erscheinung
der Engel in Menschengestalt und der des auferstandenen Christus jener,
daß die «erscheinenden Engel nicht behaupteten, Menschen zu sein, wie
Christus behauptete, daß er wirklich Mensch sei» (55,6 ad 1). Thomas
nimmt also nicht einen einzelnen Bericht als schlagenden Beweis für die
Tatsache der Auferstehung Christi, sondern er bedient sich bereits des

Bündel- oder Konvergenz-Argumentes 22.

Es bleibt zwar eine gewisse Ungeklärtheit zurück, die auch dazu

führte, daß viele Theologen gerade mit Bezug auf die Erscheinungen des

Auferstandenen und - dies ist nicht so gut - mit Bezug auf das Leere
Grab von einem Beweis der Historizität der Auferstehungstatsache

22 H. Fries, Konvergenzargumentation, in: LThK VI, 1961, 517 f. S. Tromp,
De Revelatione Christiana, Rom 61950, 203 : In historicis plurimum valet argumentum

convergentiae : i. e. multa indicia quae singulatim sunt probabilia tantum,
possunt, si sunt inter se independentia, dare certitudinem veram. Hoc non fit ex
agglomeratione probabilitatum ; sed quia fieri potest, ut solummodo in una et unica
aliqua hypothesi explicari possit, quod tot ac tanta indicia independentia in unam
rationem conveniant. Argumentum convergentiae igitur ultimatim nititur in prin-
cipio rationis sufficientis. Potest esse convergentia factorum, testimoniorum, tex-
tuum etc.



364 Vera et perfecta resurrectio

sprechen. Sind diese Zeichen signa spontanea 23 des Auferstandenen, so

wie der Rauch untrüglich anzeigt, daß dort, wo er sich findet, auch Feuer
sein muß? Oder sind jene Vorgänge, die wir die Erscheinungen des

Auferstandenen nennen, solche signa conventualia, wie wir sonst die
physischen Wunder aufzufassen pflegen? Thomas hat sich diese Frage so

nicht gestellt. Aber wir gehen wohl nicht fehl in der Annahme, daß er
jene Erscheinungen nach Art der signa spontanea aufgefaßt hat. Für die

Richtigkeit dieser Annahme spricht die Art, wie er die Erscheinungen
des Auferstandenen versteht. Nach unserem heutigen Verständnis der
Berichte über die Erscheinungen, nach dem, was uns die heutige Exegese
über die literarische Art der Auferstehungsberichte lehrt, können wir
nur von signa conventualia sprechen.

III.

1. Die Ungeklärtheit stammt daher, daß Thomas die Auferstehungs-
berichte noch nicht in ihrem literarischen Charakter erfaßte und er (wie
auch die Theologen der späteren Jahrhunderte bis auf unsere Tage) die

Angaben dieser Berichte zusehr als genaue Wiedergabe der Wirklichkeit
ansah, nicht aber als das wertete, was sie wirklich sind, nämlich Berichte
nach einem modus receptionis, nach der Art und Weise, wie jene
Menschen der alten Zeiten die Auferstehungswirklichkeit und Auferstehungsbotschaft

allein aufnehmen konnten: secundum modum recipientis. Wir
beobachten, wie Thomas seine Schilderung der menschlichen Natur des

Auferstandenen gerade von den stark mythisch empfundenen Schriftstellen

bei Lk und Jo her erarbeitet. Er hatte noch nicht die Möglichkeit,
die Quellen des Osterglaubens und der Osterverkündigung ihren
literarischen Gattungen und damit ihrem Aussagecharakter nach so zu ordnen,
wie uns das heute möglich ist und in dem Artikel über die Auferstehung
Christi von J. Schmitt-Straßburg im I. Bd. des LThK (1957) vorgeführt
wird. Erst unseren Tagen ist ja deutlich geworden, daß sogar den Zeugenlisten

1 Kor 15,5-8 nicht ohne weiteres in allen Angaben eine Kenntnis
chronologischer Zusammenhänge zugrundeliegt, sondern daß auch hier
die formgeschichtliche Methode einsetzen muß, wie uns Hans Werner
Bartsch24 gezeigt hat.

23 S. Tromp a. a. O. 102 ff.
24 H. W. Bartsch, Das Auferstehungszeugnis. Sein historisches und theologisches

Problem. Hamburg 1965. Theologische Forschung 41.



Vera et perfecta resurrectio 365

Die Zeitmarke, die die einzelne Schriftstelle in ihrer Formulierung
und der davon abhängigen Aussagekraft zu besitzen scheint, die
fortschreitende apologetische Akzentuierung der Aussage von der
Auferstehung Christi, die gerade in bestimmten Stellen bei Lk und Jo, aber
auch schon bei Mt zutagetritt, die Tatsache, daß die Heiligen Schriftsteller

oder die ihnen vorausliegende kirchliche kerygmatische Aktuali-
sation gerade apologetisch besonders wirksame Darstellungsmittel mehr
und mehr herangezogen haben, kennt Thomas und mit ihm die ganze
folgende Theologie noch nicht. Wir aber, die wir auf eine literargeschicht-
liche, traditionsgeschichtliche und kulturgeschichtliche Betrachtung
aufmerksam geworden sind, können nicht mehr darüber hinwegsehen. Damit
scheidet vieles aus, was Thomas mit Scharfsinn zu einzelnen Schwierigkeiten

gesagt hat, die auch der Hochscholastik in den Auferstehungs-
Stellen 25 nicht verborgen bleiben konnten.

2. Aber ist damit seine Darstellung der Vera et perfecta resurrectio
Christi wertlos geworden? Ich glaube nein. Wir können sogar sehr viel
von Thomas lernen. Wenn dies spätere übereifrige Apologeten mehr getan
hätten, wäre vielleicht manches unnötige Beweisziel nicht angegangen
worden, das heute noch in den Vorstellungen vieler Christen unaufgebbar
scheint und gegenüber den neuen Erkenntnissen einem überzeugten
Osterglauben hemmend im Wege steht.

Zunächst hat Thomas uns deutlich gesagt, daß die Auferstehung
Christi ein Mysterium stricte dictum ist, dessen wir nur durch Offenbarung
Gottes gewiß werden können.

Er hat uns auch gesagt, daß die Erscheinungen in ihrem innersten
Kern ein personaler Akt des Auferstandenen sind. Von daher können
wir uns klarmachen, worin denn «eigentlich» die Auferstehungserscheinungen

bestanden haben 26. Wir gehen mehr auf das zurück, was der

25 Natürlich wäre auch darauf einzugehen, daß Thomas z. B. der Erkennbarkeit
eines factum empiricum als Wunder noch keine Aufmerksamkeit geschenkt

hat. Das hing mit seiner wie selbstverständlichen Eingebundenheit in die
mittelalterliche Denkwelt zusammen, für die Gottes Eingreifen in diese Welt noch ganz
selbstverständlich war. A. Lang, Die Entfaltung des apologetischen Problems in
der Scholastik des Mittelalters, Freiburg 1962, 114-119.

26 A. Kolping, Auferstehung Jesu, systematisch, in: H. Fries, Handbuch
theologischer Grundbegriffe I, 137-145. Vgl. W. Künneth, Auferstehung Christi II.
Dogmatisch, in: RGG I, 31957, 701. W. Bulst a. a. O. 1038, sieht in den Erscheinungen

objektive d. h. gottgewirkte Visionen, «sofern mit diesem Terminus nicht
die Leibhaftigkeit der Auferstehung Christi ausgeschlossen werden soll Über das
An-sich der Auferstehungs-Leiblichkeit können wir nur mit großer Vorsicht etwas
aussagen». Wir dürfen in den Erscheinungen nicht subjektive Visionen sehen, als



366 Vera et perfecta resurrectio

einzige unmittelbare Augenzeuge, der das «ophthe» des Auferstandenen
erfahren hat, uns darüber sagt. Sicher, es geschah damals secundum
modum recipientis, in der mythischen Erfahrungs- und Vorstellungsform
jener Zeit des Alten Orientes. «Habe ich nicht Jesus, unseren Kyrios,
gesehen?» (1 Kor 9,1). Aber der Kern war doch das, was Paulus Gal 1,15

von sich sagt, Gott habe ihn «durch Seine Gnade gerufen, Seinen Sohn

in ihm offenbar zu machen»; «durch eine Offenbarung Jesu als des

Christus» habe er die Frohbotschaft empfangen, die er unter den Galatern
verkündet hat (Gal 1,12). Paulus sucht in seinem ganzen Leben «zu der

Auferstehung aus den Toten zu gelangen». Nicht als ob er es damals, wo
er dergleichen schrieb, schon empfangen hätte oder schon vollendet

gewesen sei; «ich bin aber dahinter her, ob auch ich es in meinen Besitz

bringen kann, wie auch ich in Besitz genommen hin von Christus Jesus»

(Phil 3,11 f.).
Thomas hat uns gezeigt, daß jene Berichte, die uns heute zunächst

kompliziert erscheinen, aber nur eine richtige «Entwirrung» der
anstehenden Probleme verlangen, nicht als einzelne, wohl aber zusammengenommen

und zusammengesehen jenes Motivum credibilitatis ergeben,
dessen unsere Annahme des Wortes Gottes bedarf, damit sie ein obse-

quium rationi consentaneum bleibe27.

habe sich den Jüngern die Sehnsucht nach dem verstorbenen Jesus in ihren
Gedanken zu «Erscheinungen» konkretisiert. Nach J. Schmid a. a. O. 388 als These
der modernen Theologie seit D. F. Strauß vertreten.

27 55, 2 ad 1 : Apostoli potuerunt testificari Christi resurrectionem et de visu :

quia Christum post resurrectionem viventem oculata fide viderunt, quem mortuum
sciverant. Sed sicut ad visionem beatam pervenitur per auditum fidei, ita ad visio-
nem Christi resurgentis pervenerunt homines per ea quae prius ab angelis audierunt.


	Vera et perfecta resurrectio

