Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 15 (1968)

Heft: 3

Artikel: Vera et perfecta resurrectio

Autor: Kolping, Adolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760448

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760448
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

AporLr KoLPING

Vera et perfecta resurrectio

Thomas von Aquin und der Glaube an die Auferstehung Christi

Wir erleben gegenwirtig einen gewaltigen Umbruch der Theologie.
Was gestern noch undiskutabel erschien, wird heute einer Reflexion
unterzogen, die gerade den theologischen «Laienv, sei er Bischof, Priester
oder unbeamtetes Glied des Gottesvolkes, oft zutiefst bestiirzt. Doch
besser als von einem Umbruch sprechen wir von einem Weiterdenken.
Ein Weiterdenken wird immer gefordert sein, wenn das ewige, unver-
dnderliche Wort Gottes, das mittels verdnderlicher menschlicher Aus-
drucksformen uns im Offenbarungsvorgang gesagt worden ist, in der
Glaubenstradition der Offenbarungsgemeinde, der Kirche, weitergegeben
wird und auf ein verindertes Geistesleben unter den Menschen trifft.
«Alles, was irgendworin aufgenommen wird, wird darin aufgenommen
entsprechend der Art des Aufnehmenden» (54, 2 ad 1) 1.

Dieses Weiterdenken als geistige Bewegung ist offenbar ein sehr
wesentliches Gesetz unserer geschopflichen Welt. «Alles, was sich bewegt,
bewegt sich (dabei) um eines Besseren willen» (57, 1 obi. 2), und Thomas
gibt, worauf Adolf Hoffmann OP aufmerksam macht 2, diesem Gedanken
eine sehr konkrete Fassung: «Alle Wesen verlangen nach Gott, indem sie
nach der eigenen Vollendung verlangen. Denn die Vollkommenheit aller

! 'Wir zitieren im Folgenden vorzugsweise aus der Tertia pars der Summa theo-
logiae und lassen deshalb die Angabe dieses Teiles in der Zitation fort. In der Uber-
setzung folgen wir der Deutschen Thomas-Ausgabe (Hrsg. H. M. Christmann OP),
Bd. 28: A. HorFMANN OP. Des Menschensohnes Leiden und Erhéhung, Heidelberg
etc. 1956. Wo die Ubersetzung von der hier von uns verwandten abweicht, wird
dies durchweg nicht eigens hervorgehoben.

2 A. HOFFMANN a. a. O. 346 A. 36.

23



346 Vera et perfecta resurrectio

Wesen sind irgendwie Verahnlichungen mit dem gottlichen Wesen»
(Sth1,6,1ad 2)3. Also diirfen wir katholische Theologen, dem «Alten
Wahren» verpflichtet (Karl Thieme), uns Fragestellungen, die Anst6Be
zu neuen « Verdhnlichungen mit dem gottlichen Wesen», mit der tieferen
Erfassung von Gottes Wahrheit, bieten, ohne Angst]ichkeit Offnen, «denn
Gott gab uns nicht einen Geist der Verzagtheit, sondern der Kraft und
der Liebe und der Besonnenheit» (2 Tim 1, 7).

In diesem Geist wenden wir uns der Auferstehung Christi zu, die
zusammen mit dem Kreuz allzeit als das Fundament der neuen Gottes-
gemeinde gilt. « Wenn Christus nicht auferweckt wurde, dann ist toricht
euer Glaube» (1 Kor 15, 17 a). Nicht zuletzt die tiefschiirfende Exegese
der letzten Jahrzehnte hat uns vor eine Menge Fragen gestellt, denen wir
nachgehen miissen, um unser Glaubensverstindnis zu vervollkommnen,
und auch diese Vervollkommnung, die wir zu gewinnen hoffen, wire
wohl eine Verdhnlichung mit dem go6ttlichen Wesen. Wir greifen jetzt
nur eine Teilfrage heraus. Als katholische Theologen an die Glaubens-
tradition der Kirche gebunden, wollen wir héren, was der Doctor com-
munis iiber die Auferstehung Christi lehrt. Wir begniigen uns in der
Ungeduld unserer heutigen Fragesituation nicht, sduberlich seine I.ehre
nach den Regeln der historischen Forschung darzustellen, sondern neh-
men seine Lehre als Anlaf zu einem Gespréch, in das wir unsere heutigen
Erkenntnisse einbringen, und das bewegt wird von der Frage: Quid est
fide tenendum?

Da wir nicht historische Vollstindigkeit der Auferstehungslehre des
hl. Thomas suchen, sondern ein Gespriach mit seinen essentiellen Ge-
sichtspunkten, diirfen wir uns auf die Lehre beschrianken, wie sie in der
theologischen Summe enthalten ist. Wir hoffen, in Thomas dem reifen
Glaubenszeugnis der Hochscholastik zu begegnen. Zwar sind seine tat-
sdchlichen LehrduBerungen nicht ohne weiteres mit diesem Glaubens-
zeugnis zu identifizieren. Wir konnen sie deshalb auch kritisch (vgl.
1 Thess 5, 21) mit unseren heutigen Fragestellungen und unseren ge-
sicherten Erkenntnissen konfrontieren. Soweit wir echte Erkenntnisse
haben, kénnen sie nicht der gdéttlichen Wahrheit des Glaubensgutes
widersprechen. Das Credo quia absurdum ist noch nie katholisch gewesen.

Ubrigens ist diese Lehre des Doctor communis von der Auferstehung
Christi substantiell vollstindig oder zeitgemafl weitergebildet oder un-
zuldssig simplifiziert in die Lehrbiicher der Dogmatik eingegangen. Wenn

3 Siehe vorstehend weitere Stellen und Folgerungen.



Vera et perfecta resurrectio 347

wir uns mit der thomanischen Lehre auseinandersetzen, erhalten wir
ein lehrreiches Beispiel, wie heute Exegese und systematische Theologie
(Fundamentaltheologie und Dogmatik) zusammenarbeiten miissen.

Doch kann solches Programm nicht auf gut Gliick aufgestellt werden.
Wir miissen uns methodisch klarsein, wenigstens formal, dafl unverdander-
liche Glaubensiiberzeugung und wechselhafte «Einkleidung», sei sie zeit-
bedingt, sei sie individual verursacht, ineinander verschrankt sind. « Alles
was irgendworin aufgenommen wird, wird darin aufgenommen entspre-
chend der Art des Aufnehmenden» (54, 2 ad 1). Das galt fiir den Offen-
barungsvorgang in der apostolischen Zeit. Das gilt fiir die Art, wie Tho-
mas sich mit den Auferstehungsberichten auseinandersetzt.

1. Der Mensch kann nicht anders denken und nicht anders ihm
Gesagtes verstehen, als es seiner Eigenart entspricht (secundum modum
recipientis). Dieser modus recipientis bedeutet fiir ihn eine gewisse Ev-
kenninis-Enge.

Der Mensch kann zunichst einmal nur erkennen, was ihm konnatural
ist, d. h. insofern es ihm als sinnenhaft Gegebenes begegnet (das objectum
humano intellectui proprium). Was aber die allgemeine Evkenninis aller
Menschen iberstergt, (transcendere hominum communem notitiam: 55, 2
ad 2 et 3), muB ithm in der Kommunikationsweise bekannt gemacht
werden, in der einer dem anderen etwas kundtut, was dieser selbst nicht
unmittelbar erfahren oder nicht durch Erfahrung von Artgleichem ken-
nen kann, ndmlich in der Kommunikationsweise des Wortes. Theologisch
sagen wir: Die iibernatiirlichen, uns also nicht konnaturalen Geheimnisse
miissen geoffenbart werden. Sie kénnen dem irdischen Verstand aber
nur durch Vergleiche angedeutet werden, «denn aus der GréBe und Schon-
heit der Geschopfe wird vergleichsweise (analogos) ihr Urheber erschaut»
(Weish 13, 5). Wir sprechen bei den Geheimnissen der gottlichen Offen-
barung von einer Amnalogie-Erkenntnis, die eine so wesenhafte Enge
unseres theologischen Erkennens ist, daB sie niemals fiir uns, solange
wir uns in den Daseinsbedingungen dieses Lebens befinden, aufgehoben
werden kann. Das kénnen wir hier als bekannt voraussetzen.

Der Mensch ist nicht blof8 durch diese seine allgemeinmenschliche
Art beengt, die seine Erkenntnisméglichkeit begrenzt, sondern er ist
auch durch seine kulturelle Situationsenge im Erfassen und Erkennen



348 Vera et perfecta resurrectio

beengt. Darunter verstehen wir die Erlebnisweise, die dem Kulturkreis
des Schriftstellers eigen ist. Der individuelle Mensch endlich ist noch
durch seine eigene Veranlagung und Begabung, seine Schule, seine ethi-
sche VerfaBtheit und andere persénliche Ziige in seiner Erkenntnis be-
stimmt, und alles, was er erkennend aufnimmt, wird «entsprechend dieser
individuellen Art des Aufnehmenden» von ihm aufgenommen. Wir
sprechen hier von der individuellen Situationsenge.

Als Gott in der biblischen Zeit in gniddiger Herablassung seinen
Geschopfen, in der condescensio, die schon den Kirchenvitern auf-
gefallen war, sich zu einem Zwiegesprach mit seiner Kreatur herbeilie3,
da konnte er es nur so tun, daB er diese menschliche Erkenninisenge mit
in Kauf nahm. Er konnte nicht eine allumfassende Aussage machen, die
fiir jede Zeit, jede Kultur, jede Stufe der Menschheitsentwicklung, fiir
jedes individuelle Verstindnisvermdogen so eindeutig war, daB es weiterer
Fragen, weiterer Interpretationsméglichkeiten oder einer Ubersetzung
in kulturell anders strukturierte Analoga nicht mehr bedurfte, daB3 MiG-
verstdndnisse, die aus der Enge eben der menschlichen Auffassungsgabe
stammen, ausgeschlossen blieben. « Wenngleich die géttliche Kraft un-
endlich ist und, soweit es beim Wirkenden liegt, in unendlicher Weise
wirkt, so wird doch die Wirkung dieser Kraft in den Dingen (und setzen
wir hinzu: im Intellekt der Menschen) nach deren Fassungsvermogen
und nach der Bestimmung Gottes (Dei dispositio) aufgenommen» (57, 3
ad 3). Gott hat sich also seine Allmacht begrenzt durch die Eigenschaften,
die er seinen Kreaturen mitgab, und durch die Bestimmung, welche
Moglichkeiten aus dem Umbkreis des Wesens jener Kreaturen er nun auch
tatsdchlich verwirklichen will. Uns ist das von der Unterscheidung der
Potentia Dei absoluta und der Potentia Dei ordinata her genugsam
bekannt, will aber gerade auch in unseren heutigen Fragen bedacht sein.

2. Auch bei dem, was Thomas sagt, miissen wir auf jene situations-
beengten Voraussetzungen achten. Thomas selbst konnte nicht das Pro-
blem der menschlichen Situationsenge in seinen ganzen AusmaBen sehen,
weil diese zu seiner Zeit noch nicht so aufgefallen und zum Problem
geworden war, wie dies heute der Fall ist.

a. So besaBB Thomas noch keine Kenntnis der literarischen Eigen-
art der Auferstehungszeugnisse. Er las sie gleichsam flichig nebenein-
ander gestellt, indem er in einem jeden Satz die moglichst addquate
Wiedergabe von historischen Wirklichkeiten sehen zu kdénnen glaubte.
Er kannte noch nicht die literarischen Abhéangigkeiten der einen Schrift
(Mt) von der anderen (Mk) und kannte noch nicht die dadurch gegebenen



Vera et perfecta resurrectio 349

stilméBigen Erweiterungen (vgl. Mt 28, 1-10 und Mk 16, 1-8). Er wullte
noch nicht, dal die biblischen Perikopen nicht einfach historische Be-
richte sind, sondern aktualisierende Glaubensverkiindigung. Erst in
unseren Jahrzehnten ist man sich der midraschartigen Erzdhltechnik
des Spatjudentums immer deutlicher bewuB3t geworden.

Daf3 Verschiedenheiten unter den &sterlichen Perikopen vorliegen,
die nach einer Erkldarung rufen, war nicht erst ihm aufgefallen. Damit
hatte sich bekanntlich bereits Augustin in De consensu Evangelistarum
auseinandergesetzt, indem jener die gegensitzlich scheinenden Aussagen
so zu harmonisieren versuchte, daB3 sie sich nicht zu widersprechen
brauchten. Fast ganz im Anschlufl an Augustin nimmt auch Thomas
solche Harmonisierung vor. Vgl. die flichige Art, mit der er bei Be-
sprechung der Differenz der galildischen und jerusalemischen Erschei-
nungen vorgeht (55, 3 ad 4), oder wie er zu harmonisieren sucht, was die
Frauen beziiglich des oder der Engel am Grabe gesehen hatten (55,6 ad 5)!

b. Noch viel weniger als die literarische Eigenart der Auferstehungs-
zeugnisse konnte Thomas ersichtlich sein, dafl die Menschen der bi-
blischen Zeit in der mythischen Vorstellungs-, Eviebnis- und Ausdrucks-
weise * befangen waren. Er selbst war ja, was den christlichen Bereich
angeht, noch ganz von ihr beschlagnahmt. Zur kulturellen Situationsenge
gehort ndmlich auch das mythische Welterleben und die mythische Aus-
drucksweise, die uns wie in allen formal vergleichbaren Schriften jener
Zeit auch in der HI. Schrift begegnet. Unter Mythos im religionsgeschicht-
lichen Begriff versteht man eine Erzihlung oder Geschichte, bei der
iiberwelthafte Wesen, Gotter oder Halbgétter, wie empirische Teilhabey
unserer erfahrbaren Welt auftreten. Die {iberwelthaften Michte treten
konkurrierend neben die innerwelthaften Ursdchlichkeiten und werden
in der Welt unserer Sinne auch irgendwie als Teil dieser Welt lokalisiert.
Als es noch keinerlei oder nur ungeniigende wissenschaftliche Erkla-
rungen der Welt gab, hatte der Mensch ohnehin auf der natiirlichen Ebene
schnell und unmittelbar zu religiésen Deutungen seine Zuflucht genom-
men, {iber deren undifferenzierte Unzulidnglichkeit er sich erst allm&hlich
Rechenschaft geben konnte. Mit der fortschreitenden rationalen Welt-
erklarung wurde das mythische Welterleben schubweise abgebaut. Fiir
unser heutiges Denken ist es unwiderbringlich dahin, mag es auch noch
in Spuren in vieler Menschen Vorstellungswelt nachwirken.

* Naheres bei A. KoLPING, Einfithrung in die Kath. Theologie, Miinchen 21963,
30-34.



350 Vera et perfecta resurrectio

Im Mittelalter war hierbei ein sehr folgenreicher Schub geschehen,
nadmlich eine immer weiter fortschreitende Hinwendung zur Erforschung
der naturalen, d. h. nun der empirisch-sinnenhaften Wirklichkeit. Wegen
dieses Empirie-Hungers der mittelalterlichen Menschen wurde ja auch
Aristoteles von den fortschrittlichen Geistern im 13. Jh. so leidenschaft-
lich rezipiert. Dadurch wurde die mehr schwebende mythische Vor-
stellungsweise des Altertums in der Scholastik in die schon physikalischer
orientierte Denkweise transponiert, und es wurde versucht, die mythi-
schen Aussagen in dieser physikalisch gesehenen Welt «unterzubringeny,
zu, lokalisieren, sie mit den Naturerkenntnissen, wie man sie damals im
AnschluB an Aristoteles und Galen zu besitzen glaubte, in Einklang zu
bringen. Doch Thomas suchte das Glaubensgeheimnis zu bewahren und
die physikalische Auffassung theologisch tiefer zu verstehen, wie wir
noch sehen werden.

c. Zudem lebte Thomas in den kosmologischen Vorstellungen des
Ptolemdischen Weltbildes. R. Bultmann hat in seinem berithmten Aufsatz
«Neues Testament und Mythologie. Das Problem der Entmythologi-
sierung der neutestamentlichen Verkiindigung» (1940) auf die Drei-
Stockwerk-Vorstellung von der Welt aufmerksam gemacht, in die hinein
das mythische Welterleben seine Vorstellungen komponierte. Ptole-
mdisches Weltsystem und mythisches Welterleben sind {iibrigens keines-
wegs identisch. Von diesen kosmologischen Vorstellungen wie selbst-
verstandlich geleitet, entwickelt Thomas z. B. den Glauben vom Des-
census Christi ad inferos q. 52 und den Glauben von der Ascensio Christi
in caelum q. 57.

Leicht schieben wir es heute mit einer Handbewegung beiseite,
wenn Thomas den Infernus, den allen vorchristlichen Toten gemein-
samen Aufenthaltsort, in den unterirdischen Raum verlegt (Suppl. 97, 7)
und dazu dort von verschiedenen Unterweltsteilen spricht (vgl. 52,2 ad 1).
Wir sind sehr ungehalten, wenn heute jemand unseren Glauben dahin
versteht, als ob wir den «Ort», zu dem der verklarte Herr aufgefahren ist,
in dem Locus caelestis sehen wiirden, der nach ptolemdischer Weltauf-
fassung der Locus incorruptionis im Unterschied zu dem Ort ist, an dem
wir wohnen, dem Locus generationis et corruptionis (vgl. 57, 1 ¢). Wir
konnen es nicht mehr recht mitvollziehen, wenn Thomas der verkldrten
Natur des Sohnes Gottes irgendeine Bewegung (aliquis motus) innerhalb
dieser stockwerkgeteilten Welt zuschreibt (57, 1 ad 1), wenn der Herr
durch den Aufstieg zu dem Locus caelestis «einen Zuwachs (an Freude)
in bezug auf die Anmut des Ortes (ad loci decentiam) erhilt» (57, 1 ad 2).



Vera et perfecta resurrectio 351

Aber wir diirfen nicht vergessen, da einmal um dieses ptolemdische
Weltbild in der Kirche sehr gekdampft wurde, weil die Christen damals,
gefangen in dem noch nicht gesprengten Erbe ihrer Situationsenge, den
Glauben gefdhrdet sahen. Das mag uns Mut geben, heute ein weiteres
Erbe an Situationsenge vergangener Menschheitsepochen zu tiberwinden,
ohne dafB der Glaube, wie auch wieder besorgte Christen meinen, ge-
fihrdet oder seiner Substanz beraubt wiirde.

I1.

1. Auferstehung ist Riickkehy vom Tode zum Leben >.

Auf zweifache Weise aber wird jemand dem Tode entrissen. Einmal
nur vom augenblicklichen Tode, so dafl er ndmlich, nachdem er tot war,
wieder anfingt zu leben wie sonst. Zum anderen so, daB er nicht nur vom
Tode befreit wird, sondern auch von der Notwendigkeit und, was noch
mehr ist, von der Moglichkeit zu sterben. Das ist die wahre und voll-
kommene Auferstehung (vera et perfecta resurrectio). Denn so lange
jemand lebt und der Notwendigkeit zu sterben unterworfen ist, be-
herrscht ihn in gewisser Weise der Tod ... Das aber, was moglich ist,
zu sein, heif3t ‘sein in gewisser Hinsicht’, ndmlich der Moglichkeit nach.
So ist es klar, daB3 die Auferstehung, durch die jemand nur dem augen-
blicklichen Tode entrissen wird, eine unvollkommene Auferstehung ist»
(53, 3 c).

a. Die unvollkommene Auferstehung ist also die bloBe Riickkehr vom
Tode zum diesseitigen Leben. Beispiele hierfiir sind die vom Tode Er-
weckten des AT, die von Christus wiahrend seiner irdischen Lebenszeit
Erweckten, sowie diejenigen, die gemaB3 Mt 27, 521 beim Tode Jesu
auferstanden sind ©. Die Moglichkeit, zu sterben und die Notwendigkeit,

5 Es gibt — meist in den Objektionen oder im Sed contra — unvollstindige
Definitionen einer Auferstehung, z. B. 53, 4 Sed contra: nihil est aliud resurgere
quam iterato animam sumere; 53, 1 obi. 2: Surgere est sursum moveri. Cf 55, 2 c:
redire ad vitam communiter omnibus notam.

6 Im Text sind jene Auferstandenen als Teilhaber des neuen, mit Christus
beginnenden Aions gedacht, also als solche, die in perfecta resurrectione aufer-
standen sind. AnldBlich der Diskussion um die Assumpta-Definition 1949 und 1950
wurden sie dann als biblischer Beweis herangezogen — theologisch nicht sehr tief
gedacht und unserer heutigen biblischen Literarkenntnis nach wohl unberechtigt —
dalB3 eben Christus biblisch nicht der einzige sei, der mit Leib und Seele auferstanden
sel und deshalb die Assumptio Mariae nicht gegen die Bibel verstoBe!



352 Vera et perfecta resurrectio

einmal endgiiltig zu sterben, d. h. durch die Verwesung hindurchzugehen,
bleibt bei all jenen Erweckten bestehen.

b. Bei der wahven und vollkommenen Auferstehung aber wird der
Betroffene nicht bloB vom Tode befreit, sondern auch von der Notwendig-
keit und, was noch mehr ist, von der Moglichkeit zu sterben (non solum a
morte, sed etiam a necessitate et, quod plus est, a possibilitate moriendi).
Darin besteht eben die Einzigartigkeit von Christi « Riickkehr vom Tode
zum Lebeny, er ist «der Erstling der Entschlafenen», wie 1 Kor 15, 20 ihn
nennt. Um diese Einzigartigkeit von Christi Auferstehung zu wahren,
sieht Thomas (53, 3 ad 2) mit Augustin in jenen gemaf Mt 27, 52 f Auf-
erstandenen nur unvollkommen Auferstandene. Hieronymus hingegen
hatte in ihnen solche gesehen, die nicht mehr sterben werden, die also
bereits an der vollkommenen Auferstehung teilnehmen.

«Die Auferstehung Christi aber geschah ‘durch die Herrlichkeit des
Vaters’ (Rom 6, 4). Daher wurde sie nicht unmittelbar allen geoffenbart,
sondern (nur) einigen» (55,1 ad 1). Die wahre und vollkommene Auf-
erstehung Christi ist also ein tiefes Geheimmes. «Als Christus nun auf-
erstand, kehrte er (eben) nicht zu einem allgemein allen bekannten Leben
zuriick, sondern zu einem unsterblichen und gottférmigen Leben» (55, 2).
«Christus erstand zum unsterblichen Leben der Herrlichkeit» (54, 1 ad 2).

AuBer der Vollkommenheit der Auferstehung Christi betont Thomas
auch die Wahrheit, die Wirklichkeit des auferstandenen Leibes Christi.
Das will er vor allem angedeutet wissen, wenn er jene vollkommene
Auferstehung eine wahre nennt. Zur wahren Auferstehung gehort (55, 6 c)
ein wirklicher und fester Leib, nicht ein Scheinleib oder diinn wie die
Luft (Lk 24, 39), eine wirkliche Gestalt, die die Jiinger mit ihren Augen
sehen konnten, endlich die Identitit des Todesleibes mit dem Aufer-
stehungsleib (idem numero corpus, Lk 24, 38 f) 7. Seitens der mit dem
Leibe wiederum vereinten Seele zeigt sich die wahre Auferstehung durch
die T4tigkeiten des dreifachen Lebens, des vegetativen (des Erndhrungs-
vermogens Lk 24, 30. 43), des sensitiven (die Antworten und BegriiBun-
gen seitens Jesu), des intellektiven Lebens (die Unterhaltung und die
Schrifterkldrung durch Jesus). Offenbar geht es Thomas darum, mit der

7 Eine alte Frage, was mit dem vergossenen Blut in dev Auferstehung geschah
(vgl. A. M. LANDGRAF, Dogmengeschichte der Frithscholastik, II 1, 146-147), 16st
Thomas 54, 3 ad 3 dahin, daB alles Blut, das aus dem Leibe Christi flo3, im Leibe
Christi auferstanden ist, da es zur Wirklichkeit der menschlichen Natur gehort.
Derselbe Grund besteht fiir alle Teile, die zur Wirklichkeit und Vollstindigkeit der
menschlichen Natur gehéren (ebd.). Vgl. A. HoFFMANN a. a. O. 435 £.



Vera et perfecta resurrectio 303

Wahrheit oder Wirklichkeit der Auferstehung zu unterstreichen, da3 es
sich um eine wirkliche, wahre individuelle Menschennatur bei dem Auf-
erstandenen handelt.

Endlich kennt Thomas noch als dritte Bestimmung, daB3 Christus
wn glorreichey Auferstehung erstanden ist, d. h. Christus besal3 die mensch-
liche Natur zugleich mit der Glorie (55, 6 obi. 2). Auf diese Herrlichkeits-
auferstehung weist hin, daB3 Christus bei verschlossenen Tiiren den
Jiingern erschien (Jo 20,26) und daB er den Emmaus-Jiingern ganz
plotzlich entschwand (Lk 34, 31) «denn es lag in seiner Macht, gesehen
zu werden und nicht gesehen zu werden» (55, 6 c¢). Die beiden Bestim-
mungen, kraft deren Christus «zugleich eine menschliche Natur mit der
Glorie besafl (habens simul humanam naturam cum gloria 55, 6 obj. 2),
scheinen einander zu widerstreiten. Doch gilt der Widerstreit nicht
schlechthin, sondern nur im Blick auf den gegenwirtigen Stand der
menschlichen Daseinsbedingungen (non simpliciter, sed secundum statum
praesentem 55, 6 ad 2). Auf einer hoheren Ebene brauchen diese beiden
Bestimmungen sich nicht zu widerstreiten. Es gibt offenbar eine Ver-
wirklichung der menschlichen Natur, in der sie iiber ihren gegenwirtigen
Stand hinausgehoben ist. Das Wie ist freilich fiir uns tief geheimnisvoll.

c. Uber die Folgen, die die wahre, vollkommene, glorreiche Auf-
erstehung fiir Seele und Leib Christi hat, spricht Thomas in der 54. Quae-
stio. Die glorreiche Auferstehung 148t fiir Christus bestimmte irdische
Daseinsbedingungen der menschlichen Natur dahinfallen.

Das Dahinfallen der irdischen Daseinsbedingungen wird vor allem
fiir den Leib ausgefiihrt, denn nach einem Worte des Johannes Damas-
cenus steht das wieder auf, was gefallen ist. «Der Leib Christi aber ‘fiel’
durch den Tod, sofern namlich die Seele sich von ihm trennte, die seine
formgebende Vollendung war. Damit es daher eine wirkliche Aufer-
stehung Christi werde, muBte derselbe Korper wieder mit derselben Seele
vereinigt werden. Und weil die Wirklichkeit der Leibnatur aus der
Wesensform kommt, war der Leib Christi infolgedessen nach der Auf-
erstehung auch ein wahrer Leib und von derselben Natur, wie er frither
wary (54, 1c¢). An sich «war die Seele Christi vom Augenblick ihrer
Empfangnis an bereits verklart durch den vollkommenen Genuf3 der
Gottheit (vgl. 34, 4). Es geschah aber durch die besondere Anordnung
Gottes, daBB von der Seele Christi die Herrlichkeit nicht auf den Leib
ausstrahlte, damit Er so das Geheimnis unserer Erlésung durch Sein
Leiden erfiille (vgl. 14,1 ad 2; 45,2). Als darum das Geheimnis des
Leidens und Sterbens Christi vollendet war, lieB die Seele Christi sofort



354 Vera et perfecta resurrectio

ihre Herrlichkeit auf den Leib iiberstromen, den sie in der Auferstehung
wieder angenommen hatte» (54, 2 ¢). Fiir die Seele bedeutet die Auf-
erstehung, daf sie wieder mit dem Leibe vereinigt wird. «Schauen wir
auf die Macht der (mit Leib und mit Seele) vereinigten Gottheit, so nahm
der Leib die Seele wieder auf, die Er ausgehaucht hatte, und die Seele
den Leib, den sie verlassen hatte» (53, 4 c).

d. Das Wesentliche des verherrlichten Leibes besteht fiir Thomas
in jener Verfassung des verherrlichten Leibes, da3 dieser «geistig», d. h.
dem Geiste unterworfen ist, wie der Apostel 1 Kor 15,44 sagt (54, 1 ad 2).

Paulus beantwortet 1 Kor 15,35 ff. ja den Einwand der Auferste-
hungsgegner, daf3 der Leib nach dem Tode nicht vorstellbar sei. Nicht
dieser irdische Leib steht auf, sondern wir erhalten einen neuen Koérper
(1 Kor 15,37-38) 8. GemaB 1 Kor 15,44 wird auferstehen ein Leib aus
himmlischem Pneuma. Da der Christ das Pneuma bereits seit der Taufe
hat, tragt er den Kern dieses pneumatischen Leibes bereits auf Erden
in und unter seinem Fleischesleibe in sich. 1 Kor 15,50 stellt Paulus fest,
daB der yiidische Gedanke einer Auferstehung dieses fleischlichen Leibes
abzuweisen ist, wie er Mk 12,18-27 zutagetritt. «Fleisch und Blut kann
das Reich Gottes nicht erben, noch die Verginglichkeit die Unverging-
lichkeit». Wenn Paulus 1 Kor 15,44 Fleisch und Pneuma, Psyche und
Pneuma gegeniiberstellt, so meint diese Gegeniiberstellung den Gegen-
satz oder den Unterschied zwischen dem Menschlichen in den hiesigen
Daseinsbedingungen und zwischen der Welt Gottes.

Thomas versteht unter Geist aber den substantialen Menschengeist,
der im gegenwartigen Status des Menschseins in vielerlei Weise durch
das Korperliche in seinem Wirken gehindert ist. Die Verklarung besteht
darin, daBl der Leib dem Geiste schlechthin untertan ist (subiectum
spiritus). Dazu «ist erforderlich, daB jede Tatigkeit des Leibes dem Willen
des Geistes untersteht» (54,1 ad 2). Thomas fuf3t hierbei auf Augustin
De civ. Dei XXII 30 (vgl. 57,3 c).

Die Seele selbst erhilt ihre Seligkeit von der Teilnahme an Gott,
wie Thomas mit Augustin, Sup. Joh. tr. 23,5, sagt (57,3 c). Diese Ver-
bindung hatte sie ja schon seit der Empfangnis der menschlichen Natur
Jesu im SchoBe der Jungfrau. Daher trigt letztlich die gottliche Natur
die Auswirkungen der Verkldrung fiir den Leib Christi und iiberhaupt
fiir die ganze menschliche Natur. Thomas spricht davon im Zusammen-
hang mit dem Aufstieg Jesu in den Himmel: «Darum ist der erste Ur-

8 H. LietzmanN, Kommentar 1 Kor, Tiibingen 31931, 83 {.



Vera et perfecta resurrectio 355

sprung des Aufstiegs in den Himmel die gottliche Kraft. So ist Christus
also aus eigener Kraft in den Himmel aufgestiegen, ndmlich erstens aus
Seiner gottlichen Kraft, zweitens aus der Kraft der verkliarten Seele,
die den Leib bewegt, wie sie will» (57,3). Thomas trifft sich zuletzt doch
mit dem, was die paulinische Vorstellungs- und Ausdrucksweise sagen
will. Freilich wird mit diesem Bezug auf die die Verklarung tragende
Kraft Gottes wieder tief Geheimnisvolles gesagt.

Mit diesem Bezug auf die Divina virtus zur Erklirung des Auf-
erstehungsleibes iiberwindet Thomas wie die beiden anderen grofien
Theologen der Hochscholastik, Albertus Magnus und Bonaventura °,
eine viel physischere Vorstellung des Auferstehungsleibes. Diese begegnet
uns bei Alexander Halensis 0.

Sie sah das Wesen der Verkldrung des Leibes Christi in der sich frei
entfaltenden Natur des empyreischen Lichtes, das als Verbindungsglied
von Leib und Seele im Menschen gedacht wurde. Die frithen Scholastiker
glaubten, daB diese Bindekraft der gegensidtzlichen Grundstoffe des
menschlichen Leibes an sich ihrem Wesen nach zur Hoéhe treibt, aber
dafB im Zustand unserer Sterblichkeit die Natur der Grundstoffe in dem
menschlichen Korper stiarker sei. ¢« Darum werde der menschliche Korper
entsprechend der Natur des vorherrschenden Grundstoffes mit natiir-
licher Kraft abwirts gezogen. Im Zustand der Verkldrung aber wird die
himmlische Natur (eben dieses empyreischen Lichtes) vorherrschen.
Entsprechend deren Neigung und Kraft werden der Leib Christi und die
Leiber der Heiligen zum Himmel getragen» (57,3 c). Soweit diese « physi-
schere», dem Irdischen angeglichene Vorstellung des Auferstehungs-
leibes aus der Frithzeit der Hochscholastik.

Thomas hingegen verlegt die Eigenart des «verkldrten» Leibes in
das Geistige, in das Personale, letztlich in Gottes geheimnisvolle Macht.
So will er das Eintreten bei verschlossenen Tiiren (Jo 20,26) nicht «durch
irgend eine (dem verklirten Koérper) anhaftende Eigenschaft» erklart
wissen (54,1 ad 1), sondern «mehr kraft der mit ihm vereinigten Gottheit»,
also durch ein Wunder (54,1 ad 1). Suppl. 83,2 fithrt sehr ausfiihrlich
aus, daB selbst die Brautgabe der Subtilitit dem Korper das rdumliche
AusmaB nicht nimmt, vielmehr «wird die gottliche Kraft zur Vollendung
der Herrlichkeit bewirken, daBl der verklarte Leib mit einem anderen

® Albertus Magnus, In IV Sent. d. 44 a. 18 sq. (Borgnet XXX, 570. 579)
Bonaventura, In IV Sent d. 49 p. 2 Sect. 2 a. 4 q. 2 (Quaracchi Bd. IV 1032).
10 ALEXANDER HALENSIS, Summa Theol. 3, 23 m. 2 ad 4.



356 Vera et perfecta resurrectio

Leibe zugleich sein kann» (Suppl. 83,3 ¢ gegen SchluBl). Thomas sucht
also die Verklirung nicht durch geschépfliche, durch innerweltliche Ahn-
lichkeiten zu erkliren, sondern beruft sich auf die alle Kreatiirlichkeit
und damit fiir den Menschen alle Vorstellbarkeit iiberragende Virtus
divina. Er wahrt den Mysteriencharakter der Auferstehung und des
Auferstehungsleibes.

2. Thomas wertet das neue Verhiltnis, das zwischen dem mensch-
lichen Geist und dem Leibe infolge der Verherrlichung besteht, fiir das
Verstindnis der Evscheinungen des Auferstandenen aus. Der Verherrlichte
hat es in seiner Gewalt, 0b er von den diesseitigen Menschen gesehen wird
oder nicht. Das Gesehenwerden gehért ja auch zum Leiblichen und unter-
steht daher der freien Bestimmung des ganz «vergeistigten» Verklarten.
Es liegt an ihm, ob er sich sehen lassen will. Wenn das von allen in voll-
kommener Auferstehung Auferstandenen gilt, so tritt bei Jesus, dem
Gottessohn, noch die thm eigene Gottesmacht hinzu, der ohnehin alles
Geschehen unterworfen ist. «Wenn also Christus den Augen der Jiinger
entschwand, geschah das nicht, weil (Sein Korper) zerfiel oder sich in
etwas Unsichtbares aufloste, sondern weil er nach Christi Willen auf-
horte, gesehen zu werden, sei es, da3 er gegenwirtig blieb, sei es sogar,
daB er sich durch die Gabe der Behendigkeit entfernte» (54,1 ad 2).

Damit werden die Erscheinungen gegeniiber der «Auferstehung»,
wie der Akt des Eingehens der Menschheit Jesu in die g6ttlichen Daseins-
bedingungen in mythischer Ausdrucksweise formuliert wird, zu einem
neuen Wunder, einem sachlich von der Auferstehung verschiedenen Moment,
das eigens betrachtet werden muf3. Mit der Auferstehung ist also noch
nicht gegeben, daBl der Auferstandene irgendwie positiv oder negativ
Gegenstand eines irdischen Erkenntnisversuches werden konnte. Von
ihm kann nur erkannt werden, was und soweit es der Auferstandene will.
Das gilt sowohl fiir seine Anwesenheit, wie auch negativ fiir seine Ab-
wesenheit, was dann im Zusammenhang mit dem Leeren Grab zu beden-
ken ist. Eine bloBe Abwesenheit des Leichnams Jesu im Grabe, die wir
mit unseren natiirlichen Erkenntnismitteln und von uns aus erkennen
kénnen, besagt also noch nichts iiber die Realitit der Auferstehung.
Eine tibereifrige Apologetik hat das frither vielleicht nicht immer ge-
niigend beachtet. Ubrigens ist es in diesen Zusammenhingen sehr inter-
essant, da3 Thomas in der Summa theologiae q. 53-56 das Leere Grab
nicht apologetisch auswertet.

«DaB jede Tatigkeit des Leibes dem Willen des Geistes untersteht»
(54,1 ad 2), wirkt sich also darauf aus, wie der Auferstandene den Jiingern



Vera et perfecta resurrectio 357

erscheint. Es konnte auch der Scholastik nicht verborgen bleiben, daB
die Erscheinungsweise Jesu im NT fast so verschieden ist, wie uns Oster-
geschichten tiberliefert sind 1.

Jos. Schmid *? weist darauf hin, da nach der einen Gruppe von
AuBerungen der Auferstandene nicht von «Fleisch und Blut» erkannt
werden kann (1 Kor 15,50. Vgl. Jo 20,17; 20,19-23; Lk 24,15. 31. 36.
Lk 24,16 ff. und Jo 20,14 ff. wird er zundchst nicht erkannt), nach der
anderen, massiven, dem jiidischen Auferstehungsverstindnis nahestehen-
den Gruppe, die Vorgdnge ins Kérperliche vergrébert seien (Mt 28,9;
Lk 24,42 1.; Jo 20,20-27).

Was die dufiere Gestalt Christt anbelangt, so war bei Christus alles
schon seit der Empfiangnis vollkommen, auch die dulere Gestalt. Daher
brauchte sich das Bild seines Antlitzes in der Auferstehung nicht zu
verandern. Sein Bild verdanderte sich nur in dem Sinne, daf3 Er aus einem
Sterblichen zu einem Unsterblichen wurde, «daB Er ein verklartes Aus-
sehen bekam, nicht jedoch, daB sein Aussehen sich im Wesen dnderte»
(54,1 ad 3).

Wenn Jesus den Emmaus- Jiingern, «als sie tiber Land gingen, unter-
wegs 1n einer andersartigen Gestalt erschien» (Mk 16,12), so méchte Tho-
mas (55,4) dies mit Augustin De consensu evangelistarum C. 3,25 am
liebsten auf die ethisch-geistige Verfassung dieser Emmaus-Jiinger zu-
riickfithren. Hier begegnet uns als Modus recipientis die Situationsenge
der ethischen VerfaBtheit. Augustin rechnet an jener Stelle damit, dafl
in den Emmaus-Jiingern etwas war, «daBl wie Nebel oder irgendeine
Feuchtigkeit zu wirken pflegt und sie nicht erkennen lieB, was sie sahen»
(55,4 ad 3). Thomas sagt mit Augustin (ebd. 55,4 ad 2): «Nicht mit Un-
recht nehmen wir an, daB} dieses Hindernis vom Teufel in ihre Augen
gelegt war, damit sie Jesus nicht erkanntenn».

Nach den Ostergeschichten erscheint Jesus seinen Jiingern wnicht in
verkldrter Gestalt, obwohl gerade die Verkldrung 3 ein Wesensmoment der
wahren, vollkommenen glorreichen Auferstehung ist. Es unterlag ja
seinem Willen, wie er gesehen wurde. « Wie es in seiner Macht lag, daf3

11 Eine gute Zusammenstellung der Divergenzen bei Jos. Scumip, Matthaus-
Komm. Regensburg 51965, 385 f. Auch zitiert von A. HOFFMANN 345 f.

2 Ebd. 386 1.

13 Inter dotes glorificati corporis praecipua videtur claritas (54, 6 obi. 4). Die
claritas geht auf Phil 3, 21 (corpori claritatis suae) zuriick (vgl. auch 1 Kor 15, 43:
surget in gloria; 15, 38-42 a). Diese Divergenz, dall die claritas nicht in den Er-
scheinungsperikopen erwahnt wird, fithren wir heute auf die Verschiedenheit der



358 Vera et perfecta resurrectio

sein Leib gesehen wurde oder nicht, so lag es auch in seiner Macht, daf3
er sich bei Seinem Anblick in den Augen der Beschauer eine verklirte
Gestalt oder eine nicht verklarte bildete, oder auch ein Mittelding (von
beidem) oder, was sich sonstwie anders verhielt. Gentigt doch eine geringe
Abweichung, dafl jemand aussieht, als ob er in fremder Gestalt erscheine»
(54,1 ad 3). Die Jiinger hidtten mit ihren Augen eine solche Verklirung
nicht ertragen konnen, die Verkldrung hitte auch die Erkenntnis der
Identitdt des irdischen Jesus mit dem verkldrten Christus gehindert
(55,6 ad 4).

Endlich gibt die Beriihrbarkeit des Korpers angesichts der verklarten
Menschennatur fiir Thomas noch ein besonderes Problem ab. «Ein Kdrper
heiBt nicht nur beriithrbar aufgrund seiner Widerstandsfdahigkeit, sondern
(auch) aufgrund seiner Dichte. Aus dem Diinnen und dem Dichten er-
geben sich schwer und leicht, warm und kalt und andere derartige Gegen-
sitze, welche Ursachen fiir den Zerfall der aus den Grundstoffen zu-
sammengesetzten Korper sind. Darum ist ein Korper, der fiir den mensch-
lichen Tastsinn beriihrbar ist, von Natur aus vergidnglich. Wenn aber
der Tastsinn bei einem Korper auf Widerstand st68t und dieser (Korper
trotzdem) nicht den genannten Eigenschaften entsprechend ausgeriistet
ist, die eigentlich Gegenstand des menschlichen Tastsinnes sind — wie
das z. B. beim Himmelskorper der Fall ist * —, dann kann man solch
einen Korper nicht berithrbar nennen.

Der Leib Christi war aber auch nach der Auferstehung aus den
Grundstoffen zusammengesetzt und hatte Beschaffenheiten an sich, die
ihn beriihrbar machten, wie es die Natur des menschlichen Kérpers
verlangt. Darum war er von Natur berithrbar. Und wenn er sonst nichts
iiber die menschliche Natur des Leibes hinaus gehabt hitte, wire er
auch verginglich gewesen» (54,2 ad 2). Die Verginglichkeit wurde aber
durch die von der beseligten Seele ausstrémende Verklarung verhindert.
«Denn ‘mit einer solchen starken Natur versah Gott die Seele, dal aus
ihrer ibervollen Seligkeit die Fiille der Gesundheit, d. h. unvergingliche
Lebenskraft, auf den Leib iiberstromte’ (Augustinus). Darum ‘zeigte sich
der Leib Christi nach der Auferstehung von derselben Natur, aber von
einer anderen Herrlichkeit’ (Gregor d. Gr.)» (54,2 ad 2).

Versuche zuriick, mit der die apostolische Kirche sich das Unvorstellbare mittels
der unterschiedenen Analoga begreifbar zu machen suchte. Dal3 mit der heutigen
Erklarung die Aussagekraft der diversen Analoga nicht geleugnet werden soll, sei
betont.

14 Hierzu vgl. A. HOFFMANN 347 a. 40.



Vera et perfecta resurrectio 359

Offenbar sieht Thomas diese Probleme in der gleichen Weise, in
der er (und lange Jahrhunderte noch nach ihm) die Schrift allein zu lesen
vermochte (secundum modum recipientis), ndmlich indem er die Verse
ohne den zeitlichen Kontext ihrer Entstehung (ohne deren «Zeitmarke»)
las, als sel der Text eine einfache Wiedergabe der historischen Wirklich-
keit. Thomas konnte nicht das ganze hier obwaltende Problem sehen,
insbesondere nicht, wie sich dieses aus dem modus recipientis auch des
schreibenden Berichterstatters und der Traditionskette seiner Gewahrs-
leute stellt. Dogmatisch darf das wahre Eingehen der individuellen
Menschheit Jesu (vera resurrectio) in die Herrlichkeit Gottes nicht ge-
leugnet werden, und historisch 148t sich die wie immer von uns zu den-
kende Begegnung Jesu (manifestatio) mit seinen Jiingern nicht bestreiten.
Es stellt sich indessen die Frage, wie auf Grund der Erlebnisse der oster-
lichen Jiinger die Botschaft von der wahren, vollkommenen und glor-
reichen Auferstehung Jesu glaubwiirdig erwiesen wird. Welche Prinzipien
gibt uns Thomas dafiir an die Hand und welche Anséitze zu ihrer Durch-
fithrung finden sich bei ihm?

3. Wir fragen nun, was uns St. Thomas zur Erkennbarkeit der Auf-
erstehung Christi zu sagen hat.

a. In der Deutschen Thomasausgabe 5 lesen wir: « Mit Recht machen
moderne Exegeten gegen rationalistische MiBdeutungen dieser Berichte
darauf aufmerksam, daBl die Nichterwdhnung des Auferstehungsvor-
ganges als Hauptbeweis gelten muB, daB hier wakre Geschichte, daB
Tatsachen vorgetragen werden und nicht Legenden. Sonst hitte man auf
eine eingehende Schilderung gerade des Auferstehungsvorganges kaum
verzichtet».

Man muf} fragen, was hei3t hier «wahre Geschichte», was heif3t
«Tatsachen»? Handelt es sich hier um einen Vorgang, um den sich der
Historiker bemiihen sollte? Handelt es sich bei der Auferstehung Christi
um eine «historische Tatsache»? J. R. Geiselmann !¢ spricht von einer
von allen Aposteln bestdtigten historischen Wahrheit, von einem in der
Geschichte fixierbaren, aber doch in seinem eigentlichen Wesen geschicht-
lich nicht faBbaren Ereignis. A. Hoffmann OP 7 nennt die Auferstehung
eine «historische Wirklichkeit».

15 Ebd. 441.

16 J. R. GEISELMANN, Jesus, der Christus, Stuttgart 1951, 35, Zit. bei A. HOFF-
MANN 444,

17 A. a. O. W. BursT, Auferstehung Christi. I1I. Der fundamental-theologische
Aspekt der Auferstehung Christi, in: LThK I, 1957, 1035-1038. Die A. Chr. ist als



360 Vera et perfecta resurrectio

Wenn sich aber herausstellte, daB die Auferstehung keine «wahre
Geschichte» in dem Sinne ist, wie die Historie auf ihrem Gebiet allein
von wahr und falsch reden kann, ist dann die Auferstehung Christi iiber-
haupt keine Tatsache? Ist sie als Tatsache {iberhaupt nicht feststellbar?
Bliebe uns nur noch die existenziale Interpretation der Auferstehung
iibrig, wie sie Rud. Bultmann gibt? Das Bekenntnis der Auferstehung
wiirde also dann nur sagen, daB3 die Predigt vom Kreuze Christi eine fiir
mich lebenumschaffende Bedeutung hat — aber keineswegs etwas aus-
sagen will, was unabhédngig von mir (extra me) mit der menschlichen
Physis Jesu geschehen sei. Es herrscht viel Verwirrung in diesen Fragen.
Glaubige Christen im Lande werden nicht wenig angefochten. Wir hitten
besser auf St. Thomas und mit ihm auf die groBle Tradition katholischer
Theologie horen sollen | Mancher apologetische Ubereifer, der den Glauben
hoéchstens in MiBkredit bringen kann, wire als untheologisch entlarvt
worden.

b. Thomas schafft die Grundlage fiir die Lésung dieser Fragen durch
die Unterscheidung der beiden Erkenmtnisordnungen, der natiirlichen und
der iibernatiirlichen, des Naturbereiches und der Gnade. Unter Natur
ist hier also in theologisch-technischem Sinne die welthafte Wirklichkeit,
insbesondere soweit sie von uns mit unseren naturgegebenen Erkenntnis-
moglichkeiten erfaBit wird, im Unterschied zum Gnadenbereich ver-
standen. «Von dem, was erkannt wird, wird einiges durch ein allgemeines
Gesetz der Natur erkannt, einiges aber aus einem besonderen Geschenk
der Gnade wie das, was gottlicherseits geoffenbart wird ... Das aber, was
sich auf die kiinftige Herrlichkeit bezieht, iiberschreitet das allgemeine
Erkennen der Menschen (d. h. das Erkennen, das allen Menschen von
Natur aus gemeinsam ist)». Fiir den Gnadenbereich, fiir das, was geoffen-
bart werden mu/f, weist Thomas auf 1 Kor 2,9 bzw. Is 64,4 hin. «Darum
erkennt der Mensch Derartiges (wie den Gnadenbereich) nur, wenn es
ithm goéttlicherseits geoffenbart wird» (mit Berufung auf 1 Kor 2,10)
(55,1 c) 5,

geschichtlich erweisbares Geschehen, eine (der) entscheidenden Grundlagen (des
Glaubens). Obwohl ein Geschehen «am Rande der Geschichte» (da Jesus in ihr den
innerweltlichen Bereich verlaf3t) und in ihrem tieferen Wesen Mysterium, «steht
sie doch mit einer Reihe innergeschichtlicher Gegebenheiten in so unlésbarem Zu-
sammenhang, da3 wir von ihnen aus zur (wenigstens in analogem Sinn historischen)
GewiBheit tiber die Tatsachen der A. Chr. gelangen kénnen».

18 Erinnern wir uns an Gal 1, 12. 16; 1 Kor 15, 40; Mt 16, 17!



Vera et perfecta resurrectio 361

«Die Auferstehung Christi lag (also) jenseits der allgemein 2uging-
lichen Evfahrung sowohl in bezug auf den Ausgangspunkt: Riickkehr der
Seele aus der Holle und Aufstieg des Leibes aus dem verschlossenen Grab,
als auch in bezug auf den Zielpunki (Beginn des verklidrten Lebens).
Daher brauchte die Auferstehung nicht so zu geschehen, daB sie von
einem Menschen gesehen wurde» (55,2 ad 2). Als Eingang der vollen
Menschennatur Jesu in die Daseinsbedingungen Gottes konnte sie es
nicht einmal. Alle Momente nach dem Tode liegen fiir Thomas offenbar
jenseits dessen, was der Mensch mit seinen natiirlichen Kriften erkennen
kann. Anders war es mit Lazarus. «Lazarus wurde auferweckt, damit
er zu einem Leben zuriickkehrte, wie er es frither besa und das das ge-
wohnliche Erkennen der Menschen nicht tiberstieg» (55,2 ad 3). Ebenso war
auch das Leiden Christi als Vorgang natiirlich erkennbar. «Das Leiden
Christi wurde in einem Leibe vollendet, der bis dahin eine leidensfihige
Natur hatte, die nach dem allgemeinen Gesetz (menschlicher Erkenntnis)
allen bekannt ist. Darum konnte das Leiden Christi allem Volk unmittel-
bar offenbar gemacht werden» (55,1 ad 1). Selbst beziiglich der Himmel-
fahrt Christi, wie Thomas Apg 1 versteht, war es noch anders als bei
der Auferstehung, was wenigstens ihren Ausgangspunkt (terminus a
quo) anging. «Die Himmelfahrt Christi iiberstieg in bezug auf ihren
Ausgangspunkt nicht das gewo6hnliche Erkennen der Menschen, sondern
nur in bezug auf den Zielpunkt (terminus ad quem). Darum konnten
die Jiinger die Himmelfahrt Christi in ihrem Ausgangspunkt sehen, als
Er sich von der Erde erhob. Sie sahen sie aber nicht in bezug auf den
Zielpunkt. Denn sie sahen nicht, wie Er im Himmel aufgenommen wurde»
(55,2 ad 2).

Die wahre und vollkommene Auferstehung ist in der theologischen
Sprache ein Mysterium stricte dictum, ein Geheimnis im eigentlichsten
Sinne, wo Tatsache und Wesen der gemeinten Realitdt durch das Er-
kennen des Menschen nicht addquat erreicht werden kénnen. Die Offen-
barung muf} uns die Tatsache verbiirgen, sie mul3 uns auch fiir das, was
sie uns mitteilt (das Wesen der geoffenbarten Realitdt) mittels Analogien
jene Richtung angeben, in der wir uns dieses Mysterium zu denken haben.
Das Wissen {iiber die Auferstehung Christi kann nur eine Glaubensgew:f3-
heit sein. Thomas glossiert deshalb die Stelle Jb 19,25: «Ich weil, daB3
mein Erloser lebt» durch den Zusatz: ndmlich durch die GewiBheit des
Glaubens (53,1 c) *°.

19 Vgl. auch das Verhiltnis von Sehen und Glauben Jo 20, 29 a.

24



362 Vera et perfecta resurrectio

Wenn nun «historisch» nur das genannt werden kann, was zu unserer
Welt gehort (natural ist) und mit den Mitteln unseres Naturbereiches
erkannt werden kann, dann kann man von der Auferstehung Christi
nicht als von einer historischen Tatsache im eigentlichen Sinne sprechen 2.
Damit wird freilich nicht behauptet, sie sei dberhaupt keine Tatsache.
Solchen FehlschluBl begeht nur der, fiir den aprioristisch und rationa-
listisch die Moglichkeit ausgeschlossen ist, daBl es auBer den uns grund-
sitzlich erkennbaren Tatsachen unseres naturalen Daseinsraumes auch
noch andere geben konne, die unserem naturalen Erkennen verschlossen
sind. Im strengen Sinne historisch ist nur das, was wir die Erscheinungen
des Auferstandenen nennen, und das Leere Grab.

4. Aber hingt damit der Auferstehungsglaube nicht vollig in der
Luft? In fundamentaltheologischer Terminologie gefragt: Ist die aposto-
lische Offenbarungspredigt von der gottgeoffenbarten Auferstehung Christi
glanbwiirdig? Thomas behandelt das Problem unter dem Gesichtspunkt,
ob Christus die Wirklichkeit der Auferstehung durch Beweise offenlegen
(manifestare q. 55 Einl.), dartun (declarare 55,5 obi. 1) muBte.

In der Antwort (55,5) zeigt er, daB die Auferstehung, die keiner
erfahren hat und keiner erfahren konnte, nicht aus Axiomen, aus Prin-
zipien, aus «Ursdtzen» (non ex aliquibus principiis) erschlossen werden
konnte. Diese waren entweder den Jiingern unbekannt, dann vermochten
die Jiinger nicht aus ihnen zu erschlieBen, oder «wenn sie bekannt waren,
dann iiberstiegen sie nicht die menschliche Vernunft. Damit wiren sie
aber nicht wirksam fiir den Aufbau des Auferstehungsglaubens, da dieser
die menschliche Vernunft iibersteigt. Die Ursitze miissen ndmlich aus
derselben Gattung genommen sein (Aristoteles)». Dem thomistisch-
aristotelischen Wissenschaftsbegriff von Theologie entsprechend werden
diese Ursétze, diese allgemeinen Prinzipien, aus denen sich Schliisse erst
ziehen lassen, durch die Schriftaussagen ersetzt, aus denen die Theologie
als scientia conclusionum ihre Beweise zieht 2.

Mit dem AusschluB jener Beweisart aus Schliissen bleibt nur eine
andere Beweisart iibrig, wo nimlich «Beweis irgend ein sinnfilliges

20 Jos. Scumip Mt-Komm. a. a. O.

21 Von dieser Demonstratio ex principiis sagt Thomas 55, 5 ad 2 beziiglich
des Auferstehungsmysteriums: Meritum fidei est ex hoc quod homo ex mandato
Dei credit quae non vidit. Unde illa sola ratio meritum excludit quae facit videri
per scientiam id quod credendum proponitur. Et talis est ratio demonstrativa.
Huiusmodi autem rationes Christus non induxit ad suam resurrectionem decla-
randam.



Vera et perfecta resurrectio 363

Zeichen ist, das man beibringt, um eine Wahrheit (die einem verborgen
ist) offenbar zu machen ... Christus hat seine Auferstehung durch Beweise
dargetan, insofern er durch gewisse ganz offenkundige Zeichen (per
quaedam evidentissima signa) gezeigt hat, daB er wahrhaft auferstanden
ist» (55,5 ¢). Nach Ausweis dieser Zeichen ist erwiesen, dafl eine wahre
Auferstehung vorlag, was den Leib und was in der Dreifalt ihrer Krifte
die Seele angeht, daB eine wahre Umwandlung des Leibes vorgegangen
ist und daB Christi Gottheit durch die Wunder des Fischfanges und
anldflich der Himmelfahrt erwiesen wurde (55,6). «Einige Beweise brachte
Christus bei, um die Wirklichkeit der menschlichen Natur, andere, um
die Herrlichkeit des Auferstandenen darzutun» (55,6 ad 2).

Nun ist es keineswegs nach Thomas so, dafl die Beweise, einzeln
genommen, geniigten, «um die Auferstehung Christi darzutun. Aber alle
zusammengenommen bestédtigen sie vollkommen die Auferstehung Chri-
sti, besonders das Zeugnis der Schrift (d. h. in der Erfiillung der Weis-
sagungen), die Worte der Engel und die durch Wunder bestitigte Aussage
Christi» (55,6 ad 1). Wenn man darauf hinweisen wollte (55,6 obi. 1), daf
auch die Engel «den Menschen oft in menschlicher Gestalt erschienen
sind und mit ihnen sprachen, verkehrten, alen, als ob sie wirkliche Men-
schen wiren» (ebd.), dann ist der Unterschied zwischen der Erscheinung
der Engel in Menschengestalt und der des auferstandenen Christus jener,
dafl die «erscheinenden Engel nicht behaupteten, Menschen zu sein, wie
Christus behauptete, daB3 er wirklich Mensch sei» (55,6 ad 1). Thomas
nimmt also nicht einen einzelnen Bericht als schlagenden Beweis fiir die
Tatsache der Auferstehung Christi, sondern er bedient sich bereits des
Biindel- oder Konvergenz-Argumentes .

Es bleibt zwar eine gewisse Ungeklirtheit zuriick, die auch dazu
fithrte, daB viele Theologen gerade mit Bezug auf die Erscheinungen des
Auferstandenen und — dies ist nicht so gut — mit Bezug auf das Leere
Grab von einem Beweis der Historizitit der Auferstehungstatsache

22 H. Fries, Konvergenzargumentation, in: LThK VI, 1961, 517 {f. S. Tromp,
De Revelatione christiana, Rom 61950, 203: In historicis plurimum valet argumen-
tum convergentiae: i. e. multa indicia quae singulatim sunt probabilia tantum,
possunt, si sunt inter se independentia, dare certitudinem veram. Hoc non fit ex
agglomeratione probabilitatum; sed quia fieri potest, ut solummodo in una et unica
aliqua hypothesi explicari possit, quod tot ac tanta indicia independentia in unam
rationem conveniant. Argumentum convergentiae igitur ultimatim nititur in prin-
cipio rationis sufficientis. Potest esse convergentia factorum, testimoniorum, tex-
tuum etc.



364 Vera et perfecta resurrectio

sprechen. Sind diese Zeichen signa spontanea ** des Auferstandenen, so
wie der Rauch untriiglich anzeigt, daf3 dort, wo er sich findet, auch Feuer
sein muf3? Oder sind jene Vorginge, die wir die Erscheinungen des Auf-
erstandenen nennen, solche signa conventualia, wie wir sonst die phy-
sischen Wunder aufzufassen pflegen? Thomas hat sich diese Frage so
nicht gestellt. Aber wir gehen wohl nicht fehl in der Annahme, daB3 er
jene Erscheinungen nach Art der signa spontanea aufgefaB3t hat. Fiir die
Richtigkeit dieser Annahme spricht die Art, wie er die Erscheinungen
des Auferstandenen versteht. Nach unserem heutigen Verstindnis der
Berichte iiber die Erscheinungen, nach dem, was uns die heutige Exegese
iiber die literarische Art der Auferstehungsberichte lehrt, konnen wir
nur von signa conventualia sprechen.

I1I.

1. Die Ungeklirtheit stammt daher, daBl Thomas die Auferstehungs-
berichte noch nicht in ihrem literarischen Charakter erfafte und er (wie
auch die Theologen der spiateren Jahrhunderte bis auf unsere Tage) die
Angaben dieser Berichte zusehr als genaue Wiedergabe der Wirklichkeit
ansah, nicht aber als das wertete, was sie wirklich sind, niamlich Berichte
nach einem modus receptionis, nach der Art und Weise, wie jene Men-
schen der alten Zeiten die Auferstehungswirklichkeit und Auferstehungs-
botschaft allein aufnehmen konnten: secundum modum recipientis. Wir
beobachten, wie Thomas seine Schilderung der menschlichen Natur des
Auferstandenen gerade von den stark mythisch empfundenen Schrift-
stellen bei Lk und Jo her erarbeitet. Er hatte noch nicht die Méglichkeit,
die Quellen des Osterglaubens und der Osterverkiindigung ihren litera-
rischen Gattungen und damit ihrem Aussagecharakter nach so zu ordnen,
wie uns das heute moglich ist und in dem Artikel tiber die Auferstehung
Christi von J. Schmitt-Strafburg im I. Bd. des LThK (1957) vorgefiihrt
wird. Erst unseren Tagen ist ja deutlich geworden, daB3 sogar den Zeugen-
listen 1 Kor 15,5-8 nicht ohne weiteres in allen Angaben eine Kenntnis
chronologischer Zusammenhidnge zugrundeliegt, sondern daf3 auch hier
die formgeschichtliche Methode einsetzen muf3, wie uns Hans Werner
Bartsch 2* gezeigt hat.

23 S. TromP a. a. O. 102 ff.
2¢ H. W. BartscH, Das Auferstehungszeugnis. Sein historisches und theolo-
gisches Problem. Hamburg 1965. Theologische Forschung 41.



Vera et perfecta resurrectio 365

Die Zeitmarke, die die einzelne Schriftstelle in ihrer Formulierung
und der davon abhidngigen Aussagekraft zu besitzen scheint, die fort-
schreitende apologetische Akzentuierung der Aussage von der Aufer-
stehung Christi, die gerade in bestimmten Stellen bei Lk und Jo, aber
auch schon bei Mt zutagetritt, die Tatsache, daBl die Heiligen Schrift-
steller oder die ihnen vorausliegende kirchliche kerygmatische Aktuali-
sation gerade apologetisch besonders wirksame Darstellungsmittel mehr
und mehr herangezogen haben, kennt Thomas und mit ihm die ganze
folgende Theologie noch nicht. Wir aber, die wir auf eine literargeschicht-
liche, traditionsgeschichtliche und kulturgeschichtliche Betrachtung auf-
merksam geworden sind, konnen nicht mehr dariiber hinwegsehen. Damit
scheidet vieles aus, was Thomas mit Scharfsinn zu einzelnen Schwierig-
keiten gesagt hat, die auch der Hochscholastik in den Auferstehungs-
Stellen # nicht verborgen bleiben konnten.

2. Aber ist damit seine Darstellung der Vera et perfecta resurrectio
Christi wertlos geworden? Ich glaube nein. Wir kénnen sogar sehr viel
von Thomas lernen. Wenn dies spitere iibereifrige Apologeten mehr getan
hitten, wire vielleicht manches unnétige Beweisziel nicht angegangen
worden, das heute noch in den Vorstellungen vieler Christen unaufgebbar
scheint und gegeniiber den neuen Erkenntnissen einem {iiberzeugten
Osterglauben hemmend im Wege steht. |

Zunichst hat Thomas uns deutlich gesagt, dal die Auferstehung
Christi ein Mysterium stricte dictum ist, dessen wir nur durch Offenbarung
Gottes gewill werden kdnnen.

Er hat uns auch gesagt, daf} die Erscheinungen in ihrem innersten
Kern ein personaler Akt des Auferstandenen sind. Von daher kénnen
wir uns klarmachen, worin denn «eigentlich» die Auferstehungserschei-
nungen bestanden haben 26. Wir gehen mehr auf das zurtick, was der

25 Natiirlich wire auch darauf einzugehen, da Thomas z. B. der Erkennbar-
keit eines factum empiricum als Wunder noch keine Aufmerksamkeit geschenkt
hat. Das hing mit seiner wie selbstverstindlichen Eingebundenheit in die mittel-
alterliche Denkwelt zusammen, fiir die Gottes Eingreifen in diese Welt noch ganz
selbstverstindlich war. A. LaNG, Die Entfaltung des apologetischen Problems in
der Scholastik des Mittelalters, Freiburg 1962, 114-119.

26 A. KoLpPiNG, Auferstehung Jesu, systematisch, in: H. Fries, Handbuch
theologischer Grundbegriffe I, 137-145. Vgl. W. KtNNETH, Auferstehung Christi IT.
Dogmatisch, in: RGG I, 31957, 701. W. BuLsT a. a. O. 1038, sieht in den Erschei-
nungen objektive d. h. gottgewirkte Visionen, «sofern mit diesem Terminus nicht
die Leibhaftigkeit der Auferstehung Christi ausgeschlossen werden soll ... Uber das
An-sich der Auferstehungs-Leiblichkeit kdnnen wir nur mit groBer Vorsicht etwas
aussagen». Wir diirfen in den Erscheinungen nicht subjektive Visionen sehen, als



366 Vera et perfecta resurrectio

einzige unmittelbare Augenzeuge, der das «ophthe» des Auferstandenen
erfahren hat, uns dariiber sagt. Sicher, es geschah damals secundum
modum recipientis, in der mythischen Erfahrungs- und Vorstellungsform
jener Zeit des Alten Orientes. « Habe ich nicht Jesus, unseren Kyrios,
gesehen?» (1 Kor 9,1). Aber der Kern war doch das, was Paulus Gal 1,15
von sich sagt, Gott habe ihn «durch Seine Gnade gerufen, Seinen Sohn
in ihm offenbar zu machen»; «durch eine Offenbarung Jesu als des Chri-
stus» habe er die Frohbotschaft empfangen, die er unter den Galatern
verkiindet hat (Gal 1,12). Paulus sucht in seinem ganzen Leben «zu der
Auferstehung aus den Toten zu gelangen». Nicht als ob er es damals, wo
er dergleichen schrieb, schon empfangen hitte oder schon vollendet
gewesen sei; «ich bin aber dahinter her, ob auch ich es in meinen Besitz
bringen kann, wie auch zch in Besitz genommen bin von Christus Jesus»
(Phil 3,11 £.).

Thomas hat uns gezeigt, dafl jene Berichte, die uns heute zunachst
kompliziert erscheinen, aber nur eine richtige «Entwirrung» der an-
stehenden Probleme verlangen, nicht als einzelne, wohl aber zusammen-
genommen und zusammengesehen jenes Motivum credibilitatis ergeben,
dessen unsere Annahme des Wortes Gottes bedarf, damit sie ein obse-
quium rationi consentaneum bleibe 27,

habe sich den Jiingern die Sehnsucht nach dem verstorbenen Jesus in ihren Ge-
danken zu «Erscheinungen» konkretisiert. Nach J. ScEMID a. a. O. 388 als These
der modernen Theologie seit D. F. Strau3 vertreten.

27 55, 2 ad 1: Apostoli potuerunt testificari Christi resurrectionem et de visu:
quia Christum post resurrectionem viventem oculata fide viderunt, quem mortuum
sciverant. Sed sicut ad visionem beatam pervenitur per auditum fidei, ita ad visio-
nem Christi resurgentis pervenerunt homines per ea quae prius ab angelis audierunt.



	Vera et perfecta resurrectio

