
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 15 (1968)

Heft: 2

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN

Mainberger, Gonsalv: Widerspruch und Zuversicht. Die Glaubenssituation

im Lichte der Denkgeschichte und der Verkündigung. - Ölten u. Freiburg

i. Br. : Walter 1967. 202 S.

«Das vorliegende Buch ist ein Versuch, das Verhältnis von Glauben und
Verstehen neu zu bedenken» (8). Es soll dabei unterschieden werden zwischen
Glaubensvorstellungen und dem eigentlichen Glaubensanspruch und das
Verhältnis von Philosophie und Theologie neu bestimmt werden (8-11).

Teil I («Der Glaube im Spiel mit dem Verstehen») erhebt - als hermeneu-
tisches Prinzip für den echten Glauben (cf. 18,34) — Anklage gegen einen
Glauben, der sich «ausschließlich auf Autorität beruft» (19) und entdeckt
dafür «einen ganz neuen Stil von Gläubigkeit und Wahrheitsüberzeugung»
bei den Ungläubigen (28), der durch die Ablösung der Religion von ihrem
metaphysischen Hintergrund möglich wurde. «Kant hat diesen Vorgang» -
so lautet eine Abreviatur für den Umbruch vom metaphysischen zum
geschichtlichen Wirklichkeitsverständnis - «eingeleitet, Freud, Marx und
Nietzsche haben ihn als seine legitimen Nachfahren zu Ende geführt. Bischof
Robinson ist das letzte Glied in der Reihe Was ist denn nun eigentlich
geschehen? Furcht vor Naturgewalten, Panik angesichts des strafenden
Gottes und Abwehr gegen den ausbeuterischen Nächsten waren vor Kant die
unbedachten und unbestrittenen Ausgangspunkte für die spekulative Begründung

von Religion, Sitte und Recht. Kants Kritik erschütterte diese
Voraussetzungen...» (30). Mit Verve wird dann plädiert für die allseitige
Anerkennung der «Entlassung der Philosophie als ancilla theologiae» (35-53), der
sich endlich doch auch die Neothomisten (36 f.) und der in «harmonisierende
Selbstvergewisserungen» verwickelte «Altmetaphysiker» Karl Rahner (38—41)

anschließen sollten.
Teil II versucht «Die Ermittlung der Glaubenssituation» (55-105) durch

die Deutung einer religiösen Umfrage in Luzern. Über die «ungedeuteten»
Ergebnisse des wohl aufschlußreichen Meinungs- und Haltungstestes erfährt
man einiges aus einer Anmerkung (59, Anm. 2). Allenthalben soll aber ein
mangelndes Verständnis der sprachlich-symbolischen Verfassung von Glauben

und Wirklichkeit festgestellt worden sein.
Diesem Glaubensverständnis will der zentrale Teil III («Der Zugang

zum Glauben», 107-156) den Weg bereiten mit einer wertvollen und sorgfältigen

Analyse des «philosophischen Glaubens». Vorerst wird dessen Struktur
«an Materialien zur Glaubensgeschichte» (147) abgelesen: an zwei religions-
phänomenologischen Berichten - 1. über «die Meerfahrt der Eskimogreise



318 Besprechungen

ins Unwägbare», wenn der Sippe die Nahrung ausgeht, und 2. über die
Erwartung der Götterrückkehr im alten Mexiko -, am Schrifttext über
Abraham und an Beispielen aus der zeitgenössischen Dichtung (cf.
Zusammenfassung 147). Der Glaube zeigt sich dabei als Verstehen von Existenz
und als Kunde und Auslegung (142). Er ist wesentlich auf Sprache
angewiesen (142), und zwar derart, daß er «Ergebung in den Widerstand der
Sprache» sein soll «gegen jedwelche objektivierende Verfügung und gegen
die subjektive Selbstbehauptung» (144). Dies ist «Erfahrung des Seins als
Wunsch, als Anspruch und als Fügung» (145).

Teil IV («Glaube und Predigt», 157-200) bringt eine kritische Besinnung
auf die Verkündigung. Ihrer Zeitstruktur (160-165) wegen muß «verständlich
gemacht werden, aus welchem geschichtlichen, soziologischen und
persönlichen Boden» sie entsteht (163). Eine «ausgezeichnete Milieubildung des
Glaubens» (164) ist der «Katholizismus als Vergangenheit» (166-177), der,
religions-phänomenologisch und gemäß der Völkerpsychologie von Wilh.
Wundt, als «Enzyklopädie aller Religionen» (168) verstanden wird. «Es mutet
tatsächlich paradox an, daß der Katholizismus sich beinahe bis zur
Selbstauflösung seinen eigenen Voraussetzungen hingegeben hat» (173, mit
konkreten Exemplifizierungen 168 f., 173-175). Dagegen sei die «nicht ableitbare
Herkunft des Glaubens» (177), d. h. wohl «die grundsätzliche Unbestimmtheit

einer zu verstehenden Sache» (178) und die subjektbedingte (197)
sprachlich-freiheitliche «Vieldeutigkeit der menschlichen Situation» (198)
geltend zu machen. Unter diesen Voraussetzungen mag auch der Historiker
noch seine Funktionen haben (176 f., 181 f., 184).

Es ist dies ein wie selten ehrliches und engagiertes Buch. Der philosophisch,

religionsphänomenologisch und theologisch anspruchsvollen und
weitgespannten Thematik versucht es, im Genre des Essays gerecht zu werden.
So werden schwierige Grenzfragen bald mit nur leiser Anspielung signalisiert,
bald mit kampfschriftartiger Sicherheit angegangen. Horcht man das Buch
aber auch dort auf seine intentio profundior ab, wo es gelegentlich ob eines
änigmatischen Stils vom Leser etwas Geduld abfordert, dann wird man als
konsequent sich durchhaltende und sehr wertvolle Grundmotive nennen
dürfen: ein eindringendes Verständnis für den Ganzheits- und Wortcharakter

des Glaubens, das Bemühen um die Überwindung der herrschenden
Signifikationshermeneutik, die Hoffnung auf eine mögliche Entidolisierung
der Sprache und die Überzeugung von der kathartischen Funktion von
Argwohn und Anfechtung.

Obwohl der Klappentext das vorliegende Buch als theologisches Werk
empfiehlt, war für den Verfasser «die Profanität der Philosophie der
maßgebliche formale Gesichtspunkt» (Einleitung: 11). Es stellen sich deshalb für
den Religionsphilosophen die bekannten methodologischen Schwierigkeiten
ein bei der Verwendung christlicher, d. h. vor allem theologischer Lehnbegriffe

im ausserchristlichen Kontext. Es ist dies verständlich, zumal wenn,
wie im vorliegenden Fall, die abwechselnde Erörterung christlicher und
nichtchristlicher Phänomene die Methodologie zusätzlich erschwert. So mag es

hingehen, die «Ergebung in den Widerstand der Sprache... so etwas wie
Glaube (n) » (144) zu nennen, oder vom Glauben als «Wortsinn der Welt» (83),



Besprechungen 319

als «Symbol» (85), vom Glaubell der Nichtchristen (159) und der Ungläubigen

(28), vom Glauben an den «Nicht-Gott» (127 f.) zu sprechen, obwohl
man sich fragt, ob die Analogie nicht etwas strapaziert werde.

Etwas nachdenklich stimmt, daß das spezifisch Christliche kaum zur
Sprache kommt, auch nicht in dem ausschließlich der "Wortgeschichte von
Glauben gewidmeten Kapitel («Wortgeschichte» 109-120). Es mögen hier,
nach J. Lohmann, ruhig Aristoteles, Cicero, Thomas und Luther als
Kronzeugen angeführt werden. Der gerade begriffsgeschichtlich nun aber wohl
eindeutig aufgewiesenen, entscheidenden und folgenschweren neutestament-
lichen Zäsur müßte u. E. irgendwie Rechnung getragen werden. Mit der
Erwähnung von Hebr 11,1 ist dem noch nicht Genüge getan. Doch ist dies
in unseren Augen vor allem ein Symptom für ein eigentümliches Übergehen
des auch religionsphänomenologisch aufweisbaren Christlichen. Es ist freilich
gelegentlich von «Jesus von Nazareth» (127, 146, 159, 179) und von «Jesus
Christus» (86) die Rede, und es taucht am fernen Horizont auch die in der
Theologie diskutierte christologische Problematik auf (181 f.). Hat aber die
homologische Berufung des christlichen Glaubens auf Jesus Christus als auf
sein geschichtlich ergangenes Wort nicht eine hermeneutische Relevanz,
die für recht betriebene Religionsphänomenologie registrierbar wäre oder ihr
gar zu denken gäbe Hier beginnt dann freilich der Streit der Disziplinen.

Einst hatte der vom Verfasser häufig (138 f., 161 f., 179, 197) zitierte
Philosoph M.Heidegger gefragt: «Ob die christliche Theologie sich noch
einmal entschließt, mit dem Wort des Apostels (1 Kor 1,20) und ihm gemäß
mit der Philosophie als einer Torheit Ernst zu machen » (Was ist
Metaphysik, 19659, 20). Jetzt scheinen die Fronten vertauscht, da der Theologe
sich veranlaßt sehen könnte, den Philosophen zu fragen, ob er die von der
Verschiedenheit ihrer Sache erforderte Sprachdifferenz zwischen Philosophie
und Theologie nicht seinerseits etwas einebne. Der Logos der Theologie ist
nicht einfach der Logos der Philosophie.

Die gemeinsame hermeneutische Arbeit an der Sprachdifferenz ist der
heute dringlichste Ort der Begegnung von Philosophie und Theologie. Ein
kleiner Grenzverkehr zwischen den Disziplinen hat erfreulicherweise stattgefunden.

Mit Interesse darf man auf die vom Verfasser angekündigte
Philosophie des Mythus warten. Pietro Selvatico

von Allmen, Jean-Jacques: Le saint ministère selon la conviction et
la volonté des Réformés du XVIe siècle. Neuchâtekl Delachaux et Niestlé
1968. 252 p. (Bibliothèque théologique)

Plusieurs articles ont déjà fait connaître la pensée de l'A. sur les questions

du ministère. Il nous livre ici ses sources. Ce qui nous est présenté
dans ce travail historique n'est pas un exposé de la doctrine calviniste ou
zwinglienne du ministère mais de la doctrine du ministère telle que les

Eglises réformées l'ont reçue. Plus exactement, l'A. nous propose une
lecture de la «Confession helvétique postérieure». En cours de lecture, il se

réfère continuellement à de nombreux autres textes officiels de l'époque,
mettant ainsi en lumière, malgré les nuances de chaque texte, la cohérence



320 Besprechungen

de la doctrine du ministère au XVIe siècle. Etude historique certes, mais
provoquée par des questions actuelles, particulièrement celles recommandées

par la IIIe assemblée générale du Conseil Oecuménique des Eglises à New-
Delhi et Vatican II: d'où l'intérêt œcuménique de ce livre écrit d'abord
pour les réformés souvent «mal à l'aise et hésitants sur la doctrine du ministère»

(p. 8) mais qui ne manquera pas d'étonner le lecteur catholique, victime
lui aussi des hésitations des réformés, voire de celles de la théologie libérale.
On relèvera ici quelques points particulièrement intéressants.

1. Avant tout le sérieux avec lequel le ministère est envisagé; il est voulu
par Dieu et ne saurait par conséquent pas être laissé à la libre décision
humaine; il fait partie non du «bene esse» de l'Eglise mais purement et
simplement de l'«esse» de l'Eglise. C'est donc tout autre chose qu'une mesure
d'organisation. C'est ici aussi qu'il faut faire mention de l'autorité des
pasteurs: ils sont les «seuls ministres qui peuvent se réclamer incontestablement
d'avoir été donnés à l'Eglise par le Seigneur lui-même» (65); leur autorité
vient de ce don du Seigneur et non d'une délégation du pouvoir par le
peuple des fidèles, quelle que soit par ailleurs son intervention (le ministère
ne doit pas exister sans ou contre lui).

2. Le contraste étonnant entre le respect que les réformés du XVIe siècle
avaient de la succession apostolique et, après eux, «la mollesse qui a caractérisé

toujours davantage la revendication des pasteurs réformés d'être de
légitimes successeurs dans le ministère essentiel à l'Eglise» (107). Conscients
de vivre dans un temps de quasi-interruption de l'Eglise (une Eglise devenue
méconnaissable), conscients aussi que Dieu suscite des ministres extraordinaires

pour réformer son Eglise, les réformés en sont venus à distinguer
entre succession pastorale (imposition des mains par l'autorité «légitimement»
en place, etc.) et succession doctrinale. «Seulement, et on ne saurait trop
le répéter, s'ils sont des ministres extraordinaires, ils ne se disent pas chargés
de situer l'Eglise dans l'extraordinaire mais au contraire de restaurer en elle
l'ordinaire, c'est-à-dire une coïncidence entre la succession apostolique
doctrinale et la succession apostolique pastorale» (203).

3. Episcopat et diversité des ministères. Le vocabulaire réformé du
XVIe siècle est assez flottant sur ce point. De même la manière dont le
ministère a été vécu a aussi contribué aux hésitations postérieures. Mais
en vérité «il n'y a pas dans l'Eglise réformée une diversité de ministères» (36).
Le pasteur est le tenant du seul ministère essentiel et successeur des apôtres.
Rarement nommé évêque, il l'est pourtant. Il est parfois nommé ancien ou
presbytre, ce qui est source de multiples confusions et qui a amené les
réformés à négliger l'épiscopat en faveur d'un certain «presbytérianisme».
A côté et en dépendance du ministère essentiel, il y a des ministères
auxiliaires, dont les tenants sont des laïcs: ce sont les anciens ou presbytres
et les diacres. Mentionnons enfin le ministère du docteur, proche de celui
du pasteur, et dont l'origine divine n'était pas très évidente. En règle générale,

il a été «compris comme partie intégrante du ministère pastoral, ce

qui explique que la tradition ultérieure ait pu l'abandonner» (173).
L'Eglise réformée a revendiqué le ministère épiscopal pour ses pasteurs

mais, ayant été vécu surtout au niveau sociologique de la paroisse, donc



Besprechungen 321

à celui qui était celui du «presbytre» de l'Eglise catholique, il a,
psychologiquement et plus tard théologiquement, perdu conscience de ce qu'il était.
Cette revendication du ministère épiscopal, si essentielle soit-elle au point de
vue œcuménique, pose cependant au moins deux problèmes : premièrement,
l'identification traditionnelle selon l'A. (depuis l'Eglise ancienne jusqu'au
concile de Trente) entre «l'épiscopat (ministère de la Parole, des sacrements
et de la discipline au niveau du diocèse ou de l'Eglise) et le presbytérat (ministère

de la Parole, des sacrements et de la discipline au niveau de la paroisse) »

(215) est-elle interprétée identiquement par tous les chrétiens Secondement,
et ceci est peut-être plus délicat, les pasteurs d'aujourd'hui vont-ils se reconnaître

évêques et comment cela se manifestera-t-il au plan des structures
et de la sociologie

Quoi qu'il en soit de ces questions, il faut remercier l'A. de la recherche
entreprise et de toutes les remarques suggestives qu'il propose au lecteur
en cours de route: on ne pouvait en rendre compte exhaustivement ici.
Par ailleurs on appréciera la franchise des questions posées par l'A. et la
manière résolument théologique et non pas ecclésiastique de les poser.

Georges Kolb

Spicq, Ceslas: Théologie morale du Nouveau Testament. Vol. I et II. -
Paris: Gabalda 1965. 897 p. (Etudes bibliques.)

Es dürfte schwierig sein, dieses monumentale Werk über die Theologie
der neutestamentlichen Moral gebührend vorzustellen. Mit seinen 897 Seiten
stellt es schon dem äußeren Umfang nach erhebliche Anforderungen an den
Rezensenten. Auf den Inhalt des Buches in der ganzen Fülle des behandelten
Stoffes, der sorgfältigen Exegesen, der zahlreichen biblischen wie profanen
Textbelege, der instruktiven Vergleiche aus dem ethischen Gedankengut der
antiken und christlichen Tradition, kann hier nur annähernd eingegangen
werden. Zuerst ein Wort zu Ziel und Methode der Darstellung. Der Verfasser
umschreibt sie folgendermaßen : «Notre intention n'est pas d'exposer une thèse
ni même une synthèse globale organiquement construite, mais de constituer
un dossier presque intégral des données textuelles et d'en exploiter les
cohérences, tout en respectant la hiérarchie des valeurs, afin de rendre intelligibles

les idées exprimées par Jésus et ses apôtres» (S. 10).
Durch seine große, sachliche wie philologische Kenntnis der antiken

Profanliteratur, durch eine seltene Vertrautheit mit der Semantik der Koine
gelingt es C. Spicq, die theologische Begrifflichkeit des Neuen Testaments
in ihrer ursprünglichen Bedeutung gegenüber einer vielfach abgegriffenen
Verwendung neu zur Geltung zu bringen und in dem ganzen Reichtum der
Sprache der damaligen Ideenwelt darzustellen. In der Auswertung der
literarischen wie nicht-literarischen Zeugnisse für ein genuines Verständnis der
Vokabeln, die für die neutestamentliche Moralverkündigung entscheidend
sind, liegt Spicqs unübertreffliche Meisterschaft.

Aber auch in der theologischen Konstruktion des Werkes zeigt sich eine
sehr große synthetische Kraft. Die einzelnen Themen der neutestamentlichen
Moralverkündigung werden in zehn großen Kapiteln, oft in Form einer um-

21



322 Besprechungen

fassenden Monographie, dargestellt und durch ausführliche Exkurse näher-
hin erläutert.

Das 1. Kapitel zeigt die Entwicklung der alttestamentlichen zur neu-
testamentlichen Moral auf. Schon vom Alten Testament her ist die biblische
Moral grundlegend bestimmt durch ihren religiösen Charakter, wie es das
Wort an Abraham zeigt: «Ich bin der Allmächtige Gott, wandle vor mir
und sei vollkommen» (Gen 17,1), und wie es auch durch die sittlichen Gebote
und die im Gesetz festgelegten Bundesverpflichtungen zum Ausdruck kommt.
Erst am Gesetz, losgelöst von der gnädigen Zusage Gottes und verstanden
als bloße Forderung, entsteht dann das sittliche Problem seiner Erfüllbarkeit.

Der Nomismus macht die Erfüllung von der Leistung des Menschen
abhängig und nicht mehr von der Gnade des Gesetzgebers.

Im Kommentar des Messias wird die «bessere Gerechtigkeit»
aufgerichtet. Da Christus der «Neue Bund» in personaler Verkörperung ist, gilt
es, «in ihm zu sein» und das Christus-Gesetz zu erfüllen. Schon hier hebt
Spicq die christologische Bestimmtheit der neutestamentlichen Moral sehr
stark hervor. Der Christ ist «dem Gesetze Christi unterworfen» (1 Kor 9,21),
befähigt und aufgerufen, «würdig zu wandeln des Evangeliums Jesu Christi».
Von daher bestimmen der religiös-personale Charakter, die vertiefte
Innerlichkeit, eine größere Freiheit und Lebendigkeit die Moral des Neuen Bundes :

«l'âme de la morale néo-testamentaire est cette croissance vitale, cette
orientation spontanée vers le bien, du régénéré qui possède en lui-même et la
lumière du jugement et la loi de la conduite» (S. 48). Bei der christologischen
Begründung der Moral auf S. 37 sagt Spicq, daß der Quellgrund der
neutestamentlichen Moral bald Christus, bald die Liebe sei, ohne daß dabei der Unterschied

zwischen einer objektiven und subjektiven Norm gemacht werden
könne. Beide, Christus wie die Liebe, würden sowohl subjekt-innerlich wie
objektiv-normativ verstanden. Um diese Aporie zu lösen, sucht dann Spicq
eine Erklärung von der Eucharistie her, die sowohl die personale Begegnung
mit Christus wie auch seine Heilsgabe der Liebe vermittle. Nach unserer
Meinung wäre es aber hier naheliegender gewesen, auf das immanent-personale

Lebensprinzip des Pneuma zu verweisen, durch welches sowohl die
Christusgegenwart in den Gläubigen vermittelt als auch die Gottesliebe zur
eigenen Liebesmöglichkeit gemacht wird. Der Exkurs auf S. 381-393
behandelt dieses Problem ausführlich. An zwei Stellen (S. 384 u. 392) ist für
den parallelen Sachverhalt (zwischen Christus und der Liebe) auf den Geist
verwiesen, ohne daß aber ausdrücklich gesagt wird, daß Christus und die
Liebe durch den Geist in uns gegenwärtig sind. Die «œuvres du Christ immanent

ou (les) fruits de la charité» (S. 391) sind eben beide durch das Pneuma
gewirkt.

Nachdem im 1. Kapitel die Grundlinien der neutestamentlichen Moral
dargestellt wurden, beschreibt das 2. Kapitel das neue Sein und das neue
Leben, um den ontologischen Charakter der sittlichen Verpflichtung
aufzuzeigen. Das neue Sein gründet sakramental in der Taufe. Ihre ethischen
Momente sind klar herausgestellt: die Umkehr zu Gott, das Stehen unter
der Herrschaft Christi und der Wandel nach der Norm des Geistes. Sehr
treffend heißt es von dieser Norm: «Le pneuma du chrétien doit être conçu



Besprechungen 323

comme un. principe vivificateur et constant de la vie morale et religieuse,
l'animateur de l'homme intérieur (Eph III, 16), la source efficiente et
surabondante de la vie éternelle» (S. 79-80). Auch die ekklesiologische Dimension

mit ihren sittlich-praktischen Konsequenzen fehlt in der Darstellung
nicht. Anschließend wird das neue Sein als «Sohnschaft» und «Neugeburt»
gekennzeichnet. Der Exkurs über die Adoption (S. 433^-50) deckt den
rechtlich-soziologischen Hintergrund dieser Institution auf, auf dem die wenigen,
aber zentralen Texte des Neuen Testaments erst ihr volles Gewicht erhalten.

Das 3. Kapitel ist überschrieben mit: «Grâce - Gloire. Rendre grâce et
rendre gloire». Nirgends kommt besser zum Ausdruck, daß die neutesta-
mentliche Moral den Charakter einer dankbaren Antwort auf das
Heilshandeln Gottes in seiner Macht und Herrlichkeit hat. «Puisque du côté de
Dieu, la morale de la nouvelle Alliance est pure grâce et gratuité, du côté
de l'homme elle ne peut être qu'action de grâces, un merci permanent»
(S. 136). Zugleich richtet sich ein solches Verständnis gegen jede Leistungsmoral

und jede Werkfrömmigkeit. Die Gnade ist nicht nur Zeichen und
wirksamer Ausdruck der Liberalität Gottes, sie hat auch «erzieherischen Wert»,
der darin besteht, daß sie das sittliche Verhalten konform macht der Gnade
der Berufung (S. 122). Gerade bei diesem Thema erweist sich das aufmerksame

Hören auf das biblische Zeugnis als sehr fruchtbar. Es ergeben sich
daraus Einsichten, die in der traditionellen Morallehre nicht zu finden sind
und deshalb von der Schrift her in das System aufgenommen werden müssen,
soll die Moralverkündigung religiös-theozentrisch ausgerichtet bleiben und
nicht einseitig auf ein «moralistisches» Bewerten des menschlichen Tuns
herabsinken. In dieser Hinsicht kommt dem Werk von Spicq zentrale Bedeutung

zu.
Kapitel 4 behandelt das Thema der Rechtfertigung, der Sünde und der

Heiligung. Durch eine erste Beschreibung der konkreten Existenz des Christen

kommt mehr der Mensch als das Subjekt der Moral in den Blick. «Toute
l'économie salutaire de la nouvelle Alliance est précisément ordonnée à ce
chrétien intégral, concret et vivant: un pécheur - racheté» (S. 165). Das Wesen

der Sünde liegt in der «revendication orgueilleuse d'autonomie morale»
(S. 191). Aus dem dialektischen Verhältnis von Gnade und Sünde, von
Rechtfertigung und Heiligung ergibt sich für die sittliche Verwirklichung das
Postulat: «d'une part, une sanctification vigilante et progressive; d'autre part,
un combat permanent» (S. 210). Es ist der Kampf zwischen der Macht des
«Geistes» und der Macht des «Fleisches», in den der Mensch mit seiner eigenen
Entscheidung und sittlichen Verantwortung hineingestellt ist. «Toute
l'économie de la vie morale consiste dans une spiritualisation progressive, une
vie de plus en plus 'pneumatique', selon laquelle on s'affranchit des impératifs

de l'épithumia pour être de plus en plus soumis à l'influence de l'Esprit-
Saint. Lui seul permet au régénéré pécheur, déchiré entre deux tendances
contradictoires, de s'unifier et d'assurer l'emprise de la grâce sur ses facultés
et leurs actes (Rom VI, 12-24; VIII, 2-10)» (S. 198).

Inhaltlich sehr reich sind die beiden nächsten Kapitel über den Glauben
und die Hoffnung. Wir heben aus der Darstellung über die Hoffnung einige
Gesichtspunkte hervor. Als eschatologisches Ziel der sittlichen Selbstverwirk-



324 Besprechungen

lichung bestimmt die «beatitudo» die neutestamentliche MoralVerkündigung
in entscheidender Weise. «La grande majorité des exhortations évangéliques
et des parénèses apostoliques se fonde sur les perspectives eschatologiques,
le 'motif moral le plus stimulant et le plus réaliste qui soit» (S. 299). - «In
der Zeit des Heils» weckt die Hoffnung die «sittliche Bemühung», die sich
in «Ausdauer und Geduld» verwirklichen muß. Im Zusammenhang mit der
Hoffnung werden das Gebet, die Armut und die Arbeit behandelt. Während
das über das Gebet und die Armut Gesagte bibeltheologisch wie auch praktisch

von einem tiefen Reichtum zeugt, fehlt leider bei dem Thema «Arbeit»
der Bezug zur modernen Problematik. Vom Wort des Paulus an die Thessa-
loniker läßt sich aber die allgemeingültige Forderung ableiten: «l'apôtre
impose à chaque chrétien jusqu'à la fin des temps une existence laborieuse
qu'il identifie à la vie honnête et honorable; d'une part, elle permet à chacun
d'être indépendant, et d'autre part, elle suscite le respect des païens envers
la doctrine évangélique» (S. 379).

Von den Exkursen aus dem 1. Band sind vor allem zu erwähnen: «Vie
morale: Christ et charité» (S. 381—393), die Darlegung über den «Christennamen»,

in der der Christ auf seine Personwürde als einem entscheidenden
Motiv seiner Sittlichkeit angesprochen ist, ferner die eschatologische Verfaßt-
heit des christlichen Lebens wie sie durch den politisch wie rechtlich sehr
bedeutsamen Begriff des himmlischen «Politeuma» und einem ihm
entsprechenden Wandel gekennzeichnet ist.

Kapitel 7 behandelt das Thema der Gottes- und Nächstenliebe als
Erfüllung des Gesetzes und der Propheten. «L'agape, co-extensive au mystère
du Christ, objet de la foi et âme de la morale nouvelle, est aussi la seule
vertu qui expie le péché et réalise le salut» (S. 482). Es wird die große Bewegung

der Liebe Gottes zu den Menschen sichtbar gemacht und das Gebot
der Liebe in seiner umfassenden und verpflichtenden Kraft daraus abgeleitet.
Der Exkurs über das «Antlitz der Liebe» (S. 781-815) zeigt den ganzen
Umkreis der Grundhaltungen auf, die von der Liebe als ihrer beseelenden Mitte
ausstrahlen. Besonders wichtig ist der Abschnitt «La morale inspirée par
l'amour» (S. 513-537). Er gibt Antwort auf die Frage, wie der Christ lieben
soll, um dem Gebot der Liebe nachzukommen. Es werden die vielfältigen
Weisen und Wege der Liebe aufgezeigt: der Dienst, die gegenseitige Erbauung,

der Verzicht, der Gehorsam. Zu dem viel diskutierten Text über die
politische Autorität in Rom 13 wird sehr viel Literatur angegeben, die Sache
aber etwas zu kurz und zu problemlos dargestellt.

Ein letzter Abschnitt behandelt die Wertqualitäten der Liebe und ihr
dynamisches Wachstum. Die Kirche als Ort der Liebe, ihre Heiligkeit und
Reinheit, zeichenhaft dargestellt durch den Stand der Jungfräulichkeit, werden

im Anschluß daran behandelt.
Ein weiteres Kapitel (8) befaßt sich mit dem Problem der Unterweisung

und Erziehung im Sinne und in Fortsetzung der alttestamentlichen
Weisheitslehre. Ausführlich wird über die Frage der Gewissensbildung gesprochen
und reiches Textmaterial aus der Schrift wie aus der antiken Tradition
angeführt. Nicht sehr oft Gegenstand der Morallehre, aber von der biblischen
Verkündigung vorgegeben ist das zentrale Thema der Freiheit (Kap. 9). Sie



Besprechungen 325

muß verstanden werden als Befreiung von jeder Art von Knechtschaft, als
ein Freisein im Geist, als Dienst unter der Herrschaft Christi und am
Mitmenschen.

Ein letztes Kapitel (10) stellt das sittliche Tun unter den Gesichtspunkt
der «Imitatio Dei» im Nachvollzug der Lebensform Christi, derjenigen seiner
Apostel und der urchristlichen Zeugen. Nicht daß hier im Sinne Tillmanns
etwa versucht würde, die ganze neutestamentliche Moral auf diesem Grundmotiv

aufzubauen, aber das sittliche Tun des Christen ist wesentlich
mitbegründet in der schöpfungsmäßigen Gottbildlichkeit des Menschen, in der
Exemplarität Christi und in der apostolischen Lebensform.

Zum Schluß werden die Hauptzüge der neutestamentlichen Moral
genannt. Das christliche Sein muß nach einem Wort Tertullians «fiunt, non
nascantur christiani» als ein Werden verstanden werden, als ein Lebensprozeß,

der durch kein Moralsystem, und wäre es dasjenige der Evangelien
oder der apostolischen Verkündigung, reguliert werden kann. So hat uns
auch der Verfasser kein fertiges Moralsystem vorgelegt, sondern den Reichtum

und die Fülle der sittlichen Botschaft Christi und der Apostel exegetisch
wie theologisch in gleich gründlicher und fruchtbarer Weise erschlossen.
Neben wenigen anderen Versuchen dieser Art bleibt sein epochales Werk
grundlegend und verdient unser aller Dank. Willibald Pfister

Reale, Giovanni: II concetto di filosofia prima e l'unità della Metafisica
di Aristotele. 2a ed. - Milano: Società éditrice «Vita e Pensiero» 1965. -
xx-412 p.

Das hier zu besprechende Buch über den Begriff und die Einheit der
aristotelischen Metaphysik erlebte schon innert vier Jahren eine zweite
Auflage. Ein solches, innerhalb der Metaphysik-Literatur eher seltenes

Ereignis spricht sowohl für das Interesse der Fachwelt an der behandelten
Sache als auch für die Autorität, die der Verfasser sich in kurzer Zeit auf
diesem Gebiet erworben hat.

Nachdem aber die Diskussion über die aristotelische Metaphysik immer
noch in vollem Gange ist und gerade in den letzten Jahren durch den Versuch,
die innere, dialektische Bewegung der dort enthaltenen Gedanken freizulegen,
eine neue und sehr interessante Bereicherung erfahren hat (P. Aubenque:
Le Problème de l'être chez Aristote, Paris 19662 ; L. Sichirollo: Giustifi-
cazioni della dialettica in Aristotele, Studi Urbinati, Nr. 1 & 2, 1963), so
wird man bei Giovanni Reale zunächst nur mit Bedauern feststellen, daß die
Literatur, mit der er sich einläßlich auseinandersetzt, auch in der Neuauflage
seines Buches nicht über die mittleren 50er Jahre hinausreicht und zudem
noch ganz in der Vorstellung befangen ist, die wirkliche oder nur postulierte
Entwicklung der in der aristotelischen Metaphysik enthaltenen Lehre müsse
notwendigerweise in einer äußern Chronologie der einzelnen Bücher begründet

werden.
Reale, der übrigens seit dem erstmaligen Erscheinen seines Buches mit

weiteren Arbeiten zur Metaphysik hervorgetreten ist, hat der mangelnden
Aktualität der zweiten Auflage insofern zu begegnen versucht, als er letztere
mit einem «indice bibliografico 'ragionato'» versah, einem Schriftenverzeich-



326 Besprechungen

nis also, das sämtliche von 1923 (dem Erscheinungsjahr von Jägers
«Aristoteles») bis 1964 publizierten Beiträge zur Metaphysik enthält, aber nicht
nur in Form eines bloßen Titelverzeichnisses, sondern zusammen mit einer
mehr oder weniger ausführlichen Inhaltsangabe, worin die entscheidenden
Punkte meistens mittels wörtlicher Zitate der betr. Autoren wiedergegeben
werden.

Dieser in der Metaphysik-Literatur einzig dastehende Index hätte seiner
Nützlichkeit wegen allein schon die Neuauflage von Reales Buch gerechtfertigt.

Nimmt man sich dazu noch die Mühe, die einzelnen Resümees zu
durchgehen, so wird man außerdem sagen müssen, daß der dem Index
vorangehende Beitrag Reales zur Erforschung der Metaphysik, obgleich er zeitlich
gesehen nicht mehr der vordersten Front angehört, eine nicht minder wichtige

Aufgabe zu erfüllen hat: nämlich innerhalb der in allen Farben schillernden

Interpretationsversuche, die wesentlichen, verbindenden und unabweisbaren

Aspekte dieses schwierigsten aller aristotelischen Werke aufzuzeigen.
Es sind nun, wie Reale aufgrund eingehender Textanalysen nachweist,

vier Gesichtspunkte in der Metaphysik auffindbar, die der dort enthaltenen
«Ersten Philosophie» ihr eigentliches und unwandelbares Gepräge geben. Die
«Erste Philosophie» bezieht sich zunächst auf die ersten Ursachen und
Prinzipien der Dinge ; sie ist zweitens gleichzeitig damit Wissenschaft vom Seienden,

und «reduziert» sich dabei drittens auf die Betrachtung des substan-
ziellen Seins. Viertens und letztens ist die «Erste Philosophie» aber noch mit
der auf das Immaterielle und Göttliche Sein gerichteten «Theologie» identisch
und erhält auch von dort her ihre spezifische Konstitution. Denn gäbe es

keine unbewegte und immaterielle Substanz, so wäre die aristotelische «Physik»,

welche die materiellen und bewegten Substanzen zum Gegenstande hat,
auch «Erste Philosophie», und sie würde — in gewissem Sinne wenigstens -
auch die drei andern, soeben erwähnten Komponenten - den Bezug auf die
ersten Ursachen, das Seiende als Seiendes und das substanzielle Seiende - in
sich vereinigen. Gibt es aber eine immaterielle Substanz, dann bedarf es zu
ihrer Betrachtung einer andern und höheren Wissenschaft, die dann den
Namen und die Eigenschaften einer «Ersten Philosophie» im eigentlichen
Sinne verdient.

Diese vier Gesichtspunkte oder Konstanten der aristotelischen
Metaphysik lassen sich nun in einer, wie Reale sich ausdrückt, dialektischen Einheit

verbinden. Die von der «Ersten Philosophie» gesuchten ersten Ursachen
sind die ersten Ursachen des Seienden als Seienden, und innerhalb desselben
die ersten Ursachen des substanziellen Seins, wobei der Name Substanz in
der Metaphysik zweierlei bedeuten kann : einmal das konkrete substanzielle
Ganze, dessen Ursachen zur Frage stehen; dann aber auch die erste
Seinsursache dieses konkreten Ganzen selbst, was in letzter Analyse auf die
substanzielle Form der Dinge führt.

Insofern anderseits die «Erste Philosophie» das immaterielle Sein zum
Gegenstand hat, bezieht sie sich eben gerade auf eine solche Form oder erste
Seinsursache, und sie - die «Erste Philosophie» — ist allgemein und betrachtet
das Seiende als Seiendes, indem ihr Gegenstand mit der Ursache aller Dinge
identisch ist (vgl. Reale a. a. O. S. 305-314, dazu auch S. 152).



Besprechungen 327

Diese soeben wiedergegebene Auffassung Reales über die innere Einheit
der Metaphysik, die, wie jeder Kenner sieht, gleichzeitig eine - allerdings
nicht die einzig mögliche - Antwort auf eine der ältesten und schwierigsten
Fragen in der Metaphysikinterpretation enthält, verdient auf alle Fälle,
gebührend festgehalten zu werden. Von einer Kritik darüber möchten wir
jedoch absehen, und zwar deshalb, weil einerseits die diesbezügliche
Problematik nicht im Zentrum der Bemühungen Reales steht (im Gegensatz etwa
zu S. Gömez-Nogäles : Horizonte de la Metafisica aristotélica, Madrid 1955),
anderseits, weil der für den Fortschritt der Metaphysikforschung wesentliche
Beitrag von Reales Buch anderswo zu suchen ist, nämlich in seiner Polemik
gegen die Vertreter einer entwicklungsgeschichtlichen Betrachtungsweise
der Metaphysik. Dadurch, daß Reale es als Erster unternommen hat, das
Vorhandensein der oben erwähnten Grundkonstanten der Metaphysik in
sämtlichen 14 Büchern derselben nachzuweisen, gelingt es ihm, die z. T.
überbordenden Entwicklungstheorien, wie diejenigen von Jäger, Gohlke,
Oggioni, Wundt und Zürcher entweder ganz zu zerstören oder wenigstens
in die vom Inhalt der Metaphysik selbst gebotenen Schranken zu weisen.
Wenn nämlich einmal feststeht, daß beispielsweise die sog. ontologische oder
theologische Komponente in allen auch in den chronologisch früheren, mittleren

und späteren Büchern der Metaphysik vorkommt, so wird man diese und
andere Faktoren nicht mehr einfach als Grenzpunkte oder Etappen einer
sich verändernden gedanklichen Entwicklung betrachten dürfen, und
Hypothesen wie etwa diejenige von Jäger, wonach sich ein ursprünglich auf das
transzendente immaterielle Sein ausgerichteter Aristoteles mit der Zeit zu
einem empirischen Phänomenologen der mannigfaltigen Seinsbedeutungen
entwickelt habe, sind nach Reale mit Recht ins Reich der Phantasie zu
verweisen.

Ist nun, möchten wir zum Schluß noch fragen, jede
entwicklungsgeschichtliche Interpretation der Metaphysik zum vornherein zum Scheitern
verurteilt? - Vielleicht doch nicht, wenn man bedenkt, daß man auf der
einen Seite den 14 Büchern dieses Werkes mit ihren Wiederholungen,
Parallelfassungen, Neuansätzen, terminologischen Schwankungen u. a. m. kaum
anders als mit einer genetischen Methode gerecht werden kann, und daß auf
der andern Seite Reale zwar viele falsche Hypothesen, welche die Entwicklung

der Metaphysik betreffen, beseitigt, daneben aber die Erklärung von
mehr als einer Schwierigkeit, wie z. B. die Unterschiede in den Parallelstellen
des Buches K, die u. a. jene falschen Hypothesen veranlaßt haben, doch
wieder unterlassen hat. Der Umstand ferner, daß die von Reale in allen 14

Büchern nachgewiesenen wesentlichen Gesichtspunkte und Konstanten der
«Ersten Philosophie» teils nur angedeutet oder am Rande vermerkt, teils
allerdings auch ausführlich behandelt vorkommen, aber dann oft mehr als
einmal und unter verschiedenen Aspekten und Voraussetzungen, zwingt
geradezu zur Annahme, daß zwischen diesen mannigfachen Erscheinungsformen

eine gewisse gedankliche Entwicklung liegen müsse.
Wenn es erlaubt ist, aus Reales Buch eine praktische Schlußfolgerung

zu ziehen, so wäre es folgende: Im Gegensatz zu früher wird eine künftige,
entwicklungsgeschichtliche Untersuchung nicht mehr von einem Metaphy-



328 Besprechungen

sikbegriff ausgehen können, in welchem nur eine der von Reale gezeigten
Konstanten vorherrschend ist, wie etwa die theologische Komponente bei
Jäger oder die empirische Ursachenbezogenheit bei Wundt. Benötigt wird
vielmehr ein Ausgangspunkt, der alle vier von Reale aufgezeigten Konstanten
enthält, und die weitere Untersuchung wird die Wandlungen zu verfolgen
haben, denen dieser komplexe Begriff in der Metaphysik, bzw. in ihren
14 Büchern unterworfen ist. Im Sinne der neuesten Tendenzen in der
Metaphysikforschung wäre es dabei wünschenswert, daß diese Wandlungen nicht
nur in chronologischer Hinsicht aneinandergereiht würden, sondern daß
damit gleichzeitig auch die innere - dialektische oder geradlinige - Dynamik
der in der Metaphysik überlieferten Gedankenwelt zum Ausdruck käme.

Dr. phil. Hans Ambühl

Aurelius Augustinus: Nutzen des Glaubens. Die zwei Seelen. Übertragen
von Carl Johann Perl. - Paderborn: Schöningh 1966. - xxv-181 S. (Deutsche
Augustinusausgabe).

In der Deutschen Augustinusausgabe bietet uns C. J. Perl in einem
weitern Band zusammen mit dem lateinischen Text (nach CSEL 25, Wien,
1891) die Übersetzung von De utilitate credendi und De duabus animabus.
Da es sich um zwei anti-manichäische Schriften handelt (beide aus dem
Jahre 392), war es gegeben, im Vorwort eine kurze Übersicht über die anti-
manichäische Polemik Augustins vorauszuschicken. Diese Einführung wird
durch die Übersetzung von De haeresibus 46 glücklich ergänzt. Den beiden
Schriften selbst wird je das Vorwort der Mauriner vorangestellt und das
entsprechende Kapitel aus den Retractationes (I, 14 und 15) sowie einige
zusätzliche Anmerkungen angefügt.

Bei einer Ausgabe, die auch für weitere Kreise bestimmt ist, mag es

angehen, in etwa auf einen wissenschaftlichen Apparat zu verzichten. Das
sollte aber nicht auf Kosten der Genauigkeit gehen. Darum kann die
Oberflächlichkeit, mit der die Bibliographie zusammengestellt worden ist, nur
befremden. Abgesehen davon, daß sie fehlerhaft ist und mehrere
unvollständige Titel enthält, führt sie ganz unnötigerweise zwei Lexiken und dazu
noch das Kleine Theologische Wörterbuch von Rahner und Vorgrimler an.
Dagegen sucht man in ihr vergebens eine ganze Reihe von einschlägigen
Studien. Es sei beispielsweise nur auf die folgenden hingewiesen : M. Löhrer,
Der Glaubensbegriff des hl. Augustinus in seinen ersten Schriften bis zu den

Confessiones, Einsiedeln 1955 (wichtig für das Verhältnis von auctoritas und
ratio)-, P. Courcelle, Recherches sur les Confessions de Saint Augustin,
Paris 1950 (bibliographische Zusammenhänge) ; H. C. Puech, Le
Manichéisme : son fondateur, sa doctrine, Paris 1949 (grundlegende Studie über
den Manichäismus ; vgl. auch Eranos Jahrbuch (1936) 183-286). Von A. Adam
und J. Ries werden die Artikel in ThLZ 1952 resp. in ETL 1959, aber nicht
die beiden andern in ZKG 1958 resp. in ETL 1957 zitiert. Vor allem muß es
als unverzeihlich bezeichnet werden, daß die betreffenden Bände der
französischen Augustinusausgabe: Œuvres de S. Augustin (Band 8: 1951 und
Band 17: 1961) wie auch die Confessiones der gleichen Ausgabe mit keinem



Besprechungen 329

Wort erwähnt werden, hingegen die französische Ausgabe von 1873 angegeben
wird.

Dabei geht es natürlich nicht nur um die Bibliographie. Diese und
andere Werke wären auch von großem Nutzen für die weitern Erklärungen
gewesen. Der geschichtliche Kontext wäre dann wohl nicht mit dem Hinweis
von F. Hofmann abgetan worden, Augustinus hätte nicht aus den Neuplato-
nikern und Cicero, sondern fast ausschließlich aus der eigenen Lebenserfahrung
geschöpft (S. 106). Die Stellungnahme Augustins gegenüber dem Manichä-
ismus wäre wohl auch nicht so problemlos dargelegt worden, sondern es hätte
sich auch die Frage gestellt, ob die beiden Schriften die manichäische Lehre
auch richtig wiedergegeben haben (vgl. Œuvres S. Aug. 17,43). Besonders
aber die Übersetzung hätte aus den angegebenen Studien nur Nutzen ziehen
können. Doch auf das soll noch eigens eingegangen werden.

Tatsächlich läßt einen die Übersetzung am meisten unbefriedigt. Es
muß zwar zugegeben werden, daß sowohl der Stil wie das philosophische
Vokabular der beiden Schriften an den deutschen Übersetzer äußerst schwere

Anforderungen stellen. Doch das kann keine Entschuldigung sein für das

weitgehend zu freie, ja nicht selten leichtfertige Vorgehen. Es sei nur auf
einige Beispiele hingewiesen, die bei der Lektüre am meisten aufgefallen
sind. So wird «legesque divinas penitus naturae inditas apud animum intus»
einfach mit «die tief inwendig der Geistseele eingepflanzten göttlichen
Gesetze» wiedergegeben (S. 146 s.). Oder für «vox est etiam ista naturae: neminem

stultum rei huius notifia deseruit» heißt es nur «Schon die Stimme der
Natur sagt es dem Dümmsten» (S. 160 s.). Einmal wird ein Zwischensatz
kurzerhand in der Übersetzung übergangen (S. 80 s.). Auch mag es falsche
Vorstellungen wecken, wenn praeco mit Marktschreier (S. 156 s.) oder corpo-
reus mit fleischlich (S. 158 s.) übersetzt werden. Schwerwiegender sind indes
die folgenden Beispiele, in denen es um eigentliche Fehlinterpretationen
geht. Vetustas (religionis) kann in einem Kontext, in dem auch die novitas
haereticorum vorkommt nicht mit Beständigkeit übertragen werden. Es geht
nicht an, «nisi cum eos rationi praecolit fides » mit «den Glauben der Vernunft
vorzuziehen» wiederzugeben (S. 88 s.). Besonders unglücklich jedoch ist die
folgende Übertragung: «... si forma quid esset quidve formatum, quid species
et quid indutum specie, deinde quid horum cui causa esset, pie cauteque cogi-
tarem», heißt im Deutschen, «Wenn ich freilich fromm und sorgfältig überlegt

hätte, was Form ist und was das Geformte, was Art ist und was das

Geartete, und endlich was hierbei die Ursache bildet vom einen und andern »

(S. 114 s.). Man kann sich nämlich ernstlich fragen, ob species hier Art
bedeutet, oder nicht ein Synonym von forma ist und dann wohl entsprechend
dem platonischen Hintergrund mit Schönheit oder Aussehen verdeutscht
werden soll (vgl. Œuvres S. Aug. 17 s., 58 s. 761 s.). Auf jeden Fall muß das
Ende des Satzes lauten: «und welches von diesen Dingen die Ursache des

andern ist» (vgl. loc. cit.). Unbegreiflich ist besonders die Übertragung des

folgenden Satzes: «tarnen si earn {seil, lunam) sol velit imitari» «würde er
(der Mond) aber die Sonne nachahmen wollen» (S. 158 s.). Schließlich darf
auch «Quamobrem quid habet argumenti aestuans in utramque partem deliberate

modo in peccatum prona, modo in rede factum subvecta», nicht lauten,



330 Besprechungen

« Ergibt sich nun aus diesem Hinundherübergleiten, einmal über die Geneigtheit

zur Sünde, ein andermal über das Aufsteigen zum [Rechttun, ...»; denn
es geht nicht um ein Hinundherüberlegen über die Geneigtheit zur Sünde,

resp. über das Aufsteigen zum Rechttun, sondern um ein Schwanken
zwischen dem Bösen und Guten. Auf die unglückliche Weise das Wort mens fast
immer mit Verstand zu übertragen, soll hier nicht weiter eingegangen werden,
da dies schon in der Rezension von J. Rief in der Theol. Revue 64 (1968) 30 s.

genügend geschehen ist. Hingegen soll im Hinblick auf das Gesagte der
Schlußsatz dieser Besprechung eigens unterstrichen werden: «Man möchte
der «Deutschen Augustinusausgabe» wünschen, daß die ansprechende
Aufmachung, die sie dem Verlag verdankt, mehr und mehr eine ebenso
ernstzunehmende Übersetzung bieten kann. » B. Studer

Fierro, Alfredo: Sobre la Gloria en San Hilario. - Roma: Libr. Ed. dell'
Università Gregoriana 1964. - xi-344 S. (Analecta Gregoriana, 144).

Im zweiten Band seiner «Herrlichkeit» stellt uns H. U. von Balthasar
eine Reihe von christlichen Denkern vor Augen, deren Theologie und Weltbild

zutiefst von der Herrlichkeit der Offenbarung Gottes in Christus
beherrscht sind (H. U. von Balthasar, Herrlichkeit. Eine theologische Ästhetik,
2: Fächer der Stile. Einsiedeln 1962). Dabei kommt er nur nebenbei auf
Hilarius von Poitiers zu sprechen. Das ist keineswegs verwunderlich. Der
gallische Kirchenvater aus dem vierten Jahrhundert hat nämlich keine
besonders originelle Darstellung von der göttlichen Herrlichkeit entworfen,
und seine Theologie der Herrlichkeit hat auch kaum einen bestimmenden
Einfluß auf die Nachwelt ausgeübt. Doch wenn ihr auch die
Geschichtsmächtigkeit abgeht, die H. U. von Balthasar in seinem Überblick voraussetzt

(vgl. op. cit. 13), hätte sie sich trotzdem leicht in jene Reihe der
Entwicklung eingefügt: denn sie bezeugt, wenn vielleicht auch nicht auf schöpferische

Weise, wie sehr die patristische Theologie im Bann der Gloria Dei
stand. Das in seiner tiefschürfenden Untersuchung «Sobre la Gloria en San
Hilario» eindrücklich aufgezeigt zu haben, ist das keineswegs gering zu
schätzende Verdienst von Alfredo Fierro und wohl auch in etwa seines viel
belesenen Lehrers Antonio Orbe.

Tatsächlich erhält die Theologie des heiligen Hilarius eine faszinierende
Geschlossenheit, wenn man sie vom. Begriff der Gloria betrachtet. Gott
erstrahlt seit Ewigkeit im Lichte seiner Herrlichkeit. Sein Sohn aber steht ihm
an Herrlichkeit nicht nach. Ja, er ist selbst die Herrlichkeit des Vaters. In
den Theophanien, von denen das Alte Testament berichtet, und dann vor
allem in der Verklärung auf dem Berge Tabor, hat er die Herrlichkeit des
Vaters auch nach außen kundgetan. Diese Offenbarung war indes nur ein
Anfang. Das Wort Gottes entfaltete nämlich seine volle Offenbarungskraft
erst vom Zeitpunkt an, da es Fleisch annahm, da es sich in die Knechtsgestalt

entleerte. Das heißt genauer, es wurde erst zur hellstrahlenden.
Offenbarung der göttlichen Herrlichkeit, als der angenommene Menschenleib in
der Auferstehung zur Unvergänglichkeit gelangte und damit zum lichtvollen
Ausdruck des innergöttlichen Glanzes wurde. Diese vollaufstrahlende Herr-



Besprechungen 331

lichkeit des erhöhten Herrn nimmt auch Gestalt an in der Kirche, die nichts
anderes ist als der verherrlichte Leib Christi. In der Kirche aber kommen
die Menschen, mit denen Christus in der Menschwerdung wurzelhaft eins
geworden ist, ihrerseits zur Herrlichkeit. Die Vergänglichkeit in ihnen wird
verschlungen. Sie schreiten zum Bessern voran und werden zur göttlichen
Herrlichkeit umgeformt. Sie nehmen so an der Herrlichkeit des Leibes Christi
teil. Ja, in der Auferstehung wird schließlich ihre Natur der Vergänglichkeit
zu einer Natur der Herrlichkeit. Damit ist ihre ursprüngliche Gottebenbildlichkeit

wiederhergestellt. Sie sind erfüllt von der Fülle Gottes, sind ganz
vergeistigt und besitzen das göttliche Leben. In der UnVergänglichkeit der
göttlichen Glorie schauen sie selbst deren alles überstrahlendes Licht.

Wenn wir das alles noch genauer von der Christologie her sehen, die das

ganze Denken des heiligen Hilarius dominiert, können wir dessen Theologie
der Herrlichkeit auch so umschreiben: Zuerst war der Sohn nur Gott (Deus
tantum), allein die Herrlichkeit des Vaters. Dann war er Gott und Mensch
(Deus et homo), die von der Knechtgestalt noch verhüllte Offenbarung der
göttlichen Herrlichkeit. Endlich wurde er ganz Gott (Deus totus), nicht nur
selbst als Mensch durch und durch aufstrahlende, sondern auch die andern
Menschen ganz durchstrahlende Herrlichkeit des Vaters (vgl. dazu S. 159 und
309). Mit andern Worten, im Hinblick auf die Erhöhung Christi, die im Mittelpunkt

der Soteriologie des Hilarius steht, ist die Feststellung berechtigt, daß
der Christus der Herrlichkeit unsern ganzen Glauben ausmacht : den Glauben
an die Gottheit des Sohnes, an seine Menschwerdung in einer irdischen, dem
Tode geweihten Gestalt, sowie an die Erlösung aller Menschen in seinem
verherrlichten Leib (vgl. S. 311).

Damit ist ausgesprochen, wie nahe es lag, die Theologie, die Soteriologie

und die Eschatologie (einschließlich die Protologie, vgl. S. 263) des Hilarius

unter dem Stichwort der Gloria zu behandeln, wie das Fierro in den
Kapiteln vier bis acht seiner Arbeit getan hat. Um den darin systematisierten

Aussagen des Hilarius das volle Gewicht zu geben, drängte es sich
allerdings auch auf, in den drei einleitenden Kapiteln eine Übersicht über
seine Anthropologie sowie eine Einführung in seinen Wortgebrauch von
gloria voranzustellen. Kapitel eins und zwei behandeln darum den «innern
Menschen» und den «irdischen Leib». Damit schaffen sie die Voraussetzungen
für das Verständnis der Herrlichkeit des erlösten Menschen, die dem
sündigen, das heißt, dem der Vergänglichkeit (corruptio) verfallenen Leib
entgegensteht, anderseits aber überstrahlt in die nach dem Bilde Gottes
geschaffenen Seele (vgl. besonders S. 63 und 183, sowie S. 9 mit der nützlichen
Bibliographie zum Bildbegriff). Auf der andern Seite bereitet eine erste,
approximative Erklärung des Vokabulars, besonders wie es im Anschluß an
die Bibelzitate verwendet wird, die weitern Analysen vor. Es wäre
allerdings von Vorteil gewesen, im Verzeichnis der Bibelstellen auch die Seiten
anzuführen, auf denen die betreffenden Texte erklärt werden.

Dieser kurze Überblick über die Thematik der Untersuchung gibt
jedoch deren Reichtum nur sehr unvollkommen wieder. Es wäre weiter
hinzuweisen auf die vorzüglichen, wenn auch zum Teil etwas breit geratenen
Texterklärungen. Als Beispiel kann die Erklärung der Exegese von Phil 3,21



332 Besprechungen

dienen (S. 218-228). Es wird darin nicht nur Rücksicht auf die Entwicklung
des Gebrauchs dieser Stelle genommen, sondern auch die Eigenart der
Zitationsweise mit ihren Konsequenzen auf die weitere Auswertung des Textes
aufgewiesen. Dabei hätte freilich auch auf den Artikel von J. Doignon, La
trilogie «forma, figura, exemplumti, transposition du grec tuttoç dans la tradition

ancienne du texte latin de s. Paul. Latomus 17 (1958) 329-349, Bezug
genommen werden sollen. - Instruktiv ist auch die Gegenüberstellung der
Auffassungen vom Verhältnis von Leib und Seele bei Tertullian (S. 40 ss.).
Immerhin hätte diese Darlegung noch gewonnen, wenn dabei auch der
Kommentar von H. J. Waszink zu De anima des Tertullian sowie auch die
Arbeiten von E. Fortin, Christianisme et culture philosophique au 5e siècle:
La querelle de l'âme humaine en Occident (Paris 1959) für die Frage des neu-
platonischen Hintergrundes und von R. A. Norris, Manhood and Christ
(Oxford 1963) für die Frage des Trichotomismus bei den Vätern herangezogen
worden wären. - Weiter verdient die kurze, aber solide Einführung in den
christlichen und nicht-christlichen Gebrauch von SoÇa resp. gloria, mit einer
praktischen Literaturangabe, angeführt zu werden (S. 73-77). Dabei soll
auch nicht unerwähnt bleiben, daß A. J. Vermeulen, The semantic development

of Gloria in early-christian Latin, Nijmegen 1956, wohl allgemein eine
feste Ausgangsbasis bot, in bezug auf Hilarius selbst hingegen nichts
vorgearbeitet hatte (vgl. S. 2 f.).

Unter den vielen Vorzügen der Arbeit seien indes vor allem zwei genannt.
Einmal hat ihr Verfasser tief erfaßt, wie weittragend es ist, die Vätertheologie
von der Bibel her zu untersuchen. Er hat diese grundlegende Einsicht nicht
nur klar formuliert (S. 1. 333 f.), sondern er hat es auch ausgezeichnet
verstanden, sie konkret auszuwerten. Das Hauptgewicht seiner Darlegungen
liegt darum immer auf den Interpretationen, die uns Hilarius von den
einschlägigen Schrifttexten bietet. So ist das Kapitel über die Verherrlichung
Christi auf die Exegese von Jo 17,5; Jo 13,31 f. und Phil 2,11 zentriert
(S. 121-180). Damit ist auch ausgesprochen, daß die Dissertation von Fierro
einen wichtigen Beitrag an die Geschichte der Bibelauslegung darstellt.

Anderseits hat der Verfasser auch gewußt, seine Untersuchungen in
einen größern Zusammenhang hineinzustellen. Er ging nämlich immer darauf

aus, die Herrlichkeitstheologie des Hilarius von Origenes und Ambrosius
her zu beleuchten (vgl. S. 3). Das bedeutet, er suchte fortwährend, die
Verbindungen mit deren Hauptquelle, mit der origenischen Tradition, sowie
auch mit jenem Autor aufzudecken, der nur ein wenig später als der Bischof
von Poitiers ebenso weitgehend aus dieser Überlieferung geschöpft hat. Gewiß
wären noch weitere Parallelen auszuziehen gewesen. So hätte das Gemeinsame,

das Hilarius und Ambrosius verbindet, noch ausdrücklicher auf ihre
gemeinsame Quelle zurückgeführt werden können (vgl. S. 231 und 305). Was
im besondern Origenes betrifft, wäre es sicher vorteilhaft gewesen, die Arbeit
von M. Harl, Origène et la fonction révélatrice du Verbe incarné, Paris 1958,
zu benützen. Es ist dort unter anderem auch die Rede von der Verklärung
(S. 250-254), vom Thema der Doxa (S. 226 f.) und von der Umformung durch
die Menschheit Christi (S. 280 f.). Auch wird dort darauf hingewiesen, daß
die Übersetzung des Römerbrief-Kommentars durch Rufinus nur mit Vor-



Besprechungen 333

sieht zu verwenden ist (S. 280). Auch die Arbeit von M. Martinez, Teologia
de la luz en Origenes. Miscelanea Comillas 38 (1962) 5-120; 39 (1963) 69-208,
hätte nicht übergangen werden sollen. Trotzdem darf hervorgehoben werden,
daß es allein schon interessant ist, den aufgezeigten Querverbindungen
zwischen Hilarius und Origenes resp. Ambrosius nachzugehen. Das wäre freilich

viel leichter, wenn der Arbeit auch ein entsprechendes Textverzeichnis
beigegeben worden wäre. Der Sachindex von bloß zwei Seiten kann diesem
Mangel nur sehr schwach abhelfen.

Es wird niemanden verwundern, daß eine so umfangreiche und keineswegs

einfache Untersuchung auch Anlaß zu kritischen Überlegungen bietet.
Außer den kleinern bereits gemachten Aussetzungen, können im besondern
zwei Bedenken angebracht werden. Einmal sei darauf aufmerksam gemacht,
daß der Verfasser bei all seiner Umsicht dennoch nicht immer genügend
kritisch war. Er erweckt manchmal den Eindruck, seinem Autor etwas zu
viel Sympathie entgegengebracht zu haben. Oder sollte man nicht doch eher

zugeben, daß das Schema Deus tantum - Deus et homo - Deus totus nicht
bloß zu rhetorisch gefärbt ist, sondern auch dem Abstiegs- und Aufstiegsschema

des Origenes zu sehr verpflichtet ist? Müßte man nicht wenigstens
mehr betonen, daß Hilarius, der mehr heilsgeschichtlich dachte, die natürliche

und persönliche Ebene in Christus zu wenig zu unterscheiden wußte
und darum zu Formeln gelangte, die uns heute zu kühn vorkommen (vgl.
S. 159) Auch die Erklärung der Mittlerrolle des verherrlichten Christus, die
im Anschluß an Origenes versucht wird, kann nicht überzeugen (S. 324 ff.).
Die zitierten Texte beziehen sich nur auf die Wiederkunft, kaum jedoch auf
die ewige Vereinigung mit dem Wort. Vor allem aber wird der Einfluß der
heidnischen Antike mehr als einmal zu eilfertig ausgeschlossen (S. 334. 338).
Doch das soll noch etwas genauer ins Auge gefaßt werden.

Es unterliegt keinem Zweifel, daß die Herrlichkeitstheologie des Hilarius

im wesentlichen auf der Bibel beruht. Doch hat der Bischof von Poitiers,
wie der Verfasser eigens hervorhebt, die biblischen Gegebenheiten persönlich

durchdacht und systematisiert (S. 333). Es mag auch zugegeben werden,
daß er dabei weitgehend der frühchristlichen, besonders aber der alexandri-
nischen Tradition verpflichtet ist. Muß aber deswegen ein mindestens
indirekter Einfluß der griechisch-römischen Umwelt ausgeschlossen werden?
Tatsächlich darf ein solcher Einfluß nicht auf die Anthropologie des Hilarius
eingeschränkt werden, wie das der Verfasser tut (vgl. S. 20 ff. 69. 334). Auch
die andern Themata, die mit dem Begriff der Gloria bei Hilarius mehr oder
weniger eng zusammenhängen, verstehen wir viel besser, wenn wir sie auf
dem Hintergrund der antiken philosophischen oder religiösen Auffassungen
betrachten.

Das gilt in erster Linie vom Begriff natura. Diesem Begriff kommt bei
Hilarius eine zentrale Stellung zu (vgl. S. 217 f.). Nach ihm bedeutet die
gleiche Herrlichkeit des Vaters und des Sohnes die Gleichheit der Natur
(S. 92-107). Ebenso geschieht die Verherrlichung Christi in der Natur Gottes
(vgl. besonders S. 150). Ja, selbst die Herrlichkeit des erlösten Menschen
wird wie eine neue Natur angesehen (vgl. S. 250). Natur schließt aber bei
Hilarius grundsätzlich den Ursprung in sich. Natura wird wie nativitas ge-



334 Besprechungen

nommen (S. 143. 301, n. 28). Fierro selbst weist mit Recht auf die Definition
von P. Galtier hin: «Ce mot lui (Hilaire) sert à désigner les propriétés, les qualités

que nous lui dirions « naturelles », lui appartenant à raison de sa naissance »

(S. 11, n. 13). Aber er berücksichtigt praktisch nur den ersten Teil und
faßt die Natur bloß als Summe der Eigenschaften auf (S. 11: im Text;
20. 217. 292). Und doch wäre so fruchtbar gewesen, dem dynamischen Aspekt
des Naturbegriffes bei Hilarius mehr Rechnung zu tragen. Tatsächlich
besitzt nach ihm der Sohn die gleiche Herrlichkeit wie der Vater, weil er aus
diesem hervorgeht (S. 95). Die Verherrlichung des Sohnes in der Auferstehung

durch die Natur Gottes wird als Geburt aufgefaßt (S. 131. 134. 143. 309).
Die übrigen Menschen wiederum erhalten ihre neue Natur in einer Wiedergeburt;

sie werden zu Kindern Gottes (S. 302 f.). Dieser Zusammenhang von
Natur und Herrlichkeit findet seine Bestätigung darin, daß gloria auch
zusammen mit generatio, generositas, origo usw. erscheint (vgl. die auf S. 19 f.
143. 247 zitierten Texte).

Mit diesem Naturbegriff, der tief in den antiken Auffassungen von der
Mitteilung und dem Ursprung des Lebens verwurzelt ist (vgl. dazu z. B.
P. Smulders, La doctrine trinitaire de S. Hilaire de Poitiers (Romae 1944)
283 ff.; H. Kraft, Homoousios: ZKG 66 (1955) 1-24; J. Mehlmann, Naturae

filii irae. Historia interpretationis Eph 2, 3 eiusque cum doctrina de Peccato

Originali nexus, Romae 1957 : mit vielen Texten), hängt auch die Vorstellung
zusammen, daß Christus und alle Menschen eine Natureinheit bilden (vgl.
S. 184 f.). Ebenso das Thema von der cognatio generis caelestis (S. 19. 38 f.).
Die Seele ist nämlich nicht nur mit Gott verwandt, weil sie ähnliche
Eigenschaften wie er besitzt, sondern und vor allem weil sie aus ihm hervorgeht
(vgl. dazu E. des Places, Suggeneia. La parenté de l'homme avec Dieu
d'Homère à la Patristique, Paris 1964. - Vgl. auch Biblica 44 (1963) 304-332).
Die Ausdrücke factor et parens, parens omnium, parens animae, die im Kontext

angeführt werden, bestätigen diesen Zusammenhang (S. 19, n. 20).
Auch andere Themata, wie der Reditus ad seipsum (S. 30), die

Hierarchie der Herrlichkeiten (S. 234 ff.), die Gleichbildung durch Erkenntnis
(S. 265. 321) hätten in ihren philosophiegeschichtlichen Zusammenhang
hineingestellt gehört.

Ein zweites Bedenken, das das erste zum Teil bestätigt und verstärkt,
richtet sich auf die Art und Weise, wie der geschichtliche Zusammenhang
abgesteckt wird. Es besteht zwar kein Zweifel darüber, daß Origenes und
Ambrosius einen gewissen Rahmen abgeben. Man muß selbst zugeben, daß
die Konfrontierung des Hilarius mit diesen zwei Autoren eine eindrückliche
Zusammenschau erlaubt. Origenes übernahm seine Theologie der Herrlichkeit

aus der Bibel: aus dem Alten Testament vor allem den Aspekt des

Lichtes, aus dem Neuen denjenigen der Unvergänglichkeit. Diese beiden
Gesichtspunkte wußte er in einem vollkommenen Gleichgewicht zu halten.
Hilarius und Ambrosius hingegen beschränkten sich auf eine Teilschau. Jener
folgte dem Alexandriner besonders in bezug auf die Herrlichkeit im Sinne

von Unvergänglichkeit, während dieser, wohl unter dem Einfluß des Neu-
platonismus, die Licht-Herrlichkeit in den Vordergrund stellt (vgl. S. 182 f.
276. 336 f.).



Besprechungen 335

Es soll auch nicht übersehen werden, daß Fierro den geschichtlichen
Zusammenhang nicht einseitig von Origenes und Ambrosius her angeht. Er
berücksichtigt auch andere christliche Autoren, besonders Eusebius von
Cäsarea und Gregor von Nyssa, aber auch Tertullian und Irenaus. Das
geschieht in besonders instruktiver Weise bei der Behandlung der Auferstehung.
Es wird dort eine Übersicht über die Entwicklung dargelegt, die von den
Apologeten des zweiten Jahrhunderts über Origenes zu Gregor von Nyssa
und Hilarius läuft (S. 240-243). Ebenso wird gezeigt, wie schon Irenaus und
Tertullian eine erste Interpretation des «geistigen Leibes» versucht hatten,
wie Origenes darin weiterging und wie in der Folge, von Methodius
angefangen, die Auseinandersetzung um die Lehre des Origenes erfolgte (S. 282-
292). Dabei wird allerdings der Hintergrund der antiheidnischen Polemik
kaum beachtet (vgl. dazu P. Courcelle, Anti-christian Arguments and
Christian Platonism from Arnobius to St. Ambrose. Oxford-Warburg Studies
(1959), 151-192). Auch wäre es bei der Untersuchung über den Origenisten-
streit am Ende des vierten Jahrhunderts (S. 287 ff.) nützlich gewesen, die
grundlegende Arbeit von A. Guillaumont, Les « Kephalaia Gnostica » d'Evagre
le Pontique et l'histoire de l'origénisme chez les Grecs et les Syriens, Paris 1962,
einzusehen.

Mit diesen beiden Zugeständnissen wird jedoch das Bedenken gegenüber

der Darstellung des geschichtlichen Zusammenhangs nicht zurückgenommen.

Einesteils bleibt der Vergleich mit den frühern oder zeitgenössischen

Autoren doch meistens bei Origenes und Ambrosius stehen. Andern-
teils ist selbst die Gegenüberstellung des Hilarius zu diesen beiden nicht
genügend. So wird nicht zu erklären versucht, warum Hilarius dem Origenes
nur zum Teil gefolgt ist. Hier hätte unbedingt mehr auf die Lehre des Athanasius

über die Unvergänglichkeit zurückgegriffen werden müssen, und das

umso mehr als auch er dem Begriff der Doxa einen beachtlichen Platz
einräumte (vgl. dazu z. B. J. N. D. Kelly, Early Christian Doctrines (London
1960), 377-380, sowie die Texte, die G. Müller, Lexicon Athanasianum unter
86 Ça angibt).

Vor allem aber erweist sich der geschichtliche Überblick deswegen zu
weitmaschig, weil darin die Bedeutung des Konzils von Nicäa (325) und der
von ihm ausgelösten Kontroverse über die Gleichwesentlichkeit des Sohnes

zu wenig zur Geltung gelangt. In besonderer Weise hätte mehr Rücksicht
auf den Stand der theologischen Entwicklung um 360 genommen werden
müssen, das heißt auf den Beginn der Annäherung der Homoioousianer und
der strengen Nizäner (vgl. dazu die noch immer nützliche Studie von J. Gum-

merus, Die homöusianische Partei bis zum Tode des Konstantins, Leipzig 1900,
und nun neuestens M. Simonetti, Studi sull' Arianesimo, Roma 1965). Auf
diesen Mangel wurde bereits oben indirekt hingewiesen, wo die Rede vom
Naturbegriff war. In jener Kontroverse ging es nämlich bekanntlich vor
allem um das Verständnis der Natur, die durch Zeugung und nicht durch
Schöpfung mitgeteilt wird. Doch um das zu erläutern, soll noch weiter
ausgeholt werden.

Es stellt sich da besonders die Frage, wie weit Hilarius seine Lehre von
der Gleichwesentlichkeit des Sohnes und seine origenische Lehre von der



336 Besprechungen

Herrlichkeit in Übereinstimmung gebracht hat. Nach ihm besitzt der Sohn
die gleiche Herrlichkeit wie der Vater, das heißt, die gleiche göttliche Natur
(S. 93-99). Aber auf der andern Seite schweigt er sich bei der Behandlung
der himmlischen Glorie über die Schau des Vaters aus (S. 313-322, besonders
321; vgl. auch S. 249, wo angeführt wird, wie Hilarius 1 Kor 15,28: «Deus
omnia in omnibus» auf Christus selbst bezog). In der Herrlichkeit der
Auferstehung schaut der Mensch Christus. Der Vater jedoch bleibt ihm
verborgen. Mit andern Worten, im Gefolge von Origenes übernimmt Hilarius,
wenn auch unbemerkt, den hellenistischen Begriff der Transzendenz Gottes
und setzt praktisch die Idee des Deus secundus voraus. Er zieht also die
Konsequenzen, die sich aus der Gleichwesentlichkeit des Sohnes für die ewige
Gottesschau ergeben, noch nicht. Er insistiert zum mindesten zu wenig auf
die Worte Jesu: «Wer mich sieht, sieht den Vater» (Jo 14,9, vgl. 12,45).

In diesen Zusammenhang gehört auch der Abschnitt über die Theo-
phanien des Alten Testamentes (S. 107-112). Wie die vornizänische Theologie
bezieht auch Hilarius diese Erscheinungen auf das Wort. Er steht damit
noch weit von der Stellung Augustins entfernt (vgl. dazu vor allem J. M.
Maier, Les missions divines selon saint Augustin, Fribourg 1960). Man wird
vielleicht entgegnen, daß diese Auffassung des Hilarius «trinitarischer» sei.
Aber eben das hätte hervorgehoben werden sollen.

Eine weitere Frage betrifft den Ursprung der Seele, auf die bereits oben
angespielt worden ist. Wenn nämlich vom Sohn die Gleichwesentlichkeit
ausgesagt wird, weil er vom Vater gezeugt ist, muß man sich dann nicht
fragen, welches der Unterschied zwischen der Zeugung des Sohnes und der
Hervorbringung der Menschenseele, die doch auch mit Gott verwandt, cuy-
YEvfjç, das heißt, im platonischen Sinn êfiooûaioç mit Gott ist (vgl. S. 19)
Es ist richtig, Hilarius hat dieses Problem kaum gesehen. Doch wiederum
wäre es interessant gewesen, auf diese Lücke aufmerksam zu machen.

Schließlich drängt sich noch eine Frage auf, die vielleicht weniger von
der entscheidenden Wende des Nicaenum als von der Eigenart des altchristlichen

Latein und vom anthropologischen Kontext her erklärt werden muß.
Man kann sich nämlich fragen, warum Hilarius nicht von Vergöttlichung
spricht, sondern diese grundlegende Lehre der griechischen Väter, im besondern

des Athanasius, mit dem Thema der Verherrlichung wiedergibt (vgl.
S. 133. 157. 250. 293). Die Rücksicht auf die einzigartige natürliche
Gottessohnschaft des Wortes kann dabei nicht den Ausschlag gegeben haben, sonst
hätte auch Athanasius, der Hauptverfechter der ewigen Zeugung, den
Ausdruck der «Vergöttlichung» vermeiden müssen. Hingegen ist es beachtlich,
daß bei den lateinischen Autoren vor dem Ende des vierten Jahrhunderts
die Wörter deifico und besonders deificatio kaum vorkommen (vgl. ThLL V/1,
403 f. - Man beachte dazu Leo, Serm. 91,2: «sie deitatem homini impertiens
deus ut eam glorificatione non consumeret, sed augeret»), und das Wort deificus
bloß den Sinn von divinus hat (vgl. ThLL V/1, 404 sowie R. Braun, Deus
Christianorum [Paris 1962], 38, n. 2). Vielleicht liegt jedoch der tiefere Grund
darin, daß Hilarius die Glorificatio auf den Leib bezieht. Für ihn ist eben die
Seele schon göttlich, mit Gott verwandt, der Leib hingegen kann eigentlich
nicht vergöttlicht, sondern nur unvergänglich werden. Das konnte durch das



Besprechungen 337

weniger bestimmte Wort glorificare leichter ausgedrückt werden, das wohl
den göttlichen Bereich, aber nicht Gott selbst in sich schließt.

Diese beiden Hauptbedenken gegenüber einer im Ganzen ausgezeichneten

Arbeit wollen nicht einfach als Kritik aufgefaßt sein. Sie sind das auch.
Aber sie zeigen noch mehr, wie sehr es Fierro verstanden hat, mit seinen
tiefgehenden Analysen zu weiteren Fragen anzuregen. Basil Studer

Buckley, Francis, SJ: Christ and the Church according to Gregory of
Elvira. - Rome: Gregorian University Press 1964. - xv-165 p.

Es mußte verlockend sein, das Verhältnis von Christus und der Kirche
in den Schriften von Gregor von Elvira näher zu untersuchen. Die Tatsache
allein, daß sich darunter eine Schrift über die Arche Noes und ein Kommentar
zum Hohenlied befinden, mußte die Aufmerksamkeit auf diese Frage lenken.
Dazu kommt noch, daß der Autor einer Zeit angehört, in der sich die christo-
logische Lehre zu entwickeln beginnt und das Problem des Einen und Vielen
die christlichen Philosophen mehr beschäftigt. Es lag also nahe, sich zu
fragen, wie jener Anti-Arianer der zweiten Hälfte des vierten Jahrhunderts
die Einheit Christi und der Kirche darzustellen suchte.

Doch die Erwartungen, die diese Fragestellung in einem um das vierte
Jahrhundert interessierten Kirchenhistoriker oder Patrologen weckt, werden
von der vorliegenden Arbeit nur zu einem Teil erfüllt. Sie beginnt wohl mit
einem vielversprechenden Literaturverzeichnis. Es liegen ihr auch zwei
gesunde Prinzipien zugrunde. Einerseits nämlich wird das Thema nach einem
heilsgeschichtlichen Schema behandelt, wie es die behandelten Schriften
selbst voraussetzen : die Kirche vom Anfang bis zum Sündenfall, vom Sündenfall

bis zur Menschwerdung, nach der Menschwerdung. Anderseits wird auf
die Chronologie der verschiedenen Werke Rücksicht genommen. Weiter ist
es äußerst verdienstlich, daß in einem ersten Appendix die in den einzelnen
Werken zitierten Schrifttexte zusammengestellt werden. Im zweiten und
dritten Appendix werden zudem die Fragen der Echtheit und Chronologie
erörtert. Vor allem indes weist die Arbeit den Vorzug auf, daß sie den Leser
mit vielen interessanten Texten bekanntmacht.

Gerade bei diesem letzten Vorzug jedoch meldet sich auch das
Hauptbedenken an. Das umfangreiche Material liegt zwar übersichtlich geordnet
vor. Aber es ist zu wenig verarbeitet. Es ist schon bezeichnend genug, daß
die umfangreiche in der Bibliographie angeführte Literatur innerhalb der
Arbeit selbst kaum mehr erscheint. So erfolgt zum Beispiel bei der Behandlung

der Auslegung von Jo 7,38 kein Hinweis mehr auf H. Rahner, Flumina
de ventre Christi, obwohl dieser Artikel hervorhebt, daß Gregor von Elvira
als letzter die christologische Exegese der Stelle vertritt (S. 84 s.). Es wäre
übrigens nützlich gewesen, auch die andern ekklesiologischen Arbeiten des

gleichen Verfassers heranzuziehen, besonders jene, die sich auf die Symbole
des Schiffes, des Mastbaumes, des Meeres und der Arche Noes beziehen (vgl.
nun die Zusammenstellung in H. Rahner, Symbole der Kirche, Salzburg
1964). Es sei auch gleich bemerkt, daß auch der Artikel von Y. Congar,
Ecclesia ab Abel: Festschrift K. ADAM (Düsseldorf 1952), 79-108, manchen
nützlichen Hinweis enthalten hätte.

22



338 Besprechungen

Wie wenig die Texte erfaßt sind, zeigt sich indes noch mehr darin, daß
im dritten Kapitel zum größten Teil nur ein Auszug aus den einzelnen Werken
dargeboten wird, und zwar im lateinischen Wortlaut. Der Verfasser sucht
zwar dieses Vorgehen in der Einleitung im Hinblick auf eine künftige Brevierreform

zu rechtfertigen (S. 4). Aber seine Begründung wirkt doch mehr wie
eine Entschuldigung. Auf jeden Fall werden auf diese Weise die Texte zu
wenig ausgeschöpft. Sie sind bloß in einer etwas langatmigen Art aneinander
gereiht. Es ist auch wenig sinnvoll, wenn sowohl für die Unterteilungen des
Textes wie auch für das Inhaltsverzeichnis die Überschriften wie «Die Kirche
und das himmlische Jerusalem in De Area Noe», «Die Kirche und das himmlische

Jerusalem in Tractatus Origenis III », etc. oder « Texte aus Tractatus I »,

etc. benützt werden.
Vor allem aber muß es als unbefriedigend angesehen werden, daß der

Autor in keiner Weise auf die Frage der Quellen eingeht. Er erörtert nicht
einmal die Ergebnisse des Artikels von H. Koch, Zu (nicht «In») Gregors von
Elvira Schrifttum und Quellen: ZKG 52 (1932) 238-272, sondern begnügt
sich mit dem Hinweis, daß diese Studie weitergeführt werden könnte (S. 139).
Doch gerade das Eingehen auf die Quellen hätte die Texte in einem helleren
Lichte erscheinen lassen und hätte besonders ein genaueres Urteil über den
Wert der einzelnen theologischen Aussagen Gregors erlaubt. So ist es
beispielsweise keineswegs überraschend, daß ein nicht-römischer Verfasser des
vierten Jahrhunderts nicht von der hierarchischen Bedeutung des Primates
Petri spricht (S. 137). Hingegen mag es auffallen, daß ein anti-arianischer
Autor noch in der zweiten Hälfte jenes Jahrhunderts einen so engen
Zusammenhang zwischen dem Hervorgehen des Sohnes und der Schöpfung durch
die Weisheit sieht (S. 6). M. Simonetti, Studi sull'Arianesimo (Roma 1965),
erklärt diesen Anachronismus durch den Einfluß des Adversus Praxean von
Tertullian. Ein Rückgriff auf die Quellen hätte auch erlaubt, die Bedeutung
der Unterscheidung von Bild und Gleichnis besser zu erfassen (S. 18-22 ; vgl.
dazu z. B. die kurze Übersicht bei S. Otto, Bild: HdbTheolGrdb I [München
1962], 163-167). Das gilt auch von der Wertung der Tatsache, daß Gregor
einmal Leib und Seele und dann wiederum Leib, Seele und Geist
unterscheidet (vgl. dazu R. A. Norris, Manhood and Christ [Oxford 1963], 64 ss).
Schließlich und vor allem hätte eine Berücksichtigung der Quellen sowie
auch der zeitgenössischen Theologie (besonders Ambrosius) es ermöglicht,
die Auffassung von der präexistenten Kirche und die ekklesiologische Auslegung

des Hohenliedes genauer zu beurteilen. Oder ist es nicht beachtenswert,
daß bei Gregor ähnlich wie bei Hippolyt die Hinweise auf das Verhältnis
Christus - Seele gegenüber jenen auf das Verhältnis Christus - Kirche zurücktreten,

während sie bei Origenes und Ambrosius eine große Bedeutung besitzen

(vgl. E. Dassmann, Ecclesia vel anima: RömQSchr [61 1966] 121-144)?
Diese Aussetzungen wollen in keiner Weise das in Frage stellen, was an

der vorliegenden Arbeit wertvoll ist. Sie möchten vielmehr dem Leser helfen,
deren Grenzen klarer zu sehen. Der Autor wird der letzte sein, sie
zurückzuweisen, denn in seiner Bescheidenheit hat er nicht gezögert, selbst auf die
Unvollständigkeit seiner Untersuchung aufmerksam zu machen (S. 4.139 s.).

Basil Studer



Besprechungen 339

Kleinheyer, Bruno: Die Priesterweihe im römischen Ritus. Eine
liturgiehistorische Studie. - Trier: Paulinus-Verlag 1962. - xvii-268 S. (Trierer
theologische Studien. Hrsg. von der theologischen Fakultät Trier. Bd. 12.)

En entreprenant l'étude de l'ordination des prêtres dans le rite romain,
B. Kleinheyer a voulu avant toute chose faire œuvre d'historien de la
liturgie. Son but est de dessiner la genèse de l'ordination sacerdotale de
manière à rendre intelligible par le développement historique le formulaire
d'ordination contenu dans le Pontifical Romain. En ce qui concerne la
méthode, il donne une priorité absolue aux sources liturgiques et n'évoque
la théologie ou le droit contemporain que dans la mesure où l'histoire du
rite peut s'en trouver éclairée.

Après deux brefs chapitres traitant du Nouveau Testament et de
la Tradition Apostolique d'Hippolyte, l'exposé suit l'itinéraire désormais
bien connu: de Rome en Gaule (précarolingienne, carolingienne et
postcarolingienne) jusqu'à la rédaction à Mayence du Pontifical Romano-
Germanique du Xe siècle; la venue du Romano-Germanique à Rome et
sa romanisation progressive du Xe au XIIIe siècle; enfin les remaniements
du Français Durand de Mende et les éditions imprimées du Pontifical
Romain. A chaque étape, l'auteur brosse un tableau de l'ordination des

prêtres et donne pour en expliquer la célébration un maximum
d'informations, tout en restant remarquablement clair.

Nous ne possédions pas jusqu'à ce jour de monographie sur l'histoire
de l'ordination des prêtres. C'est dire les grands services que rend une telle
étude. Au lecteur qui fera l'effort d'affronter sa technicité elle permettra
non seulement d'examiner pour elle-même l'histoire de l'ordination des

prêtres, mais encore d'observer sur un cas concret le développement étonnamment

sinueux de la liturgie romaine et les conditionnements culturels qu'elle
a subis entre le Ve et le XXe siècle. Le théologien y trouvera l'enrichissement

d'une vue différente de la sienne sur le sacrement de l'ordre et,
entre autres choses, l'arrière-fond indispensable pour situer dans son
contexte vivant la problématique scolastique de la matière et de la forme
(imposition des mains, tradition des instruments, formules). L'historien
trouvera bienvenue une série d'appendices particulièrement riche : un index
des Incipit des formules, une table des auteurs cités répartis en anciens
et modernes, 8 pages remarquables de classement des sources manuscrites

par familles (avec datation, référence aux éditions éventuelles et renvoi
aux citations dans l'exposé), enfin une présentation du texte même du formulaire

munie des références aux témoins les plus anciens des rites et des
formules (peut-être ici n'eût-il pas été inutile de donner, au moins pour
le texte de la «préface» consécratoire n° xi, une véritable édition critique).

Les lignes qui précèdent ont fait deviner les nombreuses qualités de

l'ouvrage. Qu'il me soit permis en terminant d'ajouter ici quelques
observations d'ordre délibérément utopique, c'est-à-dire se référant à un idéal

par définition inaccessible: 1. Les exigences de la liturgie comparée auraient
impliqué une comparaison avec les formulaires d'ordination des prêtres
des liturgies orientales (mais qui ne voit l'énormité du sujet et les limites



340 Besprechungen.

imposées par la rareté des travaux critiques consacrés aux sources
liturgiques orientales?). 2. A l'intérieur du rite romain lui-même, davantage
encore peut-être que l'auteur ne l'a fait, il aurait été utile de mettre en
parallèle l'ordination sacerdotale, le sacre épiscopal et l'ordination diaconale
(mais comment comparer trois champs de fouilles même voisins quand on
est soi-même le premier et l'unique chercheur dans le champ du milieu?).
3. L'apport du formulaire d'ordination à la théologie du presbytérat aurait
mérité de faire l'objet d'un chapitre spécial de synthèse (mais qui domine
en ce moment du point de vue historique et du point de vue théologique
un domaine aussi complexe?).

Il faut savoir gré à B. Kleinheyer d'avoir le premier exploré le terrain
avec méthode et clarté. Son étude est venue juste au bon moment mettre
la compétence d'un technicien au service du Coetus du Consilium chargé
de la réforme des ordinations, dont les travaux, on le sait, viennent
d'aboutir. Matthieu Cnudde


	Besprechungen

