Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 15 (1968)
Heft: 2
Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN

Mainberger, Gonsalv: Widerspruch und Zuversicht. Die Glaubenssitua-
tion im Lichte der Denkgeschichte und der Verkiindigung. — Olten u. Frei-
burg i. Br.: Walter 1967. 202 S.

«Das vorliegende Buch ist ein Versuch, das Verhiltnis von Glauben und
Verstehen neu zu bedenkeny» (8). Es soll dabei unterschieden werden zwischen
Glaubensvorstellungen und dem eigentlichen Glaubensanspruch und das
Verhéltnis von Philosophie und Theologie neu bestimmt werden (8-11).

Teil I («Der Glaube im Spiel mit dem Verstehen») erhebt — als hermeneu-
tisches Prinzip fiir den echten Glauben (cf. 18,34) — Anklage gegen einen
Glauben, der sich «ausschlieBlich auf Autoritdt beruft» (19) und entdeckt
dafiir «einen ganz neuen Stil von Gldaubigkeit und Wahrheitsiiberzeugung»
bei den Ungldubigen (28), der durch die Ablésung der Religion von ihrem
metaphysischen Hintergrund moglich wurde. «Kant hat diesen Vorgang» —
so lautet eine Abreviatur fiir den Umbruch vom metaphysischen zum
geschichtlichen Wirklichkeitsverstdndnis — «eingeleitet, Freud, Marx und
Nietzsche haben ihn als seine legitimen Nachfahren zu Ende gefiihrt. Bischof
Robinson ist das letzte Glied in der Reihe ... Was ist denn nun eigentlich
geschehen? Furcht vor Naturgewalten, Panik angesichts des strafenden
Gottes und Abwehr gegen den ausbeuterischen Néachsten waren vor Kant die
unbedachten und unbestrittenen Ausgangspunkte fiir die spekulative Begriin-
dung von Religion, Sitte und Recht. Kants Kritik erschiitterte diese Voraus-
setzungen...» (30). Mit Verve wird dann plddiert fiir die allseitige Aner-
kennung der «Entlassung der Philosophie als ancilla theologiae» (35-53), der
sich endlich doch auch die Neothomisten (36 f.) und der in «harmonisierende
Selbstvergewisserungen» verwickelte « Altmetaphysiker» Karl Rahner (38—41)
anschlieBen sollten.

Teil IT versucht «Die Ermittlung der Glaubenssituation» (55-105) durch
die Deutung einer religiésen Umfifrage in Luzern. Uber die «ungedeuteten»
Ergebnisse des wohl aufschlureichen Meinungs- und Haltungstestes erfahrt
man einiges aus einer Anmerkung (59, Anm. 2). Allenthalben soll aber ein
mangelndes Verstindnis der sprachlich-symbolischen Verfassung von Glau-
ben und Wirklichkeit festgestellt worden sein.

Diesem Glaubensverstindnis will der zentrale Teil III (¢«Der Zugang
zum Glaubeny, 107-156) den Weg bereiten mit einer wertvollen und sorgfalti-
gen Analyse des «philosophischen Glaubens». Vorerst wird dessen Struktur
«an Materialien zur Glaubensgeschichte» (147) abgelesen: an zwei religions-
phanomenologischen Berichten — 1. iiber «die Meerfahrt der Eskimogreise



318 Besprechungen

ins Unwigbare», wenn der Sippe die Nahrung ausgeht, und 2. iiber die
Erwartung der Gotterriickkehr im alten Mexiko —, am Schrifttext iiber
Abraham und an Beispielen aus der zeitgendssischen Dichtung (cf. Zusam-
menfassung 147). Der Glaube zeigt sich dabei als Verstehen von Existenz
und als Kunde und Auslegung (142). Er ist wesentlich auf Sprache ange-
wiesen (142), und zwar derart, daB er «Ergebung in den Widerstand der
Sprache» sein soll «gegen jedwelche objektivierende Verfiigung und gegen
die subjektive Selbstbehauptung» (144). Dies ist «Erfahrung des Seins als
Wunsch, als Anspruch und als Fiigung» (145).

Teil IV («Glaube und Predigt», 157-200) bringt eine kritische Besinnung
auf die Verkiindigung. Ihrer Zeitstruktur (160-165) wegen mu@ «verstiandlich
gemacht werden, aus welchem geschichtlichen, soziologischen und per-
sonlichen Boden» sie entsteht (163). Eine «ausgezeichnete Milieubildung des
Glaubens» (164) ist der «Katholizismus als Vergangenheit» (166-177), der,
religions-phdnomenologisch und gemdf der Volkerpsychologie von Wilh.
Wundt, als «Enzyklopédie aller Religionen» (168) verstanden wird. «Es mutet
tatsdchlich paradox an, dal der Katholizismus sich beinahe bis zur Selbst-
auflésung seinen eigenen Voraussetzungen hingegeben hat» (173, mit kon-
kreten Exemplifizierungen 168 f.,173-175). Dagegen sei die «nicht ableitbare
Herkunft des Glaubens» (177), d. h. wohl «die grundsitzliche Unbestimmt-
heit einer zu verstehenden Sache» (178) und die subjektbedingte (197)
sprachlich-freiheitliche «Vieldeutigkeit der menschlichen Situation» (198)
geltend zu machen. Unter diesen Voraussetzungen mag auch der Historiker
noch seine Funktionen haben (176 £., 181 f., 184).

Es ist dies ein wie selten ehrliches und engagiertes Buch. Der philoso-
phisch, religionsphidnomenologisch und theologisch anspruchsvollen und weit-
gespannten Thematik versucht es, im Genre des Essays gerecht zu werden.
So werden schwierige Grenzfragen bald mit nur leiser Anspielung signalisiert,
bald mit kampfschriftartiger Sicherheit angegangen. Horcht man das Buch
aber auch dort auf seine intentio prcfundior ab, wo es gelegentlich ob eines
dnigmatischen Stils vom Leser etwas Geduld abfordert, dann wird man als
konsequent sich durchhaltende und sehr wertvolle Grundmotive nennen
diirfen: ein eindringendes Verstdndnis fiir den Ganzheits- und Wortcha-
rakter des Glaubens, das Bemiihen um die Uberwindung der herrschenden
Signifikationshermeneutik, die Hoffnung auf eine moégliche Entidolisierung
der Sprache und die Uberzeugung von der kathartischen Funktion von
Argwohn und Anfechtung.

Obwohl der Klappentext das vorliegende Buch als theologisches Werk
empfiehlt, war fiir den Verfasser «die Profanitdt der Philosophie der maB-
gebliche formale Gesichtspunkt» (Einleitung: 11). Es stellen sich deshalb fiir
den Religionsphilosophen die bekannten methodologischen Schwierigkeiten
ein bei der Verwendung christlicher, d. h. vor allem theologischer Lehnbe-
griffe im ausserchristlichen Kontext. Es ist dies verstdndlich, zumal wenn,
wie im vorliegenden Fall, die abwechselnde Erérterung christlicher und nicht-
christlicher Phinomene die Methodologie zusdtzlich erschwert. So mag es
hingehen, die «Ergebung in den Widerstand der Sprache... so etwas wie
Glaube (n)» (144) zu nennen, oder vom Glauben als « Wortsinn der Welt» (83),



Besprechungen 319

als «Symbol» (85), vom Glauben der Nichtchristen (159) und der Ungldu-
bigen (28), vom Glauben an den «Nicht-Gott» (127 {.) zu sprechen, obwohl
man sich friagt, ob die Analogie nicht etwas strapaziert werde.

Etwas nachdenklich stimmt, da3 das spezifisch Christliche kaum zur
Sprache kommt, auch nicht in dem ausschlieBlich der Wortgeschichte von
Glauben gewidmeten Kapitel («Wortgeschichte» 109-120). Es mogen hier,
nach J. Lohmann, ruhig Aristoteles, Cicero, Thomas und Luther als Kron-
zeugen angefithrt werden. Der gerade begriffsgeschichtlich nun aber wohl
eindeutig aufgewiesenen, entscheidenden und folgenschweren neutestament-
lichen Zisur miite u. E. irgendwie Rechnung getragen werden. Mit der
Erwdhnung von Hebr 11,1 ist dem noch nicht Geniige getan. Doch ist dies
in unseren Augen vor allem ein Symptom fiir ein eigentiimliches Ubergehen
des auch religionsphdnomenologisch aufweisbaren Christlichen. Es ist freilich
gelegentlich von « Jesus von Nazareth» (127, 146, 159, 179) und von « Jesus
Christus» (86) die Rede, und es taucht am fernen Horizont auch die in der
Theologie diskutierte christologische Problematik auf (181 f.). Hat aber die
homologische Berufung des christlichen Glaubens auf Jesus Christus als auf
sein geschichtlich ergangenes Wort nicht eine hermeneutische Relevanz,
die fiir recht betriebene Religionsphdnomenologie registrierbar wire oder ihr
gar zu denken gidbe? Hier beginnt dann freilich der Streit der Disziplinen.

Einst hatte der vom Verfasser hiufig (138 f., 161 f., 179, 197) zitierte
Philosoph M. HEIDEGGER gefragt: «Ob die christliche Theologie sich noch
einmal entschlieBt, mit dem Wort des Apostels (1 Kor 1,20) und ihm gemil
mit der Philosophie als einer Torheit Ernst zu machen?» (Was ist Meta-
physik, 1965°, 20). Jetzt scheinen die Fronten vertauscht, da der Theologe
sich veranlaBBt sehen kénnte, den Philosophen zu fragen, ob er die von der
Verschiedenheit ihrer Sache erforderte Sprachdifferenz zwischen Philosophie
und Theologie nicht seinerseits etwas einebne. Der Logos der Theologie ist
nicht einfach der Logos der Philosophie.

Die gemeinsame hermeneutische Arbeit an der Sprachdifferenz ist der
heute dringlichste Ort der Begegnung von Philosophie und Theologie. Ein
kleiner Grenzverkehr zwischen den Disziplinen hat erfreulicherweise stattge-
funden. Mit Interesse darf man auf die vom Verfasser angekiindigte Philo-
sophie des Mythus warten. PIETRO SELVATICO

von Allmen, Jean-Jacques: Le saint ministére selon la conviction et
la volonté des Réformés du XVIe siécle. Neuché.tel:g Delachaux et Niestlé
1968. 252 p. (Bibliotheque théologique)

Plusieurs articles ont déja fait connaitre la pensée de I’A. sur les ques-
tions du ministére. Il nous livre ici ses sources. Ce qui nous est présenté
dans ce travail historique n’est pas un exposé de la doctrine calviniste ou
zwinglienne du ministére mais de la doctrine du ministére telle que les
Eglises réformées l'ont regue. Plus exactement, I’A. nous propose une lec-
ture de la «Confession helvétique postérieure». En cours de lecture, il se
réfere continuellement & de nombreux autres textes officiels de 1'époque,
mettant ainsi en lumiére, malgré les nuances de chaque texte, la cohérence



320 Besprechungen

de la doctrine du ministéere au XVIesiecle. Etude historique certes, mais
provoquée par des questions actuelles, particuliérement celles recommandées
par la ITIe assemblée générale du Conseil Oecuménique des Eglises a New-
Delhi et Vatican II: d’ou l'intérét cecuménique de ce livre écrit d’abord
pour les réformés souvent «mal a l'aise et hésitants sur la doctrine du minis-
tere» (p. 8) mais qui ne manquera pas d’étonner le lecteur catholique, victime
lui aussi des hésitations des réformés, voire de celles de la théologie libérale.
On relévera ici quelques points particulierement intéressants.

1. Avant tout le sérieux avec lequel le ministére est envisagé; il est voulu
par Dieu et ne saurait par conséquent pas étre laissé a la libre décision
humaine; il fait partie non du «bene esse» de I’Eglise mais purement et
simplement de I'«esse» de I’Eglise. C’est donc tout autre chose qu'une mesure
d’organisation. C’est ici aussi qu’il faut faire mention de 1’autorité des pas-
teurs: ils sont les «seuls ministres qui peuvent se réclamer incontestablement
d’avoir été donnés a I'Eglise par le Seigneur lui-méme» (65); leur autorité
vient de ce don du Seigneur et non d’'une délégation du pouvoir par le
peuple des fideles, quelle que soit par ailleurs son intervention (le ministere
ne doit pas exister sans ou contre lui).

2. Le contraste étonnant entre le respect que les réformés du XVIesiecle
avaient de la succession apostolique et, aprés eux, «la mollesse qui a carac-
térisé toujours davantage la revendication des pasteurs réformés d’étre de
légitimes successeurs dans le ministeére essentiel a I’Eglise» (107). Conscients
de vivre dans un temps de quasi-interruption de I’Eglise (une Eglise devenue
méconnaissable), conscients aussi que Dieu suscite des ministres extraordi-
naires pour réformer son Eglise, les réformés en sont venus a distinguer
entre succession pastorale (imposition des mains par 'autorité «1égitimement»
en place, etc.) et succession doctrinale. «Seulement, et on ne saurait trop
le répéter, s’ils sont des ministres extraordinaires, ils ne se disent pas chargés
de situer I’Eglise dans l'’extraordinaire mais au contraire de restaurer en elle
l'ordinaire, c’est-a-dire une coincidence entre la succession apostolique doc-
trinale et la succession apostolique pastorale» (203).

3. Episcopat et diversité des ministéres. Le vocabulaire réformé du
XVIe siecle est assez flottant sur ce point. De méme la maniére dont le
ministére a été vécu a aussi contribué aux hésitations postérieures. Mais
en vérité «il n’y a pas dans I’Eglise réformée une diversité de ministeéres» (36).
Le pasteur est le tenant du seul ministere essentiel et successeur des apotres.
Rarement nommé évéque, il I'est pourtant. Il est parfois nommé ancien ou
presbytre, ce qui est source de multiples confusions et qui a amené les
réformés a négliger I'épiscopat en faveur d'un certain «presbytérianismen.
A coOté et en dépendance du ministére essentiel, il y a des ministéres auxi-
liaires, dont les tenants sont des laics: ce sont les anciens ou presbytres
et les diacres. Mentionnons enfin le ministére du docteur, proche de celui
du pasteur, et dont l'origine divine n’était pas trés évidente. En regle géné-
rale, il a été «compris comme partie intégrante du ministére pastoral, ce
qui explique que la tradition ultérieure ait pu I’abandonner» (173).

L’Eglise réformée a revendiqué le ministére épiscopal pour ses pasteurs
mais, ayant été vécu surtout au niveau sociologique de la paroisse, donc



Besprechungen 321

a celui qui était celui du «presbytre» de I’Eglise catholique, il a, psycholo-
giquement et plus tard théologiquement, perdu conscience de ce qu’il était.
Cette revendication du ministere épiscopal, si essentielle soit-elle au point de
vue cecuménique, pose cependant au moins deux problémes: premierement,
I'identification traditionnelle selon I’A. (depuis I’Eglise ancienne jusqu’au
concile de Trente) entre «l’épiscopat (ministére de la Parole, des sacrements
et de la discipline au niveau du diocése ou de I’ Eglise) et le presbytérat (minis-
tere de la Parole, des sacrements et de la discipline au niveau de la parvoisse)»
(215) est-elle interprétée identiquement par tous les chrétiens ? Secondement,
et ceci est peut-&tre plus délicat, les pasteurs d’aujourd’hui vont-ils se recon-
naitre évéques et comment cela se manifestera-t-il au plan des structures
et de la sociologie?

Quoi qu’il en soit de ces questions, il faut remercier I’A. de la recherche
entreprise et de toutes les remarques suggestives qu’il propose au lecteur
en cours de route: on ne pouvait en rendre compte exhaustivement ici.
Par ailleurs on appréciera la franchise des questions posées par I'A. et la
maniére résolument théologique et non pas ecclésiastique de les poser.

GEORGEs KoLB

Spicq, Ceslas: Théologie morale du Nouveau Testament. Vol. I et II. —
Paris: Gabalda 1965. 897 p. (Etudes bibliques.)

Es diirfte schwierig sein, dieses monumentale Werk iiber die Theologie
der neutestamentlichen Moral gebiihrend vorzustellen. Mit seinen 897 Seiten
stellt es schon dem duBeren Umfang nach erhebliche Anforderungen an den
Rezensenten. Auf den Inhalt des Buches in der ganzen Fiille des behandelten
Stoffes, der sorgfiltigen Exegesen, der zahlreichen biblischen wie profanen
Textbelege, der instruktiven Vergleiche aus dem ethischen Gedankengut der
antiken und christlichen Tradition, kann hier nur anndhernd eingegangen
werden. Zuerst ein Wort zu Ziel und Methode der Darstellung. Der Verfasser
umschreibt sie folgendermaBen: «Notre intention n’est pas d’exposer une thése
ni méme une syntheése globale organiquement construite, mais de constituer
un dossier presque intégral des données textuelles et d’en exploiter les cohé-
rences, tout en respectant la hiérarchie des valeurs, afin de rendre intelli-
gibles les idées exprimées par Jésus et ses apoétres» (S. 10).

Durch seine groBe, sachliche wie philologische Kenntnis der antiken
Profanliteratur, durch eine seltene Vertrautheit mit der Semantik der Koine
gelingt es C. Spicq, die theologische Begrifflichkeit des Neuen Testaments
in ihrer urspriinglichen Bedeutung gegeniiber einer vielfach abgegriffenen
Verwendung neu zur Geltung zu bringen und in dem ganzen Reichtum der
Sprache der damaligen Ideenwelt darzustellen. In der Auswertung der lite-
rarischen wie nicht-literarischen Zeugnisse fiir ein genuines Verstdndnis der
Vokabeln, die fiir die neutestamentliche Moralverkiindigung entscheidend
sind, liegt Spicqs uniibertreffliche Meisterschaft.

Aber auch in der theologischen Konstruktion des Werkes zeigt 51ch eine
sehr groBe synthetische Kraft. Die einzelnen Themen der neutestamentlichen
Moralverkiindigung werden in zehn groBen Kapiteln, oft in Form einer um-

21



322 Besprechungen

fassenden Monographie, dargestellt und durch ausfithrliche Exkurse nédher-
hin erldutert.

Das 1. Kapitel zeigt die Entwicklung der alttestamentlichen zur neu-
testamentlichen Moral auf. Schon vom Alten Testament her ist die biblische
Moral grundlegend bestimmt durch ihren religidsen Charakter, wie es das
Wort an Abraham zeigt: «Ich bin der Allméachtige Gott, wandle vor mir
und sei vollkommen» (Gen 17,1), und wie es auch durch die sittlichen Gebote
und die im Gesetz festgelegten Bundesverpflichtungen zum Ausdruck kommt.
Erst am Gesetz, losgeldst von der gnddigen Zusage Gottes und verstanden
als bloBe Forderung, entsteht dann das sittliche Problem seiner Erfiillbar-
keit. Der Nomismus macht die Erfiillung von der Leistung des Menschen
abhingig und nicht mehr von der Gnade des Gesetzgebers.

Im Kommentar des Messias wird die «bessere Gerechtigkeit» aufge-
richtet. Da, Christus der «Neue Bund» in personaler Verkdrperung ist, gilt
es, «in ihm zu sein» und das Christus-Gesetz zu erfiillen. Schon hier hebt
Spicq die christologische Bestimmtheit der neutestamentlichen Moral sehr
stark hervor. Der Christ ist «dem Gesetze Christi unterworfen» (1 Kor 9,21),
befihigt und aufgerufen, «wiirdig zu wandeln des Evangeliums Jesu Christi».
Von daher bestimmen der religiés-personale Charakter, die vertiefte Inner-
lichkeit, eine groBere Freiheit und Lebendigkeit die Moral des Neuen Bundes:
«I’Ame de la morale néo-testamentaire est cette croissance vitale, cette orien-
tation spontanée vers le bien, du régénéré qui posséde en lui-méme et la
lumiére du jugement et la loi de la conduite» (S. 48). Bei der christologischen
Begriindung der Moral auf S. 37 sagt Spicq, daB3 der Quellgrund der neutesta-
mentlichen Moral bald Christus, bald die Liebe sei, ohne daf3 dabei der Unter-
schied zwischen einer objektiven und subjektiven Norm gemacht werden
konne. Beide, Christus wie die Liebe, wiirden sowohl subjekt-innerlich wie
objektiv-normativ verstanden. Um diese Aporie zu lésen, sucht dann Spicq
eine Erklirung von der Eucharistie her, die sowohl die personale Begegnung
mit Christus wie auch seine Heilsgabe der Liebe vermittle. Nach unserer
Meinung wire es aber hier naheliegender gewesen, auf das immanent-perso-
nale Lebensprinzip des Pneuma zu verweisen, durch welches sowohl die
Christusgegenwart in den Gldubigen vermittelt als auch die Gottesliebe zur
eigenen Liebesmoglichkeit gemacht wird. Der Exkurs auf S. 381-393 be-
handelt dieses Problem ausfiihrlich. An zwei Stellen (S. 384 u. 392) ist fiir
den parallelen Sachverhalt (zwischen Christus und der Liebe) auf den Geist
verwiesen, ohne daB3 aber ausdriicklich gesagt wird, daB Christus und die
Liebe durch den Geist in uns gegenwértig sind. Die «ceuvres du Christ imma-
nent ou (les) fruits de la charité» (S. 391) sind eben beide durch das Pneuma
gewirkt.

Nachdem im 1. Kapitel die Grundlinien der neutestamentlichen Moral
dargestellt wurden, beschreibt das 2. Kapitel das neue Sein und das neue
Leben, um den ontologischen Charakter der sittlichen Verpflichtung aufzu-
zeigen. Das neue Sein griindet sakramental in der Taufe. Thre ethischen
Momente sind klar herausgestellt: die Umkehr zu Gott, das Stehen unter
der Herrschaft Christi und der Wandel nach der Norm des Geistes. Sehr
treffend heit es von dieser Norm: «Le pneuma du chrétien doit étre congu



Besprechungen 323

comme un principe vivificateur et constant de la vie morale et religieuse,
I'animateur de 'homme intérieur (Eph III, 16), la source efficiente et sur-
abondante de la vie éternelle» (S. 79-80). Auch die ekklesiologische Dimen-
sion mit ihren sittlich-praktischen Konsequenzen fehlt in der Darstellung
nicht. AnschlieBend wird das neue Sein als «Sohnschafty und «Neugeburt»
gekennzeichnet. Der Exkurs iiber die Adoption (S. 433—450) deckt den recht-
lich-soziologischen Hintergrund dieser Institution auf, auf dem die wenigen,
aber zentralen Texte des Neuen Testaments erst ihr volles Gewicht erhalten.

Das 3. Kapitel ist iiberschrieben mit: «Grace — Gloire. Rendre grace et
rendre gloire». Nirgends kommt besser zum Ausdruck, daB die neutesta-
mentliche Moral den Charakter einer dankbaren Antwort auf das Heils-
handeln Gottes in seiner Macht und Herrlichkeit hat. «Puisque du c6té de
Dieu, la morale de la nouvelle Alliance est pure grace et gratuité, du coté
de I'homme elle ne peut étre qu’action de griaces, un merci permanent»
(S. 136). Zugleich richtet sich ein solches Verstdndnis gegen jede Leistungs-
moral und jede Werkfrémmigkeit. Die Gnade ist nicht nur Zeichen und wirk-
samer Ausdruck der Liberalitit Gottes, sie hat auch «erzieherischen Werty,
der darin besteht, daB sie das sittliche Verhalten konform macht der Gnade
der Berufung (S. 122). Gerade bei diesem Thema erweist sich das aufmerk-
same Horen auf das biblische Zeugnis als sehr fruchtbar. Es ergeben sich
daraus Einsichten, die in der traditionellen Morallehre nicht zu finden sind
und deshalb von der Schrift her in das System aufgenommen werden miissen,
soll die Moralverkiindigung religits-theozentrisch ausgerichtet bleiben und
nicht einseitig auf ein «moralistisches» Bewerten des menschlichen Tuns her-
absinken. In dieser Hinsicht kommt dem Werk von Spicq zentrale Bedeu-
tung zu.

Kapitel 4 behandelt das Thema der Rechtfertigung, der Siinde und der
Heiligung. Durch eine erste Beschreibung der konkreten Existenz des Chri-
sten kommt mehr der Mensch als das Subjekt der Moral in den Blick. « Toute
I’économie salutaire de la nouvelle Alliance est précisément ordonnée a ce
chrétien intégral, concret et vivant: un pécheur — racheté» (S. 165). Das We-
sen der Stinde liegt in der «revendication orgueilleuse d’autonomie morale» -
(S.191). Aus dem dialektischen Verhiltnis von Gnade und Siinde, von Recht-
fertigung und Heiligung ergibt sich fiir die sittliche Verwirklichung das Pos-
tulat: «d’une part, une sanctification vigilante et progressive; d’autre part,
un combat permanent» (S. 210). Es ist der Kampf zwischen der Macht des
«Geistes» und der Macht des «Fleisches», in den der Mensch mit seiner eigenen
Entscheidung und sittlichen Verantwortung hineingestellt ist. « Toute 1’éco-
nomie de la vie morale consiste dans une spiritualisation progressive, une
vie de plus en plus ‘pneumatique’, selon laquelle on s’affranchit des impéra-
tifs de I’épithumia pour étre de plus en plus soumis a I'influence de I’Esprit-
Saint. Lui seul permet au régénéré pécheur, déchiré entre deux tendances
contradictoires, de s’unifier et d’assurer I’emprise de la grace sur ses facultés
et leurs actes (Rom VI, 12-24; VIII, 2-10)» (S. 198).

Inhaltlich sehr reich sind die beiden ndchsten Kapitel itber den Glauben
und die Hoffnung. Wir heben aus der Darstellung iiber die Hoffnung einige
Gesichtspunkte hervor. Als eschatologisches Ziel der sittlichen Selbstverwirk-



324 Besprechungen

lichung bestimmt die ¢«beatitudo» die neutestamentliche Moralverkiindigung
in entscheidender Weise. «La grande majorité des exhortations évangéliques
et des paréneses apostoliques se fonde sur les perspectives eschatologiques,
le ‘motif’ moral le plus stimulant et le plus réaliste qui soit» (S. 299). — «In
der Zeit des Heils» weckt die Hoffnung die «sittliche Bemiihung», die sich
in «Ausdauer und Geduld» verwirklichen muB. Im Zusammenhang mit der
Hoffnung werden das Gebet, die Armut und die Arbeit behandelt. Wahrend
das iiber das Gebet und die Armut Gesagte bibeltheologisch wie auch prak-
tisch von einem tiefen Reichtum zeugt, fehlt leider bei dem Thema «Arbeit»
der Bezug zur modernen Problematik. Vom Wort des Paulus an die Thessa-
loniker 148t sich aber die allgemeingiiltige Forderung ableiten: «1’apdtre im-
pose a chaque chrétien jusqu’'a la fin des temps une existence laborieuse
qu’il identifie a la vie honnéte et honorable; d’'une part, elle permet a chacun
d’étre indépendant, et d’autre part, elle suscite le respect des paiens envers
la doctrine évangélique» (S. 379).

Von den Exkursen aus dem 1. Band sind vor allem zu erwdhnen: «Vie
morale: Christ et charité» (S. 381-393), die Darlegung iiber den «Christen-
nameny, in der der Christ auf seine Personwiirde als einem entscheidenden
Motiv seiner Sittlichkeit angesprochen ist, ferner die eschatologische Verfaf3t-
heit des christlichen Lebens wie sie durch den politisch wie rechtlich sehr
bedeutsamen Begriff des himmlischen «Politeuma» und einem ihm entspre-
chenden Wandel gekennzeichnet ist.

Kapitel 7 behandelt das Thema der Gottes- und Nichstenliebe als Er-
fiillung des Gesetzes und der Propheten. «L’agape, co-extensive au mystere
du Christ, objet de la foi et ame de la morale nouvelle, est aussi la seule
vertu qui expie le péché et réalise le salut» (S. 482). Es wird die gro3e Bewe-
gung der Liebe Gottes zu den Menschen sichtbar gemacht und das Gebot
der Liebe in seiner umfassenden und verpflichtenden Kraft daraus abgeleitet.
Der Exkurs iiber das «Antlitz der Liebe» (S. 781-815) zeigt den ganzen Um-
kreis der Grundhaltungen auf, die von der Liebe als ihrer beseelenden Mitte
ausstrahlen. Besonders wichtig ist der Abschnitt «La morale inspirée par
I’'amour» (S. 513-537). Er gibt Antwort auf die Frage, wie der Christ lieben
soll, um dem Gebot der Liebe nachzukommen. Es werden die vielfdltigen
Weisen und Wege der Liebe aufgezeigt: der Dienst, die gegenseitige Erbau-
ung, der Verzicht, der Gehorsam. Zu dem viel diskutierten Text iiber die
politische Autoritit in R6m 13 wird sehr viel Literatur angegeben, die Sache
aber etwas zu kurz und zu problemlos dargestellt.

Ein letzter Abschnitt behandelt die Wertqualitdten der Liebe und ihr
dynamisches Wachstum. Die Kirche als Ort der Liebe, ihre Heiligkeit und
Reinheit, zeichenhaft dargestellt durch den Stand der Jungfrdulichkeit, wer-
den im Anschluf3 daran behandelt.

Ein weiteres Kapitel (8) befaBt sich mit dem Problem der Unterweisung
und Erziehung im Sinne und in Fortsetzung der alttestamentlichen Weis-
heitslehre. Ausfithrlich wird iiber die Frage der Gewissensbildung gesprochen
und reiches Textmaterial aus der Schrift wie aus der antiken Tradition an-
gefithrt. Nicht sehr oft Gegenstand der Morallehre, aber von der biblischen
Verkiindigung vorgegeben ist das zentrale Thema der Freiheit (Kap. 9). Sie



Besprechungen 325

mul} verstanden werden als Befreiung von jeder Art von Knechtschaft, als
ein Freisein im Geist, als Dienst unter der Herrschaft Christi und am Mit-
menschen.

Ein letztes Kapitel (10) stellt das sittliche Tun unter den Gesichtspunkt
der «Imitatio Dei» im Nachvollzug der Lebensform Christi, derjenigen seiner
Apostel und der urchristlichen Zeugen. Nicht dafB hier im Sinne Tillmanns
etwa versucht wiirde, die ganze neutestamentliche Moral auf diesem Grund-
motiv aufzubauen, aber das sittliche Tun des Christen ist wesentlich mit-
begriindet in der schépfungsmaBigen Gottbildlichkeit des Menschen, in der
Exemplaritdt Christi und in der apostolischen Lebensform.

Zum SchluB werden die Hauptziige der neutestamentlichen Moral ge-
nannt. Das christliche Sein muf3 nach einem Wort Tertullians «fiunt, non
nascantur christiani» als ein Werden verstanden werden, als ein Lebens-
prozeB, der durch kein Moralsystem, und wire es dasjenige der Evangelien
oder der apostolischen Verkiindigung, reguliert werden kann. So hat uns
auch der Verfasser kein fertiges Moralsystem vorgelegt, sondern den Reich-
tum und die Fiille der sittlichen Botschaft Christi und der Apostel exegetisch
wie theologisch in gleich griindlicher und fruchtbarer Weise erschlossen.
Neben wenigen anderen Versuchen dieser Art bleibt sein epochales Werk
grundlegend und verdient unser aller Dank. WILLIBALD PFISTER

Reale, Giovanni: Il concetto di filosofia prima e ’unitd della Metafisica
di Aristotele. 2a ed. — Milano: Societa editrice «Vita e Pensiero» 1965. —
xx—412 p.

Das hier zu besprechende Buch iiber den Begriff und die Einheit der
aristotelischen Metaphysik erlebte schon innert vier Jahren eine zweite
Auflage. Ein solches, innerhalb der Metaphysik-Literatur eher seltenes
Ereignis spricht sowohl fiir das Interesse der Fachwelt an der behandelten
Sache als auch fiir die Autoritdt, die der Verfasser sich in kurzer Zeit auf
diesem Gebiet erworben hat.

Nachdem aber die Diskussion iiber die aristotelische Metaphysik immer
noch in vollem Gange ist und gerade in den letzten Jahren durch den Versuch,
die innere, dialektische Bewegung der dort enthaltenen Gedanken freizulegen,
eine neue und sehr interessante Bereicherung erfahren hat (P. AUBENQUE:
Le Probléme de U'étve chez Awistote, Paris 1966%; L. SICHIROLLO: Giustifi-
caziont della dialetiica in Avwistolele, Studi Urbinati, Nr.1 & 2, 1963), so
wird man bei Giovanni Reale zunichst nur mit Bedauern feststellen, daf3 die
Literatur, mit der er sich einldBlich auseinandersetzt, auch in der Neuauflage
seines Buches nicht iiber die mittleren 50er Jahre hinausreicht und zudem
noch ganz in der Vorstellung befangen ist, die wirkliche oder nur postulierte
Entwicklung der in der aristotelischen Metaphysik enthaltenen Lehre miisse
notwendigerweise in einer duflern Chronologie der einzelnen Biicher begriin-
det werden.

Reale, der iibrigens seit dem erstmaligen Erscheinen seines Buches mit
weiteren Arbeiten zur Metaphysik hervorgetreten ist, hat der mangelnden
Aktualitdt der zweiten Auflage insofern zu begegnen versucht, als er letztere
mit einem «indice bibliografico ‘ragionato’» versah, einem Schriftenverzeich-



326 Besprechungen

nis also, das sdmtliche von 1923 (dem Erscheinungsjahr von Jigers «Ari-
stoteles») bis 1964 publizierten Beitrdge zur Metaphysik enthilt, aber nicht
nur in Form eines bloBen Titelverzeichnisses, sondern zusammen mit einer
mehr oder weniger ausfithrlichen Inhaltsangabe, worin die entscheidenden
Punkte meistens mittels wortlicher Zitate der betr. Autoren wiedergegeben
werden.

Dieser in der Metaphysik-Literatur einzig dastehende Index hitte seiner
Niitzlichkeit wegen allein schon die Neuauflage von Reales Buch gerecht-
fertigt. Nimmt man sich dazu noch die Miihe, die einzelnen Resiimees zu
durchgehen, so wird man aullerdem sagen miissen, dafl der dem Index voran-
gehende Beitrag Reales zur Erforschung der Metaphysik, obgleich er zeitlich
gesehen nicht mehr der vordersten Front angehoért, eine nicht minder wich-
tige Aufgabe zu erfiillen hat: ndmlich innerhalb der in allen Farben schillern-
den Interpretationsversuche, die wesentlichen, verbindenden und unabweis-
baren Aspekte dieses schwierigsten aller aristotelischen Werke aufzuzeigen.

Es sind nun, wie Reale aufgrund eingehender Textanalysen nachweist,
vier Gesichtspunkte in der Metaphysik auffindbar, die der dort enthaltenen
«Ersten Philosophie» ihr eigentliches und unwandelbares Geprige geben. Die
«Erste Philosophie» bezieht sich zunichst auf die ersten Ursachen und Prin-
zipien der Dinge; sie ist zweitens gleichzeitig damit Wissenschaft vom Seien-
den, und «reduziert» sich dabei drittens auf die Betrachtung des substan-
ziellen Seins. Viertens und letztens ist die « Erste Philosophie» aber noch mit
der auf das Immaterielle und Gé6ttliche Sein gerichteten « Theologie» identisch
und erhdlt auch von dort her ihre spezifische Konstitution. Denn gibe es
keine unbewegte und immaterielle Substanz, so wire die aristotelische « Phy-
sik», welche die materiellen und bewegten Substanzen zum Gegenstande hat,
auch «Erste Philosophie», und sie wiirde — in gewissem Sinne wenigstens —
auch die drei andern, soeben erwihnten Komponenten — den Bezug auf die
ersten Ursachen, das Seiende als Seiendes und das substanzielle Seiende — in
sich vereinigen. Gibt es aber eine immaterielle Substanz, dann bedarf es zu
ihrer Betrachtung einer andern und héheren Wissenschaft, die dann den
Namen und die Eigenschaften einer «Ersten Philosophie» im eigentlichen
Sinne verdient.

Diese vier Gesichtspunkte oder Konstanten der aristotelischen Meta-
physik lassen sich nun in einer, wie Reale sich ausdriickt, dialektischen Ein-
heit verbinden. Die von der « Ersten Philosophie» gesuchten ersten Ursachen
sind die ersten Ursachen des Seienden als Seienden, und innerhalb desselben
die ersten Ursachen des substanziellen Seins, wobei der Name Substanz in
der Metaphysik zweierlei bedeuten kann: einmal das konkrete substanzielle
Ganze, dessen Ursachen zur Frage stehen; dann aber auch die erste Seins-
ursache dieses konkreten Ganzen selbst, was in letzter Analyse auf die sub-
stanzielle Form der Dinge fiihrt.

Insofern anderseits die «Erste Philosophie» das immaterielle Sein zum
Gegenstand hat, bezieht sie sich eben gerade auf eine solche Form oder erste
Seinsursache, und sie — die «Erste Philosophie» — ist allgemein und betrachtet
das Seiende als Seiendes, indem ihr Gegenstand mit der Ursache aller Dinge
identisch ist (vgl. REALE a. a. O. S. 305-314, dazu auch S. 152).



Besprechungen 327

Diese soeben wiedergegebene Auffassung Reales iiber die innere Einheit
der Metaphysik, die, wie jeder Kenner sieht, gleichzeitig eine — allerdings
nicht die einzig mogliche — Antwort auf eine der dltesten und schwierigsten
Fragen in der Metaphysikinterpretation enthilt, verdient auf alle Fille,
gebiihrend festgehalten zu werden. Von einer Kritik dariiber modchten wir
jedoch absehen, und zwar deshalb, weil einerseits die diesbeziigliche Pro-
blematik nicht im Zentrum der Bemiihungen Reales steht (im Gegensatz etwa
zu S. GOMEzZ-NOGALES: Horizonte de la Metafisica aristotélica, Madrid 1955),
anderseits, weil der fiir den Fortschritt der Metaphysikforschung wesentliche
Beitrag von Reales Buch anderswo zu suchen ist, ndmlich in seiner Polemik
gegen die Vertreter einer entwicklungsgeschichtlichen Betrachtungsweise
der Metaphysik. Dadurch, dafl Reale es als Erster unternommen hat, das
Vorhandensein der oben erwdhnten Grundkonstanten der Metaphysik in
simtlichen 14 Biichern derselben nachzuweisen, gelingt es ihm, die z. T.
iiberbordenden Entwicklungstheorien, wie diejenigen von Jager, Gohlke,
Oggioni, Wundt und Ziircher entweder ganz zu zerstéren oder wenigstens
in die vom Inhalt der Metaphysik selbst gebotenen Schranken zu weisen.
Wenn ndmlich einmal feststeht, daB beispielsweise die sog. ontologische oder
theologische Komponente in allen auch in den chronologisch fritheren, mittle-
ren und spiteren Biichern der Metaphysik vorkommt, so wird man diese und
andere Faktoren nicht mehr einfach als Grenzpunkte oder Etappen einer
sich verindernden gedanklichen Entwicklung betrachten diirfen, und Hy-
pothesen wie etwa diejenige von Jadger, wonach sich ein urspriinglich auf das
transzendente immaterielle Sein ausgerichteter Aristoteles mit der Zeit zu
einem empirischen Phinomenologen der mannigfaltigen Seinsbedeutungen
entwickelt habe, sind nach Reale mit Recht ins Reich der Phantasie zu
verweisen.

Ist nun, méchten wir zum Schlull noch fragen, jede entwicklungs-
geschichtliche Interpretation der Metaphysik zum vornherein zum Scheitern
verurteilt? — Vielleicht doch nicht, wenn man bedenkt, dafl man auf der
einen Seite den 14 Biichern dieses Werkes mit ihren Wiederholungen, Parallel-
fassungen, Neuansidtzen, terminologischen Schwankungen u.a.m. kaum
anders als mit einer genetischen Methode gerecht werden kann, und daB auf
der andern Seite Reale zwar viele falsche Hypothesen, welche die Entwick-
lung der Metaphysik betreffen, beseitigt, daneben aber die Erklirung von
mehr als einer Schwierigkeit, wie z. B. die Unterschiede in den Parallelstellen
des Buches K, die u. a. jene falschen Hypothesen veranlat haben, doch
wieder unterlassen hat. Der Umstand ferner, daB3 die von Reale in allen 14
Biichern nachgewiesenen wesentlichen Gesichtspunkte und Konstanten der
«Ersten Philosophie» teils nur angedeutet oder am Rande vermerkt, teils
allerdings auch ausfithrlich behandelt vorkommen, aber dann oft mehr als
einmal und unter verschiedenen Aspekten und Voraussetzungen, zwingt
geradezu zur Annahme, dal zwischen diesen mannigfachen Erscheinungs-
formen eine gewisse gedankliche Entwicklung liegen miisse.

Wenn es erlaubt ist, aus Reales Buch eine praktische SchluB3folgerung
zu ziehen, so wire es folgende: Im Gegensatz zu frither wird eine kiinftige,
entwicklungsgeschichtliche Untersuchung nicht mehr von einem Metaphy-



328 Besprechungen

sikbegriff ausgehen kénnen, in welchem nur eine der von Reale gezeigten
Konstanten vorherrschend ist, wie etwa die theologische Komponente bei
Jager oder die empirische Ursachenbezogenheit bei Wundt. Benétigt wird
vielmehr ein Ausgangspunkt, der alle vier von Reale aufgezeigten Konstanten
enthdlt, und die weitere Untersuchung wird die Wandlungen zu verfolgen
haben, denen dieser komplexe Begriff in der Metaphysik, bzw. in ihren
14 Biichern unterworfen ist. Im Sinne der neuesten Tendenzen in der Meta-
physikforschung wire es dabei wiinschenswert, dal3 diese Wandlungen nicht
nur in chronologischer Hinsicht aneinandergereiht wiirden, sondern da@
damit gleichzeitig auch die innere — dialektische oder geradlinige — Dynamik
der in der Metaphysik iiberlieferten Gedankenwelt zum Ausdruck kdme.

Dr. phil. HANs AMBUHL

Aurelius Augustinus: Nutzen des Glaubens. Die zwei Seelen. Ubertragen
von Carl Johann Perl. — Paderborn: Schéningh 1966. — xxv—181 S. (Deutsche
Augustinusausgabe).

In der Deutschen Augustinusausgabe bietet uns C. J. PERL in einem
weitern Band zusammen mit dem lateinischen Text (nach CSEL 25, Wien,
1891) die Ubersetzung von De wutilitate cvedendi und De duabus animabus.
Da es sich um zwei anti-manichdische Schriften handelt (beide aus dem
Jahre 392), war es gegeben, im Vorwort eine kurze Ubersicht iiber die anti-
manichéische Polemik Augustins vorauszuschicken. Diese Einfiihrung wird
durch die Ubersetzung von De haeresibus 46 gliicklich ergidnzt. Den beiden
Schriften selbst wird je das Vorwort der Mauriner vorangestellt und das
entsprechende Kapitel aus den Retractationes (I, 14 und 15) sowie einige
zusdtzliche Anmerkungen angefiigt.

Bei einer Ausgabe, die auch fiir weitere Kreise bestimmt ist, mag es
angehen, in etwa auf einen wissenschaftlichen Apparat zu verzichten. Das
sollte aber nicht auf Kosten der Genauigkeit gehen. Darum kann die Ober-
flachlichkeit, mit der die Bibliographie zusammengestellt worden ist, nur
befremden. Abgesehen davon, daB sie fehlerhaft ist und mehrere unvoll-
standige Titel enthdlt, fithrt sie ganz unnétigerweise zwei Lexiken und dazu
noch das Kleine Theologische Wirterbuch von RAENER und VORGRIMLER an.
Dagegen sucht man in ihr vergebens eine ganze Reihe von einschldgigen
Studien. Es sei beispielsweise nur auf die folgenden hingewiesen: M. LOHRER,
Der Glaubensbegriff des hl. Augustinus in seinen evsten Schviften bis zu den
Confessiones, Einsiedeln 1955 (wichtig fiir das Verhdltnis von auctoritas und
vatio); P. COURCELLE, Recherches suv les Confessions de Saint Augustin,
Paris 1950 (bibliographische Zusammenhinge); H. C. PuecH, Le Mani-
chéisme: son fondateur, sa doctrine, Paris 1949 (grundlegende Studie iiber
den Manichédismus; vgl. auch Eranos Jahrbuch (1936) 183-286). Von A. Apam
und J. Ries werden die Artikel in TALZ 1952 resp. in ETL 1959, aber nicht
die beiden andern in ZKG 1958 resp. in ETL 1957 zitiert. Vor allem muB es
als unverzeihlich bezeichnet werden, daB die betreffenden Bénde der fran-
zosischen Augustinusausgabe: Euvres de S. Augustin (Band 8: 1951 und
Band 17: 1961) wie auch die Confessiones der gleichen Ausgabe mit keinem



Besprechungen 329

Wort erwdhnt werden, hingegen die franzdsische Ausgabe von 1873 angegeben
wird.

Dabei geht es natiirlich nicht nur um die Bibliographie. Diese und
andere Werke wiren auch von gro8em Nutzen fiir die weitern Erkldrungen
gewesen. Der geschichtliche Kontext wiare dann wohl nicht mit dem Hinweis
von F. HoFMANN abgetan worden, Augustinus hdtte nicht aus den Neuplato-
nikern und Cicero, sondern fast ausschlieBlich aus der eigenen Lebenserfahrung
geschopit (S. 106). Die Stellungnahme Augustins gegeniiber dem Maniché-
ismus ware wohl auch nicht so problemlos dargelegt worden, sondern es hitte
sich auch die Frage gestellt, ob die beiden Schriften die manichdische Lehre
auch richtig wiedergegeben haben (vgl. (Euvres S. Aug. 17,43). Besonders
aber die Ubersetzung hitte aus den angegebenen Studien nur Nutzen ziehen
konnen. Doch auf das soll noch eigens eingegangen werden.

Tatsidchlich 148t einen die Ubersetzung am meisten unbefriedigt. Es
mulBl zwar zugegeben werden, dafBl sowohl der Stil wie das philosophische
Vokabular der beiden Schriften an den deutschen Ubersetzer duBerst schwere
Anforderungen stellen. Doch das kann keine Entschuldigung sein fiir das
weitgehend zu freie, ja nicht selten leichtfertige Vorgehen. Es sei nur auf
einige Beispiele hingewiesen, die bei der Lektiire am meisten aufgefallen
sind. So wird «legesque divinas penitus naturae inditas apud animum intus»
einfach mit «die tief inwendig der Geistseele eingepflanzten gottlichen Ge-
setze» wiedergegeben (S. 146 s.). Oder fiir «vox est etiam ista natuvae: newmi-
nem stultum vei huius notitia deseruit» heil3t es nur «Schon die Stimme der
Natur sagt es dem Diimmsten» (S. 160 s.). Einmal wird ein Zwischensatz
kurzerhand in der Ubersetzung iibergangen (S. 80 s.). Auch mag es falsche
Vorstellungen wecken, wenn praeco mit Marktschreier (S. 156 s.) oder corpo-
veus mit fleischlich (S. 158 s.) iibersetzt werden. Schwerwiegender sind indes
die folgenden Beispiele, in denen es um eigentliche Fehlinterpretationen
geht. Vetustas (veligionis) kann in einem Kontext, in dem auch die novitas
haereticorum vorkommt nicht mit Bestdandigkeit iibertragen werden. Es geht
nicht an, «nisi cum eos vationi praecolit fides» mit «den Glauben der Vernunft
vorzuziehen» wiederzugeben (S. 88 s.). Besonders ungliicklich, jedoch ist die
folgende Ubertragung: «... st forma quid esset quidve formatum, quid species
et quid indutum specie, deinde quid horum cui causa esset, pie cauteque cogi-
tavem», heit im Deutschen, « Wenn ich freilich fromm und sorgfdltig iiber-
legt hitte, was Form ist und was das Geformte, was Art ist und was das
Geartete, und endlich was hierbei die Ursache bildet vom einen und andern»
(S.114 s.). Man kann sich ndmlich ernstlich fragen, ob species hier Art be-
deutet, oder nicht ein Synonym von forma ist und dann wohl entsprechend
dem platonischen Hintergrund mit Schénheit oder Aussehen verdeutscht
werden soll (vgl. Euvres S. Aug. 17 s., 58 s. 761 s.). Auf jeden Fall muB3 das
Ende des Satzes lauten: «und welches von diesen Dingen die Ursache des
andern ist» (vgl. loc. cit.). Unbegreiflich ist besonders die Ubertragung des
folgenden Satzes: «tamen si eam (scil. lunam) sol velit imitarin = «wiirde er
(der Mond) aber die Sonne nachahmen wollen» (S. 158 s.). SchlieBlich darf
auch «Quamobrem quid habet avgumenti aestuans in ulvamque paviem delibe-
ratio modo in peccatum prona, modo in vecte factum subvecta», nicht lauten,



330 Besprechungen

«Ergibt sich nun aus diesem Hinundheriibergleiten, einmal iiber die Geneigt-
heit zur Siinde, ein andermal iiber das Aufsteigen zum iRechttun, ...»; denn
es geht nicht um ein Hinundheriiberlegen iiber die Geneigtheit zur Siinde,
resp. iiber das Aufsteigen zum Rechttun, sondern um ein Schwanken zwi-
schen dem Bdsen und Guten. Auf die ungliickliche Weise das Wort mens fast
immer mit Verstand zu libertragen, soll hier nicht weiter eingegangen werden,
da dies schon in der Rezension von J. RieF in der Theol. Revue 64 (1968) 30 s.
geniigend geschehen ist. Hingegen soll im Hinblick auf das Gesagte der
SchluBsatz dieser Besprechung eigens unterstrichen werden: «Man mdochte
der «Deutschen Augustinusausgabe» wiinschen, daB3 die ansprechende Aui-
machung, die sie dem Verlag verdankt, mehr und mehr eine ebenso ernst-
zunehmende Ubersetzung bieten kann.» B. STUDER

Fierro, Alfredo: Sobre la Gloria en San Hilario. — Roma: Libr. Ed. dell’
Universita Gregoriana 1964. — x1-344 S. (Analecta Gregoriana, 144).

Im zweiten Band seiner «Herrlichkeity stellt uns H. U. von Balthasar
eine Reihe von christlichen Denkern vor Augen, deren Theologie und Welt-
bild zutiefst von der Herrlichkeit der Offenbarung Gottes in Christus be-
herrscht sind (H. U. voN BALTHASAR, Herrlichkeit. Eine theologische Asthetik,
2: Fdcher der Stile. Einsiedeln 1962). Dabei kommt er nur nebenbei auf
Hilarius von Poitiers zu sprechen. Das ist keineswegs verwunderlich. Der
gallische Kirchenvater aus dem vierten Jahrhundert hat nidmlich keine be-
sonders originelle Darstellung von der gottlichen Herrlichkeit entworfen,
und seine Theologie der Herrlichkeit hat auch kaum einen bestimmenden
EinfluB auf die Nachwelt ausgeiibt. Doch wenn ihr auch die Geschichts-
michtigkeit abgeht, die H. U. von Balthasar in seinem Uberblick voraus-
setzt (vgl. op. cit. 13), hitte sie sich trotzdem leicht in jene Reihe der Ent-
wicklung eingefiigt; denn sie bezeugt, wenn vielleicht auch nicht auf schopfe-
rische Weise, wie sehr die patristische Theologie im Bann der Gloria Dei
stand. Das in seiner tiefschiirfenden Untersuchung «Sobre la Glovia en San
Hilario» eindriicklich aufgezeigt zu haben, ist das keineswegs gering zu
schiatzende Verdienst von Alfredo Fierro und wohl auch in etwa seines viel
belesenen Lehrers Antonio Orbe.

Tatsédchlich erhdlt die Theologie des heiligen Hilarius eine faszinierende
Geschlossenheit, wenn man sie vom Begriff der Gloria betrachtet. Gott er-
strahlt seit Ewigkeit im Lichte seiner Herrlichkeit. Sein Sohn aber steht ihm
an Herrlichkeit nicht nach. Ja, er ist selbst die Herrlichkeit des Vaters. In
den Theophanien, von denen das Alte Testament berichtet, und dann vor
allem in der Verkldrung auf dem Berge Tabor, hat er die Herrlichkeit des
Vaters auch nach aullen kundgetan. Diese Offenbarung war indes nur ein
Anfang. Das Wort Gottes entfaltete ndmlich seine volle Offenbarungskraft
erst vom Zeitpunkt an, da es Fleisch annahm, da es sich in die Knechts-
gestalt entleerte. Das heil3t genauer, es wurde erst zur hellstrahlenden Offen-
barung der géttlichen Herrlichkeit, als der angenommene Menschenleib in
der Auferstehung zur Unverginglichkeit gelangte und damit zum lichtvollen
Ausdruck des innergéttlichen Glanzes wurde. Diese vollaufstrahlende Herr-



Besprechungen 331

lichkeit des erhohten Herrn nimmt auch Gestalt an in der Kirche, die nichts
anderes ist als der verherrlichte Leib Christi. In der Kirche aber kommen
die Menschen, mit denen Christus in der Menschwerdung wurzelhaft eins
geworden ist, ihrerseits zur Herrlichkeit. Die Vergdnglichkeit in ihnen wird
verschlungen. Sie schreiten zum Bessern voran und werden zur gottlichen
Herrlichkeit umgeformt. Sie nehmen so an der Herrlichkeit des Leibes Christi
teil. Ja, in der Auferstehung wird schlieBlich ihre Natur der Vergédnglichkeit
zu einer Natur der Herrlichkeit. Damit ist ihre urspriingliche Gottebenbild-
lichkeit wiederhergestellt. Sie sind erfiillt von der Fiille Gottes, sind ganz
vergeistigt und besitzen das gottliche Leben. In der Unvergadnglichkeit der
gottlichen Glorie schauen sie selbst deren alles iiberstrahlendes Licht.

Wenn wir das alles noch genauer von der Christologie her sehen, die das
ganze Denken des heiligen Hilarius dominiert, kénnen wir dessen Theologie
der Herrlichkeit auch so umschreiben: Zuerst war der Sohn nur Gott (Deus
tantum), allein die Herrlichkeit des Vaters. Dann war er Gott und Mensch
(Deus et homo), die von der Knechtgestalt noch verhiillte Offenbarung der
gbttlichen Herrlichkeit. Endlich wurde er ganz Gott (Deus fotus), nicht nur
selbst als Mensch durch und durch aufstrahlende, sondern auch die andern
Menschen ganz durchstrahlende Herrlichkeit des Vaters (vgl. dazu S. 159 und
309). Mit andern Worten, im Hinblick auf die Erhéhung Christi, die im Mittel-
punkt der Soteriologie des Hilarius steht, ist die Feststellung berechtigt, daB
der Christus der Herrlichkeit unsern ganzen Glauben ausmacht: den Glauben
an die Gottheit des Sohnes, an seine Menschwerdung in einer irdischen, dem
Tode geweihten Gestalt, sowie an die Erlésung aller Menschen in seinem
verherrlichten Leib (vgl. S. 311).

Damit ist ausgesprochen, wie nahe es lag, die Theologie, die Soterio-
logie und die Eschatologie (einschlieBlich die Protologie, vgl. S. 263) des Hila-
rius unter dem Stichwort der Gloria zu behandeln, wie das Fierro in den
Kapiteln vier bis acht seiner Arbeit getan hat. Um den darin systemati-
sierten Aussagen des Hilarius das volle Gewicht zu geben, dringte es sich
allerdings auch auf, in den drei einleitenden Kapiteln eine Ubersicht iiber
seine Anthropologie sowie eine Einfiithrung in seinen Wortgebrauch von
glovia voranzustellen. Kapitel eins und zwei behandeln darum den «innern
Menschen» und den «irdischen Leib». Damit schaffen sie die Voraussetzungen
fiir das Verstandnis der Herrlichkeit des erlosten Menschen, die dem siin-
digen, das hei3t, dem der Vergidnglichkeit (corruptio) verfallenen Leib ent-
gegensteht, anderseits aber {iberstrahlt in die nach dem Bilde Gottes ge-
schaffenen Seele (vgl. besonders S. 63 und 183, sowie S. 9 mit der niitzlichen
Bibliographie zum Bildbegriff). Auf der andern Seite bereitet eine erste, ap-
proximative Erkldrung des Vokabulars, besonders wie es im AnschluBl an
die Bibelzitate verwendet wird, die weitern Analysen vor. Es wire aller-
dings von Vorteil gewesen, im Verzeichnis der Bibelstellen auch die Seiten
anzufiithren, auf denen die betreffenden Texte erkliart werden.

Dieser kurze Uberblick iiber die Thematik der Untersuchung gibt je-
doch deren Reichtum nur sehr unvollkommen wieder. Es wire weiter hin-
zuweisen auf die vorziiglichen, wenn auch zum Teil etwas breit geratenen
Texterklarungen. Als Beispiel kann die Erkldrung der Exegese von Phil 3,21



332 Besprechungen

dienen (S. 218-228). Es wird darin nicht nur Riicksicht auf die Entwicklung
des Gebrauchs dieser Stelle genommen, sondern auch die Eigenart der Zita-
tionsweise mit ihren Konsequenzen auf die weitere Auswertung des Textes
aufgewiesen. Dabei hitte freilich auch auf den Artikel von J. DoiGNON, La
trilogie «forma, figura, exemplumy, transposition du grec vdmog dans la tradi-
tion ancienne du texte latin de s. Paul. Latomus 17 (1958) 329-349, Bezug
genommen werden sollen. — Instruktiv ist auch die Gegeniiberstellung der
Auffassungen vom Verhiltnis von Leib und Seele bei Tertullian (S. 40 ss.).
Immerhin héitte diese Darlegung noch gewonnen, wenn dabei auch der Kom-
mentar von H. J. WasziNk zu De anima des Tertullian sowie auch die
Arbeiten von E. ForTIN, Chvistianisme et cultuve philosophique au 5¢€ siécle:
La querelle de I'dme humaine en Occident (Paris 1959) fiir die Frage des neu-
platonischen Hintergrundes und von R. A. Norris, Manhood and Christ
(Oxford 1963) fiir die Frage des Trichotomismus bei den Vitern herangezogen
worden waren. — Weiter verdient die kurze, aber solide Einfiihrung in den
christlichen und nicht-christlichen Gebrauch von 86&x resp. glovia, mit einer
praktischen Literaturangabe, angefithrt zu werden (S. 73-77). Dabei soll
auch nicht unerwahnt bleiben, daf3 A. J. VERMEULEN, The semantic develop-
ment of Glovia in eavly-chvistian Latin, Nijmegen 1956, wohl allgemein eine
feste Ausgangsbasis bot, in bezug auf Hilarius selbst hingegen nichts vor-
gearbeitet hatte (vgl. S. 2 £.).

Unter den vielen Vorziigen der Arbeit seien indes vor allem zwei genannt.
Einmal hat ihr Verfasser tief erfa3t, wie weittragend es ist, die Vitertheologie
von der Bibel her zu untersuchen. Er hat diese grundlegende Einsicht nicht
nur klar formuliert (S. 1. 333 {.), sondern er hat es auch ausgezeichnet ver-
standen, sie konkret auszuwerten. Das Hauptgewicht seiner Darlegungen
liegt darum immer auf den Interpretationen, die uns Hilarius von den ein-
schldgigen Schrifttexten bietet. So ist das Kapitel iiber die Verherrlichung
Christi auf die Exegese von Jo17,5; Jo13,31{. und Phil 2,11 zentriert
(S.121-180). Damit ist auch ausgesprochen, daf3 die Dissertation von Fierro
einen wichtigen Beitrag an die Geschichte der Bibelauslegung darstellt.

Anderseits hat der Verfasser auch gewuBt, seine Untersuchungen in
einen gréBern Zusammenhang hineinzustellen. Er ging ndmlich immer dar-
auf aus, die Herrlichkeitstheologie des Hilarius von Origenes und Ambrosius
her zu beleuchten (vgl. S. 3). Das bedeutet, er suchte fortwdhrend, die Ver-
bindungen mit deren Hauptquelle, mit der origenischen Tradition, sowie
auch mit jenem Autor aufzudecken, der nur ein wenig spiter als der Bischof
von Poitiers ebenso weitgehend aus dieser Uberlieferung geschépft hat. Gewil3
wéaren noch weitere Parallelen auszuziehen gewesen. So hitte das Gemein-
same, das Hilarius und Ambrosius verbindet, noch ausdriicklicher auf ihre
gemeinsame Quelle zuriickgefithrt werden konnen (vgl. S. 231 und 305). Was
im besondern Origenes betrifft, wire es sicher vorteilhaft gewesen, die Arbeit
von M. HARL, Origéne et la fonction vévélatvice du Verbe incarné, Paris 1958,
zu beniitzen. Es ist dort unter anderem auch die Rede von der Verkldrung
(S. 250-254), vom Thema der Doxa (S. 226 {.) und von der Umformung durch
die Menschheit Christi (S. 280 f.). Auch wird dort darauf hingewiesen, da3
die Ubersetzung des Rémerbrief-Kommentars durch Rufinus nur mit Vor-



Besprechungen 333

sicht zu verwenden ist (S. 280). Auch die Arbeit von M. MARTINEZ, Teologia
de la luz en Origenes. Misceldnea Comillas 38 (1962) 5-120; 39 (1963) 69-208,
hatte nicht iibergangen werden sollen. Trotzdem darf hervorgehoben werden,
daf3 es allein schon interessant ist, den aufgezeigten Querverbindungen zwi-
schen Hilarius und Origenes resp. Ambrosius nachzugehen. Das wire frei-
lich viel leichter, wenn der Arbeit auch ein entsprechendes Textverzeichnis
beigegeben worden ware. Der Sachindex von blof3 zwei Seiten kann diesem
Mangel nur sehr schwach abhelfen.

Es wird niemanden verwundern, dal3 eine so umfangreiche und keines-
wegs einfache Untersuchung auch AnlaB zu kritischen Uberlegungen bietet.
AuBer den kleinern bereits gemachten Aussetzungen, kénnen im besondern
zwel Bedenken angebracht werden. Einmal sei darauf aufmerksam gemacht,
daB der Verfasser bei all seiner Umsicht dennoch nicht immer geniigend
kritisch war. Er erweckt manchmal den Eindruck, seinem Autor etwas zu
viel Sympathie entgegengebracht zu haben. Oder sollte man nicht doch eher
zugeben, dalBl das Schema Deus tantum — Deus et homo — Deus totus nicht
bloB zu rhetorisch gefirbt ist, sondern auch dem Abstiegs- und Aufstiegs-
schema des Origenes zu sehr verpflichtet ist? Miifte man nicht wenigstens
mehr betonen, da3 Hilarius, der mehr heilsgeschichtlich dachte, die natiir-
liche und personliche Ebene in Christus zu wenig zu unterscheiden wuflte
und darum zu Formeln gelangte, die uns heute zu kithn vorkommen (vgl.
S. 159) ? Auch die Erklarung der Mittlerrolle des verherrlichten Christus, die
im AnschluB3 an Origenes versucht wird, kann nicht iiberzeugen (S. 324 ff.).
Die zitierten Texte beziehen sich nur auf die Wiederkunft, kaum jedoch auf
die ewige Vereinigung mit dem Wort. Vor allem aber wird der Einflul3 der
heidnischen Antike mehr als einmal zu eilfertig ausgeschlossen (S. 334. 338).
Doch das soll noch etwas genauer ins Auge gefal3t werden.

Es unterliegt keinem Zweifel, daf3 die Herrlichkeitstheologie des Hila-
rius im wesentlichen auf der Bibel beruht. Doch hat der Bischof von Poitiers,
wie der Verfasser eigens hervorhebt, die biblischen Gegebenheiten persén-
lich durchdacht und systematisiert (S. 333). Es mag auch zugegeben werden,
daBl er dabei weitgehend der frithchristlichen, besonders aber der alexandri-
nischen Tradition verpflichtet ist. Mull aber deswegen ein mindestens in-
direkter Einflul der griechisch-rémischen Umwelt ausgeschlossen werden?
Tatsdchlich darf ein solcher Einflul nicht auf die Anthropologie des Hilarius
eingeschrankt werden, wie das der Verfasser tut (vgl. S. 20 ff. 69. 334). Auch
die andern Themata, die mit dem Begriff der Gloria bei Hilarius mehr oder
weniger eng zusammenhidngen, verstehen wir viel besser, wenn wir sie auf
dem Hintergrund der antiken philosophischen oder religiésen Auffassungen
betrachten.

Das gilt in erster Linie vom Begriff natura. Diesem Begriff kommt bei
Hilarius eine zentrale Stellung zu (vgl. S. 217 f.). Nach ihm bedeutet die
gleiche Herrlichkeit des Vaters und des Sohnes die Gleichheit der Natur
(S. 92-107). Ebenso geschieht die Verherrlichung Christi in der Natur Gottes
(vgl. besonders S. 150). Ja, selbst die Herrlichkeit des erlésten Menschen
wird wie eine neue Natur angesehen (vgl. S. 250). Natur schlieBt aber bei
Hilarius grundsédtzlich den Ursprung in sich. Nafura wird wie nativitas ge-



334 Besprechungen

nommen (S. 143. 301, n. 28). Fierro selbst weist mit Recht auf die Definition
von P. Galtier hin: «Ce mot lui (Hilaive) sert a désigner les propriétés, les qua-
lités que nous lui divions «natuvelles», lui appartenant d raison de sa naissance»
(S. 11, n. 13). Aber er beriicksichtigt praktisch nur den ersten Teil und
faBt die Natur bloB als Summe der Eigenschaften auf (S.11: im Text;
20. 217. 292). Und doch wére so fruchtbar gewesen, dem dynamischen Aspekt
des Naturbegriffes bei Hilarius mehr Rechnung zu tragen. Tatsdchlich be-
sitzt nach thm der Sohn die gleiche Herrlichkeit wie der Vater, weil er aus
diesem hervorgeht (S. 95). Die Verherrlichung des Sohnes in der Auferste-
hung durch die Natur Gottes wird als Geburt aufgefal3t (S. 131. 134. 143. 309).
Die iibrigen Menschen wiederum erhalten ihre neue Natur in einer Wieder-
geburt; sie werden zu Kindern Gottes (S. 302 £.). Dieser Zusammenhang von
Natur und Herrlichkeit findet seine Bestdtigung darin, daB3 gloria auch zu-
sammen mit generatio, genevositas, orvigo usw. erscheint (vgl. die auf S. 19 {.
143. 247 zitierten Texte).

Mit diesem Naturbegriff, der tief in den antiken Auffassungen von der
Mitteilung und dem Ursprung des Lebens verwurzelt ist (vgl. dazu z. B.
P. SMULDERS, La doctrine trinitaive de S. Hilaive de Poitiers (Romae 1944)
283 ff.; H. KrAFT, Homoousios: ZKG 66 (1955) 1-24; J. MEHLMANN, Naturae
Jfilii ivae. Histovia intevpretationis Eph 2, 3 eiusque cum doctrina de Peccato
Originali nexus, Romae 1957 : mit vielen Texten), hdngt auch die Vorstellung
zusammen, daf3 Christus und alle Menschen eine Natureinheit bilden (vgl.
S. 184 f.). Ebenso das Thema von der cognatio generis caelestis (S. 19. 38 {.).
Die Seele ist ndmlich nicht nur mit Gott verwandt, weil sie dhnliche Eigen-
schaften wie er besitzt, sondern und vor allem weil sie aus thm hervorgeht
(vgl. dazu E. pEs PLACES, Suggeneia. La parenté de I’homme avec Dieu
d’Homeére a la Patristique, Paris 1964. — Vgl. auch Biblica 44 (1963) 304-332).
Die Ausdriicke factor et pavens, pavens ommium, pavens animae, die im Kon-
text angefiihrt werden, bestdtigen diesen Zusammenhang (S. 19, n. 20).

Auch andere Themata, wie der Reditus ad seipsum (S. 30), die Hier-
archie der Herrlichkeiten (S. 234 ff.), die Gleichbildung durch Erkenntnis
(S. 265. 321) hitten in ihren philosophiegeschichtlichen Zusammenhang hin-
eingestellt gehort.

Ein zweites Bedenken, das das erste zum Teil bestdtigt und verstarkt,
richtet cich auf die Art und Weise, wie der geschichtliche Zusammenhang
abgesteckt wird. Es besteht zwar kein Zweifel dariiber, daB Origenes und
Ambrosius einen gewissen Rahmen abgeben. Man mul3 selbst zugeben, daf3
die Konfrontierung des Hilarius mit diesen zwei Autoren eine eindriickliche
Zusammenschau erlaubt. Origenes iibernahm seine Theologie der Herrlich-
keit aus der Bibel: aus dem Alten Testament vor allem den Aspekt des
Lichtes, aus dem Neuen denjenigen der Unvergédnglichkeit. Diese beiden
Gesichtspunkte wuBte er in einem vollkommenen Gleichgewicht zu halten.
Hilarius und Ambrosius hingegen beschriankten sich auf eine Teilschau. Jener
folgte dem Alexandriner besonders in bezug auf die Herrlichkeit im Sinne
von Unverginglichkeit, wihrend dieser, wohl unter dem Einflu des Neu-
platonismus, die Licht-Herrlichkeit in den Vordergrund stellt (vgl. S. 182 1.
276. 336 £.)



Besprechungen 335

Es soll auch nicht iibersehen werden, daBl Fierro den geschichtlichen
Zusammenhang nicht einseitig von Origenes und Ambrosius her angeht. Er
beriicksichtigt auch andere christliche Autoren, besonders Eusebius von
Cédsarea und Gregor von Nyssa, aber auch Tertullian und Irendus. Das ge-
schieht in besonders instruktiver Weise bei der Behandlung der Auferstehung.
Es wird dort eine Ubersicht iiber die Entwicklung dargelegt, die von den
Apologeten des zweiten Jahrhunderts iiber Origenes zu Gregor von Nyssa
und Hilarius lauft (S. 240-243). Ebenso wird gezeigt, wie schon Irendus und
Tertullian eine erste Interpretation des «geistigen Leibes» versucht hatten,
wie Origenes darin weiterging und wie in der Folge, von Methodius ange-
fangen, die Auseinandersetzung um die Lehre des Origenes erfolgte (S. 282—
292). Dabei wird allerdings der Hintergrund der antiheidnischen Polemik
kaum beachtet (vgl. dazu P. COURCELLE, Awnti-chvistian Avguments and
Chrvistian Platonism from Awnobius to St. Ambrose. Oxford-Warburg Studies
(1959), 151-192). Auch wire es bei der Untersuchung iiber den Origenisten-
streit am Ende des vierten Jahrhunderts (S. 287 ff.) niitzlich gewesen, die
grundlegende Arbeit von A. GUuiLLAUMONT, Les « Kephalaia Gnostica» d’ Evagre
le Pontique et I'histoive de I'ovigénisme chez les Grecs et les Syriens, Paris 1962,
einzusehen.

Mit diesen beiden Zugestdndnissen wird jedoch das Bedenken gegen-
iiber der Darstellung des geschichtlichen Zusammenhangs nicht zuriickge-
nommen. Einesteils bleibt der Vergleich mit den frithern oder zeitgend&ssi-
schen Autoren doch meistens bei Origenes und Ambrosius stehen. Andern-
teils ist selbst die Gegeniiberstellung des Hilarius zu diesen beiden nicht
geniigend. So wird nicht zu erkldren versucht, warum Hilarius dem Origenes
nur zum Teil gefolgt ist. Hier hitte unbedingt mehr auf die Lehre des Athana-
sius iiber die Unverginglichkeit zuriickgegriffen werden miissen, und das
umso mehr als auch er dem Begriff der Doxa einen beachtlichen Platz ein-
rdaumte (vgl. dazu z. B. J. N. D. KeLLy, Early Christian Doctrines (London
1960), 377-380, sowie die Texte, die G. MULLER, Lexicon Athanasianum unter
d6Ex angibt).

Vor allem aber erweist sich der geschichtliche Uberblick deswegen zu
weitmaschig, weil darin die Bedeutung des Konzils von Nicda (325) und der
von ihm ausgeldsten Kontroverse iiber die Gleichwesentlichkeit des Sohnes
zu wenig zur Geltung gelangt. In besonderer Weise hdatte mehr Riicksicht
auf den Stand der theologischen Entwicklung um 360 genommen werden
miissen, das hei3t auf den Beginn der Anndherung der Homoioousianer und
der strengen Nizdner (vgl. dazu die noch immer niitzliche Studie von J. Gum-
MERUS, Die homdusianische Partei bis zum Tode des Konstantius, Leipzig 1900,
und nun neuestens M. SIMONETTI, Studi sull’ Avianesimo, Roma 1965). Auf
diesen Mangel wurde bereits oben indirekt hingewiesen, wo die Rede vom
Naturbegriff war. In jener Kontroverse ging es ndmlich bekanntlich vor
allem um das Verstindnis der Natur, die durch Zeugung und nicht durch
Schépfung mitgeteilt wird. Doch um das zu erldutern, soll noch weiter aus-
geholt werden.

Es stellt sich da besonders die Frage, wie weit Hilarius seine Lehre von
der Gleichwesentlichkeit des Sohnes und seine origenische Lehre von der



336 Besprechungen

Herrlichkeit in Ubereinstimmung gebracht hat. Nach ihm besitzt der Sohn
die gleiche Herrlichkeit wie der Vater, das heiB3t, die gleiche géttliche Natur
(S. 93-99). Aber auf der andern Seite schweigt er sich bei der Behandlung
der himmlischen Glorie iiber die Schau des Vaters aus (S. 313-322, besonders
321; vgl. auch S. 249, wo angefiihrt wird, wie Hilarius 1 Kor 15,28: «Deus
omnia in omnibusy» auf Christus selbst bezog). In der Herrlichkeit der Auf-
erstehung schaut der Mensch Christus. Der Vater jedoch bleibt ihm wver-
borgen. Mit andern Worten, im Gefolge von Origenes iibernimmt Hilarius,
wenn auch unbemerkt, den hellenistischen Begriff der Transzendenz Gottes
und setzt praktisch die Idee des Dewus secundus voraus. Er zieht also die
Konsequenzen, die sich aus der Gleichwesentlichkeit des Sohnes fiir die ewige
Gottesschau ergeben, noch nicht. Er insistiert zum mindesten zu wenig auf
die Worte Jesu: « Wer mich sieht, sieht den Vater» (Jo 14,9, vgl. 12,45).

In diesen Zusammenhang gehort auch der Abschnitt iiber die Theo-
phanien des Alten Testamentes (S. 107-112). Wie die vornizdnische Theologie
bezieht auch Hilarius diese Erscheinungen auf das Wort. Er steht damit
noch weit von der Stellung Augustins entfernt (vgl. dazu vor allem J. M.
MAIER, Les missions divines selon saint Augustin, Fribourg 1960). Man wird
vielleicht entgegnen, dall diese Auffassung des Hilarius «trinitarischer» sei.
Aber eben das hitte hervorgehoben werden sollen.

Eine weitere Frage betrifft den Ursprung der Seele, auf die bereits oben
angespielt worden ist. Wenn ndmlich vom Sohn die Gleichwesentlichkeit
ausgesagt wird, weil er vom Vater gezeugt ist, mufl man sich dann nicht
fragen, welches der Unterschied zwischen der Zeugung des Sohnes und der
Hervorbringung der Menschenseele, die doch auch mit Gott verwandt, cuy-
veviic, das heifit, im platonischen Sinn époodsiog mit Gott ist (vgl. S. 19)?
Es ist richtig, Hilarius hat dieses Problem kaum gesehen. Doch wiederum
wéare es interessant gewesen, auf diese Liicke aufmerksam zu machen.

SchlieBlich drangt sich noch eine Frage auf, die vielleicht weniger von
der entscheidenden Wende des Nicaenum als von der Eigenart des altchrist-
lichen Latein und vom anthropologischen Kontext her erklart werden muf.
Man kann sich ndmlich fragen, warum Hilarius nicht von Vergé6ttlichung
spricht, sondern diese grundlegende Lehre der griechischen Viter, im beson-
dern des Athanasius, mit dem Thema der Verherrlichung wiedergibt (vgl.
S. 133. 157. 250. 293). Die Riicksicht auf die einzigartige natiirliche Gottes-
sohnschaft des Wortes kann dabei nicht den Ausschlag gegeben haben, sonst
hatte auch Athanasius, der Hauptverfechter der ewigen Zeugung, den Aus-
druck der «Vergéttlichung» vermeiden miissen. Hingegen ist es beachtlich,
daB bei den lateinischen Autoren vor dem Ende des vierten Jahrhunderts
die Worter deifico und besonders deificatio kaum vorkommen (vgl. ThLL V/1,
403 f. — Man beachte dazu Leo, Serm. 91,2: «sic deitatem homini impertiens
deus ut eam glovificatione non consumeret, sed augervety), und das Wort deificus
bloB den Sinn von divinus hat (vgl. ThLL V/1, 404 sowie R. BRAUN, Deus
Chyistianorum [Paris 1962], 38, n. 2). Vielleicht liegt jedoch der tiefere Grund
darin, daB3 Hilarius die Glovificatio auf den Leib bezieht. Fiir ihn ist eben die
Seele schon géttlich, mit Gott verwandt, der Leib hingegen kann eigentlich
nicht vergé6ttlicht, sondern nur unverginglich werden. Das konnte durch das



Besprechungen 307

weniger bestimmte Wort glorificare leichter ausgedriickt werden, das wohl
den gottlichen Bereich, aber nicht Gott selbst in sich schlief3t.

Diese beiden Hauptbedenken gegeniiber einer im Ganzen ausgezeich-
neten Arbeit wollen nicht einfach als Kritik aufgefaBt sein. Sie sind das auch.
Aber sie zeigen noch mehr, wie sehr es Fierro verstanden hat, mit seinen
tiefgehenden Analysen zu weiteren Fragen anzuregen. BASIL STUDER

Buckley, Francis, SJ: Christ and the Church according to Gregory of
Elvira. — Rome: Gregorian University Press 1964. — xv-165 p.

Es muBte verlockend sein, das Verhiltnis von Christus und der Kirche
in den Schriften von Gregor von Elvira ndher zu untersuchen. Die Tatsache
allein, daf3 sich darunter eine Schrift iiber die Arche Noes und ein Kommentar
zum Hohenlied befinden, muBlte die Aufmerksamkeit auf diese Frage lenken.
Dazu kommt noch, dal der Autor einer Zeit angehort, in der sich die christo-
logische Lehre zu entwickeln beginnt und das Problem des Einen und Vielen
die christlichen Philosophen mehr beschiftigt. Es lag also nahe, sich zu
fragen, wie jener Anti-Arianer der zweiten Hilfte des vierten Jahrhunderts
die Einheit Christi und der Kirche darzustellen suchte.

Doch die Erwartungen, die diese Fragestellung in einem um das vierte
Jahrhundert interessierten Kirchenhistoriker oder Patrologen weckt, werden
von der vorliegenden Arbeit nur zu einem Teil erfiillt. Sie beginnt wohl mit
einem vielversprechenden Literaturverzeichnis. Es liegen ihr auch zwei
gesunde Prinzipien zugrunde. Einerseits ndmlich wird das Thema nach einem
heilsgeschichtlichen Schema behandelt, wie es die behandelten Schriften
selbst voraussetzen: die Kirche vom Anfang bis zum Siindenfall, vom Siinden-
fall bis zur Menschwerdung, nach der Menschwerdung. Anderseits wird auf
die Chronologie der verschiedenen Werke Riicksicht genommen. Weiter ist
es duBerst verdienstlich, daB in einem ersten Appendix die in den einzelnen
Werken zitierten Schrifttexte zusammengestellt werden. Im zweiten und
dritten Appendix werden zudem die Fragen der Echtheit und Chronologie
erortert. Vor allem indes weist die Arbeit den Vorzug auf, da@l sie den Leser
mit vielen interessanten Texten bekanntmacht.

Gerade bei diesem letzten Vorzug jedoch meldet sich auch das Haupt-
bedenken an. Das umfangreiche Material liegt zwar iibersichtlich geordnet
vor. Aber es ist zu wenig verarbeitet. Es ist schon bezeichnend genug, da@
die umfangreiche in der Bibliographie angefithrte Literatur innerhalb der
Arbeit selbst kaum mehr erscheint. So erfolgt zum Beispiel bei der Behand-
lung der Auslegung von Jo 7,38 kein Hinweis mehr auf H. RAENER, Flumina
de ventre Christi, obwohl dieser Artikel hervorhebt, daBl Gregor von Elvira
als letzter die christologische Exegese der Stelle vertritt (S. 84 s.). Es wire
iibrigens niitzlich gewesen, auch die andern ekklesiologischen Arbeiten des
gleichen Verfassers heranzuziehen, besonders jene, die sich auf die Symbole
des Schiffes, des Mastbaumes, des Meeres und der Arche Noes beziehen (vgl.
nun die Zusammenstellung in H. RAHENER, Symbole der Kivche, Salzburg
1964). Es sei auch gleich bemerkt, daB auch der Artikel von Y. CONGAR,
Ecclesia ab Abel: Festschrift K. ADAM (Diisseldorf 1952), 79-108, manchen
niitzlichen Hinweis enthalten héitte.

22



338 Besprechungen

Wie wenig die Texte erfafBt sind, zeigt sich indes noch mehr darin, daB3
im dritten Kapitel zum groBten Teil nur ein Auszug aus den einzelnen Werken
dargeboten wird, und zwar im lateinischen Wortlaut. Der Verfasser sucht
zwar dieses Vorgehen in der Einleitung im Hinblick auf eine kiinftige Brevier-
reform zu rechtfertigen (S. 4). Aber seine Begriindung wirkt doch mehr wie
eine Entschuldigung. Auf jeden Fall werden auf diese Weise die Texte zu
wenig ausgeschopft. Sie sind bloB in einer etwas langatmigen Art aneinander
gereiht. Es ist auch wenig sinnvoll, wenn sowohl fiir die Unterteilungen des
Textes wie auch fiir das Inhaltsverzeichnis die Uberschriften wie «Die Kirche
und das himmlische Jerusalem in De Arca Noe», «Die Kirche und das himm-
lische Jerusalem in Tractatus Origenis 111y, etc. oder «Texte aus Tractatus I,
etc. beniitzt werden.

Vor allem aber muf3 es als unbefriedigend angesehen werden, da3 der
Autor in keiner Weise auf die Frage der Quellen eingeht. Er erortert nicht
einmal die Ergebnisse des Artikels von H. KocH, Zu (nicht «In») Gregors von
Elvira Schrifttum und Quellen: ZKG 52 (1932) 238-272, sondern begniigt
sich mit dem Hinweis, daB diese Studie weitergefiihrt werden koénnte (S. 139).
Doch gerade das Eingehen auf die Quellen hdtte die Texte in einem helleren
Lichte erscheinen lassen und hitte besonders ein genaueres Urteil iiber den
Wert der einzelnen theologischen Aussagen Gregors erlaubt. So ist es bei-
spielsweise keineswegs iiberraschend, dal3 ein nicht-rémischer Verfasser des
vierten Jahrhunderts nicht von der hierarchischen Bedeutung des Primates
Petri spricht (S. 137). Hingegen mag es auffallen, daB ein anti-arianischer
Autor noch in der zweiten Hilfte jenes Jahrhunderts einen so engen Zusam-
menhang zwischen dem Hervorgehen des Sohnes und der Schopfung durch
die Weisheit sieht (S. 6). M. SIMONETTI, Studi sull’ Avianesimo (Roma 1965),
erklart diesen Anachronismus durch den EinfluB3 des Adversus Praxean von
Tertullian. Ein Riickgriff auf die Quellen hitte auch erlaubt, die Bedeutung
der Unterscheidung von Bild und Gleichnis besser zu erfassen (S. 18-22; vgl.
dazu z. B. die kurze Ubersicht bei S. Orto, Bild: HdbT heolGrdb I [Miinchen
1962], 163-167). Das gilt auch von der Wertung der Tatsache, dal Gregor
einmal Leib und Seele und dann wiederum ILeib, Seele und Geist unter-
scheidet (vgl. dazu R. A. Norris, Manhood and Christ [Oxford 1963], 64 ss).
SchlieBlich und vor allem hitte eine Beriicksichtigung der Quellen sowie
auch der zeitgendssischen Theologie (besonders Ambrosius) es erméglicht,
die Auffassung von der priexistenten Kirche und die ekklesiologische Ausle-
gung des Hohenliedes genauer zu beurteilen. Oder ist es nicht beachtenswert,
daBl bei Gregor dhnlich wie bei Hippolyt die Hinweise auf das Verhiltnis
Christus — Seele gegeniiber jenen auf das Verhéltnis Christus — Kirche zuriick-
treten, wihrend sie bei Origenes und Ambrosius eine groe Bedeutung besit-
zen (vgl. E. DAssMANN, Ecclesia vel anima: RomQSchr [61 1966] 121-144) ?

Diese Aussetzungen wollen in keiner Weise das in Frage stellen, was an
der vorliegenden Arbeit wertvoll ist. Sie méchten vielmehr dem Leser helfen,
deren Grenzen klarer zu sehen. Der Autor wird der letzte sein, sie zuriick-
zuweisen, denn in seiner Bescheidenheit hat er nicht gezdgert, selbst auf die
Unvollstiandigkeit seiner Untersuchung aufmerksam zu machen (S.4.139 s.).

BASIL STUDER



Besprechungen 339

Kleinheyer, Bruno: Die Priesterweihe im rémischen Ritus. Eine liturgie-
historische Studie. — Trier: Paulinus-Verlag 1962. — xvi1-268 S. (Trierer theo-
logische Studien. Hrsg. von der theologischen Fakultdat Trier. Bd. 12.)

En entreprenant I'étude de ’ordination des prétres dans le rite romain,
B. Kleinheyer a voulu avant toute chose faire ceuvre d’historien de la
liturgie. Son but est de dessiner la genése de l'ordination sacerdotale de
maniére a rendre intelligible par le développement historique le formulaire
d’ordination contenu dans le Pontifical Romain. En ce qui concerne la
méthode, il donne une priorité absolue aux sources liturgiques et n’évoque
la théologie ou le droit contemporain que dans la mesure ou I’histoire du
rite peut s’en trouver éclairée.

Apreés deux brefs chapitres traitant du Nouveau Testament et de
la Tradition Apostolique d’Hippolyte, I’exposé suit l'itinéraire désormais
bien connu: de Rome en Gaule (précarolingienne, carolingienne et post-
carolingienne) jusqu’a la rédaction a Mayence du Pontifical Romano-
Germanique du Xe siécle; la venue du Romano-Germanique & Rome et
sa romanisation progressive du Xe au XIITe siécle; enfin les remaniements
du Francais Durand de Mende et les éditions imprimées du Pontifical
Romain. A chaque étape, 'auteur brosse un tableau de l’ordination des
prétres et donne pour en expliquer la célébration un maximum d’infor-
mations, tout en restant remarquablement clair.

Nous ne possédions pas jusqu'a ce jour de monographie sur I'histoire
de 'ordination des prétres. C’est dire les grands services que rend une telle
étude. Au lecteur qui fera l'effort d’affronter sa technicité elle permettra
non seulement d’examiner pour elle-méme I'histoire de l'ordination des
prétres, mais encore d’observer sur un cas concret le développement étonnam-
ment sinueux de la liturgie romaine et les conditionnements culturels qu’elle
a subis entre le Ve et le XXe siecle. Le théologien y trouvera l’enrichis-
sement d’une vue différente de la sienne sur le sacrement de l'ordre et,
entre autres choses, l'arriére-fond indispensable pour situer dans son
contexte vivant la problématique scolastique de la matiere et de la forme
(imposition des mains, tradition des instruments, formules). L’historien
trouvera bienvenue une série d’appendices particuliérement riche: un index
des Incipit des formules, une table des auteurs cités répartis en anciens
et modernes, 8 pages remarquables de classement des sources manuscrites
par familles (avec datation, référence aux éditions éventuelles et renvoi
aux citations dans I’exposé), enfin une présentation du texte méme du formu-
laire munie des références aux témoins les plus anciens des rites et des
formules (peut-étre ici n’efit-il pas été inutile de donner, au moins pour
le texte de la «préface» consécratoire n° x1, une véritable édition critique).

Les lignes qui précédent ont fait deviner les nombreuses qualités de
I'ouvrage. Qu’il me soit permis en terminant d’ajouter ici quelques obser-
vations d’ordre délibérément utopique, c’est-a-dire se référant & un idéal
par définition inaccessible: 1. Les exigences de la liturgie comparée auraient
impliqué une comparaison avec les formulaires d’ordination des prétres
des liturgies orientales (mais qui ne voit I’énormité du sujet et les limites



340 Besprechungen

imposées par la rareté des travaux critiques consacrés aux sources litur-
giques orientales?). 2. A l'intérieur du rite romain lui-méme, davantage
encore peut-étre que l'auteur ne I'a fait, il aurait été utile de mettre en
paralléle I'ordination sacerdotale, le sacre épiscopal et I’ordination diaconale
(mais comment comparer trois champs de fouilles méme voisins quand on
est soi-méme le premier et I'unique chercheur dans le champ du milieu?).
3. L’apport du formulaire d’ordination a la théologie du presbytérat aurait
mérité de faire I’objet d’un chapitre spécial de synthése (mais qui domine
en ce moment du point de vue historique et du point de vue théologique
un domaine aussi complexe?).

I1 faut savoir gré a B. Kleinheyer d’avoir le premier exploré le terrain
avec méthode et clarté. Son étude est venue juste au bon moment mettre
la compétence d’'un technicien au service du Coetus du Consilium chargé
de la réforme des ordinations, dont les travaux, on le sait, viennent
d’aboutir. MATTHIEU CNUDDE



	Besprechungen

