
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 15 (1968)

Heft: 2

Artikel: Die Meister Eckhart-Forschung von der Jahrhundertwende bis zur
Gegenwart

Autor: Schaller, Toni

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760447

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760447
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Toni Schaller

Die Meister Eckhart-Forschung

von der Jahrhundertwende

bis zur Gegenwart

I. Die Meister Eckhart-Forschung von der Jahrhundertwende
bis zum Erscheinen der Rechtfertigungsschrift 1923

7. Erweiterung des Hss.-Materials auf Seiten der Germanisten

und ihre Ansätze zu textkritischen Arbeiten

Um die Forschungssituation zur Zeit um 1900 ein wenig in der

vorhergehenden Forschungsgeschichte zu verankern, muß hier wenigstens
anhand zweier Namen in diese zurückgeblendet werden. 1857 hatte der
Schweizer Germanist Franz Pfeiffer (1815-1868) mit seinem Meister
Eckhart die stattliche Anzahl von 110 Predigten, 18 Traktaten, 70 Sprüchen

und 162 Fragmenten der Öffentlichkeit zugänglich gemacht1. Im
Vorwort 2 hatte Pfeiffer das Versprechen gegeben, einen textkritischen
Band folgen zu lassen, was er jedoch in den wenigen Jahren, die ihm noch

Für die in den folgenden Anmerkungen gebrauchten Abkürzungen s. Verzeichnis
der Sigel S. 315 f.

1 Als Bd. 2 seiner Sammlung: Deutsche Mystiker des XIV. Jahrhunderts,
Leipzig: Göschensche Verlagshandl. Anastatische Neudrucke: Göttingen 1906, 1914,
1924. Neuester anast. Nachdruck: Aalen (Scientia Verlag) 1962. Schon vor Pfeiffer
hatte sich der Schweizer Germanist und Priester-Gelehrte Leonz Füglistaller (1768—

1840) philologisch mit Mystiker-Texten abgegeben, ohne jedoch dieses
Arbeitsmaterial je veröffentlicht zu haben. Vgl. Eduard Studer: Leonz Füglistaller
(Leben u. germanistische Arbeiten) Diss. Basel 1950 (Druck: Freiburg i. Ue. 1952,
bes. S. 326-332. Erst neuerdings hat die Gestalt Füglistaller Eingang gefunden in
die Nachschlagewerke, erstmals in LThK 4, 442 (Freiburg/Br. 1960).

2 a.a.O. S. vu.



Die Meister Eckhart-Forschung 263

bleiben sollten, nicht mehr hat leisten können. Immerhin hat Pfeifler mit
diesem Textband, durch den der Boden zur wissenschaftlichen
Erforschung Eckharts gelegt wurde, das damals Bestmögliche geleistet. Er hat
alle ihm zugänglichen Hss. - insgesamt 45 - textkritisch zu sichten
versucht und um Kriterien der Echtheit und Textgestaltung gerungen, wie

er im zitierten Vorwort mit ein paar kurzen Hinweisen hat durchblicken
lassen 3. Wenn aber Pfeiffer das Textmaterial weder in der Frage der

Echtheit noch jener der Textkonstitution zu meistern vermocht hat,
so geht dies Unvermögen weniger auf die Rechnung des Forschers als

vielmehr auf jene der damaligen Forschungssituation 4. Mit Pfeiffers
Textband trat die Eckhart-Forschung in ihre erste forschungsgeschichtliche

Phase ein, die bis zu den aufwühlenden Arbeiten Denifles dauerte.
Was im Laufe dieser ersten Phase von andern Forschern an weitern
Publikationen von Eckharttexten neu hinzukam, verzeichnet G. Fischer
in seinem Forschungsbericht, bes. S. 123. Daß sich in all diesen Texten
Echtes neben Unechtem findet, braucht nicht erst noch erwähnt zu
werden. Dem gelehrten Dominikaner Heinrich Seuse Denifle (1844-1905)
ward um 1880 herum das Forscherglück zuteil, lateinische Schriften des

Meister Eckhart zu entdecken. Seine wichtigsten Eckhart-Publikationen
finden sich im «Archiv für Litteratur und Kirchengeschichte des Mittelalters»

2 (1886) 415-687. Denifle verwies nun die Forschung energisch
auf die lat. Schriften, von denen her er alle früheren Eckhartinterpretationen

aburteilte und die Echtheit der dt. Eckharttexte in Frage
stellte 5. Eckhart blieb zwar ein Pantheist, aber dieser Pantheist war
nicht mehr der große deutsche Genius, nicht mehr der vorhegelianische
Idealist, sondern ein Denker von recht durchschnittlichem Format, ein

verworrener Scholastiker. Zugleich erschütterte Denifle das Vertrauen in
die dt. Schriften des Meisters, die - gemessen an den lateinischen - von
geringer Bedeutung und bezüglich Authentizität recht unsicher seien.

Mit seiner radikalen Entmythologisierung Eckharts leitete Denifle die

3 ebd. S. vii-xiv.
4 Pfeiffers literarischer Nachlaß liegt heute in der Österreichischen

Nationalbibliothek. Der Inhalt der einzelnen Bände ist beschrieben im Katalog der Hss.
der Hofbibliothek : Tabulae codicum manu scriptorum praeter graecos et orientales
in Bibliotheca Vindobonensi asservatorum. Bd. 8, Wien 1893. Der Bestand des
Nachlasses umfaßt 12 Quartbände mit folgenden Nrn. : 15253, 15293, 15295,
15377-15385.

5 G. Fischer, ebd. 123-127. Hier sind auch die Publikationen Denifles über
Leben und Prozeß Eckharts verzeichnet. Hierüber vgl. auch K. Weiss : Der heutige
Stand der Eckhartforschung, in Christentum und Wissenschaft, 10 (1934) 408-421,
bes. 408-412.



264 Die Meister Eckhart-Forschung

2. Phase der Eckhart-Forschung ein, die bis zur Publikation der lat.
Rechtfertigungsschrift 1923 dauerte 6. Mochte Denifle, wie die spätere
Forschung zeigen wird, in der Bearbeitung und Ausdeutung seines

Forschungsmaterials vielfach fehlgegangen sein, so hat er doch auch gültige
Ergebnisse geliefert, u. a. daß zum Verständnis Eckharts die lat. Schriften
von größter Bedeutung sind und daß Eckhart nicht von der Scholastik

getrennt werden darf. Leider hat Denifle nur kleinere Bruchteile der von
ihm aufgefundenen lat. Hss. der Forschung im Drucke zugänglich
gemacht, so daß eigentlich niemand sein gesamtes Arbeitsmaterial genau
überprüfen konnte. Das Urteil Denifles besaß lange Zeit autoritative
Geltung, nicht nur im Falle Eckhart, sondern in der Erforschung der
altdeutschen Mystik überhaupt 7. Wie 0. Karrer aus privaten Quellen
weiß, soll Denifle in spätem Jahren seine Eckhart-Deutung als verfehlt
erkannt haben, er sei aber wegen Überlastung durch andere Forschungsarbeiten

nicht mehr dazugekommen, die «Ehrenrettung» Eckharts öffentlich

nachzuholen 8.

Die beiden wichtigen Hss., die Denifle gefunden und auf Grund deren

er ein neues Eckhart-Bild entworfen hat, sind folgende :

a) die Erfurter Hs. (Cod. Amplon. Fol. 181, Stadtbibliothek). Denifle
entdeckte sie im August 1880. Diese Hs. enthält Teile eines bis anhin
unbekannten «opus tripartitum», das als scholastisches Hauptwerk
Eckharts anzusprechen ist. Die Hs. stammt aus der 1. Hälfte des

14. Jhs., sie ist von 3 verschiedenen Händen geschrieben 9.

b) die Cueser Hs. (Cod. Nr. 21, Hospitalbibliothek in Cues a. Mosel). Sie

enthält ebenfalls Teile des genannten Hauptwerkes, ist textlich
ergiebiger als a), wenn auch viel jünger. Nicolaus v. Cues hat sie 1444

anfertigen lassen und mit eigenen, kommentierenden Randnotizen
versehen. Die Abschrift scheint nach guter Vorlage gemacht zu sein 10.

6 Die 3. Phase: bis Beginn der krit. Edition 1936. Nachher 4. Phase bis heute.
Vgl. Spamer: Mystik, S. 337. Ruh: Forschungsbericht, S. 136.

7 Ph. Strauch: Rezension von Wilh. Pregers «Geschichte der dt. Mystik
d. MA» in AfdA 9 (1883) 113-159, bes. 113 ff.

8 O. Karrer: Eigenbericht über neue Eckehart-Forschungen, in Lit. Ber. d.
DPhG. 8 (1926) S. 16. Ders.: DTh 5 (1927) 201. M. Grabmann schenkte dieser
Quelle Karrers (es handelte sich um eine briefliche Aussage eines Denifle-Schülers
an Karrer) wenig Vertrauen. Vgl. M. Grabmann: DTh 5 (1927) 84.

9 H. Denifle: in ALKGMA 2 (1886) 419 ff. - Opus tripartitum: dreigeteiltes
Werk. Ist nur zum Teil erhalten.

10 ebd. 673 ff. Die Hs. Cues entdeckte Denifle erst kurz vor der Veröffentlichung

der vorgenannten Arbeit, so daß er sie hier nur nachtragsweise berücksichtigen

konnte.



von der Jahrhundertwende bis zur Gegenwart 265

Außerdem publizierte Denifle die Prozeß-Akten aus dem Vatikanischen

Archiv, die zwar seit 30 Jahren der Forschung bekannt, aber noch
nie getreu nach dem Original ediert worden waren n.

Vom Standpunkt des gegebenen Textmaterials her gesehen muß

gegen Denifle der Einwand erhoben werden, daß apodiktische Urteile
über Eckhart noch nicht reif sein konnten, schon deshalb nicht, weil
einerseits noch mit weitern Funden an lat. Hss. gerechnet werden mußte
und anderseits die vorhandenen lat. Texte - mangels genügenden
Vergleichsmaterials - noch nicht detailliert auf ihren geistigen Hintergrund
hin analysiert und interpretiert werden konnten. Denifles harte Kritik
an der gesamten Eckhart-Forschung mochte besonders auf die Theologen
wie ein lähmender Schock wirken. Diese fanden nur mehr wenig Mut zur
Erforschung eines unklaren und unbedeutenden Geistes. Für die Germanisten

ward die Entdeckung des lateinischen Eckhart eine Stütze und
Last zugleich : Stütze insofern, als sich nun ein sicherer Hintergrund für
Eckharts Gedankengut und Geisteswelt ergeben hatte; eine Last aber

deshalb, weil nun der Germanist nicht mehr ungestraft am scholastischen

Eckhart vorbeiforschen durfte. Wohl mit Recht rief Denifle den
Forschern zu: «Ich kann aber bei dieser Gelegenheit nicht unterlassen den

Eckhartforschern die Mahnung zu geben, in Zukunft die Dinge etwas

nüchterner zu betrachten und eine exaktere Methode zu befolgen. Beides wird sich

in dem Maße von selbst ergeben, als sie sich mit der Scholastik vertraut
machen » 12. Es waren nun die Germanisten, die mutig an die Weiterarbeit
gingen und für 2 Jahrzehnte das Feld der Eckhart-Forschung beherrschten.

Ihr Forschungsprinzip war primär ein heuristisches: weitere Hss.

sollten aufgefunden und baldmöglichst der Forschung im Drucke
zugänglich gemacht werden, um dadurch das Forschungsmaterial zu
verbreitern. Eine systematische Hss.-Suche wurde jedoch in der 2. Phase

der Eckhart-Forschung nicht durchgeführt.
Im Dienste solcher Spürarbeit publizierte 1895 der Germanist Franz

Jostes (1859-1925) neue Eckharttexte nach einer Sammelhandschrift aus

dem 14. Jh., die er selber in der Nürnberger Stadtbibliothek aufgefunden
hatte: «Meister Eckhart und seine Jünger. Ungedruckte Texte zur Ge-

11 ebd. 616 ff.
12 ebd. 532. - Eine eingehende Würdigung der Verdienste Denifles um die

Erforschung der dt. Mystik findet sich in der Einführung zu: H. S. Denifle: Die
deutschen Mystiker des 14. Jahrhunderts, aus dem literar. Nachlaß hrsg. v. Otwin
Spiess OP, Freiburg i. Ue., Studia Friburgensia, NF, Heft 4, 1951, S. ix-xxi.



266 Die Meister Eckhart-Forschung

schichte der deutschen Mystik» 13. Jostes bezieht in der Einleitung, wo

er die Hs. textkritisch würdigt und zu aufschlußreichen Erkenntnissen

für die Texttradition der Mystiker kommt, eine recht kritische Haltung,
die bereits vom Geiste Denifles, dessen Namen er mehrmals zitiert,
bestimmt ist. Die Hs. Nürnberg, von 2 Schreibern hergestellt, ist eine

Predigtsammlung aus dem Kreise Eckharts. Mit dieser Textausgabe
hatte Jostes jenen Weg eingeschlagen, der augenblicklich der vernünftigste

schien, und den Ph. Strauch in der Rezension über diese Arbeit
programmatisch in die Worte faßte: «Wir müssen uns einstweilen also

begnügen, das Material vollständig zu sammeln ...» 14 Mit dem Beitrag von
Jostes ward gleichsam der Auftakt zu einer recht intensiven Eckhart-
Forschung, die mit der Jh.-Wende einsetzte, gegeben. G. Fischer hat am
Schlüsse seines Forschungsberichtes 15 noch ein paar wichtige Arbeiten
aus dieser Zeit mindestens dem Titel nach angeführt. Der Autor konnte
sich einer eingehenden Darstellung dieses Neueinsatzes der Forschung für
entschuldigt halten, hatte er doch die Forschungsgeschichte nur bis zur
Jh.-Wende zu bewältigen. In seinem Forschungsbericht «Der

gegenwärtige Stand der Eckhart-Forschung. I. Meister Eckharts Lebensgang»

16 gab Anton Pummerer SJ (1861-1944) einen zusammenfassenden

Einblick in die Forschungsgeschichte über das Leben Eckharts und in den

damaligen Stand dieser Forschung. Textfragen sind nur berührt, insofern

biographische Daten damit zu tun haben.

Philipp Strauch (1852-1934), seit 1893 Professor für deutsche Philologie

in Halle a. S., kommt das Verdienst zu, trotz der mißlichen
Forschungssituation seiner Zeit, die Erforschung der deutschen Mystiker,
besonders Eckharts, energisch in Angriff genommen und gefördert zu
haben. Aus der Strauch-Schule in Halle erwuchsen in den Jahren von
1905-1913 eine Reihe von Dissertationen, die alle einer textkritisch-
philologischen Sichtung von altdeutscher Mystiker-Literatur gewidmet

13 Freiburg i. Ue. (Collectanea Friburgensia, Bd. 4).
14 Ph. Strauch in DLZ 17 (1896) Sp. 234. - Strauch spricht hier (Sp. 233) von

einer Lähmung in der Mystikforschung, die teils durch eine Abneigung gegen die
Mystik (wenigstens protestantischerseits), teils durch die Unzulänglichkeit des
Forschungsmaterials bedingt sei. Strauch hat die Forderung seines Freundes Denifle
nicht überhört, wenn er seinerseits eine Zusammenarbeit von Theologen und
Germanisten postuliert (ebd. Sp. 233).

15 G. Fischer: Geschichte der Entdeckung der deutschen Mystiker Eckhart,
Tauler, Seuse im 19. Jh. (Freiburg i. Ue. Diss. 1931), S. 129 f.

16 Feldkirch: Jahresbericht d. öffentlichen Privatgymnasiums Stella Matu-
tina, 12 (1902/03) 3^-9. Die von Pummerer am Schlüsse dieser Arbeit angekündigte
Fortsetzung ist nie erschienen.



von der Jahrhundertwende bis zur Gegenwart 267

sind. Hans Zuchhold greift in seiner Dissertation «Des Nikolaus von
Landau Sermone als Quelle für die Predigt Eckharts und seines Kreises»17

die Frage auf, inwieweit der Cisterziensermönch Nikolaus (14. Jh.) vom
Kloster Otterberg in seiner Predigtsammlung Eckhartische Texte

aufgenommen hat. Vom großen Predigtwerk des Landauers ist jedoch nur
ein Teil erhalten in einer Kasseler Hs., dessen erster Teil hs. auf 1341

datiert ist (a. a. 0. S. 4). Zuchhold vergleicht die Kasseler Hs. des

Landauers mit gedruckten Eckhart-Predigten nach Pfeiffer, Jostes und
Sievers 18. Die Untersuchung kommt zum Ergebnis, daß Nikolaus ganze
Abschnitte aus Eckhartschen Predigten übernommen, den Namen Eckhart

dabei stets verschwiegen und die entlehnten Stücke einem anonymen
«Meister» zugeschrieben hat. Dieser Textvergleich gibt uns geradezu ein

Paradebeispiel kompilatorischer Predigttätigkeit des Spätmittelalters.
Geliehene Partien, meist wortgetreu übernommen, - nur selten sind
einzelne Stellen modifiziert worden - sind geschickt eingeflochten in
Eigengut, das gleichsam als Rahmen das Geliehene einkleidet (ebd.
S. 21-40). Wo der Textvergleich zwischen Eckhart und Nikolaus Varianten

aufweist, vermutet Zuchhold (S. 40), daß diese bereits auf die
Vorlage, die Nikolaus benutzte, zurückgehen 19. Warum sollte es nicht auch

bewußte Modifikation sein können, besonders etwa bei inhaltlich schwierigen

oder theologisch verdächtigen Stellen? Wie aufschlußreich diese

Arbeit Zuchholds für die Erforschung der mittelalterlichen Predigtweise
sein mag, so ist sie doch forschungsgeschichtlich insofern zu relativieren,
als hier das zweite Glied des Vergleiches, die gedruckten Eckharttexte,
noch nicht als gesichertes Eckhart-Gut gelten konnte. Diese

Relativierung, die übrigens auch für weitere Arbeiten dieser Zeit gilt, ist nicht
als Kritik, sondern als situationsgerechte Einordnung in den Forschungsablauf

zu verstehen.
Ebenfalls 1905 erschienen die «Untersuchungen zu den deutschen

Predigten Meister Eckharts» von Max Pahncke, einem Strauch-Schüler,
der zeit seines Lebens der Mystik-Forschung treu geblieben ist20. Pahncke
stellt sich, wie dies für die Strauch-Schule charakteristisch ist, gegen das

17 Teildruck: Halle a. S. 1905, bei Karras. Ganzdruck: ebd. Verlag Niemeyer,
Hermaea, Heft II. Zitation nach Teildruck.

18 Eduard Sievers: in ZfdA 15 (1872) 373^-35. 436-439.
19 Ob der Predigtweise des Christentums nicht seit je ein kompilatorischer

Charakter zukommt, heute nicht weniger als im MA oder zur Zeit der Patristik,
darf in diesem Zusammenhang lediglich als Frage an die Theologen gestellt werden.

20 Halle a. S., Diss. 1905 (Druck: Karras).



268 Die Meister Eckhart-Forschung

Dogma Denifles, Meister Eckhart sei lediglich ein verworrener Scholastiker

und seine dt. Schriften seien, gemessen an den lateinischen, ohne

Belang. Demgegenüber legt der Dissertand (a. a. O. S. 14 f.) den Akzent
wieder auf die dt. Schriften, die doch am besten über Mystik und
Persönlichkeit des Meisters Auskunft zu geben vermöchten. Pahncke weiß auch,
daß Eckhart mehr Platoniker als Aristoteliker ist, daß aber die Forschung
noch längst nicht imstande sei, die Geisteswelt dieses Denkers näher
bestimmen zu können 21. Pahncke sucht nun das Eckhart zugeschriebene

Predigtmaterial etwas zu ordnen anhand des Kriteriums der Rückver-
weise (=RV: Verweise auf früher Gesagtes), deren er 125 in den
gedruckten Texten gefunden hat. Die Art der RV ist aber recht verschieden,
und oft läßt sich die Beziehung des Verweises nicht mehr genau bestimmen;

schon deshalb nicht, weil oft mehrere Stellen, auf die der Prediger
verweist, in Frage kommen können und die inhaltliche Beziehung oft nur
eine sehr lockere ist. Immerhin glaubt Pahncke, dieses Kriterium in
Verbindung mit inhaltlichen Bezügen in zweifacher Weise auswerten zu
dürfen : a) für die Echtheitsfrage : durch die vorhandenen RV lassen sich
50 Predigten für Eckhart sichern, b) für eine innere Zusammengehörigkeit

einzelner Predigten : wo die Relation der RV genau zu bestimmen ist,
ergibt sich eine thematische Verwandtschaft einzelner Predigten, teils

sogar eine zeitliche Nähe derselben 22. Pahncke wußte um den Versuchscharakter

dieser Arbeit; in spätem Publikationen, wie wir sehen werden,
hat er Gelegenheit bekommen, das Kriterium der RV zu präzisieren und
in den größern Zusammenhang der andern Kriterien einzuordnen. Ganz

allgemein aber muß gesagt werden, daß sowohl Aufweis wie Auswertung
von RV an Eckharttexten solange verfrüht und unzuverlässig bleiben

mußten, als die Mystiker-Literatur noch keine gründliche text- und

traditionsgeschichtliche Klärung gefunden hatte 23.

Das Ringen um Echtheitskriterien konnte festere Stützen nur
bekommen auf einem erweiterten Hintergrunde des Forschungsmaterials.
In diesem Sinne war mit Pahnckes Beitrag «Zwei ungedruckte deutsche

Mystiker-Reden» in ZfdA 49 (1908) 395-404 der Forschung schon besser

gedient. Darin kam die St. Galler Hs. 972 a zum diplomatischen Abdruck,
versehen mit einigen Textbesserungen. Die Echtheitsfrage konnte noch
nicht gelöst werden. Immerhin durften diese Texte, nach persönlichem

21 ebd. bes. S. 12-17.
22 ebd., 25 ff.
23 Eine gründliche Kritik dieses Ansatzes von Pahncke gibt R. Fahrner:

Wortsinn u. Wortschöpfung bei Meister Eckehart, Marburg a. L. 1929, S. 22-25.



von der Jahrhundertwende bis zur Gegenwart 269

Eindruck Pahnckes, in die Nähe Eckharts gebracht werden (a. a. 0.
S. 404).

Zwei Jahre zuvor hatte die Eckhart-Forschung neues Vergleichsmaterial

durch einen Forscher außerhalb der Strauch-Schule bekommen.
Friedrich von der Leyen hatte in einer Koblenzer Hs. lateinische Predigten
gefunden, die er mit seinen Schülern textkritisch untersucht und der

Forschung zugänglich gemacht hat in seinem Beitrag «Über einige bisher
unbekannte lateinische Fassungen von Predigten des Meisters Eckehart»

24. Dieser Beitrag von der Leyens wurde für die Forschung insofern

von Bedeutung, als hier nachgewiesen worden ist, daß 3 lat. Stücke eigentliche

Übersetzungen von deutschen Eckharttexten sind. Alle drei Texte
konnten in der Pfeiffer-Edition identifiziert werden : Predigten Nr. 8 und
87, Spruch 70. Daß es sich aber wirklich um Übersetzungen aus dem

Deutschen ins Latein - nicht umgekehrt - handelte, konnte von der

Leyen durch genaue Kollation der Texte glaubwürdig machen: die

dt. Texte sind durchaus verständlicher; die lat. Version enthält Fehler
und ist weniger klar; teilweise sind Übersetzungsfehler nachzuweisen;
im lat. Text fehlen auch ganze Sätze oder Wortgruppen 2S. Gegenüber der

Akzentuierung der lat. Schriften durch Denifle mußte das Ergebnis von
der Leyens heißen, daß deutsche Schriften Eckharts originärer sein

können als lateinische.
Eine textkritische Arbeit im strengen Sinne bot die Dissertation aus

der Strauch-Schule von Otto Simon: «Überlieferung und Handschriftenverhältnis

des Traktates 'Schwester Katrei' »26. Pfeiffer kannte vom
Traktat «Schwester Katrei» (Pf. Trakt. VI S. 448 ff.) 3Hss.: München

Cgml33; Straßburg A 98; Stuttgart Nr. 88. Als Leit-Hs. diente ihm
Cgm 133. Eine neue Edition dieses Traktates hatte A. Birlinger in seiner

«Alemannia» 3 (1875) 15^-5 geboten. Birlingers Text, nach einer
neuaufgefundenen Hs., war im allgemeinen besser als jener Pfeiffers, von dem

er auch stark abwich 27. Inzwischen waren weitere 9 Hss. gefunden worden,

so daß Simon eine kritische Durcharbeitung dieser 13 Hss. wagen
durfte. Denifle 28 hatte diesen Traktat schon längst als nicht-eckhartisch

24 ZfdPh 38 (1906) 177—197. 334—358. — Fr. v. d. Leyen erwähnt als
Mitarbeiter u. a. Fr. Ranke (S. 179). Fr. Ranke (1882-1950) hat sich demnach schon
in der Frühe seiner Laufbahn mit Mystikertexten abgegeben.

25 ebd. 192 ff.
26 Halle a. S. 1906 (Druck: Karras).
27 O. Simon, a. a. O. S. 2 u. 5, Anm. 2.
28 Histor.-polit. Blätter 75, 924 und in: Quellen und Forschungen zur Sprach-

u. Kulturgeschichte der germanischen Völker, 36 (1879) 132, Anm. 2.



270 Die Meister Eckhart-Forschung

hingestellt und als Konglomerat des 14. Jh. s bezeichnet, ohne jedoch den

Beweis für diese Behauptung je erbracht zu haben. Vorsichtiger als

Denifle formulierte nun Simon: «So sehr ich nun auch der Annahme

Denifles zuneige, so möchte ich doch darauf hinweisen, wie schwer es im
einzelnen ist, hei dem heutigen Stand der Forschung auf diesem Gebiet

beweiskräftige Kriterien für die Richtigkeit jener Behauptung Denifles)
zu gewinnen» (a. a. 0. S. 3). Simon wußte um die Bedeutung der lat.
Schriften Eckharts für die Klärung der Echtheitsfrage und konnte nur
bedauern, daß seit Denifle in der Edition der lat. Hss. nichts mehr
unternommen worden war29. Nach einer gründlichen Sichtung des Hss.-

Materials, das sich in 3 Hauptgruppen aufteilen ließ, machte Simon eine

detaillierte Textkollation, durch welche er in aller Deutlichkeit hat
aufzeigen können, daß ein positiver Beweis, diesen Traktat für Eckhart in
Anspruch zu nehmen, nicht leicht möglich ist. Am Schluß dieser
textkritischen Arbeit konnte Simon - erstmals in der Eckhart-Forschung -
ein Stemma geben. Als zuverlässigste Hs., die Leittext für eine kritische
Edition werden dürfte, erwies sich die Hs. G (St. Gallen) 30. Die von Simon
in der Einleitung (S. 4) in Aussicht gestellte kritische Edition dieses

Traktates ist nie geliefert worden. Die Forschung hat jedoch «Schwester

Katrei» seither als vom Eckhart-Gut ausgeschieden betrachtet.
Daß in die Erforschung der altdeutschen Mystik auch der

niederdeutsche Sprachraum einbezogen werden mußte, war sich die Forschung
schon im vorigen Jh. bewußt gewesen. Franz Jostes, der zwei große
nd. Hss. des 15. Jhs. aufgefunden, diese kurz inhaltlich charakterisiert
und in Ausschnitten publiziert hatte (Germania 31 [1886] 1-14. 164-204),
hatte bereits auf den Einfluß der oberdeutschen Mystiker Seuse und
Tauler auf die Niederlande hingewiesen 31. Rudolf Langenberg, der bei

Jostes, welcher inzwischen nach Freiburg i. Ü. berufen worden war,
studiert hatte, dissertierte 1894 in Göttingen mit der Studie «Über das

Verhältnis Meister Eckharts zur niederdeutschen Mystik»32. «Völlig
unerforscht ist das Verhältnis der niederdeutschen Mystik zur oberdeutschen»

hat Langenberg (S. 20) feststellen müssen, und er leistete Pionierarbeit,

29 O. Simon, ebd. 3 f.
30 Stiftsbibl. Nr. 965. Ist eine Papierhs. aus dem 15. Jh. (vgl. Simon, Anm. 26,

S. 16).
31 Jostes (vgl. Anm. 13), S. 5.
32 Teildruck: Köln (Bachem) 1894. Wesentlich erweiterter Ganzdruck: «Quellen

und Forschungen zur Geschichte der deutschen Mystik», Bonn 1902. Zitation
nach Teildruck.



von der J ahrhundertwende bis zur Gegenwart 271

wenn er in dieser Arbeit verschiedene nd. Hss. auf oberdeutsches
Mystiker-Gut hin untersuchte. Als Novum gegenüber Jostes hat Langenberg
nun auch Traktate, Predigten und Sprüche Meister Eckharts in nd. Hss.

nachweisen können 33. Freilich mußte Langenberg mit ungenügendem
Vergleichsmaterial arbeiten. Ohne die Frage der Echtheit sauber klären

zu können, untersuchte Alfred Lotze in seiner Dissertation «Kritische
Beiträge zu Meister Eckhart» (Halle a. S. 1907) die Abhängigkeit nd. Hss.

(Berliner Hss.) von den hd. Hss. der Eckhart-Tradition. Lotze durfte nun
an die eben zitierten Vorarbeiten anknüpfen. Er versuchte das gegebene
Material etwas gründlicher zu sichten, als es Langenberg möglich gewesen

war, und konnte die in den nd. Hss. sich findenden Eckhart-Texte schon
als «Übersetzungen» präzisieren, die als solche ihre besonderen Einschübe
und Erklärungen, bzw. Kürzungen verständlicher machen ließen 34.

Als letzter Dissertand der Strauch-Schule über Meister Eckhart ist
Ernst Diederichs anzuführen. Seine Arbeit «Meister Eckharts 'Reden der

Unterscheidung'. Eine literarkritische Untersuchung» ist der Echtheitsfrage

und der textlichen Überlieferung dieses Traktates (Reden der
Unterscheidung RdU) gewidmet35. Eine Sichtung der 12 Hss., die fast alle
dem süddeutschen Hss.-Kreis angehören, ergab schließlich eine skizzenhafte

Filiation (a. a. 0. S. 46). In keine dieser Hss. sind andere Eckhart -

Stücke eingesprengt. Dieser Traktat weist deutlichen Gesprächscharakter
auf, was einen stilistischen Vergleich mit andern Traktaten oder mit den

Predigten erschwert (ebd. S. 72). Diederichs konnte anhand von
Textparallelen literarische Abhängigkeit des niederl. Mystikers Jan van
Ruysbroek (1293-1381) von Meister Eckhart nachweisen: in Ruysbroeks
Traktat «Van den twaelf dogheden» sind 2/3 der RdU verarbeitet36. Von
Interesse sind die Echtheitskriterien, anhand deren Diederichs die RdU
für Eckhart zu sichern versuchte. Stilistische Kriterien konnten noch
nicht genügend fundiert werden und mußten daher ausscheiden. Es
blieben Autorenzuweisung der Hss. und inhaltliche Vergleiche mit lat.
Texten, mit der Verurteilungsbulle, ferner mit dem dt. Traktat «Buch
der göttlichen Tröstung» und mit einzelnen dt. Predigten, soweit diese

33 ebd. 29.
34 Lotze, Diss. S. 15 f.
35 Diss. Halle a. S. 1912. Diederichs edierte den Traktat in: Lietzmanns Kleine

Texte f. Vorl. u. Übungen, Nr. 117. Bonn 1913, 19252.
36 Diss. S. 87 ff. Nach neuestem Stand der Forschung ist der Traktat «Van

den twaelf dogheden» nicht von Ruysbroek, sondern von seinem Schüler Godfried
van Wevel, siehe J. Quint in DW V, 149.



272 Die Meister Eckhart-Forschung

schon als Eckhartisch gelten durften. Der Vergleich fiel positiv aus. Es

ließen sich in den Vergleichstexten inhaltliche Parallelen aufweisen, so

daß Diederichs als Fazit der Kriterien-Summe Meister Eckhart als

Verfasser der RdU postulieren durfte 37. Die Forschung hat seit Diederichs
den Traktat RdU als echt angenommen.

E. Diederichs hat aber in seinem Arbeitsmaterial verschiedentlich auf

gesicherten Ergebnissen aufbauen können, die inzwischen von Forschern
außerhalb der Strauch-Schule erarbeitet worden waren, und denen wir
uns nun zuzuwenden haben.

Auch außerhalb von Halle saßen um diese Zeit Germanisten hinter
Eckharttexten. In Leipzig war es Eduard Sievers (1850-1932), der mit
seinen Schülern ganz ähnlich arbeitete, wie dies Strauch in Halle tat. So

erschien 1909 ebd. die Dissertation von Walter Bruno Dolch (* 1883,

]iml. Weltkrieg): «Die Verbreitung oberländischer Mystikerwerke im
Niederländischen. Auf Grund der Handschriften dargestellt»38. Dolch
untersuchte 223 niederländ. Hss. auf ihren Inhalt hin und stellte durch

Vergleich mit oberdt. Mystikertexten fest, daß Albert d. Gr., David v.
Augsburg, Seuse, Tauler, Meister Eckhart u.a. im niederländ. Schrifttum
des 14. und 15. Jhs. sehr stark kompiliert worden sind. Freilich,
verschiedene Vergleichstexte, etwa Taulers, Eckharts u.a. konnten noch

nicht vollen Anspruch auf Authentizität erheben; dennoch behält diese

Arbeit als Aufweis einer weiten Streuung des asketisch-mystischen
Schrifttums ihre Bedeutung. Dolch faßte sein Ergebnis in die Worte:
«Die behandelten Hss. bieten textkritisch selten Neues. Literarhistorisch
zeigen sie uns jedoch, wie die Werke der oberländischen Mystiker den Rhein
hinab zogen bis an die letzten Grenzen des deutschen Gebietes. Die
niederrheinische Mundart spielte dabei nachweislich eine wesentliche Rolle als

Vermittlerin. Manche Werke wurden nicht nur einmal, sondern wiederholt

herübergenommen, lat. Schriften in verschiedenen Übersetzungen
verbreitet»39.

Der junge Germanist Adolf Spamer (7883-1953), von Friedrich v. d.

Leyen in die deutsche Mystik eingeführt, lieferte im 1. Jahrzehnt des

20. Jhs. zwei der bedeutendsten Beiträge zur Eckhart-Forschung.
Aufsehen machte der Name Spamer, als er 1909 bei O. Behaghel in Gießen

dissertierte mit der Arbeit «Über die Zersetzung und Vererbung in den

37 ebd. 76-83.
38 Leipzig: Diss. (Teildruck, 1. Teil der Arbeit). Der Ganzdruck ist nie erfolgt.

Dolch fiel im 1. Weltkrieg, wie Ph. Strauch in ZfdPh 54 (1929) 283 meldet.
39 Dolch, ebd. 90.



von der Jahrhundertwende bis zur Gegenwart 273

deutschen Mystikertexten» 40. Auf kulturgeschichtlichem und
religionssoziologischem Hintergrunde weist Spamer auf, wie die Erbauungsliteratur

der Frauenmystik des 14. und 15. Jhs. meist als «herrenloses Gut»

wanderte, bald behebig verkürzt oder erweitert weitergegeben wurde und

so schließlich als Fragment oder «Spruchkonglomerat» seine Endform
bekommen hat 41. Predigten und Traktate lassen sich oft nicht genau als

hterarisches Genus differenzieren, da beide vielfach sich als Mosaikgebilde

zeigen. Rückverweise in den Predigten, die Pahncke hat
auswerten wollen, verheren ihre Bedeutung als Verweis der inhalthchen
Zusammengehörigkeit durch den Prediger, wenn einerseits diese
Verweise durch die Textzersplitterung teilweise verlorengegangen sind,
anderseits durch Abschreiber und Predigtsammler neue Verweise (sekundäre

Rückverweise: ebenfalls zum Ordnen des Inhaltes, aber von der

Perspektive des Schreibers) eingefügt wurden. Die Kompilation als

«Zusammenfügen von Texten» paßte in die Atmosphäre der Erbauung. Dabei

war das Umgehen mit den Texten ziemlich frei; man gab sich keine
Rechenschaft über die Autorschaft der Texte. Kompilation wurde geradezu

als Kunst gepflegt, aus der der Mosaiktraktat entstanden ist 42. Im
Hauptteil der Arbeit stellt Spamer viele Textvergleiche an und zeigt
eindrücklich, mit welch starken Zersetzungen und Vererbungen in der

Mystiker-Literatur zu rechnen ist. Kann es hier überhaupt noch
Echtheitskriterien geben ist die Frage, die sich dem Leser aufzwingt. Für den

Literatur-Wissenschafter ergibt sich daraus noch die weitere Frage :

inwieweit kann der Begriff «mystische Literatur» überhaupt noch genau
abgegrenzt werden, wenn Texte der Mystiker sich auch in die asketisch-

religiöse Literatur allgemeinster Natur, die man doch nicht einfachhin
als mystisch wird bezeichnen wollen, vererbt haben

Der wichtigste Beitrag Spamers zur Eckhart-Forschung ist seine

Hss.-Studie: «Zur Überheferung der Pfeifferschen Eckeharttexte» in
PBB 34 (1909) 307^120. Diese Arbeit hängt innerhch mit seiner Dissertation

zusammen, ist aber etwas früher erschienen, wiewohl sie sachhch
die eben angeführte Dissertation voraussetzt. Mit diesem Versuch - so

bezeichnet der Autor diese Arbeit - löste Spamer das einst von Pfeiffer
gegebene Versprechen einer textkritischen Sichtung des vorhandenen
Hss.-Materials ein. Hatte Pfeiffer rund 50 Jahre früher 45 Hss. zur Ver-

40 Separatdruck: Halle a. S. 1910 (bei Hohmann).
41 ebd. 13-15.
42 ebd. 15. 21-23.

18



274 Die Meister Eckhart-Forschung

fügung, so kannte Spamer bereits deren 100, und Spamer verrechnete
sich nicht, wenn er für die Zukunft noch weitere Hss.-Funde mit großer
Wahrscheinlichkeit in Aussicht zu stellen wagte 43. Das Ergebnis dieser
textkritischen Arbeit soll nun in einem skizzenhaften Überblick
dargestellt werden.

Zu den Hss.: sie weisen große Textvarianten auf. Auch Varianten
nach Landesteilen sind auffallend. Das Hss.-Material läßt sich
landschaftlich und textlich in drei Gruppen scheiden :

a) süddeutsche, bes. südwestdeutsche Gruppe: sie ist die größte Gruppe.
Ihr Zentrum ist Straßburg, Basel, Schweiz und Schwaben. Fast alle
Hss., die Pfeiffer benutzte, gehören diesem Hss.-Kreis an.

b) mitteldeutsche Gruppe: Schwerpunkt in Thüringen, bes. Erfurt. Auch
die große Oxforder Hs., deren Edition Ph. Strauch vorbereitet, gehört
hierher.

c) bairische Gruppe: 3 Melker Texte und 1 Wiener Hs. Teils sind es

Vermittlertexte zwischen a) und b). Bereits Pfeiffer hatte diese als stark
überarbeitet erkannt. Für die Forschung sind sie von zweitrangiger
Bedeutung.

Den niederdeutschen Texten will Spamer nur wenig Bedeutung
zumessen; sie seien durchwegs von «secundärer art» 44.

Zur Autorenzuweisung der Hss. : die Autorenzuweisung ist nicht bloß
auf Grund einer verwirrenden Textkompilation fragwürdig, sondern auch

wegen des Umstandes, daß der Name Eckhart vom 13. bis 15. Jh. besonders

unter Geistlichen sehr verbreitet war, besonders in Thüringen 45.

Zur Echtheit der Pfeiffer-Texte :

a) Predigten: von den 110 Predigten der Pfeiffer-Edition sind 14 hs.

nicht bezeugt für Eckhart. Sie sind - teils von Pfeiffer, teils von
früheren Traditoren - aus inneren Gründen einfach Eckhart zugeschrieben

worden. 28 Predigten sind Eckhart zugewiesen durch die Autorität

des Basler Taulerdruckes von 1521/22. Sie sind dort einfach

43 PBB 34, 312-315.
44 ebd. 343-345.
45 ebd. 396. Im asketischen Schrifttum dieser Zeit treten u. a. die Namen auf:

bruoder Eckhart, Echhardus von Gründing, Echard Rube, schwarzer Eckhart.
Wilhelm Auener bemerkt in seinem Aufsatz : «War Meister Eckhart in Mühlhausen»
in : Mühlhäuser Geschichtsblätter Jahresschrift des Altertumsvereins f. Mühlhausen
in Thüringen) 33/35 (1936) 133-144, daß zu dieser Zeit sogar mehrere Dominikaner
mit Namen Eckhart Urkunden (ebd. 136). Kritik an Auener : J. QuiNxin DW V, 136.



von der Jahrhundertwende bis zur Gegenwart 275

Eckhart zugesprochen ; hs. Belege sind nicht mehr möglich. 54

Predigten sind durch je 1 Hs. für Eckhart bezeugt. (Davon sind 21

Predigten aus der Straßburger Hs. A 98, die Pfeiffer abgeschrieben hat.
Die Hs. A 98 ist seit 1870, der Belagerung Straßburgs, verloren.)
13 Predigten sind in je 2 Hss. als Eckhartisch bezeugt. Drei-, vier- oder

fünffach ist je 1 Predigt Eckhart zugewiesen 46.

Spamer ist nun der Überzeugung, daß keine einzige dt. Predigt mit
Sicherheit Eckhart zugewiesen werden könne. Zwar kann die Forschung
noch keine genauen Einzeluntersuchungen aufweisen. Spamer postulierte
zunächst einen Vergleich mit den lat. Schriften Eckharts: «Vor allem
werden hierbei die lateinischen werke eine größere rolle spielen, deren

gesicherte Zuweisung und form zum aufsuchen von parallelgedanken und

paralleler gedanklicher ausdrucksweise reizt » 47.

b) Traktate: hier sei es um die Rekonstruktion der Texte und die Er¬

kenntnis der Autorschaft noch viel schlimmer bestellt. Von den
18 Traktaten der Pfeiffer-Edition kann Spamer nur einen einzigen
für Eckhart in Anspruch nehmen. Es ist dies Traktat Nr. V mit dem

Titel «Daz buoch der götlichen tröstunge». Die (damals) einzige Hs.

(Basel IX 15), die diesen Traktat überliefert, ist ohne Autorenzuweisung.

Nur ein indirektes Zeugnis kann Spamer für die Authentizität

dieses Traktates geltend machen. 1906 hatte Spamer in der
Stadtbibliothek Trier eine Hs. der bis anhin als verloren geglaubten Streitschrift

«Ignota litteratura» des Heidelberger Theologen Johannes
Wenck (15. Jh.) auffinden können. In dieser gegen Nikolaus von Kues

(1401-1464) gerichteten Streitschrift zitiert Wenck den genannten
Traktat als ein Werk von Meister Eckhart und gibt sogar den Anlaß
seines Entstehens - für die ungarische Königin - an. Es handelt sich

um Königin Agnes von Ungarn 48.

c) Sprüche: Pfeiffer Abschnitt III.
Diese als Sprüche bezeichneten Eckharttexte sind teilweise bereits als

Predigtfragmente identifiziert worden, so in den Arbeiten von Denifle,
Pahncke u. a. Überhaupt ist die Grenze zwischen Sprüchen und Legenden

fließend: beide sind oft einfachhin als Fragment anzusprechen.

46 ebd. 328 ff.
47 ebd. 343.
48 ebd. 370-376.



276 Die Meister Eckhart-Forschung

« Wir wissen, welcher beliebtheit sich das fragment in den mystikerhand-
schriften erfreute, wie es diese zeit liebte, geistliche bonmots und aphoris-
men zu langen ketten aneinander zu reihen» 49. Ein Teil dieser Sprüche
erwies sich als Erzeugnisse der Nonnenmystik, die meist nur lose

Eckhart zugesprochen wurden.

d) Legenden : Pfeiffer Abschnitt IV.
Schon Pfeiffer (a. a. 0. Einleitung, S. xn) hatte kein äußeres Zeugnis
finden können, diese Texte Eckhart zuzuweisen. Da sie eine sehr

zersplitterte Überlieferung aufweisen - teils sind es Predigtfragmente,
teils reine Dialoge - möchte sie Spamer vorläufig von der
Eckhartforschung ausgeschieden wissen 50.

Diese Beiträge Spamers - methodisch besehen sind sie beide der
niederen Textkritik zuzuweisen - mußten nun für die weitere Forschung
an Eckharttexten als Grundlage genommen werden, wenngleich ihr
Ergebnis im Grunde genommen das Vertrauen in die dt. Texte des Meisters
erneut erschüttert hatte. Der Autor hat wohl mit seiner Schlußbemerkung:

«Aber die arbeit um die erkenntnis der deutschen Schriften meister
eckeharts beginnt erst » 51, der Hoffnung auf einen intensiveren Forschungseinsatz

Ausdruck geben wollen. J. Quint hat aber rund zwei Jahrzehnte
später feststellen müssen, daß Spamers Arbeiten bis in die 30 er Jahre
lähmend gewirkt haben 52.

Unmittelbar auf Spamers Ergebnis aufbauend, versuchte der Gießener

Professor Otto Behaghel (1854-1936) innere Kriterien zur Lösung der

Echtheitsfrage beizubringen. In seiner stilkritischen Arbeit «Zur Kritik
von Meister Eckhart» in PBB 34 (1909) 530-552 nahm er den Traktat
«Buch der göttlichen Tröstung» BgT) zum Ausgangspunkt eines

Stilvergleiches. Durch einen Vergleich der Vorkommenshäufigkeit formaler
Stileigentümlichkeiten, wie Wort- und Satzwiederholung - je häufiger
diese vorkommen, umso bewußter seien sie als Stilmittel eingesetzt -
zwischen BgT und den andern sog. Eckharttraktaten kam Behaghel zum
Resultat, daß neben BgT kein weiterer Traktat vom selben Autor sein

49 ebd. 399. Spruch und Legende als Fragment-Gebilde der mystischen
Literatur haben nichts zu tun mit dem literarischen Genus der Spruch- und Legendendichtung

der übrigen Literaturgeschichte.
50 ebd. 416 ff.
51 PBB 34, 418.
52 J- Quint: Die Überlieferung der dtsch. Predigten Meister Eckeharts, Bonn

1932, S. xvi.



von der Jahrhundertwende bis zur Gegenwart 277

könne. Weitere Stilmittel, wie Fremdwörter, Versicherungspartikel u. a.

führten durch Vergleich ihrer Vorkommenshäufigkeit zum selben Ergebnis.

Nicht anders fiel auch ein Vergleich mit den Predigttexten aus.
Allein auf Grund von solchen stilkritischen Vergleichen formulierte Be-

haghel sein abschließendes Urteil: «... was in unseren ausgaben unter dem

namen Eckhart geht, ist zum weitaus größten teil herrenloses gut oder
vielmehr gut einer reihe von verschiedenen unbekannten herrent> 53 54.

Zu germanistischen Übungszwecken publizierte Spamer 1912 einen
kleinen Textband: Texte aus der deutschen Mystik des 14. und 15.

Jahrhunderts 5S. Diese Ausgabe wollte nicht eine kritische sein, sondern lediglich

ein paar «Proben aus der Spekulation Meister Eckharts und seiner
Schule» bieten; die Echtheitsfrage blieb noch offen. Einige lat. Predigten
des Meisters erschienen hier erstmals. Immerhin ist dem Text bereits ein
kleiner Varianten-Apparat beigegeben. Max Pahncke, mit Spamer einer
der rührigsten Eckhartforscher dieser Zeit, betrieb nun wie dieser

«mikroskopische Kleinarbeit» und bot mit seiner Studie «Kleine Beiträge zur
Eckhartphilologie»56 eingehende Vergleiche an gedruckten Eckharttexten,

wodurch er weitere Eckhartstücke als Kompilation und Trümmergeschiebe

aufzeigen konnte, u. a. Traktat III bei Pfeiffer. Pahncke
stellte sich erneut die Frage der Echtheit und versuchte die verschiedenen

Kriterien, die sich aus dem gegebenen Forschungsmaterial ableiten
ließen, etwas zu ordnen. Als sichere Basis für die Kriterien konnten
gelten: die lat. Schriften, die Verurteilungsbulle, der gesicherte Traktat
BgT. Als weitere Kriterien, wenn auch von viel geringerem Gewicht,
kamen in Frage: die Autorenzuweisung der Hss. und die RV. Pahncke

war zwar seit Spamers Arbeiten den RV gegenüber kritischer geworden,
ist aber der Überzeugung geblieben, daß diesen, wo ihre Verweisfunktion
im Kontexte eindeutig bestimmbar ist, in Verbindung mit den andern
Kriterien eine gewisse Bedeutung zukommen könne57. Neben diese

äußeren Kriterien stellte Pahncke auch noch innere, die zur Echtheitsfrage

mitbestimmend sein konnten: stilistische Phänomene und inhaltliche

Lehrpunkte 58. Freilich, zu einer detaillierten Darstellung dieser

53 PBB 34, 551.
54 Stilistische Arbeiten werden in diesem Forschungsbericht nur insofern

Erwähnung finden, als sie stilistische Phänomene zur Lösung der Echtheitsfrage
beibringen konnten oder wollten.

55 Jena: Diederichs 1912.
56 Jahresbericht des Gymnasiums zu Neuhaidensleben 34 (1909) 1-23.
57 ebd. 9 f.
58 ebd. 11.



278 Die Meister Eckhart-Forschung

verschiedenen Kriterien am konkreten Einzelfall konnte das vorhandene

Forschungsmaterial noch nicht hinhalten. Gleichsam als negatives
Kriterium forderte Pahncke eine genauere Erforschung der literarischen
Erzeugnisse der kleineren Geister unter den deutschen Mystikern, um
dadurch das der «Eckhart-Atmosphäre» zugewiesene Gut zu vermindern.
Während Pahncke in seinen «Eckehartstudien» (Texte und
Untersuchungen») 59 wiederum philologische Kleinarbeit durch Vergleiche
zwischen nd. Hss. und gedruckten obd. Eckharttexten bot, arbeitete

er in einem weiteren Beitrag «Ein Grundgedanke der deutschen Predigt
Meister Eckeharts » in ZKG 34 (1913) 58-73, die Geburt Gottes im
Gerechten (unigenitus filius dei) als zentralen Lehrpunkt Eckharts heraus.

Wenn diese unigenitus-Lehre, die Eckhart «systematisch ausgebaut und
bildlich ausgeprägt » hat60, als seine originale Leistung aufgewiesen werden

konnte, dann war mit dieser Erfassung Eckhartschen Lehrgutes
zugleich ein wichtiges inneres Kriterium für die Echtheitsfrage gegeben.

In 18 Eckhartschen Predigten konnte Pahncke diese unigenitus-Lehre
nachweisen; diese Predigten postulierte er damit als echtes Eckhart-Gut.
Zwei weitere Predigten ließen sich durch RV dieser unigenitus-Gruppe
zuordnen 61. Dieser Versuch, die Predigten Eckharts von innen her zu
sichten, war gewiß ein überzeugender und gültiger Ansatz. Fraglich
jedoch mußten weitere Schlußfolgerungen Pahnckes bleiben, wenn er
etwa diese Predigtgruppe auch geistesgeschichtlich ins Leben des Meisters
einzuordnen versuchte, wozu doch alle sicheren Stützpunkte, sowohl in
der Kenntnis des äußeren Lebens als auch in jener der geistigen
Entwicklung, fehlten. Von Bedeutung hingegen ist die Tatsache, daß Pahncke
auch in den beiden Traktaten BgT und RdU die Lehre von der «Geburt
Gottes im Gerechten» aufzeigen konnte, und daß er auch auf 6 Sätze in
der Verurteilungsbulle hinweisen konnte, die auf diese Lehre anspielen.
Dennoch wußte Pahncke um die vielfache Fraglichkeit dieses Ansatzes,
das Eckhart-Gut vom Inhalte her zu erfassen ; die geistesgeschichtlichen
Hintergründe der unigenitus-Lehre mußten ja erst noch erforscht werden

62. Er selber ging in dieser Richtung mutig voran und konnte einige

Jahre später in einer größeren Studie «Meister Eckeharts Lehre von der

Geburt Gottes im Gerechten» im ARW 23 (1925) 15-24.252-264 die

59 Beilage zum Jahresbericht d. Gymn. zu Neuhaidensieben 38 (1913) 3-41.
60 ZKG 34, 61.
61 ebd. 62-65.
62 ebd. 61 u. 69.



von der Jahrhundertwende bis zur Gegenwart 279

unigenitus-Lehre bereits in einen größeren geistesgeschichtlichen
Zusammenhang einordnen. Diese Arbeit gehört zeitlich - inzwischen war
die Rechtfertigungsschrift Eckharts publiziert worden - in die nächste
Phase der Eckhart-Forschung; des sachlichen Zusammenhanges wegen
soll sie hier angeführt werden. Pahncke wies hier die unigenitus-Lehre
dem neuplatonischen Denken zu. Das «aliquid in anima» ist - neuplatonisch

gedeutet - aus einer höheren Welt herabgestiegen, hat sich mit
dem Welthaften verbunden, wih sich aber wieder frei machen, um in die
höhere Welt zurückkehren zu können. Wenn dieses «aliquid in anima»
sich von allem Irdischen völlig frei gemacht hat - also «abgeschieden»
ist - dann erzeugt Gott in ihm den unigenitus filius dei; dann geschieht
also die Vereinigung der Seele mit Gott 63. Wenn Pahncke diese

unigenitus-Lehre als Kardinalpunkt der Eckhartschen Mystik aufwies und
sie zugleich dem neuplatonischen Denken zuordnete, so hat er damit das

Feld der Theologen und Philosophen beschritten, die jedoch ihrerseits
noch nicht soweit waren, den Angelpunkt der Mystik Eckharts deuten

zu können.
Ph. Strauch, der selber verschiedene Gebiete der altdeutschen Mystik

erforschte und der die Intensivierung der Eckhart-Forschung
angeregt hatte, gab in seiner Rektorats-Rede «Meister Eckhart-Probleme»

von 1912 eine klare Sichtung der Forschungssituation 6+. Diese Rede,
in der bisherige Forschungsergebnisse zusammengefaßt und Akzente

richtiggesetzt werden, ist Sichtung und Programm zugleich. Für Strauch
ist es gewiß, daß Denifle den Meister Eckhart zu einseitig auf die
theologische Ebene gezogen habe und damit der Originahtät, die sich besonders

in den dt. Schriften des Meisters zeige, ungerecht geworden sei 6S.

Es gelte daher, den deutschen Prediger und Mystiker wiederzugewinnen
und die Predigtweise der dt. Mystiker, besonders der Dominikaner,
gründhch zu studieren. Strauch kann schon eine ganze Reihe sicherer
Erkenntnisse der Forschung buchen, etwa daß die Predigten lediglich
Hörerschriften sind, daß durch weiteres Abschreiben der Hss. neue

Fehlerquehen eingeflossen sind, daß also mit Streichungen, Zusätzen und
Mißverständnissen der Schreiber zu rechnen ist, daß Texte mit
verwandten Texten anderer Predigten zusammengelegt und schheßhch als

Kompilationsprodukte oder Anthologien in Sammelhandschriften ver-

63 ARW 23, 20 f.
64 Halle a. S. : Niemeyer, 1912.
65 ebd. 7.



280 Die Meister Eckhart-Forschung

arbeitet worden sind, usw. 66 Wenn aber der Versuch gemacht werden
solle, aus diesem «unentwirrbaren Gestrüpp der Überlieferung» das Echte
herauszuschälen, so sei dies nur möglich, wenn zunächst die lat. Schriften
des Meisters der Forschung zugänglich gemacht würden. Die lat. Schriften
gäben dann den geistigen Hintergrund ab, von dem her die dt. Schriften
ihre Deutung bekämen, und darüber hinaus bekämen die lat. Schriften
die Qualität eines sicheren Echtheitskriteriums, wenn in ihnen gedankliche

oder teils sogar literarische Parallelen zu den dt. Werken
nachgewiesen werden könnten. Den Germanisten konnte Strauch nur Mut
machen, den eingeschlagenen Weg, neues Textmaterial zu beschaffen
und dieses textkritisch auszuschöpfen, weiterzugehen 67.

In diesem Sinne griff nun in den 20 er Jahren der Germanist Wolfgang
Stammler (7886-1965) in die Mystik-Forschung ein. Mit seinem ersten

Beitrag «Meister Eckhart in Norddeutschland» in ZfdA 59 (1922) 181-216

setzte er die Erforschung des niederdeutschen Sprachraumes, wie sie

Jostes, Langenberg und Lotze betrieben hatten, fort und untersuchte
weitere nd. Hss. nach eingesprengtem Eckhart-Gut. Stammler hatte ein
breites Hss.-Material zur Verfügung, in welchem er Übersetzungen von
hd. Eckharttexten nachweisen konnte. Diese Übersetzungen erwiesen

sich teils als verkürzte oder erweiterte Kompilationen, teils als

neuverschmolzene Traktate. Nicht immer, das wußte Stammler wohl 6S,

hat sich genau bestimmen lassen, ob die neue Komposition erst in der
nd. Fassung zusammengeschweißt worden ist, oder ob schon die hd.

Vorlage in kompilatorischer Form vorgelegen hatte. Immerhin durfte
Stammler beanspruchen, ein zweifaches aufgezeigt zu haben: a) daß

mystisches Gedankengut nach Norddeutschland auch unmittelbar von
Thüringen her gedrungen sei, und nicht etwa bloß über die Niederlande,

b) daß die nd. Hss. für die Herstellung eines kritischen Textes - entgegen
der Meinung Spamers - mitberücksichtigt werden müßten 69. Weiteren

Spuren mystischen Wandergutes ging Stammler nach in «Studien zur
Geschichte der Mystik in Norddeutschland» im ARW 21 (1922) 122-162,

wo er auch Seuse, Tauler, u. a. miteinbezog und die norddeutsche Mystik
in kulturgeschichtliche Zusammenhänge stellte 70. Stammler hatte schon

66 ebd. 15 ff.
67 ebd. 27-29.
68 ZfdA 59, 187.
69 ebd. 202.
70 Diese Arbeit wurde, neu bearbeitet, aufgenommen von K. Ruh in:

Altdeutsche und altniederländ. Mystik, Darmstadt 1964, 386-436.



von der Jahrhundertwende bis zur Gegenwart 281

in früheren Publikationen auf das Vorhandensein eines großen
asketischmystischen Schrifttums in der mittelniederdeutschen Literatur
hingewiesen 71. Wenn nun diese nd. Mystik, wie es Stammler schien, im
literarischen Gestalten wenig selbstschöpferisch gewesen ist und sich
daher eng an niederländische und hochdeutsche Vorlagen gehalten hat,
dann durfte mit Recht betont werden, daß die textkritische Mystik-
Forschung des hochdt. Raumes nicht leichthin am niederdt. mystischen
Schrifttum vorbeisehen dürfe.

Mit zwei Textpublikationen von Ph. Strauch soll nun die Reihe der

germanistischen Arbeiten dieser Forschungsphase beschlossen werden.
1910 edierte Strauch den von der Forschung allgemein als echt
anerkannten Traktat BgT und die mit diesem Traktat innerlich zusammenhängende

Predigt «Von dem edlen Menschen»72. Strauch wertete alle

Ergebnisse der neuesten Forschung aus, konnte verschiedene

Textbesserungen anbringen und der Textgestaltung einen kleinen Apparat
beifügen. Eine wesentliche Erweiterung des Forschungsmaterials brachte
Strauch 1919 mit der Drucklegung der Oxforder Hs. in seiner Publikation :

«Paradisus anime intelligentis »73. Diese Hs. O aus dem 14. Jh. - sie

gehört dem mitteldeutschen Hss.-Kreis an und weist rheinfränkisches
Idiom auf - war der Eckhart-Forschung schon längst bekannt und
teilweise auch ediert worden, u. a. von E. Sievers in ZfdA 15 (1872) S. 373 ff.
Sievers hatte 1885 seine eigenhändige Abschrift dieser Hs. an Strauch
verschenkt, der nun diese Abschrift hier vollständig im Druck vorlegte.
Die Oxforder Hs. ist eine Predigtsammlung, worin mehrere Prediger
vertreten sind; der größere Teil der Predigten ist Meister Eckhart
zugeschrieben. Ein kritisches Werturteil über die Hs. konnte sich Strauch
noch nicht erlauben. Diese Edition wollte eine genaue Textwiedergabe
sein; wichtigste Varianten anderer Hss., insofern diese zum Verständnis
des Textes notwendig waren, sind in einem kleinen Apparat aufgenommen.

Forschungsgeschichtlich ist nun folgendes bedeutsam : Strauch hatte

71 W. Stammler: Geschichte der niederdeutschen Literatur (Von der ältesten
Zeit bis auf die Gegenwart), in der Sammlung «Aus Natur und Geisteswelt », Bändchen

815, Berlin-Leipzig 1920, 38^-5. Ders. : «Die mittelniederdeutsche geistliche
Literatur» in: Neue Jahrbücher f. d. klassische Altert., Gesch. u. dtsch. Literatur,
23 (1920) 114-135, vgl. bes. 130 ff.

72 Meister Eckharts Buch der göttlichen Tröstung und Von dem edlen
Menschen (Liber Benedictus), Lietzmanns Kl. Texte f. Vorl. u. Übungen, Nr. 55, Bonn
1910. Verbesserte Neuaufl. : ebd. 1922, 1933.

73 Deutsche Texte des MA, hrsg. v. d. Königl. Preuß. Akad. d. Wissensch.
XXX, Berlin 1919.



282 Die Meister Eckhart-Forschung

erkannt, daß zum Verständnis dieser Texte es unbedingt notwendig sei,

die vielen Zitate und Quellenverweise des Predigers zu identifizieren 74.

Für einen Germanisten, der doch in der scholastischen und patristischen
Literatur nicht auch noch zuhause sein konnte, wäre dies ein unmögliches
Unterfangen gewesen. Dazu suchte sich Strauch die Mithilfe außerhalb
des eigenen Fachkreises. Wenn nun der Kirchenhistoriker Karl Bihl-
meyer (1874-1942) und der Mediävist Martin Grabmann (1875-1949)
diese Sparte übernommen haben, so präsentiert sich uns in der Eckhart-
Forschung erstmals eine Edition, bei der Theologe und Philologe zum
Zwecke der Arbeitsteilung sich die Hand gereicht haben.

Der von der Eckhart-Forschung längst geäußerte Wunsch, daß auch
die kleineren Geister der altdeutschen Mystik erforscht werden sollten,
fand Echo bei Martin Grabmann, der im Cod. 491 der Stadtbibliothek zu

Brügge unerforschtes Hss.-Material entdeckt hatte, das er gleich der

Forschung zugänglich machte mit seinem Beitrag: «Neu aufgefundene
lateinische Werke deutscher Mystiker» 7S. Es handelte sich unter anderm

um lat. Werke zweier Zeitgenossen und Ordensbrüder Eckharts: Johannes

v. Sterngassen und Nikolaus von Straßburg. Grabmann hatte diese

Hss. identifizieren können und war auch der Mann vom Fache, den Inhalt
derselben zu interpretieren; auch diesen Schriften liegt neuplatonisches
Denken zugrunde.

In einer Skizzierung soll nun das germanistische Arbeiten dieser

Forschungsphase zusammengefaßt und charakterisiert werden:
Das Textmaterial: im Vordergrund der philologischen Forschung

stand das heuristische Prinzip ; das Hss.-Material mußte zunächst einfach

vergrößert werden. Neu aufgefundene Texte wurden meist als Hs.-
Abdruck publiziert. Eine systematische Durchsuchung der Bibliotheksbestände

wurde nicht durchgeführt. Die Anzahl der vorhandenen Hss.

ist seit Pfeiffer von 45 auf über 100 angestiegen. Die Übernahme und
Verarbeitung von Eckharttexten bis in den niederdeutschen Sprachraum
weist auf eine weite Streuung des geistigen Gutes dieses Mystikers.

Die Textkritik: Hss.-Beschreibung und Textgeschichte - soweit eine

solche schon möglich war - leiteten meist die Textveröffentlichungen ein.

Die neuen Hss. wurden dann auf literarische und inhaltliche Konkordanz
hin mit bereits gedruckten Eckharttexten verglichen. Die meisten Arbei-

74 ebd. Einl. S. xvui.
75 Sitzungsber. d. Bayr. Akad. d. Wissensch. Philosoph.-philolog. u. histor.

Klasse, München 1921, 1-68. (Rezension: E. Hirsch in Theolog. Lit.-Zeitung, 53

[1928] 41-44.)



von der Jahrhundertwende bis zur Gegenwart 283

ten konnten nicht mehr als Ansatz und Versuch sein; eine allgemein
anerkannte Arbeitsmethode, die der Textlage hätte gerecht werden

können, war noch nicht gegeben. Verschiedene Ansätze verloren wieder
ihre Bedeutung durch Spamers gründliche Kritik des hs. Überlieferungsmaterials.

Nur in zwei Fällen hat sich das Überlieferungsmaterial eines

Eckhart-Stückes als Ganzes einigermaßen auf innere Abhängigkeit
(Filiation) hin untersuchen und textkritisch durcharbeiten lassen : bei den

beiden Traktaten RdU und «Schwester Katrei». Letzterer wurde vom
Eckhartgut ausgeschieden. Der Traktat BgT konnte durch ein indirektes
Zeugnis gesichert werden. In vereinzelten Texteditionen (bes. bei Spamer
und Strauch) finden sich ernsthafte Ansätze höherer Textkritik; die

Texte sind teils purgiert und mit kleinen Varianten-Apparaten versehen.

An eine kritische Edition von Eckharttexten durfte jedoch noch nicht
gedacht werden.

Die Echtheit: ein stringentes Echtheitskriterium war aus den dt.
Texten allein nicht herzubringen. Das indirekte Zeugnis für BgT ist ein

Einzelfall; es behält seine Kraft, kann aber allein nicht hinreichen, die

Authentizität genügend auszuweisen. Alle Germanisten sind sich durch
die mühseligen Kleinarbeiten einig geworden, daß allein von den lat.
Texten des Meisters her, deren Echtheitsfrage weniger problematisch ist,
ein sicherer Ansatz zur Lösung der Echtheitsfrage möglich wäre. Im
Verein mit den lat. Texten ließe sich eine Summe von inneren und
äußeren Kriterien erarbeiten, durch die allein eine Ordnung und gewisse
Sicherheit ins überlieferte Eckhartgut gebracht werden könnte. Auf
Grund der Unsicherheit der Texte und der Fragwürdigkeit der
Textkonstitution hat sich bisher kein einziges Kriterium am konkreten Einzelfall

sauber darstellen lassen. Auch das von Pahncke dargestellte
Kriterium der unigenitus-Lehre darf noch keineswegs Gültigkeit beanspruchen,

solange der theologische Hintergrund und die Traditionsgeschichte
dieser Lehre noch nicht genügend erforscht sind. Eine nähere Bestimmung
des Echtheitsbegriffes für den Fall Meister Eckhart blieb einstweilen
noch aus.

Die philologische Eckhart-Forschung wußte sich auch am Ende
dieser Forschungsphase erst noch in den Anfängen. Solange die lat. Texte
des Meisters, soweit diese überhaupt aufgefunden waren, nicht ediert
worden waren und nicht eine ihrem Gehalt gemäße Interpretation
bekommen hatten, konnten sich die Germanisten nur auf unsicherem Boden

bewegen. Der ständige Appell der Philologen, die vorhandenen lat. Hss.

möchten endlich vollständig im Druck vorgelegt werden, wurde im Lager



284 Die Meister Eckhart-Forschung

der Theologen und Philosophen überhört oder stillschweigend dem
Mittellateiner zugeschoben. Wer sich aber die harte Aburteilung der gesamten
Eckhart-Forschung durch Denifle vor Augen hält, begreift ihre Eckhart-
Scheu. Eine hinreichende Aufarbeitung des lat. Eckhart-Gutes wäre aber
auch nach einer Drucklegung der Texte nicht möglich gewesen, weil
damals die Mediävistik in vielen Sparten selber erst in den Anfängen
stak und die zur interpretativen Aufarbeitung von Eckhart notwendigen
Vergleichstexte etwa eines Thomas v. Aquin, Albertus Magnus, u. a.

nicht in solider Textform vorgelegen haben. Den Germanisten aber wäre
allein schon mit einem Hss.-Abdruck der lat. Texte viel gedient gewesen.
Inhaltliche und literarische (als Übersetzung) Parallelen in den lat. und
dt. Texten hätten zur Lösung der Echtheitsfrage immerhin eine relative
Handhabe geben können.

2. Die Eckhart-Deutung dieser forschungsgeschichtlichen Phase

Es ist nun aber nicht so, daß seit Denifle auf philosophisch-theologischer

Seite überhaupt nicht mehr an Eckhart gearbeitet worden wäre.

Freilich, alle Eckhart-Deutungen dieser Forschungsphase basieren auf
unsicherer Textgrundlage, und ein Teil von ihnen krankt an ungenügendem

Verständnis für die mittelalterliche Geisteswelt. H. Delacroix stellte
in seiner Dissertation: «Essai sur le mysticisme spéculatif en Allemagne
au quatorzième siècle»76 den Geist Eckharts in den größeren
geistesgeschichtlichen Zusammenhang des MA, besonders des Neuplatonismus.
Delacroix, für den Eckhart der reine Pantheist ist, war nur wenig mit
dem Geiste des MA vertraut, wie F. Vernet 77 in seinem, über die gesamte
Eckhart-Forschung des 19. Jhs. referierenden Artikel «Eckhart»
bemerkt. Vernet wußte um die Relativität jeder Eckhartauslegung, mahnte

zur Vorsicht im Urteil und schloß sich selber eher einer Mittelstellung
an: «... il a des passages panthéistes, mais qui ne font pas corps avec
l'ensemble de son Eckhart) système. Le fond de sa doctrine est orthodoxe» 78.

Eine ebensolche umfassende Darstellung der Eckhart-Forschung wie
Vernet bot S. M. Deutsch mit dem Artikel «Eckhart (Meister)» in der

76 Paris: Thèse des lettres, Edit. Alcan, 1899, vgl. bes. 135-275.
77 Dictionnaire de théologie catholique, Bd. IV (Paris 1911), Sp. 2057-2081,

Kritik an Delacroix Sp. 2070.
78 Vernet, ebd. 2073.



von der Jahrhundertwende bis zur Gegenwart 285

Realencyklopädie für protestantische Theologie 79. J. Paquier spricht in
seiner Studie «L'orthodoxie de la théologie germanique (Un mystique
allemand du XIVe siècle)» Paris 1922 noch vom Pantheismus Eckharts,
macht aber auf die schwierige Textgrundlage aufmerksam, deren Sinn -
wenn man die Texte etwas modifiziere - durchaus orthodox verstanden
werden könnte (a. a. O. S. 42-45). Ein kurzer Abriß der Lehre Eckharts
ist der Aufsatz «La philosophie de Maître Eckhart» von M. de Wulf80.
Eher von essayistischem als wissenschaftlichem Charakter ist die

Abhandlung: «Die philosophische und religiöse Bedeutung des Meisters

Eckehart» von Leopold Ziegler 81. Nachdem der katholische Theologe

Joseph Bernhart, ein Schüler des großen Patrologen Otto Bardenhewer

(1851-1935), bereits in seiner Dissertation «Bernhardische und Eckhartische

Mystik in ihren Beziehungen und Gegensätzen » 82 sich gründlich
mit mittelalterlicher Mystik befaßt hatte, trat er zwei Jahre später mit
einer Eckhart-Übersetzung in die Reihe der Eckhart-Interpreten :

J. Bernhart «Meister Eckhart» 83. Bernhart ist Theologe vom Fach und
bemüht sich um Aufhellung der geistesgeschichtlichen Hintergründe der

deutschen Mystik, die für ihn keineswegs eine homogene Strömung ist 84.

Die großen geistesgeschichtlichen Bezüge zwischen Antike, Patristik,
Neuplatonismus, Scholastik, Nominalismus, Deutscher Mystik und
Renaissance arbeitete Bernhart in seinem Werk «Die philosophische

Mystik des Mittelalters von ihren antiken Ursprüngen bis zur
Renaissance»85 heraus. Solche mehr allgemeinen Darstellungen vermochten

zwar die Eckhart-Deutung nicht direkt zu beeinflussen, weil sie nicht
unmittelbar am Eckhart-Gut arbeiteten, hatten aber doch indirekte
Wirkung auf die Eckhart-Forschung, wenn in ihnen die geistigen Quellen der

deutschen Mystik erhellt wurden. Noch lag das Eckhartsche Textmaterial
zu mangelhaft vor, als daß konkrete Einzelfragen theologisch-philosophischer

Natur anhand genauer Belege hätten erörtert werden können.

Für Bernhart steht Eckhart grundsätzlich in der neuplatonischen Tra-

79 Leipzig 1898, Bd. V (3. Aufl.) 142-154. - G. Fischer zitiert in seinem
Forschungsbericht weder Vernet noch Deutsch, wiewohl ihm beide viel
forschungsgeschichtliches Material des 19. Jh. geboten haben könnten.

80 Revue néo-scolastique de Philosophie (Louvain), 23 (1921) 412—422.
81 Preußische Jahrbücher (Berlin), 115 (1904) 503—517.
82 Würzburg: Diss. 1910. Druck: Kempten 1912.
83 Kempten-München: 1914, «Deutsche Mystiker», Bd. 3.
84 ebd. 5 f.
85 München: 1922 (Geschichte der Philosophie in Einzeldarstellungen, Abt. III:

Die christl. Philosophie, Bd. 14).



286 Die Meister Eckhart-Forschung

dition; die Eckhartsche Dialektik von Pantheismus und christlichem
Gottesbegriff muß vom Neuplatonismus her geklärt werden 86. Ebenfalls

um geistesgeschichtliche Aufarbeitung Eckharts bemühte sich der Philosoph

Hermann Schwarz, der in «Der Gottesgedanke in der Geschichte der

Philosophie» 87 über 60 Seiten allein Meister Eckhart widmet. Als Angelpunkt

der Eckhartschen Mystik hebt Schwarz die «Geburt Gottes im
Menschen» ins Zentrum seiner Eckhart-Deutung. Diesen Grundgedanken
greift eine Schülerin von Schwarz, Margarete Haacke, in ihrer Dissertation

88 wieder auf. Von der pantheistischen Deutung eines Denifle,
Delacroix u. a. weicht sie ab und präzisiert Eckharts Gottesbegriff als

einen neuplatonischen Panentheismus 89 90. Geistesgeschichtlich von
Bedeutung ist der gedruckte Vortrag 91 des protestantischen Theologen
Erich Seeberg (1888-1945), eines späteren Mitbegründers und zugleich
des 1. Vorsitzenden der Meister Eckhart-Kommission. Hatte Ph. Strauch
(vgl. oben Anm. 14) zwei Jahrzehnte zuvor bedauern müssen, daß pro-
testantischerseits wenig Interesse an der Mystik bestehe, so hat sich hier
Seeberg als Kenner und Interpret der mystischen Tradition ausgewiesen.
Diese Arbeit Seebergs, in der die mystischen Phänomene als echt-religiöse
Erlebnisse ernst genommen und gegen sexualpsychologische Mißdeutungen

verteidigt werden 92, gewinnt als protestantische Mystik-Deutung
an Bedeutung, wenn man ihr den um 10 Jahre früher erschienenen Aufsatz

«Hysterie und Mystik bei Margarethe Ebner (1291-1351) » vom
protestantischen Zürcher Pfarrer und Psychoanalytiker Oscar Pfister93

gegenüberstellt. Pfister war Anhänger der Freudschen Psychologie, von
der her er sozusagen alle mystischen Phänomene als Anomalien und
Sexualverdrängungen erklärt haben wollte.

Ein ernstes Bemühen, die mystischen Phänomene psychologisch zu
deuten, ohne dabei Mystik einfachhin als seelische Fehlhaltung auszu-

86 Bernhart, Diss. 28-32.
87 1. Teil: Von Heraklit bis Böhme, Heidelberg 1913 (in der Sammlung

historischer Monographien philosophischer Begriffe, Bd. IV).
88 Greifswald: Diss. 1919.
89 ebd. 34.
90 Thematisch hierher gehören die beiden Arbeiten: Werner Achelis: Über

das Verhältnis M. Eckharts zum Areopagiten Dionysius, Marburg : Diss, masch. 1922.
F. A. Gerhardt: Untersuchung über das mystische Grunderlebnis. Ein Beitrag
zur Mystik M. Eckharts, M. Luthers und J. Böhmes, Greifswald: Diss, masch. 1923.

91 E. Seeberg: Zur Frage der Mystik, Leipzig-Erlangen: 1921.
92 ebd. 43 ff.
93 Zentralblatt für Psychoanalyse (Medizin. Monatsschrift für Seelenkunde,

hrsg. v. Sigm. Freud), Wiesbaden 1 (1911) 468^-85.



von der Jahrhundertwende bis zur Gegenwart 287

legen, ist die Studie: «Essai sur l'introversion mystique. Etude psychologique

de Pseudo-Denys l'Aréopagite et de quelques autres cas de

mysticisme», von Ferdinand Morel 94. Morel charakterisiert die Haltung
der Psychologen gegenüber der Religion mit den Worten: «On le sait,
la psychologie contemporaine est en crise de croissance En cela, elle n'a

fait qu'imiter les autres sciences: comme ses soeurs aînées, la psychologie a

quitté la théologie ...» 95. Wenn sich auch der Autor in der Beurteilung der

Mystikerin M. Ebner der Meinung O. Pfisters anschließt96, so zeigt doch
die ganze Arbeit, die auf der Psychologie S. Freuds und des frühen
C. G. Jung basiert, ein echtes Verstehen der mystischen Geisteswelt und
ihrer historischen Ausprägungen 97.

Gewiß haben auch Studien, die das Phänomen Mystik vom Gesichtspunkte

der Kultur- und Religionsgeschichte erhellten, ein vertieftes
Verständnis der einzelnen Mystiker, also auch Eckharts, mitbewirkt9S.
Wenn auf das Ganze verstärktes Licht fiel, dann eben auch auf dessen

Teile. Es mag aber schwierig sein, im Einzelfall den Einfluß vom Ganzen

her direkt oder indirekt aufzuweisen.
Abschließend sind noch die verschiedenen nhd. Eckhart-Über-

setzungen dieser Forschungsphase anzuführen. Ihre Bedeutung lag
primär darin, daß sie das Interesse an Meister Eckhart unter dem Volke
deutscher Zunge verbreitet haben. Was sie an Text und Interpretation
geboten haben, bleibt durch die forschungsgeschichtliche Phase, in der
sie stehen, relativiert. Großen Ruhm erreichte die Übersetzung von
Hermann Büttner: «Meister Eckeharts Schriften und Predigten» ". Mag auch
Alois Dempfs Urteil, Büttner habe durch seine Übersetzung das panthei-
stische Eckhart-Bild nach unten verbreitet, richtig sein 10°, so wird man
darin keineswegs eine Verurteilung der Büttnerschen Leistung sehen

94 Genève : Thèse des lettres, 1918.
95 ebd. 6 (Introduction).
96 ebd. 289-291.
97 Heutige psychologische Schulen, wie C. G. Jung-Schule, L. Szondi-Schule

und der neue Wiener-Kreis (Igor Caruso, Wilfrid Daim, Victor Frankl) begegnen
der religiösen Wirklichkeit weit positiver als die frühen Vertreter der Freud-Schule.

98 Christian Janetzky: Mystik und Rationalismus, München-Leipzig 1922.

Carl Clemen : Die Mystik nach Wesen, Entwicklung und Bedeutung, Bonn 1923.
Gerda Walter: Zur Phänomenologie der Mystik, Halle a. S. 1923. M. Grabmann:
Wesen und Grundlagen der kath. Mystik, München 1922. Ders. : Die Kulturwerte
der deutschen Mystik des MA, Augsburg 1923.

99 2 Bde. Jena 1903 fi. (1. Bd.: 1903, 19122, 19173. 2. Bd.: 1909, 19172).
Volksausgabe in 1 Bd. : ebd. 1938.

100 A. Dempf: Meister Eckhart (10 Vorlesungen), Leipzig 1934, vgl. S. 60.



288 Die Meister Eckhart-Forschung

dürfen. Wer Büttners Vorwort und die anschließende Einleitung zum
1. Band gelesen hat, weiß, daß Büttner sich gründlich mit Eckhart
auseinandergesetzt und in die Forschungs- und Deutungsgeschichte
eingearbeitet hat. Büttner trifft - meist nach Pfeiffer - eine Auswahl von
Texten, die ihm Eckhartisch scheinen; er ist sich aber bewußt, daß kein

einziger Text einwandfrei vorliegt101. Meister Eckhart, den uns Büttner
vorstellt, ist der große deutsche Denker, der Genius kirchenfreier
Religiosität. Im 2. Band hat Büttner die noch nicht edierte Rechtfertigungsschrift

Eckharts 102 ausgewertet und dadurch seine Deutung mit dem

wichtigsten Eckhart-Dokument untermauert. J. Quint bezeichnet die

Übersetzung Büttners im Vergleich mit den andern Übersetzungen dieser

Zeit als die «schwungvollste», aber zugleich als die «willkürlichste» 103.

Alfons Heilmann bringt in seinem « Seelenbuch der Gottesfreunde» (Perlen
deutscher Mystik) 104 Texte von Eckhart, Seuse, Tauler u. a. Der
Übersetzer kritisiert (S. 355) Büttners Übersetzung, die vom mhd. Texte stark
abweiche, und bemüht sich selber um eine genauere nhd. Wiedergabe
des Pfeifferschen Textes. Der Kulturschriftsteller Gustav Landauer (1870-
1919), dessen Übersetzung «Meister Eckharts mystische Schriften» 105

ebenfalls Pfeiffertexte bietet, nennt in der Einleitung (S. 7 f.) Eckhart
einen Pantheisten im Sinne eines Panpsychismus. Wenig Bedeutung
hatte die Übersetzung von Wilhelm Willige: «Ewige Geburt» (Deutsche
Reden und Schriften des Meisters Eckhart) 106. J. Bernhart nimmt in
seinem «Meister Eckhart» (Reden der Unterweisung) 107 die Edition von
Diederichs (vgl. oben Anm. 35) zur Grundlage. Eine weitere Eckhart-
Übersetzung bot der religiöse Schriftsteller und protestantische Pfarrer
Walter Lehmann in seinem Band «Meister Eckhart» 108. Auch Lehmann

101 1. Bd. (2. Aufl.) S. VI.
102 Rechtfertigungsschrift RS : sie wurde 1880 von Ludwig Keller in Soest

aufgefunden.
103 J- Quint : Meister Eckhart (Dtsch. Predigten und Traktate), München 1955,

S. 535. Wie sehr Büttner mit seiner Eckhart-Deutung — Eckhart der deutsche Genius,
als der Moderne - im deutschen Selbstbewußtsein der Jh.-Wende Echo gefunden
hat, spiegelt sich im Aufsatz Hans Benzmanns: Neuere Literatur über Meister
Eckehart und die deutsche Mystik, in: Monatshefte der Comenius-Gesellschaft f.
Kultur u. Geistesleben, Neue Folge 4 (1912) 143—151.

104 Freiburg i. Br. 1920.
105 Berlin 1903, 19202.
106 Greifswald 1922, Gütersloh 19482.
107 München 1922.
108 Göttingen 1919 (Reihe: Die Klassiker der Religion, Bd. 14/15). Ders.:

Deutsche Frömmigkeit. Stimmen deutscher Gottesfreunde, Jena 1917.



von der Jahrhundertwende bis zur Gegenwart 289

hat vorwiegend Pfeiffer zur Grundlage ; in Übersetzung und Deutung hält
er sich eng an Büttner und Landauer. Lehmann setzt sich in der

Einleitung kurz mit dem kirchlichen Prozeß gegen Meister Eckhart
auseinander. Daß es dabei wesentlich um einen Ordensstreit zwischen
Dominikanern und Franziskanern ging, ist für ihn klar 109

; eine These, die

später O. Karrer wieder aufgreifen und erhärten wird. Wenn auch die

Büttnersche Übersetzung alle andern Eckhart-Übersetzungen dieser Zeit
stark beeinflußt hat, bleibt jene von Lehmann - nach Meinung Quints -
textlich am verläßlichsten 110 1U.

Die Eckhart-Forschung stak zu Beginn der 20 er Jahre in einer
mißlichen Lage 112. Weder Eckhart-Philologie noch Eckhart-Deutung
besaßen genügend gesicherte Arbeitskriterien zur Lösung des vielschichtigen

Eckhart-Problems. Mit der Edition der längst aufgefundenen
Rechtfertigungsschrift bekamen Philologie und Deutung einen neuen
Ansatz; die gesamte Eckhart-Forschung trat damit in eine neue Phase.

II. Die Meister Eckhart-Forschung
von 1923 bis zur Inangriffnahme der kritischen Edition 1934

7. Die Edition der Rechtfertigungsschrift und der Streit der Theologen

in den 20 er Jahren

Um 1880 herum hatte Ludwig Keller in der Stadtbibliothek zu Soest

(Westfalen) eine lat. Rechtfertigungsschrift RS) Meister Eckharts
aufgefunden. Über nähere Umstände dieses Fundes und über die Gründe der
mißlichen Tatsache, daß niemand eine baldige Edition dieses Dokumentes

109 Lehmann: Meister Eckhart, S. 11 ff.
110 J- Quint: Meister Eckhart, a. a. O. S. 535. Diese Übersetzungen sind alle

von Nicht-Germanisten verfaßt und daher mit vielen Übersetzungsfehlern behaftet.
(Vgl. J. Quint, ebd. 533-535.)

111 Die Eckhartforschung im niederländischen Sprachraum bleibt aus meinem
Bericht ausgeklammert. Bibliographische Angaben siehe bei K. Ruh : WW 7 (1957)
212, Anm. 1.

112 Eine meisterhafte Darstellung der Forschungsprobleme bei Eckhart, Tauler
und Seuse zur Zeit der 20er Jahre bietet Xavier de Hornstein in seiner Dissertation:

Les grands mystiques allemands du XIVe Siècle, Fribourg en Suisse: Thèse
de théologie 1922/23. (Druck: Luzern 1922.) G. Fischer scheint diese um 10 Jahre
vor seinem Forschungsbericht erschienene Arbeit nicht gekannt zu haben. Sie hätte
ihm das Forschungsmaterial aus dem 19. Jh. vervollständigen können.

19



290 Die Meister Eckhart-Forschung

veranlaßt hat, weiß kein Eckhart-Forscher zu berichten. Aus Spaniers
Bemerkung: «Die Vorgeschichte der Veröffentlichung dieser Verteidigungsschriften,

die L. Keller schon um 1880 in der Soester Stadtbibliothek auf
14 engbeschriebenen Pergamentblättern fand, ist reich an Wirrungen» 113

läßt sich nichts Genaues ableiten. Auch J. Bernhart, der in einer Rezension

von Mystikliteratur auf die RS zu sprechen kommt, weiß nur von
einem «langwierigen Vorspiel von verzögernden Umständen» zu berichten

114. Daß seit Denifle eine gewisse Lähmung wirksam war, darf wenigstens

teilweise als Entschuldigung dieser «verzögernden Umstände» in
Betracht gezogen werden. Büttner war die RS wohl bekannt, und er hat
sie für seine Eckhart-Deutung, die für Jahrzehnte die populärste, aber
auch - wegen pantheistisch-monistischer Tendenz - die irrigste sein sollte,

ausgewertet. 1911 wurde Spamer von Friedrich v. d. Leyen auf dieses

Dokument aufmerksam gemacht. Spamer war sich wohl bewußt, daß es

nicht alleinige Sache eines Germanisten sein konnte, diese theologische
Rechtfertigung Eckharts zu edieren. Im Benediktinermönch Augustinus
Daniels (1864-1920) fand er einen Theologen als Mitarbeiter, mit dem er
die Editionsarbeit aufteilen wollte. Daniels sollte die Textgestaltung und
den Quellennachweis der Zitate übernehmen; Spamer selber nahm sich

vor, die RS auf die in ihr sich findenden Stellen aus den dt. Predigten
und Traktaten hin zu untersuchen. Die Edition verzögerte sich, da
inzwischen der 1. Weltkrieg ausgebrochen war und Spamer in den Militärdienst

eingezogen wurde. Spamers Anteil an der Edition mußte
ausbleiben; Daniels vermochte wegen Krankheit seine Arbeit nur langsam
voranzutreiben. Als dieser 1920 in Maria Laach starb, hatte er seinen

Anteil fast vollständig beieinander. Er hinterließ sein Manuskript
sozusagen druckreif. Der Mediävist Clemens Baeumker (1853-1924) konnte

es, nachdem er einige Ergänzungen nachgetragen hatte, 1923 dem Drucke
übergeben: Augustinus Daniels: «Eine lateinische Rechtfertigungsschrift
des Meisters Eckehart» lls. Diese Selbstrechtfertigung Eckharts, so führt
Baeumker in seinem Geleitwort aus, erhelle die dunklen Fragen rund um
den Eckhart-Prozeß und eröffne das Selbstverständnis des Meisters in
seinen bezweifelten Lehren. Für die germanistische Forschung ergebe
sich außerdem ein Ansatzpunkt zur Lösung der Echtheitsfrage, da sich

113 in : Germanische Philologie (Festschrift f. O. Behaghel), Heidelberg 1934,
S. 336.

i" DVS 2 (1924) 309.
115 BGPhMA 23 (1923) Heft 5, 1-66.



von der Jahrhundertwende bis zur Gegenwart 291

in der RS viele übersetzte Zitate aus den dt. Werken Eckharts fänden 116.

Die Quellennachweise von Daniels brachten wichtige geistige Väter
Eckharts ans Licht: Origenes, Proklos, Augustinus, Thomas v. Aquin.

Mit dieser Edition war eine der wichtigsten Hss. der Eckhart-
Forschung den Gelehrten zugänglich gemacht worden 117. Freilich war
damit die Bedeutung der RS für das Verständnis Eckharts und die
unmittelbare Auswertung derselben für die Eckhart-Philologie noch keineswegs

bis in Einzelheiten klargestellt. Doch Germanisten und Theologen
beriefen sich in der Folge - sei es in Fragen der Echtheit oder der

Interpretation - auf diese Rechtfertigungsschrift. Die RS ist zugleich eines der

wichtigsten Dokumente im Dossier des Eckhart-Prozesses, der 1325/26
in Köln gegen den Meister eröffnet und erst nach dessen Tode mit der

Verurteilungsbulle «In agro dominico» von 1329 durch Papst Johannes

XXII. beschlossen wurde 118. Die Soester Hs. 33 b enthält 108 inkriminierte

Sätze (articuli) aus lat. und dt. Werken Eckharts, die von der

116 ebd. vi-x (Geleitwort).
117 Es handelt sich bei dieser Soester Hs. (33 b) um eine Abschrift (14. Jh.)

jener Urkunde, die Eckhart den Kommissaren der Kölner Inquisition im Jahre 1326

zur Selbstverteidigung einreichte. Die Hs. umfaßt 14 Pergamentblätter. Außer dem
eigentlichen Schreiber ist noch eine Hand eines Korrektors am Werk, die Rubriken,
Korrekturen und Marginalien eingetragen hat (Daniels, ebd. Vorwort, xvi u. xix).

118 Bezüglich Eckhart-Prozeß ist es wichtig zu wissen, daß die Akten, die über
den konkreten Prozeßverlauf informieren, recht spärlich sind. Die vorhandenen
Akten reichen aber aus, den wesentlichen Gang des Prozesses zu rekonstruieren.
Im Grunde sind es drei Prozesse:

1. Nikolaus v. Straßburg OP, seit 1325 von Papst Joh. XXII. zum Visitator
der Dominikaner-Provinz Teutonia bestellt, leitet um 1325/26 ein ordensinternes
Verfahren ein, um über die Rechtgläubigkeit Eckharts zu befinden. Eckhart wird
entlastet.

2. Der Kölner Erzbischof Heinrich II. v. Virneburg eröffnet 1326
(wahrscheinlich im Sommer) den Inquisitions-Prozeß gegen Eckhart. 108 inkriminierte
Sätze werden von den beauftragten Kommissaren auf zwei Listen gesammelt, die
Eckhart zur Rückäußerung vorgelegt werden. Diese 108 Sätze zusammen mit der
Rückäußerung Eckharts bilden den Inhalt der sog. Rechtfertigungsschrift. In Köln
kommt es zu keinem richterlichen Entscheid. Der Prozeß gelangt 1327 an die Kurie
von Avignon. Ein Gutachten der in Avignon eingesetzten Theologen-Kommission
ist erhalten. Das Kölner Untersuchungsmaterial (108 Sätze mit Rückäußerung)
wird in Avignon auf die wesentlichen Lehrpunkte (28 Sätze) reduziert, die im
genannten Gutachten enthalten sind. Der Prozeß endet 1329 mit der Verurteilungsbulle

«In agro dominico». Die Sätze der Bulle finden sich im «Enchiridion Symbo-
lorum» v. Henricus Denzinger, Freiburg i. Br. 1965 (33. Aufl.), S. 290-295. Der
Text ist kritisch bereinigt, mit Apparat versehen und auf den neuesten Stand der
Forschung gebracht, redigiert von Heribert Fischer.

3. Prozeß des Kölner Erzbischofs gegen den Visitator Nik. v. Straßburg als
Begünstiger der Häresie. (Vgl. J. Koch, Kritische Studien, 2. Teil: Die Kölner Jahre,
der Prozeß und die Verurteilung, in AFP 30 (1960) 5-52, bes. 17—41.)



292 Die Meister Eckhart-Forschung

Kommission der Kölner Inquisition auf zwei Listen (rotuli) zusammengestellt

worden waren. Die beiden Listen sind - wahrscheinlich zeitlich
nacheinander - Eckhart zur Rückäußerung vorgelegt worden, so daß er
seine Rechtfertigung schriftlich eintragen konnte. Wenn nun also in
diesen Listen auch Sätze aus dt. Predigten Eckharts aufgenommen sind,
dann konnten diese Sätze nur aus Hörernachschriften - oder bereits
Abschriften von Nachschriften - entnommen werden und mußten von den

Inquisitoren erst noch ins Latein, die Amts- und Gerichtssprache, übersetzt

werden 119. Allein schon in der Tatsache, daß sich in den Listen viele
übersetzte Sätze aus dt. Predigten und Traktaten finden, liegt die Bedeutung

der RS als Echtheitskriterium für die philologische Eckhart-
Forschung. Die Frage jedoch, wie exakt etwa die dt. Exzerpte auf
lateinisch übersetzt worden sind und inwiefern diese übersetzten Exzerpte
für die Echtheit oder sogar für eine kritische Textgestaltung in Betracht
kommen könnten, blieb der philologischen Einzelforschung erst noch

anheimgestellt. Daniels hatte den Text lediglich mit einigen Konjekturen
versehen und in einem Apparat den wertvollen Quellennachweis geliefert.
Wenn auch mit der Edition der RS eine neue Zäsur in der Eckhart-
Forschung anzusetzen ist, ließ doch die eigentliche Forschung, die auf
diesem Dokument basierte, noch einige Jahre auf sich warten. In der
Zwischenzeit aber erschienen da und dort kleinere Arbeiten über Eckhart,
die freilich für den Fortgang der Forschung wenig Bedeutung hatten 12°.

Noch 1924 konnte Karl Richstätter in seinem Aufsatz: «Ein
vielumstrittener Mystiker» (in Stimmen der Zeit, 106/107 (1924) 443-454) schreiben,

daß Eckhart zur Zeit auf kath. Seite wenig Beachtung finde und die
moderne Eckhart-Literatur sich nur mit den dt. Schriften des Meisters
befasse. Für den Augenblick mochte Richstätter recht haben; bald aber

115 J. Koch: Kritische Studien, AFP 30 (1960) 17-41.
120 Heinrich Emunts: Meister Eckharts Predigt «Uff Sant Dominicustag»:

Versuch einer Textgestaltung. Bonn: Diss, masch. 1924. (J. Quint bezeichnet diese
Arbeit als vollkommen verfehlt, in: Die Überlieferung, S. 727.) Victor Delbos:
Le mysticisme allemand (Cahier de la Nouvelle Journée, 3) Paris 1925. Ludwig
Goldscheider: Die Sprüche des Meister Eckhart, nach dem Pfeifierschen-Text
vollständig übertragen. Stuttgart/Wien 1924. C. B. Evans: Meister Eckhart (Translation

of Pfeiffer's edition with a few omissions), London 1924. Hans Messer:
Edeliu sele bei Meister Eckhart, Greifswald: Diss. 1923. P. W. Junker: Der Begriff
der Liebe bei Plato, Eckhart, Fichte und in der Philosophie des Ungegebenen.
Greifswald 1922. Ders. : Wesen und Bedeutung der Minne in der Mystik Eckharts
(in: Vom sittlich-religiösen Erleben, Festschrift f. Hermann Schwarz), Greifswald
1924. Susanne Hampe: Der Begriff der Tat bei Meister Eckhart (Eine
philosophiegeschichtliche Untersuchung), Weimar 1926.



von der Jahrhundertwende bis zur Gegenwart 293

setzte eine recht intensive Eckhart-Forschung auf Seiten der kath.
Theologen ein.

Wenige Jahre später erfolgte eine neue Edition der RS im
französischen Sprachraum von Gabriel Théry OP (1891-1959) : «Edition critique
des pièces relatives au procès d'Eckhart contenues dans le manuscrit 33 b
de la bibliothèque de Soest» 121. Was die textliche Zuverlässigkeit
anbelangt, ist die Edition von Daniels besser als jene von Théry, der nur
mit Photokopien arbeitete 122. Thérys Edition hat aber den großen Vorteil,

daß hier der Nachweis der inkriminierten Sätze in den dt. Werken
Eckharts - was Spamer für Daniels' Edition schuldig geblieben war -
geleistet worden ist. Théry hat sich das ganze Dokument auch im Aufbau
gründlich angesehen und kam zum Ergebnis, daß die 108 Sätze und die

beigegebenen Antworten Eckharts aufzuteilen seien in zwei Listen, die

chronologisch hintereinander, inhaltlich aber eng zusammen gehören.
Die innere Analyse des Textes ergebe also eine zweifache Anklage - von
verschiedenen Redaktoren verfaßt - mit je eigener Verteidigung (a. a. O.

136-140). Diese Edition sollte nach Intention des Herausgebers jene von
Daniels paläographisch verbessern und durch Nachweis der inkriminierten

Stellen, verbunden mit einem kommentierenden Apparat, einer
kritischen Edition nahekommen. Hatte Daniels lediglich einen Hss.-

Abdruck, mit Auflösung der Abkürzungen, einigen Textkorrekturen und
Quellennachweisen geboten, so brachte Théry nebst der textlichen
Neugliederung und dem Stellennachweis auch viel kommentierendes Material
und suchte außerdem die RS anhand der früher von Preger und Denifle
edierten Prozeß-Akten in den größeren Prozeß-Verlauf einzuordnen 123.

Im Aufsatz: «Contribution à l'histoire du procès d'Eckhart» 124 stellte

Théry anhand der Prozeß-Dokumente die zentrale Lehre Eckharts in den

größeren Zusammenhang der theologia negativa. Théry wußte, wie sehr
die Eckhart-Forschung auf Editionen von lat. Werken Eckharts wartete,
und er selber machte nun einen mutigen Anfang mit der kritischen Edition

von Eckharts Kommentar zum Weisheitsbuch: «Le Commentaire de

Maître Eckhart sur le livre de la Sagesse» 125. Seine Kritik an der damaligen

Eckhart-Forschung war durchaus berechtigt: «Je peux dire que la

121 AHD 1 (1926) 129-268.
122 J. Koch: Kritische Studien, AFP 30, S. 19. Ferner: M. Grabmann über

Théry, DTh 5 (1927) 86.
123 AHD 1, 129-132.
124 La vie spirituelle, Supplement, 14 (1926) 45-65.
125 AHD 3 (1928) 321-443; 4 (1929) 233-394.



294 Die Meister Eckhart-Forschung

grande majorité des historiens qui ont écrit sur Eckhart, n'ont pas lu ses

oeuvres principales. On s'est contenté des sermons allemands - dont on a

négligé d'établir auparavant l'authenticité - comme si ces sermons
constituaient l'oeuvre principale d'Eckhart» (ebd. 3 (1928) 321). Diesen Sapientia-
Kommentar hatte Denifle nach der von ihm selber aufgefundenen
Erfurter Hs. (Ampi. Fol. 181) wenigstens teilweise ediert126. Die Hs. Kues

(Hs. 21), in der dieser Kommentar auch enthalten ist, hatte Denifle nur
noch in einer detaillierten Hs.-Beschreibung der Öffentlichkeit bekannt
machen können 127. Thérys Edition basiert auf der von Denifle benutzten
Erfurter Hs. und der inzwischen neu hinzugekommenen Hs. von Trier
(Hs. 72), die wie die Erfurter Hs. aus dem 14. Jh. stammt. Durch die

vielen Quellennachweise in Thomas-Texten und in der patristischen
Literatur konnte Théry einerseits die Nähe Eckharts zu Thomas und der

Tradition aufzeigen, anderseits aber auch auf dessen Abweichungen und

Eigenheiten hinweisen. Daß nicht alle auftauchenden Probleme gelöst
werden konnten, wußte Théry sehr wohl (ebd. 4,393), und daß ihm viele
Lesefehler passiert waren, mußte er sich vom Fachkollegen B. Geyer
deutlich genug sagen lassen 128. Der 2. Teil dieser Edition fiel deshalb

erheblich besser aus, weil ihm Professor J. Koch von Breslau viele Tips
zu Korrekturen geliefert hatte, die Théry lobend zu verdanken wußte

(ebd. 4,393). Dieser französische Forscher dachte ernsthaft an ein Weitergehen

in seiner Editions-Arbeit, spricht er doch am Schlüsse (ebd. 4,394)
vom Vorhaben, sich an den Genesis-Kommentar zu machen, dann den

Eckhart-Prozeß systematisch aufzurollen und schließlich eine
Gesamtdarstellung des Denkens Eckharts auszuarbeiten. Théry, ein angesehener
Forscher auf dem Gebiete der mittelalterlichen Philosophie und Theologie,

war mit der Edition der RS und des Sapientia-Kommentars gleich
an die Front der Eckhart-Forschung gerückt. Doch seine Arbeiten an
Eckhart-Texten schien er zu übereilen, so daß er von den Fachkollegen
(vgl. Anm. 128) die Kritik der Unwissenschaftlichkeit hat einstecken
müssen. Seine eben erst angekündigten Arbeiten blieben für immer aus.

Gleichzeitig mit Théry trat nun Otto Karrer 129 in den Blickpunkt der

theologischen Eckhart-Forschung mit seinem berühmten Buch: «Meister

126 ALKGMA 2 (1886) 533-615.
127 ebd. 673-676.
128 Theolog. Revue 28 (1929) 243. Ferner: J. Koch, AFP 30, S. 19.
129 O. Karrer war damals recht produktiv in der Deutung der abendländischen

Mystik, deren geistiges Gut er in anschaulicher Form einem größeren Leserkreis

zu erschließen suchte durch mehrere Publikationen: Meister Eckhart spricht



von der Jahrhundertwende bis zur Gegenwart 295

Eckehart, das System seiner religiösen Lehre und Lebensweisheit» (München

1926). Karrers Werk, blendend geschrieben, bestach, indem es für
viele strittige Eckhartprobleme eine Lösung anbot, die wie aus einem
Guß wirkte; von den Fachgelehrten aber wurde es scharf kritisiert und
als unwissenschaftlich abgelehnt. Freilich, Karrer hat sich mit diesem

«System-Buch» ausgewiesen als Kenner der christlichen Mystik und der

Theologiegeschichte, und seine lange Einleitung (ebd. 13-58) zeigt, wie
intensiv er sich mit den Problemen der Eckhart-Forschung befaßt hat.
Nicht sosehr sein Textbuch (ebd. 2. Teil, 59-270) war es, das zum Widerspruch

aufrief. Denn Karrer bot hier Texte aus verschiedensten Eckhart-
Schriften, die er als Bausteine aus den größeren Kontexten herausgenommen,

thematisch gegliedert und mit kommentierenden Anmerkungen
versehen hatte. Ein solches Verfahren mit Texten wollte und konnte nicht
Anspruch auf Wissenschaftlichkeit erheben, sondern sollte vielmehr nur
eine Einführung in die Gedankenwelt Eckharts vermitteln. Die Kritik
setzte vielmehr dort ein, wo Karrer die strittigsten Punkte der Eckhart-
Deutung (Pantheismus und Prozeß-Verfahren) gesondert herausgreift
und - freilich anhand von textlichen Belegen - nachzuweisen sucht, daß

Eckhart durchaus rechtgläubig sei, und daß im Prozeß-Verfahren
Ordensstreitigkeiten die eigentliche Lehre Eckharts entstellt hätten 13°. Karrers
Versuch, Eckhart theologisch und philosophisch zu deuten und für kirchliche

Orthodoxie in Anspruch zu nehmen, war selbst dann verfrüht, wenn
das «System-Buch» den Eindruck erweckte, es hätte hier erstmals ein

Eckhart-Forscher alle lat. Hss. eingesehen und diese im Vergleich
zueinander und zur abendländischen Tradition studiert. Wo Karrer die

großen Linien sah und aus geistesgeschichtlichem Überbau textliche und
ideelle Ungereimtheiten zu harmonisieren suchte, sahen andere Forscher
gerade die genauen Einzelheiten, auf die es ankommen sollte, und
meldeten sich zur Kritik 131. Selbst dort, wo Karrer Textstellen anführte und

(Gesammelte Texte mit Einl.), München 1925. Ders.: Die große Glut
(Textgeschichte der Mystik, Bd. 2), München 1926. Ders.: Der mystische Strom (von
Paulus bis Thomas v. Aquin), München 1926. Ders. : Meister Eckhart. Der Mensch
und der Wissenschaftler, in Hochland 23 (1925/26) 535-549. Neuerdings gibt es

auch eine englische Ausgabe von Karrer: Meister Eckehart speaks (A collection
of the teachings of the famous German Mystic with an introduction by Otto Karrer),
London 1957.

130 Meister Eckehart, System-Buch, 271-369. Zum Prozeß : ebd. 364 f. und
in der Einleitung S. 32—36.

131 Ph. Strauch: ZfdPh 52 (1927) 175-180. G. Müller: DLZ48 (1927) Sp. 597.
M. Grabmann: DTh 5 (1927) 221. J.Koch: Theolog. Revue 26(1927) 417-422.
Ders.: Theologie u. Glaube 20 (1928) 173-189.



296 Die Meister Eckhart-Forschung

seine Lesung als eine exakte vortrug, konnte sein härtester wissenschaftlicher

Gegner, Josef Koch, Ungenauigkeiten und Fehllesungen
nachweisen 132. Doch Karrer fühlte sich seiner Sache sicher und ließ sich von
der zunehmenden Kritik keineswegs einschüchtern. Zu den strittigsten
Punkten im Prozeß-Verfahren gegen Eckhart nahm Karrer nochmals

Stellung im Aufsatz: «Die Verurteilung Meister Eckharts» (Hochland 23

(1925/26) 660-677). Karrers These, daß das Kölner Prozeß-Verfahren
mit Ordensstreitigkeiten zwischen Dominikanern und Franziskanern
belastet war und daß Eckhart alles in allem durchaus rechtgläubig zu
verstehen sei, wurde hier popularisiert. Seine kühnen Gedanken habe

Eckhart nur in emphatischer Sprache formulieren können, und dafür
habe er vor der Kirche büßen müssen (ebd. 661, 677). Die Streitfrage, ob
das Seelenfünklein im Menschen nach Eckharts Lehre geschaffen oder

ungeschaffen sei, beschäftigte Karrer in einer weiteren Studie: «Das

Göttliche in der Seele bei Meister Eckhart» 133. Karrer vergleicht hier die

einschlägigen Texte aus den dt. und lat. Werken und kommt zum Ergebnis,

daß keine einzige Stelle sich finde, wo vom ungeschaffenen
Seelenfünklein die Rede sei. Man müsse die ganze Lehre Eckharts im gesamten
Zusammenhang und überdies auf dem Hintergrund der augustinischen
imago-Lehre und der alten Gnadentheologie sehen; dann sei nicht
einzusehen, daß Eckhart anders denn als katholischer Mystiker gedeutet
werden könne 134.

Daß die damalige Textlage des Eckhart-Gutes zu solch definitiven
Entscheidungen noch nicht hinhalten konnte, wäre ein berechtigter
Einwand gegen Karrer. Allein aber schon die Tatsache, daß gerade die heikelsten

Probleme aus der Eckhart-Deutung aufgegriffen und der Versuch
einer Lösung gewagt wurde, forderte die Eckhart-Forschung erneut heraus

zu einem gründlichen Textstudium und zur Suche nach weiterem
hs. Material. Karrers «Ergebnisse» waren in Wirklichkeit noch keine

Ergebnisse, sondern Anregungen zu weiteren Fragestellungen.
In der obigen Verteidigung der Geschöpflichkeit des Seelenfünkleins

bei Eckhart hatte Karrer Stellung genommen gegen eine gegenteilige
Deutung, die von Martin Grabmann (1875-1949) vorgetragen worden war
in: «Neuaufgefundene Quästionen Meister Eckharts und ihre Stellung

132 Kontroverse zwischen Karrer und Koch: Theolog. Revue 27 (1928) 26 ff.
und Theologie und Glaube 20 (1928) 173 ff. Kontroverse zwischen Karrer und
Grabmann: DTh 5 (1927) 221 ff.

133 Abhandl. f. Philos, u. Psychol, d. Religion, Heft 19, Würzburg 1928.
134 ebd. 34 ff. und 73 ff.



von der Jahrhundertwende bis zur Gegenwart 297

in seinem geistigen Entwicklungsgange» (Untersuchungen und Texte) 135.

Grabmann spricht sich hier eindeutig für die Ungeschöpflichkeit des

Eckhartschen Seelenfünkleins aus, und zwar sowohl auf Grund jener
Texte, die auch Karrer zur Verfügung standen, von diesem aber als

verderbte Stellen abgetan worden waren 136, als auch auf Grund dieser

neuaufgefundenen Quästionen Eckharts, die als disputationes den Charakter

von Wissenschaftlichkeit und Öffentlichkeit tragen137. Freilich, daß

Karrer ein profunder Kenner und glänzender Darsteller der abendländischen

Mystik ist, und daß er im 1. Teil seines «System-Buches» eine

solide Einführung in die Eckhart-Forschung geboten hat, durfte ihm
auch ein M. Grabmann in seiner Karrer-Kritik «Neue Eckhart-Forschungen

im Lichte neuer Eckehart-Funde» (Bemerkungen zu O. Karrers und
G. Thérys Eckehartarbeiten) 138 nicht streitig machen. Gewiß, Karrers
großer Fehler lag darin, daß er Fragestellungen klären wollte, wo doch
das vorhandene Textmaterial solche apodiktische Entscheidungen noch

keineswegs zuließ. Dieses Ungenügen der Texte wird umso deutlicher
durch die Tatsache, daß Théry, der mit genau demselben Textmaterial
wie Karrer arbeitete, zu gegenteiligen Ergebnissen gekommen war, wie
Grabmann in der eben zitierten Publikation deutlich hervorhebt139.
Grabmanns Kritik an Karrer und seine Ausspielung Thérys gegen Karrer
erwiderte der Angegriffene mit scharfen Pfeilen 14°. Karrer hatte schon

zu viel Energie in die Eckhart-Forschung gesteckt, als daß er so leichthin
von seiner Position hätte abgehen können 141. Und gegenüber Grabmann

135 Abhandl. Bayr. Akad. d. Wissensch., Philosoph.-philolog. u. histor. Kl. 32,
Abh. 7, München 1927, 1—124. Es handelt sich um Codex 1071 Avignon und Cod.
Vat. lat. 1086. Die beiden Hss. enthalten lat. Quästionen aus der Pariser Tätigkeit
Eckharts. Erste Kunde von diesem Fund gab Grabmann in Theol. Revue 25 (1926)
225. Der Franziskaner Ephrem Longpré hatte den Cod. 1071 von Avignon fast
gleichzeitig und unabhängig von Grabmann entdeckt und ediert: Questions
inédites de Maître Eckhart OP et de Gonsalve de Balbao OFM, in: Revue néo-scolas-
tique de Philosophie 29 (1927) 69-85. Longpré und Grabmann boten unbefriedigende

Lesungen, vgl. Kritik von J. Koch: Theol. Rev. 26 (1927) 415 und B. Geyer,
ebd. 28 (1929) 243.

136 Grabmann, ebd. 78 f.
137 ebd. 84 f.
138 DTh 5 (1927) 74-96.
139 ebd. 86 ff.
140 DTh 5 (1927) 201-218. Darauf folgte erneute Antwort von Grabmann,

ebd. 218-222.
141 In: Eigenbericht über neue Eckehart-Forschungen, Lit. Ber. d. DPhG

Heft 8, Erfurt 1926, 16-27 weist sich Karrer erneut als Kenner der Eckharttexte
aus und bietet eine Kritik an der Deutung Denifles.



298 Die Meister Eckhart-Forschung

schien er sogar der Überlegene zu sein, was Kenntnis der Eckhart-Hss.
anbelangt, wie in der oben zitierten Kontroverse deutlich zu sehen ist142.

Inzwischen hatte Karrer auch Eckharts Rechtfertigungsschrift
studiert, die er in Zusammenarbeit mit der Wienerin Herma Piesch 1927 in
deutscher Ubersetzung vorlegen konnte: «Meister Eckharts
Rechtfertigungsschrift vom Jahre 1326» 143. Anders als Daniels, der den Text der
Hs. folgend wiedergab, gliederte Karrer die RS - ähnlich wie Théry - aus
inhaltlichen Gründen in drei Teile:

a) Erste Anklageschrift des 1. Zensors, mit 49 Sätzen aus BgT, Genesis-

Kommentar und aus dt. Predigten.
b) Rechtfertigung Eckharts auf diese Anklage vom 26. Sept. 1326,

Eckhart nimmt hier der Reihe nach auf obige Sätze Bezug.
c) Zweite Anklageschrift von einem 2. Zensor mit zweiter Rechtfertigung

Eckharts. Hier folgt jedoch die Rechtfertigung gleich auf die einzelnen

(59) Sätze, die nur noch dt. Predigten entnommen sind.

Karrers Bemerkung, daß der Name « Rechtfertigungsschrift » für
dieses Soester Dokument eigentlich nicht zutreffend sei (ebd. S. 11), ist
sicher richtig, wurde aber von der Forschung nicht in dem Sinne zur
Kenntnis genommen, daß man die bereits eingebürgerte Bezeichnung
hätte aufgeben wollen. Auch wenn weitere Dokumente des Kölner-
Prozesses fehlten, ist nach Karrer (ebd. 10-14) anzunehmen, daß noch
eine weitere Anklageschrift mit Rechtfertigung vorgelegen habe; eine

Vermutung, die sich der späteren Forschung als wahrscheinlich erwiesen
hat144. Wie in seinen früheren Publikationen betonte Karrer auch hier,
daß im Prozeßverfahren Sätze böswillig aus dem Zusammenhang gerissen
worden waren, was Sinnverzerrungen zur Folge hatte, daß Textverderbnisse

vorlägen und daß Ordensstreitigkeiten eine sachliche Diskussion im
Prozeß verunmöglichten 145. Daß Karrer gerade hier wieder theologische

142 Vgl. bes. DTh 5, 74-96. - Karrer selber hatte damals den Plan, eine
Gesamtausgabe der lat. Schriften Eckharts zu unternehmen. O. Karrer: Das Göttliche

a. a. O. S. m (Vorwort). Es blieb aber bei zwei kurzen, nichtkritischen
Editionen von Mystiker-Hss. : Aus einer Mystikerhandschrift, Jahrb. d. Verbandes
der Renaissance-Gesellschaften, 6 (1927/28) 3-6, Uznach/Schweiz 1927. Ferner:
Aus Meister Eckharts Johannes-Kommentar, ebd. 7 (1928/29) 20-31.

143 Erfurt (Deutscher Geist, Erschlossene Quellen seines Wesens, hrsg. von
Arthur Hoffmann, Bd. 1), 1927.

144 J. Koch: Kritische Studien, AFP 30, S. 32.
145 a. a. O. 10-19, 136 ff.



von der Jahrhundertwende bis zur Gegenwart 299

Fehldeutungen bot, hat Paul Wyser OP (1904-1964) kritisiert146, und
daß Karrer sich auch philologische Mißgriffe zuschulden kommen ließ
und die Kölner Zensoren sorgfältiger als von Karrer vermutet gearbeitet
haben, ist inzwischen von M. Pahncke und J. Quint sichergestellt worden

147.

Mit viel Einfühlungsvermögen arbeitet Herma Piesch in ihrem
Beitrag (S. 20-57) den inneren Charakter der RS heraus und zeichnet die
wesentlichen Linien, die zum Verständnis Eckharts führen. Mittelpunkt
der Eckhartschen Predigten ist die Gottesgeburt, die die Autorin in eine

seinsmäßige (ontologische) - weil mit der Eingießung der Gnade beginnend

- und in eine psychologische - erst mit einer gewissen Reife der

übernatürlichen Lebensgemeinschaft mit Gott einsetzende - scheidet14S.

Piesch hält sich klugerweise fern von den strittigen Fragen, die ihr
Mitarbeiter auszufechten hatte, lehnt sich aber an dessen Deutung. In ihrer
früheren Publikation: «Meister Eckharts Lehre vom 'Gerechten'»149

hatte Piesch die Lehre vom « Gerechten » (Sohn-Sein reale Partizipation
an der ungeschaffenen Gerechtigkeit des Gottessohnes) als Mitte der
Eckhartschen Mystik dargestellt. Als indirekte Verteidigung Karrers ist
wohl Pieschs Aufsatz: «Zum Kampf um Meister Eckehart» (Hochland
25 (1927/28) 96-100) anzusehen, wo die Autorin Eckhart gegen Häresie

zu verteidigen sucht. Spätere Publikationen Pieschs über Eckhart sind

vorwiegend ideengeschichtlichen Fragen gewidmet 15°. Mochten Karrers
und Pieschs Eckhart-Arbeiten in vielen Problemstellungen der historischen

und philologischen Forschung vorgegriffen haben, so daß sogar
Nicht-Fachleute ihre Thesen mit Vorbehalt aufnahmen 1S1, so haben

146 Der Seelengrund in Taulers Predigten, in: Lebendiges Mittelalter
(Festschrift f. W. Stammler), Freiburg i. Ue. 1958, S. 262 f.

147 M. Pahncke, in: Nachr. d. Akad. d. Wissensch. Göttingen, Nr. 9, 1959,
S. 150-175. J. Quint: DW V, 114.

148 Karrer-Piesch, a. a. O. S. 25. 35. 42.
149 Festschrift der Nationalbibliothek in Wien, hrsg. zur Feier des 200jährigen

Bestehens des Gebäudes, Wien 1926, S. 617—630.
150 H. Piesch : Die Geistesverwandtschaft in Kants und Meister Eckharts

Ethik, in: Wissenschaftl. Jahresber. d. phil. Gesellsch. Wien 1930, 54—68. Diesb.:
Germanischer Subjektivismus und deutsche Mystik, in: Philosoph. Jahrb. d. Görres-
gesellsch. 46 (1933) 76-89. Diesb. : Meister Eckharts Ethik (mit Vorwort v. O.
Karrer), Luzern 1935. Diesb. : Meister Eckhart, Wien 1946. Diesb. : Der Aufstieg des
Menschen zu Gott nach der Predigt «Vom edlen Menschen», in: Meister Eckhart
der Prediger, Freiburg-Basel (1960), 167—199.

151 Peter Browe SJ : Die neueren Eckehart-Forschungen, Scholastik 3 (1928)
557-571.Wiehelm Schleussner: Die Rechtfertigung Meister Eckeharts, in: Literar.
Handweiser f. d. kath. Deutschland, 63 (1926/27) Sp. 487-492.



300 Die Meister Eckhart-Forschung

doch beide die theologisch-philosophische Forschung ihrer Zeit angeregt
und so indirekt auch die Philologen zu exakten Textstudien
herausgefordert.

Außerhalb der großen Eckhart-Forschung dieser Jahre, die vor allem

mit den Namen Théry, Karrer, Grabmann, Koch und Piesch verbunden

ist, erschienen stets auch einzelne Beiträge von Leuten, die sich die von
der Forschung hergebrachten Ergebnisse zugute kommen ließen. Es sind

Arbeiten, die den Fortgang der Forschung nicht mitbestimmten, von
dieser auch kaum registriert wurden 152.

Einen ernsthaften Deutungsversuch unternahm Franz Meerpohl in
seiner Abhandlung: «Meister Eckharts Lehre vom Seelenfünklein»153.

Der Verfasser spricht zwar in der Einleitung von der Problematik der

Mystikertexte, versucht dann aber doch im Hauptteil die scintilla-Lehre
Eckharts von dessen Metaphysik her zu deuten. Bei der Frage, ob das

«aliquid in anima» geschaffen oder ungeschaffen sei, vermerkt er zwar
eine unklare Ausdrucksweise und Widersprüchlichkeit Eckharts, lehnt
eine extrem-pantheistische Ausdeutung ab - besonders auf Grund der

RS - belastet aber Eckhart schließlich doch mit einem Pantheismus

eigener, komplizierterer Art 15h Es konnte einem aufmerksamen Forscher
wie Karrer nicht entgehen, daß Meerpohl trotz aufschlußreichen Texten
und Urteilen auch «Irreführendes» vortrage auf Grund unvollständiger
Quellenkenntnis und mangels Einfühlung in die Sprache der Mystik 155.

152 Erich Härlen: Zur Ontologie von Meister Eckhart, Tübingen: Diss,
masch. 1924. Lothar Schreyer: Deutsche Mystik, Berlin (Dtsch. Buchgemeinsch.
o. J.) 1925 Ders. : Der Weg zu Gott (Zeugnisse deutscher Mystik), Freiburg i. Br.
1939. Ferdinand Weinhandl: Meister Eckhart im Quellpunkt seiner Lehre.
Beiträge zur Philosophie d. dtsch. Idealismus, Beiheft 2, Erfurt 1923. - E. Underhill:
Mystik, München 1928. P. Aidan: Meister Eckhart, der berühmte Klosterfrauenprediger,

in: An heiligen Quellen, 1928 (Ort?). H. Jürgens: Meister Eckhart. Der
Gottesfreund vom Rhein, Gettenbach 1935. Eduard Wechssler: Deutsche und
französische Mystik: M. Eckhart u. Bernhard, in: Euphorion 30 (1929) 40-93.
M. E. Rudolf: Meister Eckhart und seine Geistesverwandten seit Leibniz, Zeitschr.
f. Rel.-Psychol. 2 (1929) 162-183. Ilse Roloff: Meister Eckharts Schriften zur
Gesellschaftsphilosophie, in: Die Herdflamme, Bd. 20, Jena 1934. Alois Bernt:
Meister Eckhart (Ein Breviarium aus seinen Schriften), Leipzig (Inselbücherei, 280)
1934. Karl Beth : Die Polarität in Meister Eckharts Mystik, in : ThBl 6 (1927)
Sp. 1-11. Georg Mehlis: Die Mystik in der Fülle ihrer Erscheinungsformen in
allen Zeiten und Kulturen, München 1927. W. Schulze-Soelde: Zur Ethik Meister
Eckharts, in: Beiträge zur Philosophie d. dtsch. Idealismus IV, 2 (1927).

153 Würzburg (Abh. z. Phil. u. Psychol, d. Religion, Heft 10), 1926.
154 ebd. 77. 104. 108.
155 Karrer-Piesch, a. a. O. S. 154.



von der Jahrhundertwende bis zur Gegenwart 301

Vorsichtiger griff einige Jahre später Konrad Weiss diese Frage wieder
auf im Aufsatz: «Die Seelenmetaphysik bei Meister Eckhart» (ZKG 52

[1933] 467-524). Weiss schlägt eine Art Mittellösung vor, gibt aber zu,
daß die Frage wegen mißlicher Textlage nicht eindeutig zu lösen sei

(ebd. 494).
Die theologisch-philosophischen Auseinandersetzungen dieses

Jahrzehntes waren, auch wenn sie unzureichende Texte zur Verfügung hatten,
nicht unnützes Gerede. Rede und Gegenrede basierte stets auf
Textbelegen, teils auf noch unveröffentlichten Hss. So aber wurde die
historische und philologische Forschung herausgefordert zu weiterer Textsuche

und exakter Textanalyse.

2. Das Ringen der Philologen um eine textkritische

Lösung des Eckhart-Gutes

Es ist nun nicht so, als ob in dieser Zeit des theologischen Zwistes
nicht auch an den dt. Eckharttexten gearbeitet worden wäre. Die Germanisten

wußten seit Denifles Kritik an der Eckhart-Forschung, daß sie

ohne Vorarbeit der Theologen nicht vorankommen konnten. Daß es aber

auch Germanisten gab, die über ihre philologische und literaturwissenschaftliche

Sparte hinaus sich auch in der Theologie und Philosophie des

MA auskannten, hatte W. Stammler mit seinem stattlichen Band: «Von

der Mystik zum Barock (1400-1600)» (Stuttgart 1927, 19502) unter
Beweis gestellt.

Die germanistische Eckhart-Forschung hielt sich einstweilen noch

an das Programm von Ph. Strauch: die Hss.-Suche voranzutreiben, das

gefundene Material im Zusammenhang der bereits bekannten Texte zu
sichten und in Publikationen der Forschung zugänglich zu machen (vgl.
I, Anm. 64). In diesem Sinne edierte Günther Müller ein Exzerpt aus cod.

theol. 292 der Göttinger Universitäts-Bibliothek: «Zur Überlieferung
Taulers und Eckharts» (ZfdA 61 [1924] 241-244). Der Altmeister der
germanistischen Eckhart-Forschung, Ph. Strauch, brachte in seinem

Beitrag: «Zur Überlieferung Meister Eckharts I» in PBB 49 (1925) 355-402
Ausschnitte einer Hs. der Preuß. Staatsbibliothek (Ms germ. oct. 4),
deren Texte er sogar mit einem kurzen Apparat versehen konnte. Nach

sorgfältigem Studium dieser Texte konnte er ein Jahr später diese Hs.
bereits in die Eckhart-Tradition einordnen: «Zur Überlieferung Meister
Eckharts II» in PBB 50 [1926] 214-241. Strauch war Kenner der Sache

und Philologe genug, solchen Eckhart-Texten vorsichtig zu begegnen:



302 Die Meister Eckhart-Forschung

« Zu einem kritischen Text, wie ihn die mhci. Philologie sonst zu gewinnen
sucht, werden wir niemals, von ganz vereinzelten Fällen abgesehen,

vordringen. Eckharts deutsche Predigten, so wie sie auf uns gekommen sind,
kennen wir nur in einem beständigen Werdefrozeß, an dem der Prediger
selbst nur bedingten Anteil hat. Wir werden für gewisse Partien uns
begnügen müssen, die Überlieferung in Paralleltexten zu veranschaulichen »156.

Dieselbe Skepsis äußerte Strauch in seinem weiteren Beitrag:
«Handschriftliches zur deutschen Mystik» in ZfdPh 54 [1929] 283-296, wo er
zwei Hss. aus Braunau vorlegt, in welchen vier oder fünf Schreiberhände
festzustellen sind. Ein Vergleich mit andern Hss. hat ergeben, daß die
Schreiber dieser Braunauer Hss. ihre Vorlagen flüchtig, gekürzt und teils
mißverstanden wiedergeben 157. Auch W. Stammler blieb auf der Suche

nach neuen Hss. und konnte in seinen «Studien zur deutschen Mystik»
(ZfdPh 55 [1930] 291-300) den Fund einer zweiten Hs. des «Paradisus
anime intelligentis» melden, jener wichtigen Predigtsammlung, die

Ph. Strauch 1919 nach der Oxforder Hs. ediert hatte (vgl. Anm. 73).
Der Streit um Karrers Eckhart-Deutung hatte die Forschung erneut

auf die Dringlichkeit eines exakten Quellen- und Text-Studiums verwiesen.

In diesem Sinne ging Josef Koch (1885-1967), der sich in mehrfacher
Kritik an Karrer und andern Forschern über genaue Hss.-Kenntnis
ausgewiesen hatte, mutig voran. Seine Studie: «Meister Eckhart und die

jüdische Religionsphilosophie» 158 konnte als Ergebnis buchen, daß Eck-

156 PBB 50, 214 f. — Der nach-eckhartischen Mystik widmete Strauch die
Studie: Der Engelberger Prediger, ZfdPh 50 (1926) 1. —45, 210—241. Strauch analysiert

hier eine Hs. aus dem 14. Jh. (Kloster Engelberg) mit 17 Predigten, die an
Nonnen gerichtet sind. In dieser Hs. sind fünf Schreiberhände zu unterscheiden,
doch scheinen alle Predigten auf einen anonymen Autor zurückzugehen. Der
betreffende Prediger steht mit seinen Gedanken von Gottesgeburt, Seelenkräfte usw.
durchaus in der mystischen Tradition. Weitere Literatur: Sigisbert Beck:
Untersuchungen zum Engelberger Prediger, Freiburg i. Ue. 1952.

157 Wie sehr im späten MA religiöse Texte abgeschrieben und kompiliert
worden sind, konnte Albert Auer OSB durch einen Vergleich der sog. Trostbücher
über mehrere Jahrhunderte hinweg aufzeigen: Johannes von Dambach und die
Trostbücher vom 11. bis zum 16. Jh., BGPhMA 27 (1928) Heft 1/2, S. 1-392.
Joh. v. Dambach, ein religiöser Schriftsteller des 14. Jh., verarbeitet in seiner
«Consolatio theologiae» u. a. auch den «Liber Benedictus» (BgT + VeM) von
Meister Eckhart, wobei er ganze Partien wörtlich übernimmt, verdächtige Sätze
aber ausläßt. Wertvolle Ergänzungen zur Arbeitsweise Dambachs konnte D. Plan-
zer in der Rezension der zitierten Arbeit von Auer bringen, DTh 8 (1930) 441^145.

158 Jahresber. d. Schles. Gesellschaft f. vaterländ. Cultur, Breslau 101 (1928)
134-148. - Vgl. dazu: Peter Heidrich: Maimunizitate bei Meister Eckhart,
Rostock: Diss, masch. 1959.



von der Jahrhundertwende bis zur Gegenwart 303

hart in seiner Exegese und Schöpfungslehre wesentlich von «Morek Ne-
buchim» Führer der Unschlüssigen) des Maimonides (Moses ben Mai-
mon) abhängig ist. Eckhart benutzte eine lat. Übersetzung des «Morek
Nebuchim», die allein in der Trierer Hs. über 70 mal zitiert ist. Freilich,
auch Alexander v. Haies, Albertus Magnus, Thomas v. Aquin, u. a. sind

von Maimonides beeinflußt; zugleich haben sie ihn aber auch bekämpft.
Nicht so Eckhart, der an keiner Stelle Maimonides kritisiert, sondern
dessen Auffassung gelegentlich noch zu verstärken sucht159.

Wenn nun Maimonides (f 1204), ein berühmter Aristoteliker des MA,
dessen Gottes- und Schöpfungslehre aber mit neuplatonischen
Elementen durchsetzt ist, für Eckhart fast ebenso wichtig war wie
Augustinus, dann war mit diesem Aufweis schon recht viel gewonnen für eine

Deutung der heiklen Stellen in Eckharts Schriften. Koch hatte damit das

Quellenstudium, das ansatzweise schon Daniels, Théry, Karrer und Grabmann

in ihren Editionen betrieben hatten, an einem Einzelfall demonstriert

und so gleichsam ein Modell für weitere Detailforschungen
geschaffen. Wenn andere Forscher wiederholt von einem neuplatonischen
Denken Eckharts gesprochen hatten, so konnte hier dieser Piatonismus
wenigstens an einer der vielen Einflußquellen gefaßt werden 16°. Koch
war Philologe und Interpret genug, um zu wissen, daß nur exakte
Textvergleiche eine Basis für Abhängigkeitsfragen sein dürfen, und daß selbst
dann genau gesehen werden muß, ob das zitierte Gut geistig verarbeitet,
oder nur von Distanz als Meinung eines Andern angeführt wird.

Wie im Lager der Germanisten stets nach neuen Hss. gesucht wurde,
so auch unter den Theologen und Historikern. Einen wichtigen Fund von
lat. Quästionen Eckharts aus seiner Pariser Lehrtätigkeit hatten M. Grabmann

und gleichzeitig E. Longpré bereits ediert (vgl. Anm. 135). Beide
Editionen waren textlich nicht einwandfrei, so daß eine wissenschaftlich
saubere Edition notwendig wurde. So brachte der Bonner Theologe

15» Koch, ebd. 138 ff.
160 Einschlägige Literatur: Endre von IvXnka: Zum Problem des christlichen

Neuplatonismus, Scholastik 31 (1956) 31-40. 384—403. Ders. : Zur
Überwindung des neuplatonischen Intellektualismus in der Deutung der Mystik,
Scholastik 30(1955) 185-194. Ders.: Plato Christianus, Einsiedeln 1964. J.Koch:
Piatonismus im MA (Akadem. Festrede), Krefeld 1948. Ernst Hoffmann: Plato-
nismus und Mystik im Altertum, Heidelberg 1935 (Sitzungsber. d. Heidelb. Akad.
d. Wissensch. Philos.-hist. KI. 1934/35, 2. Abh.). R. Klibansky: The continuity
of the Platonic tradition during the Middle Ages, London 1939. Heinz Schlöter-
mann : Logos und Ratio, die platonische Kontinuität in der deutschen Philosophie
des M. Eckhart, ZfphForsch. 3 (1949) 219-239.



304 Die Meister Eckhart-Forschung

Bernhard Geyer eine neue kritische Edition, die sich heute noch als

zuverlässig erweist: «Quaestiones et sermo Parisiensis» 161.

Wie in der theologisch-philosophischen Forschung Koch und Geyer
gründliche Textstudien betrieben, um so die Grundlage für eine
wissenschaftliche Eckhart-Deutung zu schaffen, so tat Josef Quint dasselbe im
Felde der Germanistik. In seinem Aufsatz: «Die gegenwärtige Problemstellung

der Eckhart-Forschung» (ZfdPh 52 [1927] 271-288) spricht er

von einem «circulus vitiosus» in der Eckhart-Forschung. Das Eckhart-
Problem sei von «fataler Kompliziertheit», weil es nicht nur ein

theologisch-philosophisches, sondern gleichzeitig ein «höchst verwickeltes
textkritisches Problem» in sich beschheße 162. Der «circulus vitiosus» liege

nun darin, daß meist unzuverlässig für Eckhart beglaubigtes Gut auf
seinen Charakter hin zu prüfen sei, dies aber nur geschehen könne auf
Grund bereits gesicherter Kenntnis der Lehre des Meisters ; diese Kenntnis

hinwiederum sei aus authentischen Texten zu schöpfen 163. Für Quint
war es klar, daß Fragestellungen, wie sie etwa Karrer aufgeworfen hatte,
auf Grund der gegebenen Textlage nicht zu entscheiden seien. Er postulierte

daher den Griff auf den ganzen Eckhart, der in den dt. und lat.
Werken zu finden sei, und spricht von einer kritischen Edition, die alles

Hss.-Material umfassen müßte, um endlich eine feste «Operationsbasis»
zur Lösung der Echtheitsfrage zu bekommen 164. Daß den dt. Werken
Eckharts philologisch nur in engem Zusammenhang mit dessen lat. Werken

beizukommen sei und die Echtheitsfrage nur in enger Anlehnung an

gesichertes Lehrgut Eckharts eine Lösung finden könne, hatten Strauch,
Spamer und Pahncke seit Jahren schon mehrfach betont. Im jungen
Germanisten J. Quint fanden diese Probleme nun eine neue Perspektive
und eine Programmierung im Hinblick auf eine doch irgendwie mögliche
kritische Edition. Quint saß nicht nur als Philologe hinter den Mystikertexten.

Er versuchte, zugleich die mystische Geistigkeit und sprachliche

Ausdrucksweise zu klären 165, und wies sich über eine profunde
Kenntnis der mystischen Tradition aus. Bereits 1929 konnte Quint einen

161 Florilegium Patristicum, Fase. 25, Bonn 1931.
162 ZfdPh 52, 271.
163 ebd. 271.
164 ebd. 283-287.
165 J- Quint: Die Sprache Meister Eckharts als Ausdruck seiner mystischen

Geisteswelt, DVS 6 (1928) 671-701. Ders. : Mystik und Sprache (Ihr Verhältnis
zueinander, insbesondere in der spekulativen Mystik Meister Eckharts, DVS 27 (1953)
48-76. Ders. : Beitrag über M. Eckhart in: Überwegs Grundriß der Geschichte der
Philosophie, II. Bd. 561-571, Berlin 1928 (11. Aufl.).



von der Jahrhundertwende bis zur Gegenwart 305

kritisch bereinigten Mystikertext vorlegen: «Deutsche Mystikertexte des

Mittelalters», Bonn 1929. Ein kritischer Text im strengen Sinne war in
dieser Edition noch nicht möglich, da noch nicht alle Hss. berücksichtigt
werden konnten 166.

Das Ringen um die Echtheit der Eckhart-Texte wurde damals ein

zentrales Problem der jungen Germanisten. Die Arbeit: «Wortsinn und
Wortschöpfung bei Meister Eckehart»167 von Rudolf Fahrner ist zu
einem großen Teil der Echtheitsfrage gewidmet. Fahrner wußte, daß er
die 11 Eckhart-Texte, die er im 2. Teil des Buches (S. 57-144) für eine

Wortstudie auswerten wollte, zuerst durch eine Summe von Kriterien
in ihrer Echtheit ausweisen mußte. Das Ergebnis seiner Wortstudie darf
nur in Relation zur gegebenen Textgrundlage gesehen werden. Schärfer
und im Hinblick auf die Möglichkeit einer kritischen Konstitution der
Eckhart-Texte viel zielbewußter formulierte Karl Brethauer seine

Fragestellungen in seiner Dissertation : «Die Sprache Meister Eckharts im Buch
der göttlichen Tröstung» 168. Brethauer spricht von einem dreifachen

Echtheitsgrade der dt. Werke Meister Eckharts: a) Texte größter Nähe

zur Person Eckharts; also eigene Niederschriften oder zuverlässige erste

Abschriften, b) Stücke, die noch auf Eckhart persönlich zurückgehen,
d. h. gute Mitschriften von Predigten, die aber durch häufiges Abschreiben

entstellt sein können, c) Zweifelhafte Stücke, also Überarbeitungen,
Schülerarbeiten, Nacherzählungen. Was die dt. Predigten anbetrifft, sei

wohl der 1. Echtheitsgrad nicht erreichbar; anders bei den Traktaten,
die der Inquisition im Original oder in Diktatnachschrift vorgelegen
haben könnten 169. Mit dieser Unterscheidung von Echtheitsgraden war
sachlich nichts Neues gewonnen; es handelt sich lediglich um eine
theoretische Präzisierung dessen, was sich sachlich seit Spamers
Untersuchungen längst ergeben hatte. Wichtiger ist, daß Brethauer die

Echtheitsfrage der dt. Werke als Ganzes betrachtet und nach einer Lösung
sucht. Er betont die Bedeutung der RS als Vergleichstext und spricht
damit die RS als Kriterium der Echtheit an. Beachtenswert sind Bret-
hauers skeptische Äußerungen zu einer event. Textkonstitution: dem
Dialekt komme eine große Bedeutung zu, da ein normiertes Mhd. den

166 Von Eckhart finden sich (ebd. S. 31-63) sechs Predigten aus der Pfeiffer-
Edition, jedoch mit weiteren Hss. bearbeitet und mit Varianten-Apparat versehen.
Die Texte sind als Übungstexte für germanist. Seminarien gedacht.

167 Marburg a. L. 1929. Zur Echtheitsfrage, ebd. S. 1-56.
168 Göttingen: Diss. (Teildruck) 1931.
169 ebd. S. 3.

20



306 Die Meister Eckhart-Forschung

Verlust der Sprache Eckharts mit sich brächte. Eine Ausgabe der
Eckhart-Texte könne nicht eine kritische mit bestem Text sein, sondern solle
einfachhin die ursprüngliche Predigt abdrucken; wichtige Varianten
könnten dann als Paralleldruck beigefügt werden 170. Mit dieser Skepsis
gegenüber einer kritischen Edition stand Brethauer also auf der Seite

von Strauch und Pahncke. Einstweilen aber schien es auch Brethauer
wichtig, weitere Hss. aufzusuchen, und er selber konnte in den folgenden
Jahren eigene Funde melden: «Neue Eckharttexte und Mystikerhandschriften»

in ZfdA 69 [1932] 241-276 und «Zu Meister Eckhart», edb.

71 (1934) 267.

Den Versuch eines kritischen Textes bot M. Pahncke in seinem

Beitrag: «Materialien zu Meister Eckharts Predigt über die Armut des

Geistes»171. Pahncke spricht sich hier grundsätzlich gegen eine Benutzung

der Pfeifferschen Textkonstitution als Grundlage für textkritisches
Arbeiten aus und lehnt auch Form- und Stilfragen, wozu die gegebene

Textlage nicht tauge, ab 172.

Mehr und mehr benutzten nun die Germanisten die von Daniels und

Théry edierte RS als Echtheitskriterium, indem sie in ihr Ausschnitte
und Sätze aus dt. Werken Eckharts identifizierten. So konnte Fridolin
[Martin) Skutetta 173 eine von Pahncke 174 ehedem als für Eckhart
wahrscheinlich gemachte Predigt durch Vergleich mit der RS als sicher von
Eckhart erweisen: «Eine Eckhartpredigt» in ZfdA 66(1929) 147-148.

Skutella war recht eifrig im Aufsuchen von Paralleltexten deutscher
Predigten in der RS, die ihm erstes und zuverlässigstes Kriterium der Echtheit

zu sein schien, wie er im nächsten Beitrag betonte («Beiträge zum
Eckeharttext» in ZfdA 67 (1930) 97-107, bes. S. 97). Eine aufschlußreiche

Darstellung der Forschungslage um 1930 lieferte Skutella in seiner

Arbeit: «Zur philologischen Eckhartforschung » inPBB 54(1930) 457-476.
Skutella wußte, wie wichtig die lat. Texte zur Erschließung deutscher

Mystikertexte des Mittelalters sind, und er konnte nur bedauern, daß

die Philologie nicht sauber an den lat. Texten arbeite: «Die besondere

Beschaffenheit zumal scholastischer Texte und ihrer handschriftlichen Über-

170 ebd. S. 10 f.
171 Ph. Strauch-Festschrift, Halle a. S. 1932, 67-87.
172 ebd. 68 f.
173 Skutella, damals noch Franziskanermönch, zeichnet hier mit dem Ordensnamen

Fridolin. In späteren Publikationen erscheint er unter dem Zivilnamen
Martin Skutella, den er nach dem Austritt aus dem Orden wieder übernommen hat.

174 ZfdA 49 (1908) und ARW 23 (1925).



von der Jahrhundertwende bis zur Gegenwart 307

lieferung macht eine eigene Einführung in die Paläographie und Textkritik
dieser Gattung und Periode wünschenswert» (ebd. 457/458). Skutella sah

das philologische Eckhartproblem in engem Zusammenhange mit der
lat. Philologie des MA, eine Sicht, die nicht neu war unter den Germanisten.

Es war aber gerade damals von besonderer Wichtigkeit, saubere

lat. Textgestaltung zu postulieren, in Anbetracht der vielen Fehllesungen
in den Editionen von Théry, Grabmann und Karrer. Den sechs Kriterien
der Echtheit, die die Forschung für die dt. Texte erarbeitet hatte, begegnete

Skutella mit größter Skepsis. Universalkriterium gebe es keines;
den einzelnen Kriterien (hs. Bezeugung, Vergleich mit der RS, Vergleich
mit der Bulle, Vergleich mit den lat. Schriften, Rückverweise und
Stilphänomene) komme nur eine sehr relative Bedeutung zu. Am wirksamsten

aber sei der Nachweis von dt. Sätzen in der RS 175. Wenn Skutella
hier und auch in späteren Arbeiten 176 immer wieder den Akzent auf

philologische, textkritische Arbeit legte, und dies stets im Zusammenhang

der lat. Texte, so stand er mit diesem Postulat in guter Gesellschaft

mit Pahncke, Brethauer und Quint. Echtheitsfragen und Textkonstitution

standen im Mittelpunkt der damaligen Eckhart-Forschung, nicht
nur unter den Germanisten, sondern auch unter den Theologen, deren

Hauptvertreter vor allem J. Koch war. Skutella verfolgte auch den Fortgang

der Eckhart-Deutung, vermochte aber als Philologe für einen

Meinungszwist, der auf schlechten Texten basiert, nur wenig Sympathie
aufzubringen 177.

Gleichzeitig mit dem Ringen um Echtheit und Textkonstitution
wurde auch die Frage wach, ob sich einzelne Werke Eckharts irgendwie
in den Lebensgang des Meisters einordnen ließen. Wenn ja, ließe sich
dann daraus auch eine innere Entwicklung im Denken Eckharts
aufzeigen? Abgesehen von kleineren Prozeß-Akten waren ja nur die Bulle

von 1329 und die RS von 1326 hs. datiert. Die von Grabmann
aufgefundenen und edierten Quästionen hatte der Editor selber der
Lehrtätigkeit Eckharts in Paris (1302/03 und 1311-1314) zuzuweisen
versucht 178. Wie steht es aber bei den dt. Werken? Bis anhin war der Trak-

175 M. Skutella: PBB 54, 472.
176 M. Skutella: Beiträge zur kritischen Ausgabe deutscher Predigten Meister

Eckharts, ZfdA 68 (1931) 69-78.
177 Zur philosophischen Eckhartforschung, PBB 56 (1932) 138-145, bes. S. 139.
178 siehe oben, Anm. 135. Die Avignoner Quästionen gehören mit Sicherheit

der 1. Pariser Lehrtätigkeit (1302/03) an, die Vaticanischen wahrscheinlich der
2. Pariser Lehrtätigkeit (1311-1313).



308 Die Meister Eckhart-Forschung

tat RdU mit großer Wahrscheinlichkeit in die Erfurter Tätigkeit von
1294-1298 datiert. Eckharts bedeutendstes dt. Werk, der Traktat BgT
mit der Predigt VeM «Liber Benedictus») war in der bis anhin
einzigen Hs. B IX 15 (Basler Universitäts-Bibliothek) ohne hs. Datierung.
Spamer 179 hatte zu Beginn des Jahrhunderts ein Pamphlet des Heidelberger

Theologen Johannes Wenck gefunden, worin das BgT als an eine

Königin von Ungarn (ohne Namen) gewidmete Schrift bezeichnet wird 18°.

Wer aber soll diese Königin sein, und läßt sich anhand eines gefundenen
Namens dieses Werk zugleich genau datieren? Das war die Frage, die
sich der Forschung stellte und die der Germanist Louis Leonor Hümmerich

zu lösen versuchte: «Das Trostbuch Meister Eckharts» (ZdPh 56

[1931] 69-98). War es Hammerich auf Grund des wenigen biographischen
Materials über Eckhart nicht möglich, die Frage einwandfrei zu
beantworten, so konnte er doch die Abfassung des Traktates mit dem Leben
der Königin Agnes von Ungarn (1280-1364) in Verbindung bringen und
das Jahr 1314 als terminus a quo wahrscheinlich machen 1S1. Während
Hammerich von einem Vergleich des äußeren Lebenslaufes Eckharts und
der Königin Agnes her zu argumentieren suchte, packte Heinrich Roos

dieselbe Frage von einer inhaltlichen Seite her an: «Zur Datierung von
Meister Eckharts Trostbuch» in ZfdPh 57 (1932) 224-233. Die mit dem

BgT eng zusammenhängende Predigt VeM behandelt das Thema der

Glückseligkeit, ein Thema, das - wie Roos meint - gerade zur Zeit des

2. Pariser Magisteriums (1311-1313) dort sehr aktuell war. Roos beruft
sich auf einen neuen hs. Fund, der seine These stützt: im Cod. Vat. lat.
1086, nahe bei den von Grabmann gefundenen Quästionen, finde sich
eine quaestio des Pariser Lehrers Johannes de PoUiaco: «utrum beati-

179 A. Spamer: PBB 34, 374 ff. (vgl. oben Anm. 48.)
180 J. Wenck: «Huic conclusioni alludit magister eghardus in libro suo vulgari

quem edidit pro regina ungarie sorore ducum austrie, quod incipit 'Benedictus deus
et pater domini nostri Jhesu Christi' dicens, homo deberet esse ...» (G. Théry : in
Mélanges Joseph de Ghellink, Tome II, Gembloux 1951, S. 907).

181 L. L. Hammerich, ebd. 93 fi. - Königin Agnes: um 1280 geb., 1297 Heirat
mit König Andreas III. von Ungarn. 1301: Tod von König Andreas. 1308: König
Albrecht, der Vater von Agnes, wird in der Nähe von Königsfelden (Schweiz)
ermordet. Zu dessen Gedenken wird dort 1310 ein Kloster errichtet. Nach dem Tode
der Königin Elisabeth (Mutter von Agnes) um 1313 lebt Agnes in der Nähe des

gegründeten Klosters. Agnes stand auch mit dem Kloster Töss in Kontakt, wo sie
Eckhart wahrscheinlich kennengelernt hat. Eckhart war seit 1314 in Straßburg,
von wo aus er in verschiedenen Frauenklöstern Seelsorge betrieb. Zur Gründung
von Königsfelden vgl. Georg Bohner: Die Gründung des Klosters Königsfelden,
ZSKG 47 (1953) 1-24. 81-112. 181-215.



von der Jahrhundertwende bis zur Gegenwart 309

tudo consistât in actu reflexo?» Johannes war ein Zeitgenosse Eckharts
und wirkte sicher von 1302-1312 in Paris, zu einer Zeit also, da Eckhart
sein 2. Magisterium (1311-1313) hielt. Ein enger inhaltlicher Zusammenhang

von VeM und dieser quaestio ist nach Roos auffallend. Eckhart
hätte dann dieses Thema in VeM seelsorglich ausgewertet, kurz nach
seinem Pariser Aufenthalt; also wiederum ungefähr 1314 als terminus
a quo 182. Daß aber Roos Fehllesungen und Fehlschlüsse unterlaufen
sind, hat J. Quint in DW V, 131, Anm. 47 überzeugend dargetan. G.Théry
hat diese Datierungsfrage in einem größeren Zusammenhange noch
detaillierter aufgerollt und den Traktat BgT in die Zeit von 1308-1311,
also vor das 2. Pariser Magisterium Eckharts, datiert. (G. Théry: Le
Benedictas Deus de Maître Eckhart, in: Mélanges Joseph de Ghellink,
Tome II, 905-935, Gembloux 1951.) Daß aber eine genaue Datierung
nicht möglich ist, hat J. Koch in seiner historischen Studie über das

Leben Eckharts eindeutig dargelegt183.
Die Eckhart-Forschung der frühen 30er Jahre zeigt im kurzen Überblick

folgendes Bild: mit den Editionen der RS, mochten sie textlich
noch so unvollkommen sein, hatten die Germanisten ein neues
Echtheitskriterium für die dt. Werke Eckharts bekommen. Die Germanisten

schöpften die RS reichlich aus, indem sie die dt. Werke stets auf gedankliche

oder wörtliche Parallelen in der RS hin prüften. Fanden sie neue

Hss., so wurden diese im Vergleich zu bereits bekannten Eckhart-Texten
gesichtet und in kleinen Editionen - teils mit textkritischen Ansätzen -
der weiteren Forschung zugänglich gemacht. Bei Pahncke, Strauch, Bret-
hauer und Skutella war die Frage nach einer kritischen Textgestaltung
stets aktuell, wurde aber meist mit größter Skepsis erwähnt. J. Quint,
der fatalen Textlage wohl bewußt, äußerte sich doch schon etwas
positiver zu einer kritischen Edition, freilich unter der Bedingung, daß das

Eckhart-Problem als ein Ganzes angepackt werden müßte. Während die

Philologen nach sauberen Texten riefen, stritten sich Theologen und
Philosophen um Deutungsprobleme. J. Koch und B. Geyer aber war die
Suche nach zuverlässigen Texten ein nicht weniger ernstes Anliegen als

bei den Germanisten. Exakte Philologie und historisches Quellenstudium
waren damit zur gemeinsamen Sorge der Theologen und Philologen
geworden. Der eigentliche Auftakt zu textkritischer Arbeit sollte nun gleich
aus dem Lager der Germanisten folgen.

182 Roos, ebd. 225.
183 J.Koch: Kritische Studien, AFP 29, S. 45 ff. Vgl. ferner: J. Quint:

DW V, 6 f.



310 Die Meister Eckhart-Forschung

3. Der Auftakt zu textkritischem Arbeiten an den

deutschen Texten Meister Eckharts

Seit Spamers berühmter Publikation «Zur Überlieferung der Pfeifferschen

Eckeharttexte» (PBB 34 [1909] 307-420) ist im Verlaufe der zwei

nachfolgenden Jahrzehnte eine beträchtliche Anzahl neuer Hss. gefunden,
meistens sogleich ediert und teils versuchsweise mit einem kritischen
Apparat versehen worden. Doch kein Germanist dieser Zeitspanne hatte
es unternommen, das neu hinzugekommene Hss.-Material als Ganzes im
Verein mit den bereits bekannten Hss. zu vergleichen und in Kollation
mit Pfeiffers Texten kritisch zu prüfen. Eine solche Forscherarbeit mußte

aufgespart bleiben für einen Philologen der strengen Schule, der mit
seinem philologischen Können auch eine gute Dosis von Einfühlungsvermögen

in diese inhaltlich wie formal so komplizierte Textlage des

Eckhart-Gutes vereinte. An diese Arbeit hatte sich inzwischen Josef Quint
gemacht, und er konnte 1932 das Ergebnis dieses mühseligen
Unternehmens in seinem fast tausendseitigen Band: «Die Überlieferung der
deutschen Predigten Meister Eckharts (textkritisch untersucht) » (Bonn
1932) der Öffentlichkeit vorlegen. Mit diesem Standard-Werk, das gleichsam

als Krone über den Arbeiten von Pfeiffer und Spamer steht, hat
Quint die gesamte Eckhart-Forschung um einen großen Schritt voran-
und dem angestrebten Ziele einer kritischen Edition nähergebracht. Hatte
sich die germanistische Forschung seit Spamer einfachhin mit
Materialsammlung, Echtheitsfragen und Hss.-Abdrucken begnügt, so wurde nun
von Quint die textkritische Problematik von Grund auf neu angepackt
und nach streng philologischen Methoden durchgeführt, so daß er die
111 Predigten der Pfeiffer-Edition an über 2300 Stellen korrigieren konnte.

Quint ordnet in diesem Band die Predigten in der Pfeifferschen Reihenfolge

und bietet das textkritische Material zu jeder Predigt in je zwei
Abschnitten: a) Filiation der Hss. und Charakteristik der einzelnen

Texte mit Hinweisen auf einen möglichen kritischen Text, b) Textbesserungen.

Viele Einzelfragen mußten noch offen gelassen werden in der

Hoffnung auf weitere hs. Funde. Mag auch die eigentliche
forschungsgeschichtliche Bedeutung dieses Werkes in seiner textkritischen «Kleinarbeit

» liegen, so kommt der vorausgehenden Einleitung184, wo das

Überlieferungsproblem der dt. Predigten Eckharts forschungsgeschichtlich
und theoretisch erörtert wird, nicht weniger Bedeutung zu.

184 J- Quint: Die Überlieferung, S. xv-xli.



von der Jahrhundertwende bis zur Gegenwart 311

Quint spricht hier über die Prinzipien der Textgestaltung, nach
denen eine kritische Edition angeordnet werden müßte, und diskutiert
aus profunder Kenntnis der Forschungslage alle früheren Ansätze und
Vorschläge zu textkritischem Arbeiten. Gegenüber der Meinung Bret-
hauers, eine Edition der dt. Eckharttexte könne nicht eine kritische
sein, sondern lediglich ein Abdruck der ursprünglichen Predigtfassung
mit Paralleldruck sekundärer Texte, vertritt hier Quint doch eindeutig
die Ansicht, ein kritischer Text sei durchaus möglich: der als
besterkannte Text sei als Leittext zu nehmen und durch Kollation mit allen
andern Hss. von Verderbnissen zu reinigen. Ein kritischer Text brauche

gar nicht der ursprünglichste zu sein, ja, er könne es auch gar nicht, da

es sich doch nur um Nachschriften handele 185. Und wenn Brethauer
meinte, eine Edition der Predigten in normalisiertem Mittelhochdeutsch
gefährde die Sprache Eckharts, so hält ihm Quint entgegen, daß wir
nicht wüßten, welchen Dialekt Eckhart gesprochen habe, und daß eine

Hs. vielleicht dem Dialekt nach getreu, inhaltlich aber völlig verderbt
sein könne und umgekehrt186. Die Echtheitsfrage hatte Quint in dieser

Studie noch ausgeklammert; es ging ihm zunächst einmal um
textkritische Sichtung des hs. Materials. Nachdem Quint den mühseligen
Gang durch den hs. Urwald beendet hatte, faßte er das Fazit dieser

Arbeit unter dem Titel « Ergebnisse » zusammen und konnte getrost
aufatmen mit den Worten: «... der lange und mühsame Weg durch das
Gewirr der ausgedehnten hsl. Überlieferung hat sich gelohnt. Wir sind ein

kräftiges Stück auf dem Wege zu einer kritischen Ausgabe von Eckharts
deutschen Predigten weitergekommen» 187. Freilich, Quint war sich bewußt,
daß die Filiationen der Hss. noch nicht als geklärt betrachtet werden

konnten, da die engere und weitere stoffliche Umwelt der einzelnen
Predigten und ihre Texttraditionen noch näher zu analysieren waren, und
daß außerdem noch mit neuen Hss.-Funden gerechnet werden mußte 188.

Wohl wissend um die vielen ungelösten Fragen, die der philologischen

Forschung erst noch aufgegeben blieben, sah Quint doch zuver-

185 ebd. xxv.
186 ebd. xxv. - Brethauer war noch 1934 nicht überzeugt von Quints

textkritischem Vorgehen. In AfdA 53 (1934) 48-54 beharrt er noch immer auf dem
Druck von mundartlichen Hss. und appelliert an das Vorgehen Pahnckes in der
Strauch-Festschrift.

187 J- Quint, ebd. 935.
188 ebd. 935. - So versuchte etwa M. Skutella, eine neugefundene Hs. aus

Braunau in die Quintsche Filiation einzuordnen: Beiträge zur handschriftlichen
Überlieferung Meister Eckharts, ZfdA 71 (1934) 65—79.



312 Die Meister Eckhart-Forschung

sichtlich einer kritischen Edition entgegen : «Wenn zugegeben werden muß,

daß wir in manchen Fällen uns mit dem synoptischen Druck von Paralleltexten

werden begnügen müssen, so gilt doch für die große Mehrzahl der

Predigten, daß wir bei ihnen durch intensive Auswertung der hsl.

Gesamtüberlieferung zu einem kritisch bereinigten Text vordringen können, der uns
die betreffende Predigt in ihrem wesentlichen Wortlaut so darbietet, wie der

Prediger selbst sie gesprochen hat» 189. Quint war ehrlich genug, sein

Ergebnis als Ganzes in Anbetracht der gegebenen textlichen Schwierigkeiten

als ein sehr relatives zu betrachten ; er wußte daher auch Pfeiffer
gegenüber ein viel gerechteres Urteil190 zu äußern, als dies etwa Denifle
und Strauch ehedem getan hatten 191. Daß in der Eckhart-Philologie
gerade textliche Kleinigkeiten von größter Relevanz für die Interpretation

sein können, wußte Quint so gut wie die Forscher im theologischen

Lager : « Wer weiß, welche ausschlaggebende Bedeutung einem gestrichenen,

resp. hinzugefügten simplen Formwörtchen in den Äußerungen der

Eckhartischen Mystik mit ihren relativ wenigen immer wiederkehrenden

Grundkonzeptionen innewohnt, wer erkannt hat, daß die Entscheidung zwischen

dem radikalsten Pantheismus auf der einen Seite und dem harmlosesten

Theismus auf der anderen mitunter bei einem 'als verre', 'als', 'in', 'âne',
'sunder', etc. liegt, der wird zugestehen, daß das Heil der Eckhart-Forschung
nur im Respekt vor der Bedeutung der textkritisch-objektiven Berechtigung

resp. Nichtberechtigung des Daseins solcher textlichen 'Kleinigkeiten'
gelegen ist» 192.

Quint hatte sich alle Ergebnisse der bisherigen Eckhart-Forschung
zunutze gemacht, sie in diesem Band verarbeitet und dadurch die seit

Spamer von der Forschung schuldig gebliebene Fundament-Legung zu
einer kritischen Textgestaltung geleistet. War unter Interpreten und

Philologen die Frage nach Möglichkeit und event. Beschaffenheit einer

kritischen Textgestaltung seit Jahren schon wach, so hat Quint mit
seiner «Überlieferung» den eigentlichen Anstoß zu einer kritischen Edition

gegeben. Es war also die Textfrage, die die Germanisten, Theologen,
Philosophen und Interpreten einander immer näherführte, ja,
näherführen mußte. Was die Germanisten, die seit der Edition der RS neues

Vertrauen in die Echtheit der Eckharttexte gefunden hatten, an hs.

189 J- Quint, ebd. 946.
190 J- Quint, ebd. 947.
191 H. Denifle: Eine Geschichte der deutschen Mystik. Histor.-pol. Blätter,

1875, S. 680 fî. - Ph. Strauch : Meister Eckhartprobleme, S. 4.
192 J- Quint, ebd. 950.



von der Jahrhundertwende bis zur Gegenwart 313

Material edierten, stand stets im Dienste einer vorläufigen Textkonstitution.

Theologen wie Karrer und Théry stießen, wo immer sie Fragen der

Deutung aufgriffen, auf textliche Schwierigkeiten, und jeder der beiden

war für sich zum Entschlüsse gekommen, selber die lat. Hss. der

Forschung durch eigene Editionen zu erschließen 193. Waren die Germanisten

Strauch, Spamer, Pahncke, Skutella, u. a. sich längst bewußt, daß die

dt. Eckhart-Philologie nur in engem Kontakt mit dem Studium der lat.
Texte vorangetrieben werden konnte, so präzisierte sich dieses Bewußtsein

immer deutlicher in den Publikationen von J. Koch und J. Quint,
die mehr und mehr die beherrschende Stellung in der Eckhart-Forschung
einnehmen sollten. Daß eine kritische Eckhart-Edition nur ein
Gemeinschaftswerk von Historikern, Philologen und Theologen sein dürfte, daß

zugleich mit Textgeschichte und Textgestaltung auch ein solides
Quellenstudium auf breitester Basis betrieben werden müßte, d. h. daß das

Eckhart-Problem als Ganzes, eingebettet in die Forschungen der Mediävistik,

angepackt werden sollte, stand jedem Eckhartforscher als

notwendiges Postulat vor Augen. Unter den Fragen aber waren noch viele

ungelöst, und eine engere Zusammenarbeit von Theologen und Philologen

bestand erst ansatzweise 194. Gerade weil der Ruf nach kritischen
Texten immer lauter geworden war, fragt man sich, warum nicht schon

Ende der 20er Jahre eine Edition in Angriff genommen wurde? Waren
es wissenschaftliche Gründe, die ein solches Unternehmen noch nicht
zuließen, etwa daß die Mediävistik erst noch viele Detailforschungen auf
dem Gebiete der Mystik und Scholastik betreiben sollte, um dadurch der

Eckhart-Forschung bessere Vergleichstexte zu liefern? Oder waren es

persönliche Gründe, die einzelne Forscher gegeneinander hatten Ersteres
hätte gewiß ins Gewicht fallen können, wenn man bedenkt, wie gerade
die damalige Erforschung des Mittelalters durch Mediävisten wie
Grabmann, Pelster, Koch, u. a. mit vielen Einzelstudien bereichert wurde,
und daß in der Folge von dieser Forschung noch viel zu erwarten war.
Hätte aber dies der Grund sein sollen, dann dürfte man auch heute noch
keine kritische Edition von religiösen Texten des MA machen, denn nach
wie vor hat die Mediävistik hierin noch vieles zu leisten. Letzteres
hingegen, es könnten persönliche Zwistigkeiten unter den Forschern bestan-

193 O. Karrer, in: Theolog. Revue 20 (1928) 391. - G. Théry: AHDL 4
(1929) 394.

194 Etwa zwischen Strauch und Grabmann, zwischen Daniels und Spamer,
zwischen Quint, Koch und Geyer.



314 Die Meister Eckhart-Forschung

den haben, ist man geneigt zu vermuten, wenn man der sonst so
sachlichen Stimme eines Philologen wie M. Pahncke trauen darf. In einem

Kontext, wo er die Hinausschiebung der Veröffentlichung der lat. Schriften

Eckharts beklagt, schreibt Pahncke: «Es ist hier nicht der Ort zu
untersuchen, was für Zeitumstände, Mächte oder Personen diese traurige
Lage des Eckharttextes verschuldet haben, obwohl eine derartige
Untersuchung wahrscheinlich zu recht interessanten Ergebnissen führen würde» 195.

Zu Beginn der 30er Jahre aber wurde unter Theologen und Philologen
das Drängen nach zuverlässigen Textgrundlagen derart akut, daß eine

Inangriffnahme der kritischen Edition nicht mehr länger auf sich warten
lassen konnte.

(Forts, folgt im nächsten Heft.)

195 ZfdPh 60 (1935) 61.



von der Jahrhundertwende bis zur Gegenwart 315

VERZEICHNIS DER ABKÜRZUNGEN

AfdA Anzeiger für dt. Altertum und dt. Literatur
AFP Archivum Fratrum Praedicatorum, Roma
AHD Archives d'histoire doctrinale et littéraire du moyen-

âge
ALKGMA Archiv für Literatur- und Kirchengeschichte des

Mittelalters
ARW Archiv für Religionswissenschaft
BGPhMA Beiträge zur Geschichte der Philosophie und Theologie

des Mittelalters
BgT Meister Eckharts Buch der göttlichen Tröstung

'Liber Benedictas' I)
Diss, masch. Dissertation maschinengeschrieben
DLZ Deutsche Literaturzeitung
dt. (dtsch.) deutsch
DTh Divus Thomas, Freiburg i. Ü.
DThP Divus Thomas, Piacenza
DVS Deutsche Vierteljahresschrift für Literaturwissen¬

schaft und Geistesgeschichte
DW Deutsche Werke Meister Eckharts, hrsg. im Auftrage

der deutschen Forschungsgemeinschaft, Stuttgart-
Berlin 1936 ff.

hd. hochdeutsch
Hs(s). Handschrift (en)
hs. handschriftlich
Lit. Ber. d. DPhG Literarische Berichte der deutschen philosophischen

Gesellschaft
LThK Lexikon für Theologie und Kirche
LW Lateinische Werke Meister Eckharts, hrsg. im Auftrage

der deutschen Forschungsgemeinschaft
MA Mittelalter
mhd. mittelhochdeutsch
NDB Neue Deutsche Biographie
nd. niederdeutsch
nhd. neuhochdeutsch
obd. oberdeutsch
PBB Beiträge zur Geschichte der deutschen Sprache und

Literatur (Paul und Braunes Beiträge)
Pf. Franz Pfeiffer, Deutsche Mystiker II, Meister Eckhart

(Seite/Zeile)
RdU Meister Eckharts Traktat: Reden der Unterscheidung
RGG Die Religion in Geschichte und Gegenwart
RS Meister Eckharts Rechtfertigungsschrift
RV Rückverweis (e)



316 Die Meister Eckhart-Forschung

ThBl Theologische Blätter
Überlieferung Josef Quint: Die Überlieferung der deutschen Pre¬

digten Meister Eckharts
VeM Meister Eckharts Predigt: Von dem edlen Menschen

'Liber Benedictas' II)
WW Wirkendes Wort (Deutsches Sprachschaffen in Lehre

und Leben)
ZfdA Zeitschrift für deutsches Altertum
ZfdPh Zeitschrift für deutsche Philologie
Zfph Forsch. Zeitschrift für philosophische Forschung
ZKG Zeitschrift für Kirchengeschichte
ZkTh Zeitschrift für katholische Theologie
ZSKG Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte
ZThK Zeitschrift für Theologie und Kirche


	Die Meister Eckhart-Forschung von der Jahrhundertwende bis zur Gegenwart

