
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 15 (1968)

Heft: 2

Artikel: Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

Autor: Haas, Alois M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760446

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760446
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alois M. Haas

Zur Frage der Selbsterkenntnis

bei Meister Eckhart *

i.

Gnothi seauton - Erkenne dich selbst! 1 war in der Vorhalle des

Tempels zu Delphi an gut sichtbarer Stelle zu lesen - ein Wort, mit dem
der Gott den Eintretenden ermahnte, sich als sterblichen, unwissenden
und gebrechlichen Menschen zu erkennen. Denn der Ort, den er betrat,
war der Ort Gottes, des schlechthin Unvergleichlichen und Einzigartigen2.
Wenn Goethe in einem Gespräch mit Eckermann (vom 10. April 1829)
diese «seltsame Forderung, der bis jetzt niemand genügt hat und der

eigentlich auch niemand genügen soll», mit dem Bescheid beiseitetut,
der Mensch sei «ein dunkles Wesen, er weiß nicht woher er kommt, noch

* Erweiterte Fassung eines Vortrags, der im Wintersemester 1967 vor der
Gesellschaft für Deutsche Sprache und Literatur, Zürich, und an der Universität
Freiburg i. Ue. gehalten wurde.

1 Zur Geschichte des Topos vgl. E. G. Wilkins, «Know Thyself» in Greek
and Latin Literature, Diss., Chicago 1917 ; dies., The Delphic Maxims in Literature,
Chicago 1929. Ich beabsichtige, die Thematik der Selbsterkenntnis in beschränkterem

Rahmen, für die Deutsche Mystik und die deutsche Barockliteratur,
umfassender darzustellen. Prof. Dr. Pierre Courcelle vom Collège de France arbeitet
seit Jahren über die Wirkungsgeschichte des delphischen «Nosce teipsum» in der
lateinischen Literatur bis ins 12. Jahrhundert (briefl. Mitteilung vom 27. März 1965) ;

der Arbeitstitel des Werks : « Connais toi toi-même », Essai sur la tradition platonicienne

en Occident. Vgl. vorläufig: Annuaire du Collège de France 61 (1961) 337—

340; 62 (1962) 375-379; 63 (1963) 373-376; 64(1964)391 1; 65(1965)429; und:
«Nosce Teipsum» du Bas-Empire au Haut Moyen-âge, L'héritage profane et les
développements chrétiens, in: Il passagio dalTantichità al medioevo in Occidente,
Spoleto 1962, 265-295.

2 Vgl. Wilamowitz, Erkenne dich selbst, in: Reden, Bd. II, Berlin 1926,
171-189.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 191

wohin er geht, er weiß wenig von der Welt und am wenigsten von sich

selber», dann trifft er bei grundsätzlichem Mißverständnis der antiken
Formel genau den Gehalt dessen, was der Gott zu Delphi meinte. Wohl
weniger gegen den antiken Sinngehalt der Formel wendet sich Goethes

Unmut als gegen deren neuplatonische und später christliche
Interpretation. Das delphische Dictum nämlich - schon in der Antike zum
allseits verwendbaren Topos geworden - ließ sich, trotz grotesker, graphischer

Verballhornungen etwa zu Nothis elitos 3, der herrschenden Anthropologie

entsprechend mit jeweils anderem Sinn füllen. Wohl die radikalste
Uminterpretation der Forderung lieferte der neuplatonische Monismus

mit der stolzen Identifikation des menschlichen Selbst mit der Gottheit,
eine völlige Verkehrung des vom delphischen Gotte Gemeinten 4. Nach
dem plotinischen Muster etwa «muß (die Seele) notwendig eine Gottheit
sein» 5, ehrwürdiger als alle kosmischen Gottheiten. Einzig durch falsche

«Hochachtung vor dem Irdischen und die Mißachtung ihrer selbst» 6

verführt, wird die Seele nicht inne, «wie hoch sie ihrer Herkunft und ihrem
Werte nach steht» 7. Wenn aber der Leib, «die brandende Flut des

Körpers» 8, ja die ganze Umwelt einmal ruhen, dann erst lebt alles «vermöge
der ganzen Seele», die dann «ganz allerwärts zugegen (ist), dem Vater der
sie erzeugte darin es gleichtuend, daß sie Eines und daß sie überall ist» 9.

3 Alanus Lillus in seiner Predigt «Memorare novissima tua»: O homo, hec
est ilia vox celestis que de celo legitur descendisse: Nothis elitos, id est, te ipsum
cognosce (in: Alain de Lille, Textes inédits, avec une introduction sur sa vie et
ses œuvres par M.-Th. d'Alverny, Paris 1965, 267; vgl. auch 259, 268). Johannes
von Salisbury in seinem Policraticus III, ed. Webb, I, 175: Oraculum Apollinis
est et descendisse de celo creditur: Noti seliton, id est scito te ipsum (zit. bei
d'Alverny, a. a. O. 259, Anm. 36, dort weitere Hinweise, etwa auf Richard von Sankt
Viktor, PL 196, 56). In seinem didaktischen Werk «Der Renner» gebraucht Hugo
von Trimberg dieselbe Formel: Nothis elythôn (hrsg. von G. Ehrismann, Bd. II,
Tübingen 1909, V. 22665-22675). Ähnliche Verballhornung in: Florilegium Morale
Oxoniense, Prima pars, Flores Philosophorum, ed. Ph. Delhaye, Namur 1961, 105.

4 Vgl. E. von Ivânka, Plato Christianus, Übernahme und Umgestaltung des
Piatonismus durch die Väter, Einsiedeln 1964; E. Hoffmann, Piatonismus und
christliche Philosophie, Zürich 1960; H. Dörrie, Das fünffach gestufte Mysterium,
in: Mullus, Festschrift für Th. Klauser, Jb. f. Antike und Christentum, Ergänzungsband

1, Münster 1964, 81.
5 Plotin, Auswahl und Einleitung von R. Harder, Fischer Bücherei, Frankfurt

a. M. 1958, 137.
6 a. a. O. 135 f.
7 a. a. O. 136.
8 a. a. O. 137.
9 a. a. O. Vgl. auch Plotins Traktat: «Was das Lebewesen sei und was der

Mensch», in: Plotins Schriften, übersetzt von R. Harder, Bd. V, Hamburg 1960,
275 ff. und 436 ff.



192 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

Die Frage bei solcher Transzendierung des Ichs ins Göttliche bleibt
allerdings beängstigend konkret bestehen: Was bin ich denn eigentlich in
meiner endlichen Situation?10 Bin ich die Gottheit, der «göttliche Wesenskern»

selbst - verunstaltet, verborgen, überkleidet durch die schlechte
Montur der mir fremden, entstellenden Materialität und Körperlichkeit?
Oder bin ich mein konkretes, im delphischen Sinn sterbliches und
gebrechliches Dasein, dem ich in der Rückwendung zur Gottheit zu entfliehen

habe? Vereinfacht gefragt : Bin ich ich selbst als Gott oder als Mensch?

Oder bin ich der Schwebezustand zwischen wesenhaftem Gott-Sein und
determiniertem Endlich-Sein in der menschlich-körperhaften Verfassung,
die auf den Gott hin überschritten werden muß Diese Aporie ist von den

Neuplatonikern selbst verschieden beantwortet worden n. Jedenfalls ist
das Ich für neuplatonisches Empfinden immer Abfall ins Vereinzelte,

10 «Was ist nun das Wesen 'selbst' [im Neuplatonismus] Ist es sein
'göttlicher Wesenskern', der nur mit Fremdem, Entstellendem überkleidet ist und der
als sein wahres Selbst rein hervortritt, wenn es dieses Entstellende ablegt — ist es
in Wahrheit jenes höhere Sein, die reine Lichtfülle, aus der sein beschränktes und
getrübtes Licht nur ausgestrahlt ist, in eine niedrigere Sphäre, der es mit seinem
wahren Sein gar nicht angehört - oder ist es vielmehr 'es selbst', sein konkretes,
endliches und beschränktes Dasein, dem es entfliehen muß, um zur reinen Fülle
der Gottheit zu gelangen?» (Ivânka, a. a. O. 85).

11 Ivänka spricht a. a. O. im Anschluß an Rousselot (Pour l'histoire du
problème de l'amour au moyen-âge, Münster 1908) von einer « enstatischen » und einer
«ekstatischen» Lösung des Problems. Enstatisch wäre beispielsweise die
Beantwortung der Frage durch Euagrius Ponticus, der «im Vergöttlichtwerden nur ein
Wiedergewinnen der wahren, ursprünglichen Beschaffenheit sieht»; nach dem
Ps.-Dionysios Areopagita kann man der Gottheit nur ekstatisch «durch ein
'Heraustreten aus sich selbst' nahekommen» (Ivänka, a. a. O.). Meister Eckhart wird
die beiden divergierenden Standpunkte in seiner Konzeption der abegescheidenheit
integrieren, insofern als der Mensch gleichzeitig und paradoxal darin sein Selbst
preisgibt und es so in ursprünglicher Beschaffenheit wiedergewinnt. Auffällig bleibt
die Nähe Eckharts zur evagrianischen Auffassung der Katâstasis Noös, die einen
Zustand reiner Intellektualität darstellt, der ohne Selbstbeobachtung nicht
Zustandekommen könnte. Zur evagrianischen Selbstbeobachtung vgl. I. Hausherr,
Les leçons d'un contemplatif, Le traité de l'oraison d'Evagre le Pontique, Paris 1960,
27, zur Katâstasis a. a. O. 53, 69. Daß aber schon bei Euagrius der Zustand, in dem
das Ich den alten Menschen abgeworfen und den neuen angezogen hat, ein Zustand
«unendlichen Nichtwissens» ist, belegt L. Bouyer (La spiritualité du Nouveau
Testament et des pères, Paris 1960, 467). Zur ekstatischen Haltung des Dionysios
Areopagita vgl. W. Völker, Kontemplation und Ekstase bei Pseudo-Dionysius
Areopagita, Wiesbaden 1958, vor allem 197 ff. Bei beiden genannten Zeugen handelt
es sich um christliche Neuplatonisten, bei denen sich schon eine Verwischung und
Integration der Standpunkte als Folge einer geänderten Schauweise anzeigt, deren
Bezugnahme auf die Menschwerdung Christi entscheidend ist. Zum christlichen und
nichtchristlichen Neuplatonismus vgl. D. Mahnke, Unendliche Sphäre und
Allmittelpunkt, Stuttgart z1966, 215 f.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 193

Besondere, und daher Beschränkung des Allgemeinen, Einschränkung
des wesenhaften Gottseins. So bin ich immer auf dem Sprung, mich
aufzugeben und mich regressiv in die Gottheit hinein zu verlieren und zu
verwesentlichen, sei der Gott nun mein eigener Wesensgrund oder der

mich transzendierende Grund der Einen Gottheit. Mit andern Worten:
Ich kann nie restlos mit mir selber identisch sein. Gleichsam als Partikel
Gottes im Endlichen verloren und ins Besondere abgefallen, antworte
ich der delphischen Forderung durch eine radikale Aufhebung meiner
selbst12.

Für den Christen bedeuten diese Formen und Versuche der
Selbstdeutung Vermessenheit, Hybris. Nach ihm trägt alles Seiende die Signatur

der Kreatürlichkeit13 : der Mensch und die Dinge dieser Welt sind von
Gott geschaffen, sie sind nicht Gott selbst. Und wenn der Mensch Gott
werden darf, dann darf er von Gnaden werden, was Gott von Natur ist -
eine schon altchristliche Formel, derer sich Eckhart immer wieder
bedienen wird u. Damit erwächst dem neuplatonischen Schwebezustand
zwischen wesenhaftem Gott-Sein und ebenso wesenhaftem Widergöttlich-

12 Auch in der Gnosis hat die Selbsterkenntnis den Charakter einer Flucht
vor dem endlichen (hier allerdings kreatürlichen) Selbst. Wesentlich sind auch hier
die Identifikation des Bewußtseins seiner selbst mit der Aufhebung des kreatürlichen

Scheindaseins und der Rückgang in die Gottheit. Der «gnostische Mythos»
ist ein Mythos der Selbsterkenntnis, «dessen Grundthemen (Vorwelt, Fall und
Weltverknechtung, Erweckung, Aufstieg und Rückkehr) der Valentinianer Theodotos
treffend charakterisiert, indem er sagt, Gnosis sei die Erkenntnis dessen:

wer wir waren, was wir geworden sind,
wo wir waren, wohin wir geworfen wurden,
wohin wir eilen, wovon wir erlöst werden,
was Geburt und was Wiedergeburt ist»

(R.Haardt, Die Gnosis, Wesen und Zeugnisse, Salzburg 1967, 11). Vgl. auch:
H. Leisegang, Die Gnosis, Leipzig 1924, 1 ff.

13 Über die Aussparung des Kreaturbegriffs im Neuplatonismus vgl. IvAnka,
a. a. O. 87 f.

14 Vgl. Theophanes, PG 150, 941 A, 944 AC (zit. bei V. Lossky, A l'image et
à la ressemblance de Dieu, Paris 1967, 50) ; Maximos, PG 91, 1308 (zit. bei dems.,
Théologie mystique de l'église d'orient, Paris 1944, 211). Zu Maximos vgl. H.-U. von
Balthasar, Kosmische Liturgie, Das Weltbild Maximus' des Bekenners, Einsiedeln

21961, 145, 598. Vgl. auch Anm. 24. Obwohl die griechischen Väter die Natur
im Gesamten nicht anders als in ihrer Konkretheit, das heißt als übernatürlich
geprägte kennen, wissen sie um die völlige Unableitbarkeit der Theosis von der Natur:
die Theosis ist in jedem Fall durch die Gnade vermittelt. Vgl. auch die Formulierung
des vierten Lateranense von 1215: «Estote perfecti» (Mt 5,48) perfectione gratiae,
«sicut pater vester caelestis perfectus est» perfectione naturae (Denz. 806;
Hervorhebungen von mir). Im Spielraum dieser Abgrenzung muß sich jede christliche
Mystik ansiedeln.

13



194 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

Sein vom christlichen Schöpfungsbegriff her eine echte Alternative, in
der das Ich auch in gnadenhafter Verklärung bleibt, was es ist15. Christliche

Selbsterkenntnis wird daher immer die Erkenntnis der eigenen
Kreatürlichkeit im Sinn einer unübersteigbaren Urdistanz zwischen

Schöpfergott und Geschöpf miteinschließen müssen 16. Ich bin ich selbst

nur als der Andere Gottes, Gott ist Gott nur als der ganz Andere meiner
selbst. Die neuplatonische Zurückwendung des Geistes in sich selbst zur
Schau des Einen jenseits aller Dinge, aller Ideen, ja seiner selbst wird vom
christlichen Schöpfungsbegriff her völlig relativiert.

Die Selbsterkenntnis visiert nun die Kreatürlichkeit des Menschen

in einem doppelten Aspekt an: Der Mensch ist von Gott gut und heil,
nach dem Schöpfungswort der Genesis ist er gar nach göttlichem Bild
und Gleichnis 17 geschaffen. Anderseits weiß jede christliche Theologie 18

auch um die gründliche Versehrtheit der menschlichen Natur durch die
Erbsünde und - darauf sich gründend - um die Versuchbarkeit des

Menschen zur Sünde, ja um seine faktische Sündhaftigkeit. Für die Lehre von
der Selbsterkenntnis haben all diese offenbarungsmäßig-theologischen
Bestimmungen eine Fazettierung zur Folge, sodaß sich vom Christlichen
her wenigstens zwei Grundtypen der Selbsterkenntnis unterscheiden
lassen, die man wohl selten rein finden wird.

15 Vgl. Ivânka, a. a. O. 87.
16 Vgl. die berühmte Analogieformel des 4. Laterankonzils vom Jahre 1215:

Quia inter creatorem et creaturam non potest tanta similitudo notari, quin inter
eos maior sit dissimilitudo notanda (Denz. 432). Dazu: E. Przywara, Analogia
entis, LThK l2, 470-473; ders., Analogia Entis, Metaphysik, Ur-Struktur und All-
Rhythmus, Einsiedeln 1962 E. P., Schriften, Bd. III).

17 Gen 1, 26.
18 Julius Gross (Entwicklungsgeschichte des Erbsündedogmas, bisher 2 Bde,

Basel/München 1960/1963) würde solcher Behauptung resolut widersprechen, da
nach ihm Augustinus es war, der die Erbsünde recht eigentlich erfand (vgl.
Zusammenfassung Bd. 2, 9). In der neueren Arbeit Henri Rondets (Le péché originel
dans la tradition patristique et théologique, Fayard 1967, 35) werden vernünftigere
Akzente gesetzt : « Pour nous, ce silence (über die Erbsünde bis Irenaus) s'explique.
Le dogme chrétien a une histoire, c'est lentement que ses divers éléments sont venus
au jour; ou, pour un chrétien des tous premiers siècles, le péché originel n'était pas
au premier plan, alors que la Rédemption était au contraire une affirmation
fondamentale. C'est donc que la rédemption, liée au péché, n'avait pas avec le péché
originel comme tel le lien que souligneront plus tard saint Augustin ou saint
Anselme. » Der Traditionsbeweis für die Erbsünde, zu dessen absolutem Gegenanwalt
Gross sich macht, hat immerhin eine reelle biblische Grundlage : vgl. A.-M. Dubarle,
Le péché originel dans l'Ecriture, Paris 1958 ; L. Ligier, Péché d'Adam et péché
du monde, 2 Bde, Paris 1960/61.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 195

Eine erste Form der Selbsterkenntnis ergibt sich von der

Bildtheologie 19 her: wenn es wahr ist und wahr sein soll, daß der Mensch
als Bild und Gleichnis Gottes geschaffen wurde, dann muß das Offenbarte
auch erkenntnismäßig nachvollzogen werden können. Das heißt: im
menschlichen Ich, in dessen tiefstem Grund, muß dieses Bild erspürt und
als göttliches erfaßt werden. Es ist dies der Weg Augustins. Wenn die
Seele sich ins eigene Ich wendet, schaut sie im Seelengrund wie in einem

Spiegel das Bild Gottes, das in der Seelenstruktur als mens, notitia und
amor trinitarisch aufleuchtet. Augustinus sagt: «Wohin sollen wir gehen

(um die Einheit und Dreiheit in einem Wesen zugleich darzutun) Zum
Himmel, um von der Sonne, vom Mond und von den Sternen zu reden

Zur Erde, um etwa dort von ihren Früchten, Bäumen und Tieren zu
sprechen? Oder sollen wir vom Himmel selber reden und von der Erde
selber, die da alles enthalten, was im Himmel und auf Erden ist? Wie

lange, o Mensch, schweifst du durch die Schöpfung? Zu dir kehre zurück,
dich betrachte, über dich rede! In der Schöpfung suchst du irgendeine
Trinität, die getrennt ausgedrückt werden muß, in ihrem Handeln aber

untrennbar ist. Wenn du in der Schöpfung suchst, so suche zuerst dich
selber!» 20 Die bildhafte, psychologische Trinität im Menschen, die darin
besteht, daß der Geist (mens) ein Wissen (notitia) von sich selber und
gleichzeitig Liebe (amor) zu sich selber hat 21, ist ein fernes Analogon der

göttlichen Trinität. Im Akt der Selbsterkenntnis gründet also nicht nur
das Wesen der Person, das Selbstbewußtsein, sondern darüber hinaus
beruht darin auch der Gottesbezug des Menschen. Daher verlangt Augu-

19 St. Otto, Die Funktion des Bildbegriffs in der Theologie des 12. fahr-
hunderts, Münster i. W. 1963 BGPhThM Bd. 40, Heft 1), (mit reichen Literaturangaben).

Für Patristik und Scholastik vgl. die Literaturangaben bei C. V. Truhlar
Structura theologica vitae spiritualis, Romae 1966 Collectanea Spiritualia 7), 27,
Anm. 19.

20 Sermo 52, c. 6, n. 17 ; zit. nach M. Schmaus, Die psychologische Trinitäts-
lehre des Hl. Augustinus, Münster i. W. 21967, 197 Münstersche Beitr. z. Theol.,
Heft 11).

21 «Naturgemäß erscheint eine Dreiheit, wenn man den Blick dem Geiste mit
seinen immanenten Funktionen der Selbsterkenntnis und Selbstliebe zuwendet.
Eine Analyse des Begriffes mens führt notwendig zu den weiteren Momenten des
Erkennens und Wollens. So ergibt sich die Trinität: Geist, dessen Wissen von sich
und die Liebe zu sich. Mens wird hier allgemein als Substanz des Geistes gefaßt,
als Geist an sich und unterschieden von dem Wissen um sich und von der einheitlichen

Zusammenfassung beider in der Liebe. Sehr scharf und präzis drückt Augustinus

den Ternar aus, wenn er sagt: 'Ein schwaches Bild der Trinität ist der Geist
und sein Begriff, der sein Sprößling und das von ihm gezeugte Wort ist, und die
Liebe als Drittes' [De trin. 1. IX, c. 12, n. 18]» (a. a. O. 235).



196 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

stin nichts anderes zu wissen als Gott und die Seele 22. Und Natürliches
und Übernatürliches finden nur in der Selbsteinkehr zusammen, deren

ausgeformte Theorie wir als Introversionsmystik bezeichnen.
Auch der Christ kennt nun eine Nichtidentität, die dem Menschen

konstitutiv ist. Gegen jeden Neuplatonismus weiß er um seine unauf-
hebbare Geschöpflichkeit. Das göttliche Bild in seiner Seele aber befähigt
ihn, aus Gnade zu werden, was Gott von Natur ist. Besonders die
griechischen Kirchenväter wußten um die Theosis, um die Vergöttlichung
des Menschen aus Gnade 23. Nach Origenes' berühmtem Paradoxon ist
der Mensch où 0soç 0eoç, Nicht-Gott und doch Gott24. Sich selbst kann der

geschöpfliche Mensch also nur werden im Maße, als er sich dem göttlichen

22 Deum et animam scire cupio (Soliloquia I, 7). Denn: Mihi quaestio factus
sum (Conf. 1. 10, c. 33, n. 50), und: Nuda est abyssus humanae conscientiae (Conf.
1. 10, c. 2, n. 2), und: Grande profundum est ipse homo (Conf. 1. 4, c. 13, n. 22).
«Der herrschende Eindruck beim Entgegentreten Augustins ist der des Suchenden.
Umgetrieben von den Rätseln, den qualvollen Widersprüchen und sich kreuzenden
Strebungen des Ich, ist er unterwegs nach dem stillenden, lösenden Ziel» (Bernhart,

Die philosophische Mystik des Mittelalters, München 1922, 49). Vgl. auch
G. Misch, Geschichte der Autobiographie, 1. Bd. : Das Altertum, 2. Hälfte, Bern
31950, 637 fi.

M. Grabmann (Die Grundgedanken des Heiligen Augustinus über Seele und
Gott in ihrer Gegenwartsbedeutung, Darmstadt 1967 [Nachdruck: Köln 21929]) hat
darauf hingewiesen, wie sehr Augustins heilsgeschichtlich bestimmter Denkansatz
bei der Seele bis ins hohe Mittelalter und zur Deutschen Mystik entscheidend
nachgewirkt hat: «Diese Versenkung in das menschliche Seelenleben, diese naturhafte
Schilderung seelischer Vorgänge und Zustände gibt den augustinischen Schriften
einen eigenartigen Reiz, eine nie verblühende Lebendigkeit und Jugendfrische.
Gerade diese Gabe psychologischer Beobachtung hat dem augustinischen Schrifttum
diese machtvolle Fernwirkung auf die folgenden Jahrhunderte und auf alle Zeiten
gesichert. Die mittelalterliche Mystik, die lateinische wie auch die deutsche, steht
unter dem Einflüsse augustinischen Geistes, wenn sie so farbenfrisch die Bewegungen
und Stimmungen der Gott sich hingebenden Seele zeichnet» (23 f.). Daß sich bei
Augustinus dem heilsgeschichtlichen das metaphysische Element gesellt, hat sehr
schön M. Schmaus, Die Denkform Augustins in seinem Werke De trinitate, München

1962, gezeigt.
23 J. Gross, La divinisation du chrétien d'après les Pères grecs, Paris 1938;

M. Lot-Borodine, La doctrine de la déification dans l'Eglise grecque jusqu'au
XIe siècle, Revue de l'Histoire des religions 105 (1932) 5^-3; 106(1932) 525-574;
107 (1933) 8-55. - A. Theodorou, Die Lehre von der Vergottung des Menschen bei
den griechischen Kirchenvätern, in: Kerygma und Dogma 7 (1961) 283-310.

24 «Toute créature rationnelle est créée à l'image du Logos, et, par là, à la
similitude du Père, dont le Fils est l'Image. Elle est donc 'Dieu par grâce et par
participation', non par identité de nature. Elle est où 0eôç, écXoyoç Xùyoç.
Étrange contradiction, 'on leur donne le nom de Dieu pourtant aucun d'eux
n'est semblable à Dieu', impliquant un devenir radical au fond de l'être: créée à

'l'image', la créature devra 's'assimiler' pour 'devenir' ce qu'elle ne sera jamais»
(H.-U. von Balthasar, Parole et mystère chez Origène, Paris 1957, 41).



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 197

Bild in der Seele assimiliert und so - in der Selbstaufgabe - dem Paradox,
das er ist, entspricht 2S. Das heißt aber einen Standpunkt außerhalb
seiner selbst finden, eben den göttlichen. Grenze dieser Art von
Selbsterkenntnis ist deshalb die Ekstase in einem wörtlichen Verstand.

Eine zweite Form christlicher Selbsterkenntnis leitet sich von der

sündigen Verfaßtheit her, in der sich die Solidarität des

Menschengeschlechtes im Bösen manifestiert. Das göttliche Bild in der Seele ist
in seinem Glänze getrübt durch die Sünde; wer das an sich erkennt, der
muß die geschöpfliche Nicht-Identität als absolute verstehen. Stichwort
dafür ist christlich die Hölle mit allen Implikationen der Gottferne. Der
Frankfurter Deutschherr spricht daher mit Recht von einer Hölle der
Selbsterkenntnis. Er beschreibt sie so: Wenne sich der mensche selber

wârlich bekennet und merket, wer und was er ist, und findet sich selber als

gar schnöde, bös und unwirdig alles des tröstes und gutes, das im von got
und von den crêatûren ie geschehen ist oder mag, so kompt er also in ein gar
tiefe dêmûtikeit und vorschmêhung sîn selbes, das er sich unwirdik dunket,
das in das ertrîch sol tragen 26 Selbsterkenntnis mündet hier in die

25 Gregor von Nyssa drückt es folgendermaßen aus: «lorsque l'âme tourne
son regard vers son archétype, alors elle se contemple vraiment elle-même» (zit.
bei H.-U. von Balthasar, Présence et pensée, Essai sur la philosophie religieuse
de Grégoire de Nysse, Paris 1942, 95). Vgl. vor allem auch J. Daniélou, Platonisme
et théologie mystique, Doctrine spirituelle de Saint Grégoire de Nysse, Paris 21944,
210 fi., wo des nähern über Gregors mystische Selbsterkenntnislehre gehandelt wird.

26 Theologia Deutsch, hrsg. nach der Pfeifferschen Ed. von K. F. Riedler, Thal-
wil 1947, 204. Vgl. H.-U. von Balthasar, Herrlichkeit, Eine theologische Ästhetik,
III/l : Im Raum der Metaphysik, Einsiedeln 1965, 423. - Weit schärfer, weit persönlicher

äußert sich Angela von Foligno in verschiedenen ihrer Schriften. Selbsterkenntnis
ist hier ein in abgründigem Schaudern gewonnener Einblick in die eigene Schuld-

verfallenheit : ostendabam me habere deum in anima, et consolationes diuinas in
cella; et ego habebam diabolum in anima et in cella (Le livre de la Bienheureuse
Angèle de Foligno, ed. Doncœur, Paris 1925, 189). Daher die inständige Bitte an
ihre Söhne : O complete, filii, desiderium meum, ut in hoc fundamento stetis ;

complete sitim meam, filii, ut in hac profunditate uestre cognitionis profundemini. Complete

desiderium meum, filii, quo uehementer anxior, sitio et famesco; ut ex pro-
fundatione uestre cognitionis inabissemini in immensitate diuine bonitatis (a.a.O.
161). Caterina von Siena spricht dann geradezu von der unabdingbaren «cella del
conoscimento di sé» (Libro della divina dottrina, ed. Fiorilli/Caramella, Bari 1928,
3, 116, 117, 120, 123, 139, 141, 389, 403). Das Nicht-sehen der Sünde kann — bei
Lady Julian of Norwich - geradezu zum Zeichen der im Nichts fundierten
Sündhaftigkeit werden: «Aber ich sah die Sünde nicht, denn der Glaube lehrt mich, daß
sie keinerlei Wesen hat und keinen Anteil am Sein und nicht erkennbar wäre, wenn
es nicht den Schmerz gäbe, dessen Ursprung sie ist. Dieser Schmerz — so sah ich es —

ist etwas, wenigstens für eine Zeit, denn er läutert uns und lehrt uns, uns selbst
zu erkennen und Gott um Erbarmen zu bitten» (Offenbarungen von göttlicher
Liebe, hrsg. von E. Strakosch, Einsiedeln 1960, 63 f.). Aus all diesen christlichen



198 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

dêmûtikeit, humilitas. Schon Bernhard hat die Demut als die Tugend
definiert, «durch die der Mensch in wahrhaftester Selbsterkenntnis vor
sich selber gering wird» 27.

Ich möchte nun keinesfalls den Anschein erwecken, als ob sich mit
dieser Typisierung der mögliche und wirkliche Reichtum christlich
artikulierter Bezugnahmen des Menschen auf sich selbst erschöpfte. Das

Gegenteil ist wahr. Was Etienne Gilson als «christlichen Sokratismus»
bezeichnet 28 - die thematische Reflexion, Prüfung und Erfahrung des

eigenen Selbst - deckt sich mit dem unendlichen Inventar individueller
Spiegelungen des Menschen im eigenen Selbst. Wenn in der Geschichte
der Selbstreflexion der literarische Topos und vor allem etwa die

Formulierungen der Antike 29, der griechischen Kirchenväter und immer wieder

Augustins 30 einen ganz entscheidenden Anteil haben, dann ist doch nie

zu vergessen, daß sich in jeder Ausfaltung des Themas je neu der Bezug
des Menschen zum eigenen Ich darstellt. Das literarische Motiv wird da

Bestimmungen der Selbsterkenntnis muß jedenfalls deutlich werden: «Wer 'ich'
bin, wird mir nicht aus einem allgemeinen yvcoOt. crccuröv und noverim me bewußt,
sondern genau aus dem Rückschlag der Tat Christi, die mir beides auf einmal sagt :

wie wert ich Gott bin und wie weit weg verloren ich von Gott war» (H.-U. von
Balthasar, Spiritus Creator, Einsiedeln 1967, 274).

27 Humilitas est virtus, qua homo verissima sui cognitione sibi ipsi vilescit
(Bernardi Opera III, Rom 1963, 17, 21 f.). Vgl. E. Gilson, La théologie mystique
de Saint Bernard, Paris 1947, 95 f. und 220 ff. ; W. Hiss, Die Anthropologie Bernhards

von Clairvaux, Berlin 1954, 31 ff. (Der Sokratismus Bernhards). Der augusti-
nische Hintergrund der bernhardschen Selbsterkenntnislehre ist mit Händen greifbar.

28 L'esprit de la philosophie médiévale, Paris 1948, 214 fi. Gilson gibt hier
eine reich belegte Studie über die in der christlichen Reflexion niedergelegte Thematik

der Selbsterkenntnis.
29 Zu den Anm. 1 genannten Werken vgl. noch H. North, Sophrosyne, Self-

Knowledge and Self-Restraint in Greek Literature, Ithaca 1966.
30 Neben dem umfassenden Werk Schmaus' (Anm. 20) vgl. vor allem : F. M. Sla-

deczek, Die Selbsterkenntnis als Grundlage der Philosophie nach dem hl.
Augustinus, Scholastik 5 (1930) 329-356; J. Geyser, Die Theorie Augustins von der
Selbsterkenntnis der menschlichen Seele, in: Aus der Geisteswelt des Mittelalters
(Festschr. M. Grabmann), Beitr. Suppl.-Bd. III, 1. Halbbd., Münster 1935, 169-187;
G. Verbeke, Connaissance de soi et connaissance de Dieu chez Saint Augustin,
Augustiniana 4 (1954) 495-515 ; M. Zepf, Augustinus und das philosophische
Selbstbewußtsein der Antike, Zs. f. Rel.- und Geistesgeschichte 11 (1959) 105-132;
O. Schaffner, Christliche Demut, Des Hl. Augustinus Lehre von der Humilitas,
Würzburg 1959, 143 ff. und wiederholt; G. Brentari, L'autoconoscenza dell'anima
umana nella psicologia diS. Agostino, Diss., Freiburgi. Ue. 1948 (masch.) ; A. Schindler,

Wort und Analogie in Augustins Trinitätslehre, Tübingen 1965, wiederholt;
J. P. Schobinger, Augustins Begründung der «innern Zeit», Schweizer Monatshefte

46 (1966) 179-192.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 199

immer schon im Ansatz überschritten, denn was liegt näher als die

bernhardische und gesamtmenschliche Erfahrung: Tu primus tibi, tu
ultimus31. Denn: In acquisitione salutis nemo tibi germanior unico
matris tuae 32.

Tatsächlich ist der Selbsterkenntnis philosophische Qualität
grundsätzlicher Art zuzusprechen. Ohne auf die explizite Bemühung neuerer

Philosophen - etwa Cassirers33, Schelers34, Litts3S, Kanthacks36,
Häckers 37, Heideggers 38 usw. - einzugehen, liefert die Gegenwartssprache

mit ihrer Inflation an Komposita mit Selbst- einen anschaulichen

Beweis dafür, wie sehr ein gewisser höherer Narzißmus die

philosophische Anstrengung des Begriffs notwendigerweise prägt39. Seitdem
der Ausdruck «Selbstmanipulation» aus dem Wörterbuch des Unmenschen

eine beängstigende Realität40 und das «Erkenne dich selbst»

31 De consideratione lib. II, III, 6 (Opera III, a. a. O., 414, 21 f.).
32 a. a. O. 415, 1.
33 Was ist der Mensch Versuch einer Philosophie der menschlichen Kultur,

Stuttgart 1960.
34 Die Idole der Selbsterkenntnis, in: Vom Umsturz der Werte, Bern 41955,

213 ff. Scheler polemisiert - so auch Eckharts Anliegen treffend - gegen einen
«Evidenzvorzug der inneren Wahrnehmung vor der äußeren».

35 Die Selbsterkenntnis des Menschen, Hamburg 21948.
36 Vom Sinn der Selbsterkenntnis, Berlin 1958.
37 Was ist der Mensch, Berlin 1959.
38 Sein und Zeit, Tübingen 61949, 114: «Dasein ist Seiendes, das je ich selbst

bin, das Sein ist je meines.» Hinter dieser ontischen Selbstverständlichkeit sieht
Heidegger das ontologische Problem des Selbstverlusts; a.a.O. 115: «Wenn die
Verfassung des Daseins, daß es je meines ist, der Grund dafür wäre, daß das Dasein
zunächst und zuerst nicht es selbst ist?» — Weitere zeitgenössische Literatur zur
Thematik der Selbsterkenntnis s. bei Louis de Bazelaire, «Connaissance de soi»,

DSp II, 1542 f.
39 Die Weite der philosophischen Problematik mag durch ein Wort Heraklits

signalisiert sein, der das Ganze seiner philosophischen Bemühungen durch die
Worte: ê8iCï]aâ[i.7]v èfrccorév - «ich durchforschte mich selbst» zu umreißen
versuchte. - Das antike Thema des Narziß wird hier nicht bloß spielerisch-abstrakt
zitiert, sondern mag als Exemplifizierung der angeführten Problematik verstanden
werden: tatsächlich läßt sich geistesgeschichtlich reich belegen, daß das Exempel
des in sich selbst vergafften Narziß zum Konkretionspunkt der Selbsterkenntnisproblematik

werden kann. Vgl. L. Vinge, The Narcissus Theme in Western European

Literature up to the Early 19th Century, Lund 1967.
40 Ein Wort wie «Selbstmanipulation» steht weit außerhalb des Bedeutungsbereichs

etwa von «Selbstbeherrschung», da es die autoritär-totalitäre Manipulation
des Menschen durch den Menschen schlechthin meint: der Ideologieverdacht

muß sich hier gerade gegen die scheinbare Großzügigkeit richten, mit der der Begriff
des «Selbst» entleert und verallgemeinert wird. - Belege für ähnliche Begriffe vgl.
bei: Sternberger/Storz, Aus dem Wörterbuch des Unmenschen, München 1962;
K. Korn, Sprache in der verwalteten Welt, München 1962. Vgl. die religiöse Problematik

bei: E. Biser, Glaubensvollzug, Einsiedeln 1967 Kriterien 8), 10 ff.



200 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckbart

therapeutisch geworden ist41, empfiehlt sich allerdings eine gewisse

Zurückhaltung, damit das «dunkle Wesen» Mensch nicht in der Nacht
verdämmert, in der nach Hegel eben alle Kühe schwarz sind.

Daß das Thaumäzein eines ursprünglichen Erwachens zu sich selbst
im Hochmittelalter eine Rolle gespielt hat, bezeugen uns sowohl die
lateinisch geschriebene geistliche als auch die volkssprachlich überlieferte
Literatur gleicherweise. Hält die lateinische Mystik 42 etwa Bernhards von

41 In der Jungschen Psychologie sind Ich und Selbst nicht identisch. Das Ich
als der bewußte Psycheteil ist übergriffen vom Selbst, welches das Unbewußte
impliziert und als Kompensation des Ichbewußtseins fungiert. Das Selbst ist «eine
dem bewußten Ich übergeordnete Größe. Es umfaßt nicht nur den bewußten,
sondern auch den unbewußten Psycheteil und ist daher sozusagen eine Persönlichkeit,
die wir auch sind» (Beziehungen zwischen dem Ich und dem Unbewußten, in:
GW VII, 195). Vgl. J. Jacobi, Die Psychologie von C. G. Jung, Zürich 51967, 196-
203. Das «Selbst» erfährt so vom psychologischen Konzept her eine starke begriffliche

Ausdehnung, die es beinahe unmöglich macht, sich darunter etwas Konkretes
vorzustellen. Jung nähert das «Selbst» denn auch hinsichtlich seiner apriorischen
Unbestimmbarkeit dem Kantschen « Ding an sich » und fügt hinzu : « Es wäre gewalttätig

und darum unwissenschaftlich, das Selbst auf die Grenzen der individuellen
Psyche zu beschränken, ganz abgesehen von dem wesentlichen Umstand, daß wir
diese Grenzen gar nicht kennen, denn diese liegen wiederum im Unbewußten. Die
Grenzen des Bewußtseins können wir wohl angeben; das Unbewußte ist aber das
unbekannte Psychische schlechthin und darum auch das Grenzenlose, weil
Unbestimmbare» (Psychologie und Alchemie, Zürich 21952, 253 f.). Daß diese Bestimmung

des Selbst - wie J. Jacobi mit der bei Jungschülerinnen nicht erstaunlichen
Blindheit für geistesgeschichtliche Fakten suggerieren möchte (a. a. O., 203) - nichts,
aber auch gar nichts mit Meister Eckharts Fünklein der Seele zu tun hat, erhellt
sich ohne weiteres aus dem Tatbestand, daß der Seelenfunke bei Eckhart und in der

ganzen christlichen Überlieferung durch höchste Bewußtheit Gott und sich selbst
gegenüber gekennzeichnet ist. Vgl. auch J. Jacobi, Der Weg zur Individuation,
Zürich 1965, 70, wo behauptet wird, die Vereinigung des Ich mit dem Selbst sei

erfahrungsmäßig von der unio mystica mit Gott nicht zu unterscheiden! Der
Wahrheitsgehalt solcher Aussagen ist etwa zu parallelisieren mit der Festlegung von
Eckharts Todesjahr auf 1377 (a. a. O. 23, Anm. 5)

42 E. Bertola, Il Socratismo nel XII secolo, Rivista di filosofia neo-scolastico
51 (1959) 252-264; ders., Di alcuni trattati psicologici attribuiti ad Ugo da S.

Vittore, a. a. O. 436-455 ; A. Combes, Un témoin du socratisme chrétien au XVe siècle :

Robert Ciboule, AHDLMA 8 (1933) 249 ff. ; J.-M. Déchanet, La connaissance de
soi d'après Guillaume de Saint Thierry, Vie spirituelle 56 (1938) Suppl. 102—122 ;

Fr. Dingjan, Discretio, Les origines patristiques et monastiques de la doctrine sur
la prudence chez saint Thomas d'Aquin, Assen 1967, 163 ff.; J. Ebner, Die
Erkenntnislehre Richards von St. Victor, Münster 1917 BGPhMA 19, Heft 4),
65-71; R. Javelet, Psychologie des auteurs spirituels du XIIe siècle, Straßburg
1959, 131 ff.: H. Kolb, Der Begriff der Minne und das Entstehen der höfischen
Lyrik, Tübingen 1958, 123 ff. (vor allem über Aicher von Clairvaux) ; J. P. Kleinz,
The Theory of Knowledge of Hugh of St. Victor, Washington 1944; M. Lenglart,
La théorie de la contemplation mystique dans l'œuvre de Richard de Saint Victor,
Paris 1935, 9 f., 20, 32 ff., 49 ff.; C. Stroick, Unpublished Theological Writings of
Johannes Castellensis, Ottawa 1964, 132 ff. ; vgl. Anm. 27. - Vgl. auch R. Javelet,



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 201

Clairvaux und der Viktoriner sich stark an die augustinisch geprägte
Theorie des unmittelbaren, persönlichen Bezugs des Menschen zu sich

selber und zu Gott - «noverim me, noverim te» 43 heißt die Formel - so

bemüht sich die Scholastik etwa in der Diskussion des Verhältnisses der
Seele zu ihren Potenzen und Kräften um eine philosophisch-anthropologische

Klärung des menschlichen Selbstbezugs 44. Auf der andern Seite

vollzieht sich im volkssprachlichen, höfischen Roman 45, im Minnesang 46

Image et ressemblance au douzième siècle de S. Anselme à Alain de Lille, Bd. I,
Paris 1967, 368 ff.

43 Soliloquia II, 1, 1.
44 P. Künzle, Das Verhältnis der Seele zu ihren Potenzen, Problemgeschichtliche
Untersuchungen von Augustin bis und mit Thomas von Aquin, Freiburg i. Ue.

1956 Studia Friburgensia NF 12).
45 Der höfische, deutsche und französische Roman des Hochmittelalters ist

geprägt von der durchgehenden Dialektik der Selbstentfremdung und
Selbstverwirklichung des Protagonisten. Der Ablauf des Geschehens setzt das heilsgeschichtliche

Schema einer gnadenhaften Errettung des Menschen aus sündhafter
Selbstentfremdung voraus. Der Weg über die aventiure, in der sich der Held einer
(bisweilen schon stark säkularisierten) Gnade offen hält, wird so zum erzählerischen
Abenteuer von «Reintegration und Wesenssuche» (E. Köhler, Ideal und Wirklichkeit

in der höfischen Epik, Tübingen 1956, 66 fi.), zum symbolisch aufgeladenen
«Weg vom Ich zum Selbst» (M. Wehrli, Strukturprobleme des mittelalterlichen
Romans, WW 10 [1960] 344), wobei weder Ich noch Selbst im jungschen Sinn
genommen werden dürfen, sondern das Gefälle von Nichtwissen zu demütigem Wissen
bezeichnen. Präziser spricht Wehrli (Wigalois, DU 17 [1965] H. 2, 25) von Wiedergeburt

aus der Selbstentfremdung im befreienden Abenteuer. H. Kühn (Rittertum
und Mystik, München o. J., 14) stellt den ursprünglich laikalen Charakter dieser
Selbstverwirklichung heraus: «Worauf es hier zunächst ankam, war ein Grundzug

von praktischer Selbst- und Personerkenntnis, dessen christliche Komponente
doch wohl nur jenseits der spezifischen Dogmengeschichte aus der allgemeinen
religiösen Laienbewegung im 12. und 13. Jahrhundert verstanden werden kann». Auch
wer Kuhn darin beipflichtet, wird die offensichtlichen Parallelen zwischen
geistlicher Reflexion über die Selbsterkenntnis und deren erzählerische Gestaltung im
höfischen Roman nicht übersehen dürfen. Einen unzureichenden Versuch solcher
Parallelisierung hat kürzlich A. Meng (Vom Sinn des ritterlichen Abenteuers bei
Hartmann von Aue, Diss., Zürich 1967, 92-98) vorgelegt. Ein paar zufällige
Zitierungen aus der lateinischen Mystik müssen hier vom Leser selbst dem Hartmann-
schen Werk appliziert werden. - Daß jeweils das neue Dasein dem Protagonisten
als «unverdiente Gnade» zufällt, die Selbsterkenntnis mithin nicht das Letzte ist
(aber sie kann ja auch Gnade sein!), hat Ch. Cormeau gezeigt (Hartmanns von Aue
«Armer Heinrich» und «Gregorius», Studien zur Interpretation mit dem Blick auf
die Theologie zur Zeit Hartmanns, München 1966, 146). - Die Selbstwerdung in
jungscher Sicht haben E. Jung und M.-L. von Franz unter Aufgabe der historischen
Optik im Gralsroman aufgewiesen: Die Gralslegende in psychologischer Sicht,
Zürich 1960. Motivik, Symbolik und Weg des Protagonisten werden hier als reine
Exempel der jungschen Selbstlehre genommen.

46 Vgl. neben dem in Anm. 42 genannten Werk von Kolb vor allem F. Goldin,
The Mirror of Narcissus in the Courtly Love Lyric, Ithaca 1967, 207 ff., der auf



202 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

und in der Spruchdichtung 47 eine im Ganzen weniger an traditionelle
Gehalte gebundene, originale Selbstsuche des christlichen Laien.
Selbsterkenntnis wird hier als elementares, großes Aufgeschlagensein der Augen
in den eigenen Seelengrund, ins eigene Sein erfahren. Aventiure, Queste -
das exemplarische Thema des höfischen Romans - ist nichts anderes als

die mehr oder weniger symbolhaft kaschierte Selbstvergewisserung des

christlichen Ritters, der mit Hartmanns Gregorius immer wieder
erkennen muß : ich enbin niht der ich wände sin 48, der aber gerade deshalb

immer wieder ins Ungewisse auszieht, damit er erkennt, von wanne ich si
oder wer 49. Sin selbes hulde 50 - diese noch von Bernhard gerühmte liebevolle

Zuwendung zu sich selbst, eine Art ursprünglicher Selbstannahme 51,

wird im «Iwein» Hartmanns von Aue als jene Tugend herausgestellt, kraft
derer der christliche Ritter die große ungewizzenheit seines Daseins 52

überwinden kann. Und wenn dem Parzival Wolframs von Eschenbach
drei Blutstropfen im Schnee den Verstand benehmen und er sich mystisch
in die Gegenwart seiner Geliebten versetzt sieht, so ist diese meditative
Vereinigung mit ihr ein Vorgang gesteigerter «innerer Erfahrung» 53,

deren Qualität in der triuwe zum Eigenen auf der Hand liegt.

Augustins « De trinitate » zurückgreifend die Selbsterkenntnismotivik im Minnesang
erhellt.

47 Neben dem in Anm. 3 genannten Hugo von Trimberg ist vor allem auf
Freidank zu verweisen, bei dem die Aufforderung zur Selbsterkenntnis zentrale
Bedeutung hat. Lakonisch faßt er sie in die augustinisch klingende Formel zusammen :

Got hêrre, gip mir, daz ich dich
müeze erkennen unde mich.

(Bescheidenheit, ed. Bezzenberger, Aalen 1962, 180, 8 f.).
48 Gregorius 1403.
49 a. a. O. 1805.
50 Iwein 3221. Vgl. auch 3563, 3577 die Problematik der Selbstidentität.
51 Die Selbstliebe ist nach Bernhard eine Naturnotwendigkeit: Nec praecepto

indicitur, sed naturae inseritur (De diligendo Deo VIII, 23; Opera III, Rom
1963, 138, 15 f.). Vgl. die Hinweise auf den augustinischen Hintergrund dieses

amor carnalis bei Gilson, La théologie mystique de Saint Bernard, Paris 1947, 47,
Anm.; und: 52, 109, 139, 156. Darin wie auch insgesamt hält sich Bernhard nicht
an abstrakte Philosopheme : seine Erfahrung des eigenen Selbst «ne dérive pas d'une
philosophie abstraite, mais d'une expérience concrète et quotidienne ...» (J. Le-
clercq, St. Bernard et l'expérience chrétienne, Vie Spirituelle 49 [1967] 184). Vgl.
auch Thomas, S. th. II-III, q. 25, a. 4.

52 Iwein 859; vgl. auch Erec 8521 fi. Dazu M. Wehrli, Roman und Legende
im deutschen Hochmittelalter, in: Worte und Werte (FS B. Markwardt), Berlin
1961, 435.

53 M. Wehrli, Iweins Erwachen, noch unveröffentlichtes Vortragsmanuskript,

4. Hier viele Hinweise auf die Selbsterkenntnis im höfischen Roman. Vgl.
dens., Wolframs Humor, in: Wolfram von Eschenbach, hrsg. von H. Rupp, Darm-



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 203

II.

Die Stimme Meister Eckharts nun in diesem Konzert vielfach sich

begegnender und auseinander strebender Soli ist Zeuge für diese weite
Thematik der Selbsterkenntnis, also ein Beleg unter anderen, anderseits
aber auch das wohl radikalste Zeugnis christlicher Introversionsmystik,
in der das Ich gleichzeitig höchste Dignität und schärfste Ablehnung
erfährt. Auch wer Denifles Mahnung 54, Meister Eckhart sei nichts weiter
als ein schlechter Scholastiker, gebührend ernst nimmt, wird nicht umhin
können, diese wohl äußerste Ausformung christlicher Introversion vor
neuplatonischem Hintergrund wenigstens nach Denk- und Erkenntnisstil
zu würdigen. Trotz vieler gewichtiger anderer Belege für eine deutsche
Scholastik und Mystik etwa vonseiten der Franziskaner 55 bleibt vermutlich

des Dominikaners Eckhart Versuch einer eigenständigen
deutschsprachigen Spekulation doch der beachtlichste und selbständigste56.

Stadt 1966, 104-124; X. V. Ertzdorff, Die Dame im Herzen und Das Herz bei der
Dame, ZfdPh 84 (1965) 37.

54 Meister Eckharts lateinische Schriften und die Grundanschauung seiner
Lehre, Archiv für Litteratur- und Kirchengeschichte des Mittelalters 2 (1886) 519:
«Diejenigen, welche E. zu einem der originellsten, klarsten und genialsten Denker
des Mittelalters gemacht haben, mögen mir einen Scholastiker nennen, bei dem
eine so gräuliche Begriffsverwirrung herrscht, wie in E.s Schriften».

55 K. Ruh, Bonaventura deutsch, Bern 1956; ders., Zur Grundlegung einer
Geschichte der franziskanischen Mystik, in: Altdeutsche und altniederländische
Mystik, hrsg. von K. Ruh, Darmstadt 1964, 240-274 (mit reicher Literatur) ; ders.,
Franziskanisches Schrifttum im deutschen Mittelalter, Band I : Texte, München
1965. — Zur deutschen Scholastik vgl. : W. Stammler, Deutsche Scholastik und
Mystik, in: Kleine Schriften zur Literaturgeschichte des Mittelalters, Berlin 1953,
125-196; ders., Mittelalterliche Prosa in deutscher Sprache, in: Deutsche Philologie

im Aufriß, 2II, Berlin 1960, 749 ff. ; B. Q. Morgan and Fr. W. Strothmann,
Middle High German Translation of the Summa Theologica by Thomas Aquinas,
Stanford/London 1950. Vgl. auch die Bände 7, 8, 10, 14 der «Münchener Texte
und Untersuchungen zur Deutschen Literatur des Mittelalters».

56 Mit dieser Feststellung sei allerdings lediglich meine Wahl Eckharts als

Exempel für den zu behandelnden Problemkreis legitimiert, keineswegs mag darin
jenes alte Vorurteil der Eckhartforschung perenniert werden, wonach Eckhart
gewissermaßen der geniale Schöpfer der deutschen Philosophensprache gewesen
wäre. Wenn Eckhart im Gesamtzusammenhang der deutschen Mystik und
Scholastik sicher einen unüberschreitbaren Höhepunkt darstellt, so ist doch nicht zu
übersehen, wie sehr das Deutsch Eckharts und der andern Mystiker vom
überlieferten Latein abhängig ist. W. Stammler (ZfdPh 72 [1953] 19) und neuerdings
Kurt Ruh haben nachhaltig darauf hingewiesen, «wohin eine sozusagen national
befangene sprach- und geistesgeschichtliche Betrachtungsweise führen kann. Aber
nur schon andächtig-ergriffene Bewunderung angesichts mystischer -heü und -unge-
Bildungen ist nicht mehr gestattet, wenn man feststellt, daß die weitaus größte



204 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

Wer sich mit Eckharts Lehre von der menschlichen Selbsterkenntnis
befaßt, wird gleich zur Kenntnis nehmen müssen, daß das, was wir als

zweiten Typ christlicher Selbsterkenntnis umschrieben haben, die «Hölle
der Selbsterkenntnis» als Schau ins eigene sündige Selbst, bei Eckhart
fehlt. Das liegt sicher daran, daß bei Eckhart, obwohl er einen umfangreichen

Kommentar über die Genesis schreibt, die christliche Erbsündelehre

eine rein periphere, über Zitationen der Meister nicht hinausgehende
Rolle spielt 57. Wo aber die Ursünde der Stammeltern, für die das ganze
Menschengeschlecht solidarisch haftbar wurde, im Ansatz schon
unbeachtet bleibt, da kann auch die Selbstbezichtigung als Einblick in die
Verfallenheit an aktuelle Sünde nur eine geringe Rolle spielen. Nach
Eckhart liegt Sünde immer dann vor, «sooft die Ordnung der Dinge
aufgehoben wird und das Obere dem Niederen unterworfen wird, die
Vernunft der Sinnlichkeit» 58. Abstrakter noch und mit Rekurs aufs

neuplatonische Schema: «Sünde (ist) immer ein Zurückschreiten von der

Zahl dieser Begriffe in durchaus mechanischem Verfahren dem Lateinischen
nachgebildet sind» (Bonaventura deutsch, a. a. O. 87).

57 B. Weiss, Die Heilsgeschichte bei Meister Eckhart, Mainz 1965, 37 ff., wo
auch darauf hingewiesen wird, daß Eckhart selbst in seinem Trostbuch für das
Leid, außer in einem Nebensatz, «nie den Sündenfall als Ursprung des Leides» (39)
tangiert. Auf den ersten Blick ist auch befremdlich, daß Eckhart - als Prediger in
Frauenklöstern! - die Beichte nur wenig beachtet (160 ff.). Zu Eckharts Lehre von
der Sünde vgl. O. Karrer, Meister Eckehart, Das System seiner religiösen Lehre
und Lebensweisheit, München 1926, 94-113. Die Tatsache, daß Eckhart weit mehr
an einer Selbsterkenntnis interessiert ist, in welcher der Schritt vom Bild zum
Urbild im Sinn einer spekulativen Gotteserkenntnis im Selbst vollzogen wird, bedeutet
nur, daß die Verkettung von Sündhaftigkeit und Erkenntnis seiner selbst bei ihm
nicht thematisiert wird, heißt aber nicht, daß in Eckharts Mystik der ethische
Aspekt überhaupt fehle. Im Gegenteil. Unabdingbare Voraussetzung jeder
möglichen Vereinigung mit Gott ist die abegescheidenheit, die identisch ist mit radikalster
Selbstentwertung. Weil die ethische Forderung bei Eckhart eine totale ist, braucht
der Aspekt der auf das sündige Selbst gerichteten Gewissenerforschung nicht mehr
eigens artikuliert zu werden. Der neuplatonisch-spekulative Charakter seiner Mystik
muß vor dem Hintergrund dieser hohen ethischen Ansprüche an den Christen
gewürdigt werden. Vgl. H. Piesch, Meister Eckharts Ethik, Luzern 1935, vor allem
33 ff. ; M. Bindschedler, Meister Eckharts Lehre von der Gerechtigkeit, Studia
Philosophica 13 (1953) 58-71; zu Sünde und Rechtfertigung bei Eckhart vgl.
J. Kopper, Die Metaphysik Meister Eckharts, Saarbrücken 1955, 93 ff.

58 Peccatum autem, ut nunc, est, quotiens ordo rerum tollitur et superius
subicitur inferiori (LW 4, 158, n. 166). Eckharts Werke werden im Folgenden nach
der im Auftrage der Deutschen Forschungsgemeinschaft im Kohlhammer Verlag
Stuttgart erscheinenden Gesamtausgabe zitiert. Angegeben wird bei den
Lateinischen Werken Band, Seitenzahl und Nummer, bei den Deutschen Traktat
(abgekürzt), Seitenzahl und Zeile. Alle im Text gelieferten Übersetzungen lateinischer
und (in einzelnen Fällen) mittelhochdeutscher Texte stammen durchwegs von den
Herausgebern der Gesamtausgabe.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 205

Einheit zur Vielheit»59. Diese begriffliche und wenig personal gefaßte
Definition der Sünde wird von Eckhart an anderer Stelle auf die
individuelle Verantwortung des Sünders hin überschritten. Er versichert, daß

der natürliche Mensch niht von im selben enhât dan bôsheit und gebresten 60 ;
und in einem lateinischen Sermo: «alles, was dein ist, (ist) Sünde»61.

Schärfere Aussagen, in denen die je meinige Sünde zum Objekt eines

expliziten Erkenntnisprozesses gemacht würde, habe ich bei Eckhart
vergeblich gesucht.

Um so reiner und deutlicher profiliert sich Eckharts Auffassung von
der Selbsterkenntnis im Sinne einer christlichen Introversionsmystik,
die - nach Wyser - «seit Augustinus auch in der lateinischen Welt restlos
dominiert und die der deutschen Mystik überhaupt zugrunde liegt.
Da verbinden sich nämlich die Gottebenbildlichkeit und der Gedanke des

«Reiches Gottes in euch» (Lc 17,21) der biblischen Offenbarung mit dem

Schönsten und Tiefsten der platonischen Tradition, der Lehre von der
Gottähnlichkeit unseres Geistes» 62. Die genannten Momente solcher

Mystik - die introversio ins eigene Selbst, das Aufscheinen des göttlichen
Bildes im Seelengrund und die Überformung des Menschen durch die

göttliche Gnade als Vorgang der Vergottung - sind bei Meister Eckhart
verhängt mit der stufenhaft wechselnden Intensität der Selbsterkenntnis,
deren Grade im Zusammenhang mit Eckharts allgemeiner Erkenntnislehre

gesehen werden müssen.

Zweifellos ist die Rolle des Intellekts in Eckharts Denken von
entscheidender Bedeutung 63. Über den spekulativ-intellektuellen Charakter
seiner Mystik ist sich die Eckhartforschung, in der es an divergierenden
Meinungen wahrlich nicht fehlt 64, wohl endgültig einig. Diese Fest-

59 Peccatum est semper recessus ab uno in multa (a. a. O.; ebd. Anm. 3 weitere
einschlägige Stellen).

60 BgT, DW 5, 36, 14.
61 Tua (vgl. Mt 9,1), quia nihil est tuum nisi malum, nisi peccatum (LW 4,

355, n. 421).
62 P. Wyser, Der Seelengrund in Taulers Predigten, in: Lebendiges Mittelalter,

Festgabe für W. Stammler, Freiburg i. Ue. 1958, 235. L. Reypens in seinem
Artikel «Arne» im DSp (1, 449) : «Nous avons eu l'occasion de voir que l'introversion
néoplatonicienne et augustinienne est de tradition tout le long du moyen âge. Mais
la mystique du Nord seule en a fait un centre de perspective ».

63 Vgl. L. Seppänen, Studien zur Terminologie des Paradisus Anime Intelli-
gentis, Beiträge zur Erforschung der Sprache der mittelhochdeutschen Mystik und
Scholastik, Helsinki 1964, 96 fi.

64 X. de Hornstein, Les grands mystiques allemands du XIVe siècle : Eckart,
Tauler, Suso, Diss., Freiburg i. Ue 1922; G. Fischer, Geschichte der Entdeckung



206 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

Stellung, so selbstverständlich sie scheinen mag, hat ihr Gewicht, vorab

wenn man des Meisters verwirrende Dialektik etwa in Aussagen über
Gott und Mensch nicht als Moment dieser Intellektualität zu begreifen

gewillt ist. Ein Beispiel: Auf die wichtige Frage, ob Gott als Sein oder
Erkennen oder allenfalls als deren Identität anzusprechen sei 65, hat
Eckhart verschiedene, auf den ersten Blick sich ausschließende Antworten
gegeben. Deus est esse66, aber auch: deus est intellectus 67

; schließlich
identifiziert er gar unter Berufung auf Thomas von Aquin Sein und
Erkennen 68. Sich aus der Zwangslage einer Alternative ins Alibi einer

widersprüchlichen Bejahung aller Möglichkeiten flüchten, scheint von
bodenloser Dialektik 69. Aber zunächst gilt einmal grundsätzlich : bei
wechselnder Perspektive 70 sind die verschiedensten Prädikationen Gottes

der deutschen Mystiker Eckhart, Tauler und Seuse im 19. Jahrhundert, Diss.,
Freiburg i. Ue. 1931; I. Degenhardt, Studien zum Wandel des Eckhartbildes,
Leiden 1967 Studien zur Problemgeschichte der antiken und mittelalterlichen
Philosophie 3) (unverständlicherweise ist in diesem Forschungsbericht das wichtige
Werk Losskys nicht einmal erwähnt!).

65 J. A. Bizet, Mystiques allemands du XIVe siècle: Eckhart - Suso - Tauler,
Paris 1957, 44 ff.

66 LW 4, 206, n. 220. Vgl. über die «Gleichsetzung des Seins mit Gott in ihren
Folgen»: H. Wackerzapp, Der Einfluß Meister Eckharts auf die ersten
philosophischen Schriften des Nikolaus von Kues, Münster 1962 BGPhThMA Bd. 39,
Heft 3), 42 fi. Weitere Belege: LW 1, 297, n. 143; LW 4, 206, Anm. 8.

67 LW 5, 40, n. 4.
68 Die meister sprechent : wesen und bekantnisse si al ein, wan swaz niht enist,

daz bekennet man ouch niht; swaz allermeist wesen hât, daz bekennet man ouch
allermeist (DW 1, 55, 6 ff.); Quint zitiert in Anm. 5 dazu Thomas von Aquin, S. th. I
q. 16 a. 3. In derselben Predigt aber: Bekantnisse gät vor. Si ist ein vürstinne
(DW 1, 52, 12). Vgl. die Zitationen bei Quint, Meister Eckhart, Deutsche Predigten
und Traktate, München 1955, 23 f. (Einleitung).

69 Über Eckharts Dialektik vgl. K. Oltmanns, Meister Eckhart, Frankfurt
a. M. 21957, 61 ff.; A. Dempf, Meister Eckhart, Freiburg 1960; M. de Gandillac,
La «dialectique» de Maître Eckhart, in: La mystique rhénane, Paris 1963, 59-94.

70 Ebeling führt die beiden widersprüchlichen Aussagen Eckharts über Gott
darauf zurück, daß er zwei verschiedene Lehren von der Kausalität auf Gott
anwende : im Sinn der thomistischen Seinslehre ist Gott das Sein, im Geist des ploti-
nischen Neuplatonismus ist Gott reine Intellektualität: «Die Lehre von der
Intellektualität und Seinslosigkeit Gottes steht innerhalb der übrigen Lehre Eckharts
scharf abgegrenzt da, weil sie auf einer fundamental anderen Kausallehre aufgebaut
ist» (H. Ebeling, Meister Eckharts Mystik, Studien zu den Geisteskämpfen um die
Wende des 13. Jahrhunderts, Neudruck, Aalen 1966, 97). Vgl. auch K. Heussi,
Meister Eckhart, Berlin 1953 Studien der Luther Akademie NF Heftl), 20. Eine
Deutung von Eckharts intellektualistischer Position im Sinn des deutschen Idealismus

(nach Bach, Lasson, Peters' und von Bracken) verunmöglicht Vladimir Lossky
(Theologie negative et connaissance de Dieu chez Maître Eckhart, Paris 1960, 215 f.)
durch den Hinweis auf den Perspektivenwechsel in Eckharts Denken. Die
Charakterisierung des eckhartschen Denkens durch einen wie immer von Hegel übernom-



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 207

möglich. Wenn Eckhart das Sein Gottes betont, stellt er dessen engen,
analogischen Zusammenhang mit allem Seienden heraus, das, aufgrund
seiner Partizipation am Sein, Gott ähnlich ist und deshalb auf ihn
zustrebt. Die göttliche Exklusivität allem Geschaffenen gegenüber erweist
sich hingegen im göttlichen Intellectus ut sie, im reinen göttlichen
Erkennen, das ungeschaffen ist 71. Und im Aspekt der göttlichen Einheit
meldet sich die dritte Möglichkeit einer Konvertibilität zwischen Sein

und Erkennen in Gott72. Tatsächlich gelten die drei Prädikationen Gottes
für Eckhart nun aber nicht ex aequo. Den Vorrang hat eindeutig Gottes
exklusive Intellektualität. «Gott erkennt» nicht, «weil er ist; sondern weil
er erkennt, deshalb ist er, in der Weise, daß Gott Intellekt und Erkennen
ist, und das Erkennen selbst die Grundlage seines Seins ist» 73.

Ohne weiteres wird nun verständlich, daß auch im Menschen der
Intellekt das Entscheidende ist : Homo id quod est, per intellectum est74.

Und in der deutschen Predigt «Homo quidam nobilis» will Eckhart

menen Begriff von Dialektik vermeidet H. Hof (Scintilla Animae, Eine Studie zu
einem Grundbegriff in Meister Eckharts Philosophie, Lund/Bonn 1952, 155), indem
er von der eckhartschen Analektik spricht, einer Denkform, in der « ein sich-Über-
gehen, ein anâ» wirksam ist, das sich als ein Denken «von oben her» erweist (a. a. O.
158). Immer geht es dieser Analektik um die Bestimmung Gottes als des ganz
Anderen. Wird Gott als das Intelligere bezeichnet, dann heißt das, er ist kein Seiendes

; wird er als Sein tituliert, dann fällt ihm gegenüber das geschaffene Seiende als
Nichts ab. Aber im Sinn einer analogia attributionis gilt auch: «Gott allein ist
intelligere, ist allein das Sein, aber dies hindert nicht daran, daß beide Bestimmungen

vom Geschaffenen ausgesagt werden können, dann aber immer wie die Bestimmung

'gesund' von der Speise oder vom Harn ausgesagt wird» (a. a. O. 156). Wie
ich im Folgenden im Anschluß an Seppänen ausführe, erlaubt die doppelte Bestimmung

Gottes als Sein und als Intelligere doch im großen Ganzen die Implikation,
daß einmal die Analogie zwischen ungeschaffenem und geschaffenem Sein und das
andere Mal deren Unverträglichkeit gemeint ist.

71 Seppänen, a. a. O. 26.
72 Vor allem im Zusammenhang von Eckharts Trinitätsspekulation wird die

traditionelle Lehre von den drei Personen in Gott teilweise überschritten auf die
Konzeption einer exklusiven göttlichen Einheit hin. Im übrigen jedoch ist Eckharts
Trinitätslehre durchaus konventionell; vgl. Denifle, Archiv 2 (1886) 684 f. ;

W. Bange, Meister Eckeharts Lehre vom göttlichen und geschöpflichen Sein, Limburg

1937, 105; K. Ruh, Die trinitarische Spekulation in deutscher Mystik und
Scholastik, ZfdPh 72 (1953) 24. Eckharts Einheitsspekulation - als Grenzposition
der traditionellen Trinitätslehre — belegt Shizuteru Ueda: Die Gottesgeburt in der
Seele und der Durchbruch zur Gottheit, Die mystische Anthropologie Meister
Eckharts und ihre Konfrontation mit der Mystik des Zen-Buddhismus, Gütersloh 1965,
32-35.

73 ostendo quod non ita videtur mihi modo, ut quia (Deus) sit, ideo intel-
ligat, sed quia intelligit, ideo est, ita quod deus est intellectus et intelligere et est
ipsum intelligere fundamentum ipsius esse (LW 5, 40, n. 4).

74 LW 1, 579, n. 113; a. a. O. Anm. 2 weitere Belege.



208 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

dartun, was ein mentsch si 75. Die Antwort : Ein vernunftiger mentsch ist,
der sich selber vernunfteklichen verstat vnd in im selber abgeschaiden ist von
allen materien und formen 76. Damit ist die Geistigkeit des Menschen als

Vermögen des reflexiven Zusichselberkommens und der Abkehr von allem
Geschaffenen umschrieben. Der Mensch ist geistig konstituiert gerade
darin, daß er sich intellektiv selber begreift.

Erkenntnis seiner selbst, das ist nun nach Eckhart kein planer
Vorgang, sondern ein komplexes Geschehen im menschlichen Innern mit
verschiedenen Aspekten, die näher zu betrachten sind.

Wenn Eckhart seine Zuhörer zur Introspektion auffordert, dann
steht er zunächst ganz in der Nachfolge Augustins und der augustinisch
geprägten, lateinischen Mystik. Ein reines Herz (Matth 5,8) bekommt

nur, wer sich im Innern zu reinigen gewillt ist (Matth 23,26). Deshalb
wird Augustins berühmtes Wort zitiert : «Noli foras ire - gehe nicht nach

außen, kehre in dich selbst zurück, im innern Menschen wohnt die Wahrheit

» 77. Das aszetische Programm Eckharts beginnt mit der Aufforderung
zur getreulichen Selbstbeobachtung. Wer alle Dinge göttlich erfassen will,
der braucht ein wol warnemen des menschen inwendicheit und ein wakker
wär vernünftigez würklichez wizzen, war ûf daz gemüete stät in den dingen
und bi den liuten ein waches, wahres, besonnenes, wirkliches Wissen

darum, worauf das Gemüt eingestellt ist, mitten in den Dingen...) 78.

Bei all seinen Werken soll der Mensch seine Vernunft bewußt gebrauchen
und in allen Dingen ein vernünftigez mitewizzen haben sin selbes und sîner
inwendicheit 79. Nim wol din selbes war 80. Dieser Ratschlag wird dem

gegeben, der Christus, der vierzig Tage gefastet hat, darin nachfolgen
will. Gerade das, wozu man am meisten Hang hat, soll man lassen: He
solde firufin, der mensche, da he allir krenkis ane were und allir gebrechlichis,
da solde he sinen fiiez zu kerin wi he daz ubirwonde 81. Selbsterkenntnis in
diesem aszetischen Sinn impliziert die Kenntnis der eigenen Schwächen

75 DW 1, 250, 4.
76 a. a. O. 6 f.
77 Augustin, De vera religione, c. 39, n. 72; zitiert LW 4, 191, n. 206: in te

ipsum redi; in interiore homine habitat Veritas.
78 RU, DW 5, 207, 3-5.
79 RU, DW 5, 210, 2 f.
80 RU, DW 5, 254, 6.
81 Paradisus anime intelligentis, hrsg. von Ph. Strauch, Berlin 1919 DTM

30), 111, 19 ff. (hinfort Par. an.); vgl. auch F. Pfeiffer, Deutsche Mystiker des
vierzehnten Jahrhunderts, Band 2; Meister Eckhart, Aalen 1962 (Neudr.), 171, 23 ff.
(hinfort Pf.): Alsô würde der mensche wêrlîch rîche an fugenden, daz er pruofte, wâ
er aller krankest ane wêre, daz er dä zuo büezete unde daz er sinen flîz dâ zuo kérte,
daz er daz überwünde.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 209

und die Verleugnung des Ichs: Nim dîn selbes war, und swâ dû dich vin-
dest, dâ lâz dich! 82 Tauler, der in der Nachfolge Eckharts das vom Egoismus

überwachsene Ich plastischer auszudrücken versteht, vergleicht den

Menschen mit einer Zwiebel, deren Kern von vielen Häuten umschlossen

ist : Kinder, des inwendigen warnemens der mensche sin selbs des ist große

not, wan der mensche hat manige hut in im die im den grünt bedeckent und
über wachsen hant, das er im selber die worheit bedecket und unbekant blibet

und er es selber nut enweis, und weis so manig ander ding und sich selber

nut. Noch drissig oder vierzig hüte und vel die sint recht als ochsen Stirnen,
als dicke und als hert. Die sint recht als das loche, das alles vol surer hüte ist,
ie eine nach der anderen bis uf den grünt. Weles sint dise vel? Das sint
alle die ding do du dich und das dine inne hast und minnest und meinest

und suchest und gebruchest, der Gott eine wore sache noch ende nut enist
dessen wahre Ursache und Ziel nicht Gott ist) 83. Seine Sitten bessern

bedeutet also die sauren Häute der Selbstverstrickung abstreifen. Mit
andern Worten : die Leute solten gedenken, waz sie waeren, und nicht waz
sie taeten 84. In solchen Worten präsentiert sich das delphische Gnothi
seauton in christlich-aszetischem Gewand.

In der eckhartschen Gnoseologie wachsen aber der Selbsterkenntnis
weit wichtigere Funktionen zu. Erkenntnis als ein reflexivum, als eine

geistige Zurückwendung in sich selbst, ist grundsätzlich frei von materiellen

Implikationen. Umgekehrt gilt also: «ein Ding besitzt um so weniger
die Fähigkeit, sich auf sich selbst zurückzuwenden, je materieller es ist» 85.

Die durchschnittliche operatio intellectualis des Menschen, seine normale

82 RU, DW 5, 196, 3 f. An solchen und ähnlich lautenden Stellen erweist sich
die unnachsichtliche Härte der ethischen Entscheidung, die Eckhart dem Christen
abfordert. Vgl. Anm. 57.

83 Die Predigten Taulers, hrsg. von F. Vetter, Berlin 1910 DTM 11), 275,
9 ff. löche wird von G. Hofmann (Johannes Tauler, Predigten, Freiburg 1961, 618)
im Sinn von«Lauge» <« Gerbergrube » übersetzt. - Denifle bringt in seiner Mystiker-
Anthologie weitere einschlägige Stellen («Von der demüthigen Erkenntniß seiner
selbst und dem Selbstgerichte», in: Das geistliche Leben, Eine Blumenlese aus den
Mystikern des XIV. Jahrhunderts, Graz 1873, 83-90 neueste Ausg.: hrsg. von
A. Auer, Salzburg 1936, 110 ff.). - Dieser taulersche Text-Vetter Nr. 58 - darf,
obwohl von den meisten Forschern für unecht erklärt, aufgrund Christine Pleus-
ners Nachweis (Die Benennung und der Begriff des Leides bei J. Tauler, Berlin
1967, 16 ff.) als echt akzeptiert werden.

84 RU, DW 5, 6 f.
85 quia tanto aliquid est minus reflexivum quanto materialius (LW 5, 61,

n.13). Ähnlich Thomas von Aquin: S. th. I, q. 14, a. 1; I, q. 84, a. 2; De veritate
q. 2, a. 2. Über die Immaterialität des reflexen Prinzips vgl. K. Rahner, Geist in
Welt, München 21957, 234, Anm. 2.

14



210 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

Erkenntnisfähigkeit, die sich in geistigen Erkenntnisbildern vollzieht, ist
nach Eckhart allerdings nicht zuständig für die letztmögliche menschliche

Selbsterkenntnis: Swenne... ein mensche... ein bilde enpfêhet daz

muoz von nôt komen von ûzen in durch die sinne. Dar urnbe ist der sêle

enkein dinc als unbekant als si ir selber 85. Die Seele kann von sich selber

kein Bild abziehen. Sie erkennt daher wohl die Dinge, sich selber aber
nicht. Dekeines dinges weiz si als wênic also sich selber, durch des mittels
willen eben wegen des nötigen Vermittelnden) 87. Heißt das, daß es

der Seele verwehrt ist, sich geistig zu erkennen? Wenn Eckhart anderseits
1 Kor 2,11 zitiert, wonach nieman enmac bekennen und wizzen, waz si
in dem menschen, dan der geist, der in dem menschen istS8, dann ist eine

mögliche Realisation der Selbsterkenntnis doch wohl anzunehmen. Auch
hier liegt die Lösung des Problems im Wechsel der Perspektive.

Das Erkenntnisvermögen ist nach Eckhart im Anschluß an Augustinus

und die Scholastik etwas Komplexes, das sich je nach Einschluß
materieller oder geistiger Gegebenheiten hierarchisch stuft. So

unterscheidet Eckhart drei Erkenntnistätigkeiten 89. Nach seiner lateinischen
Terminologie nennt er sie von unten nach oben operatio animalis, operatio

86 Pf. 5, 18-20. Mit solchen Aussagen setzt sich Eckhart deutlich in Gegensatz

zu Thomas von Aquin, der schreibt : sie seipsum intelligat intellectus noster,
secundum quodfit actu per species a sensibilibus abstractas per lumen intellectus agentis
(S. th. I, q. 87, a. 1; Hervorhebung von mir). Während bei Eckhart die geistigen
Erkenntnisbilder - als species a sensibilibus abstractae für Eckhart noch zu stark
vom Sinnlichen geprägt! - eine Selbsterkenntnis der Seele verunmöglichen, sind
sie bei Thomas die Bedingung der Möglichkeit von Selbsterkenntnis. Was Eckhart
intendiert - eine Selbsterkenntnis der Seele per suam essentiam - ist dem Thomas
der Summe apriori eine Unmöglichkeit, da sich die Seele nur durch das aktuelle
Erkennen der Weltdinge verstehbar wird. Eckhart ist aber doch soweit Thomist,
daß er vorerst auch das, was ihm am besten ins Konzept passen würde, eine
unmittelbare Selbsterkenntnis der Seele durch ihre Wesenheit, ausschließt und
folgerichtig die Möglichkeit einer Selbsterkenntnis der Menschenseele schlechterdings
verneint. Vgl. J. Bernhart, Die philosophische Mystik des MA's, München 1922,
262, Anm. 172, wo unter Hinweis auf Philon, Gregor von Nyssa, Basilius den Gr.
und Johannes von Salisbury der altüberlieferte Gedanke exemplifiziert wird,
wonach die Seele sich selber nicht sehen kann. - A. Auer (Eckehart-Probleme, in :

Salzburger Jb. f. Phil, und Psych. 2 [1958] 81) interpretiert die Stelle so: Die Seele

weiß von keinem Ding so wenig wie von sich selber in dem Sinne, daß sie zwar
weiß, daß das unverhüllte Wesen Gottes sich der Seele gibt; sie weiß aber nicht das

Wie; darin umfängt sie Finsternis.
87 Pf. 5, 24 f.
88 BgT, DW 5, 43, 2 f.
89 Eckhart verwendet folgende Ternare zur Bezeichnung der drei Tätigkeiten

der Seele:
sinnelich — vernünftic — edele kraft der sele.
sinneliches bekennen - verstendecliches bekennen - fünkelin der redelicheit.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 211

intellectualis, und operatio divina90. Im Deutschen heißt es: Sente

Augustinus sprichit von drigerleige Bekenntnisse, daz eine ist liplich, daz

nimit bilde, als daz auge, daz sihit und nimit bilde, daz andere ist geistliche
und nimit doch bilde von von liplichin bildin. daz dritte bekenntnisse ist alse

ez innewendic ist in deme geiste, daz kennit sundir bilde und glichnisse, und
daz bekenntnisse glichit sich den englin... ein meister sprichit: «di sele

inbekennit sich nicht sunder glichnisse, aber der engil bekennit sich sunder

glichnisse und Got». he wil sprechin: «Got gibit sich in der hohe in die sele

sunder bilde und glichnisse» 91. Das heißt also: Die Erkenntnistätigkeiten
stufen sich von der sinnlichen über die intellektuelle, die dem vernünftigen

Wesen eo ipso zukommt, bis zur göttlichen, die der Seele von Gott
gnadenhaft geschenkt wird. Scholastisch müßte man diese drei
Erkenntnistätigkeiten als sensus, intellectus und intellectus intuitivus bezeichnen

92.

liplich - geistlich - innewendic in deme geiste.
bekentnisse der creature — geistlich bekentnisse — luter geistlich bekentnisse.

(Nach Benno Schmoldt, Die deutsche Begriffssprache Meister Eckharts, Studien
zur philosophischen Terminologie des Mittelhochdeutschen, Heidelberg 1954, 16).
Vgl. dazu Seppänen, a. a. O. 97 f.; H. Hof, Scintilla animae, Eine Studie zu einem
Grundbegriff in Meister Eckharts Philosophie, Lund-Bonn 1952, 194 ff.

90 «Die Einteilung entspricht der von Augustin und den Victorinern
überkommenen: oculus carnalis - oculus rationis - oculus meditationis (Hugo von
St. Viktor, De sacram. 1, 1). Die dritte Erkenntnis-weise deckt sich allem Anschein
nach mit der augustinischen Anschauung von dem 'Erkennen der Dinge in Gott'
nach ihrem 'ewigen Wesen', cognitio secundum rationes aeternas, wovon Thomas
(X 84, 5) in einschränkender, bzw. umdeutender Auslegung die nüchterne doctrina
Sana vorträgt, während Eckehart, seiner mystischen Ader gemäß, noch etwas mehr
vom Sinn der älteren Überlieferung beibehalten hat» (Karrer, Meister Eckehart,
Das System seiner religiösen Lehre und Lebensweisheit, München 1926, 244,
Anm. 391; vgl. auch 225, Anm. 191). Vgl. dazu R. Baron, Science et sagesse chez

Hugues de Saint-Victor, Paris 1957, 13, 194 f. ; G. Dumeige, Richard de Saint-
Victor et l'idée chrétienne de l'amour, Paris 1952, 57, Anm. 1 ; R. Roques, Structures

théologiques, De la gnose à Richard de Saint-Victor, Paris 1962, 343, 353.
Noch sachgemäßer entspricht der eckhartschen Triade die dreifache Stufung der
Erkenntnis nach Hugo und Richard von Sankt-Viktor : sie unterscheiden cogitatio,
meditatio und contemplatio derart untereinander, daß sich das erstgenannte
Erkenntnisvermögen auf die sensibilia, das zweite auf die intelligibilia und das dritte
auf die intellectibilia (die geistige Welt, Gott) richtet. Daher gilt: In cogitatione
evagatio, in meditatione investigatio, in contemplatione admiratio. Ex imagina-
tione cogitatio, ex ratione meditatio, ex intelligentia contemplatio (PL 196, 67 A).
Die Belege s. bei R. Javelet, Psychologie des auteurs spirituels du XIIe siècle,
Straßburg 1959, 118 ff. - Ebeling (a. a. O. 305 f.) verweist auf die dreifache
Erkenntnis der Dinge nach deren dreifacher Existenzweise bei Bonaventura: in
materia, in intelligentia, in arte divina (Itinerarium mentis in Deum c. 1, n. 2).

91 Par. an. 114, 7 ff.; vgl. auch DW 1, 182, 7 ff.; LW 3, 220, n. 265; LW 1,

609, n. 141.
92 Nach Seppänen, a. a. O. 98.



212 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

Begabt mit dem dreifachen Erkenntnisvermögen nimmt der Mensch
zwischen redlicher und vnrecllicher, vernunftbegabter und vernunftloser
Kreatur eine einzigartige Zwischenstellung ein. Er nimmt teil am
vernunftlosen Sein und Leben aller vernunftlosen Geschöpfe, aber auch am
Sein und Leben vernunftbegabter Engel93. Sehr deutlich wird diese

Zwischenstellung durch den paulinisch inspirierten (2 Kor 4,16) und im
ganzen Mittelalter immer wieder verwendeten Topos vom innern und
äußern Menschen ausgesprochen. Der äußere Mensch ist in biblischer
Terminologie der alte, todverfallene, irdische, der vîentliche und dienstliche

(knechtische) Mensch, der dem Fleische dient ; der innere Mensch ist der

neue, himmlische, junge Mensch, nach Eckhart ein edel mensch 94. Das
Verhältnis beider veranschaulicht Eckhart durch die im Angel hängende
Türe: das bewegliche, auf und zu schwingende Türbrett ist der äußere

Mensch, die unbewegliche Angel der innere 95. Soweit Sinneserkenntnis
und Intellektualerkenntnis mit «Bildern» funktionieren, gehören sie zum
äußeren Menschen, der innere Mensch ist in Verbindung mit der operatio
divina zu sehen. Operatio intellectualis und operatio divina werden noch
deutlicher auseinandergehalten durch das Bild von den zwei Antlitzen
oder Augen der Seele, das eine lange Tradition hat96. Das innere Auge

93 DW 1, 249, 4 ff. Über diese Sonderstellung des Menschen - von Johannes
Scotus bis Erasmus wird der Mensch immer wieder als tertius mundus bezeichnet -
vgl. A. Haas, Der Mensch als dritte werilt im Annolied, ZfdA 95 (1966) 271—281.

94 Der ander mensche, der in uns ist, daz ist der inner mensche, den heizet diu
geschrift einen niuwen menschen, einen himelschen menschen, einen jungen menschen,
einen vriunt und einen edeln menschen. Und daz ist, daz unser herre sprichet, daz
nein edel mensche vuor ûz in ein verrez lant und enpfienc im ein riche und kam wider»
(Lk 19, 12) (VeM, DW 5, 109, 18 ff.). - Z. Alszeghy (Nova Creatura, La nozione
della grazia nei commentari medievali di S. Paolo, Rom 1956, 186 ff.) geht leider
nur auf die paulinische Unterscheidung von homo animalis und homo spiritualis ein.

95 ein tür gät in einem angel ûf und zuo. Nu gliche ich daz ûzer bret an der tür
dem ûzern menschen, sä gliche ich den angel dem innern menschen. Sô nû diu tür ûf
und zuo gät, sä wandelt sich daz ûzer bret hin und her, und blibet doch der angel an
einer stat unbeweglich und enwirt dar umbe niemer verwandelt (VA, DW 5, 422, 7 ff.).

96 Die Metapher von den zwei Augen und als deren Erweiterung die Metapher
von den zwei Antlitzen der Seele gehört in den weiten Bereich der Körperteilmeta-
phorik. Zum «Auge des Herzens» vgl. E. Wechssler, Das Kulturproblem des

Minnesangs, Bd. I: Minnesang und Christentum, Halle a. S. 1909, 376 ff. Zu den
zwei Augen oder Antlitzen der Seele vgl. G. Lüers, Die Sprache der deutschen
Mystik des MA's im Werke der Mechthild von Magdeburg, Darmstadt 1966, 102 f.
(Hinweise auf A. Silesius, die Gnostiker, Viktoriner und die deutsche Mystik) ;

H. G. Nauen, Die Bedeutung von Religion und Theologie im Tristan Gottfrieds
von Straßburg, Diss. Marburg 1947, 84, Anm. 400 f. (Viktoriner) ; Bernhart, a.a.O.
263, Anm. 176 (Avicenna, Algazel, Gundissalinus) ; R. Haubst, Die Christologie des
Nikolaus von Kues, Freiburg 1956, 164 f. (Proklos, Nikolaus von Kues) ; ders.,
Johannes von Franckfurt als der mutmaßliche Verfasser von «Eyn deutsch Theo-



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 213

sieht ohne Bilder und Mittel auf Gott, das äußere ist zu den Kreaturen

gewendet. Nach scholastischem Muster wird die operatio intellectualis
als niedere Erkenntniskraft (ratio inferior), die operatio divina als höhere

eingestuft (ratio superior) 97.

Kann sich der Mensch nach Eckhart auf der Stufe der vernünftigen
oder geistlichen bekantnisse, der operatio intellectualis, nicht selber

erkennen, weil die Erkenntnis hier mit Bildern vonstatten geht, so kann sich
der Mensch auf der Stufe der höchsten Erkenntnisart, in der edelen kraft
der sêle, im fünkelin der redelicheit, im luter geistlich bekentnisse, in der
ratio superior, im intellectus separatus 98 - wie die Synonyme alle heißen -
sehr wohl selber erkennen. Getrennt vom Leiblichen, Körperlichen und
Materiellen kann der Geist sich selber schauen, wie Eckhart in einem

Augustinzitat zu zeigen versucht : «Sich selber schaut er (der Geist) durch
sich selbst, um sich zu erkennen, und er braucht durchaus nicht die Hilfe
leiblicher Augen, um sich zu schauen; vielmehr zieht er sich von allen
Sinnen des Leibes, die ihn nur hindern und ablenken, auf sich selbst
zurück, damit er sich in sich schaue und so sich bei sich erkenne» ". Worin

logia», Scholastik 33 (1958) 395 (Augustinus, Eckhart usw.); L. Gnädinger, Die
spekulative Mystik im «Cherubinischen Wandersmann» des J. Angelus Silesius, I,
Studi Germanici 4 (1966) 52; J. Sudbrack, Die geistliche Theologie des Johannes
von Kastl, Bd. II, Münster W. 1966, 115; J. Rohmer, Sur la doctrine franciscaine
des deux faces de l'âme, AHDLM 2 (1927) 73-77 (konnte nicht eingesehen werden).
Eckhartstellen s. LW 2, 18, n. 13, Anm. 3; DW 1, 165, Anm. 3.

Pf. 250, 36 fi. : Gott sucht im Menschen das Gleichnis seiner eigenen
Dreieinigkeit. Dô vant er zwei antlit. Daz ein wirket niderwart, daz ander wirket üfwart.
Mit dem nidersten antlite verstêt si (die Seele) sich selber unde alliu ûzwendigiu dine.
Daz oberste antlit hät zwei were ; mit dem einen verstêt si got und sine üzflüzze; dâ von
minnet sie in Mute unde verstêt sin morn niht. Dar umbe minne ich got Mute unde
morn niht. Dar umbe geliget daz bilde an den drien kreften niht durch ir unstêtikeit.
Ein ander kraft ist in dem obersten antlite, daz ist verborgen, in der Verborgenheit lit
daz bilde. Das erste were des obersten Antlitzes, das Ineinanderwirken von verstên
und minnen, erscheint schon bei Wilhelm von Saint Thierry als ineinandergleitende
Tätigkeit der beiden Augen des natürlichen Seelenlichts, mit denen man Gott
schaut: Sunt autem duo oculi in hoc visu, ad lumen quod Deus est videndum
naturali quadam intentione semper palpitantes, amor et ratio (De natura et digni-
tate amoris 25, ed. M.-M. Davy, Paris 1953, 100). Vgl. auch Guillaume de Saint
Thierry, Exposé sur le cantique des cantiques, ed. Déchanet, SC 82, Paris 1962,
n. 92, 212 f. Zum Satz «Amor ipse notitia est; amor ipse intellectus est», dessen
Aussage hinter dem Zusammenwirken von ratio und amor steht, vgl. J.-M.
Déchanet, Aux sources de la spiritualité de Guillaume de St. Thierry, Bruges 1940,
18 ff. - Die Metapher von den zwei Augen oder Antlitzen der Seele verdiente eine
umfassende Studie!

97 Schmoldt, a. a. O. 19. Vgl. LW 1, 605, n. 138; DW 1, 165, 4 ff.
98 Schmoldt, a. a. O. 16.
99 Se ipsum per se ipsum, ut norit se, videt se. Nec utique, ut videat se, cor-



214 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

gründet nun der Anreiz für den Menschen, sich - ohne Mittel und ohne

sinnliches Bild - im Innern selbst zu betrachten
In einer auf den ersten Anhieb rätselhaften Stelle sagt Eckhart in

Abwandlung des Augustinuswortes «Deus interior intimo meo»100: Die
meister sprechent, daz menschlich natûre dem menschen vil inniger und
naeher sî dan er im seiher 101. Eine grundlegende scholastische
Unterscheidung kann die Aussage, wonach die menschliche Natur dem
Menschen innerlicher und näher sei als er sich selbst, erklären. Thomas

v. Aquin unterscheidet in De ente et essentia 102 eine doppelte Bezeichnung

für das Wesen des Menschen : «homo» und «humanitas». Der Begriff
«homo» bezeichnet das Wesen des Menschen unter Einschluß von dessen

stofflichen, individuierenden Bestimmungen als ein «totum», während
«humanitas» das Wesen des Menschen «als einen Teil (faßt), weil dieses

Wort in seiner Bedeutung nur jene Momente enthält, die dem Menschen

zukommen, insoweit er überhaupt Mensch ist, und alle Bestimmung des

Stoffes ausschließt». Kann also «homo» von Individuen wohl ausgesagt
werden, so schließt der Begriff «humanitas» den stofflich bestimmten,
individuellen Menschen aus. Eckhart identifiziert nun seinen Begriff der
menschlichen «Natur» mit der thomasischen Bezeichnung des menschlichen

Wesens als «humanitas»: das unstoffliche, geistige Wesen, seine

Natur, in der alle stofflichen, individuellen Bestimmungen ausgeschaltet
sind, ist dem Menschen näher und inniger verbunden als er sich selbst - in
seiner stofflichen, individuellen Beschränkung - ist. Die philosophische
Unterscheidung hat bei Eckhart Konsequenzen von heilsgeschichtlicher
Bedeutung. In der Menschwerdung Gottes nahm Gott keinen
individuellen Menschen an sich, sondern : Da wart menschlich natûre got, wan

poralium oculorum quaerit auxilium (En. in Ps. 41, n. 7; PL 36, 468 ff.; zitiert:
LW 4, n. 325).

100 Conf. III, 6, 11. Über Eckbarts Zitationen aus den « Confessiones » Augu-
stins s. P. Courcelle, Les confessions de Saint Augustin dans la tradition
littéraire, Paris 1963, 316 ff.

i°i p)W 1, 420, 1 f. Wichtig ist für den Sinn der Stelle Quints Anm. 1, a. a. O.
102 Quint zitiert a. a. O. Anm. 1 «De ente et essentia», c. 3 (ed. L. Baur2 S. 32) :

Sic igitur patet quod essentiam hominis hoc nomen homo et hoc nomen humanitas,
sed diversimode ut dictum est, quia hoc nomen homo significat earn ut totum,
inquantum scilicet non praecidit designationem materiae, sed implicite continet earn
et indistincte, sicut dictum est, quod genus continet differentiam ; et ideo praedi-
catur hoc nomen «homo» de individuis. Sed hoc nomen «humanitas» significat earn
ut partem, quia non continet in significatione sua nisi id quod est hominis inquantum

est homo, et praecidit omnem designationem materiae; unde de individuis
hominis non praedicatur.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 215

er menschliche nature blôz und keinen menschen an sich nam 103. Der Anreiz,
sich selber in seinem Wesen, in seiner Natur zu beschauen, kommt nun

103 DW 1, 420, 4 f. Christus hat nur eine Natur, die göttliche. In der
Menschwerdung nimmt er die lautere, menschliche Natur (pura natura) an, die an sich
keine Eigenexistenz hat. Dasein und Selbstand, die Hypostase, übernimmt in der
Menschwerdung - statt einer menschlichen Person - das göttliche Wort, Christus.
So wird die göttliche Person auf die menschliche Natur ausgedehnt, «und zwar
derart, daß diese Person, die von Ewigkeit her in der göttlichen Natur subsistiert,
nun auch in der menschlichen Natur als ihr Träger zu subsistieren begann» (Ueda,
a. a. O. 41). Christi Menschwerdung ist nie mehr aufhebbar: Wo menschliche Natur
ist, da ist auch die göttliche Person als deren Trägerin. Eckhart kennt daher keinen
Einmaligkeitscharakter der Menschwerdung Christi. Die Unterscheidung der zwei
Naturen in Christus fällt für Eckhart weitgehend dahin, da ihn einzig die Tatsache
beschäftigt, daß in der hypostatischen Union die menschliche Natur den personalen
Gott zum Träger bekommen hat. Die Folge ist, daß — da Gott in seiner
Menschwerdung die menschliche Person nicht berücksichtigt hat - der Mensch seine Person,
seine individuellen Bestimmungen aufgeben muß, um die Union mit Gott, die ihm
von seiner Natur her gleichsam vorgegeben ist, eingehen zu können. Das « abnegare
personale, abnegare proprium» (Ueda, a. a. O. 46) ist daher innerstes Konstituens
der zu erwerbenden abegescheidenheit. Wan der mensch ist ein zuoval accidens)
der nâtûre, unt dar umbe gêt abe allez daz, daz zuoval an iu ist, unde nemet iuch näch
der frien ungeteilten menschlichen nâtûre (Pf. 158, 12 f.). Zu Meister Eckharts
Inkarnationslehre vgl. die vorzügliche, reich belegte Darstellung bei Ueda, a. a. O.

39-50, an die ich mich gehalten habe. - Eckharts Tendenz zur Aufhebung alles
Individuellen, des Individuums (Person) und der Individuation, ja des Individua-
tionsprinzips im Menschen schlechthin (der materia designata), stellt sich hier — bei
der entscheidenden Frage der göttlichen Inkarnation — in manifesten Gegensatz zu
Thomas von Aquin. (Zu den Begriffen «Individuell», «Individuum», «Individuation»,

« Individuationsprinzip » in deren thomasischer Fassung vgl. G. M. Manser
OP, Das Wesen des Thomismus, Freiburg i. Ue. 31949, 672 ff.; zur Geschichte des

Individuationsprinzips vgl. neben Manser auch M.-D. Roland-Gosselin OP, Le
«De ente et essentia» de S. Thomas d'Aquin, Paris 1948, 51—134.)

Nach H. Turner (Jésus le sauveur, Essai sur la doctrine patristique de la
rédemption, Paris 1965) hat sich vor allem J.-P. Jossua, Le salut, Incarnation ou
mystère pascal, chez les pères de l'Eglise de saint Irénée à saint Léon le Grand,
Paris 1968, 1-44, mit der hier explizierten Problematik der menschlichen Natur
Christi befaßt.

Nach Eckhart hat Christus in der Inkarnation nur die «natura humana in
communis nicht aber «in concreto» oder «in individuo» angenommen. Thomas aber
lehrt das Gegenteil S. th. III, q. 4, a. 4: Utrum Filius Dei debuerit assumere natu-
ram humanam abstractam ab omnibus individuis. Ausdrücklich hebt er seine Lehre
ab von der platonischen Ansicht einer «natura per seipsam esse habens praeter
materiam». Damit ist auch Eckharts neuplatonisch beeinflußte Konzeption einer
«natura pura» betroffen. Zentral ist für Thomas' Ansicht ein Zitat aus Johannes
Damascenus' «De fide orthodoxa», lib. 3, cap. II: Dei Verbum incarnatum neque
earn quae nuda contemplatione consideratur naturam assumpsit. Non enim incar-
natio hoc: sed deceptio, et Actio incarnationis. Die im reinen Erkennen vorgestellte

Natur ist nicht die der Inkarnation, sondern ein irrtümliches Trugbild der
Inkarnation. (Vgl. auch Damascenus, De fide orth., lib. 3, cap. II, zitiert bei Thomas
S. th. III, q. 4, a. 2, obj. 1: Christus hat eine Natur «in atomo, idest, in individuo»



216 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

gerade daher, daß die menschliche Natur von Gnaden Gott geworden ist
und im Maße der Introspektion gnadenhaft wieder Gott werden darf.
Dar umbe ganc abe, swaz menschen an dir sî und swaz dû sîst, und nim dich
näch menschlicher natûre blôz, sô bist dû daz selbe an dem ewigen worte, daz

menschlich natûre an im ist104. Selbsterkenntnis, die sich aufs menschliche

angenommen. Ähnlich lautet ein anderes, von Thomas zitiertes Wort des Dama-
scenus: Dei verbum non assumpsit naturam humanam in universali, sed in atomo,
idest in individuo [De fide orth., lib. 3, cap. II; Thomas, S. th. III, q. 2, a. 2, ad 3].)
Hinter Eckharts Konzeption einer «natura humana in universali» darf man füglich

das Konzept einer «humana natura secundum quod est in intellectu divino»
vermuten, ein Gedanke, der den Kern seiner Vergöttlichungstheorie darstellt.
Thomas wendet sich auch gegen diese Auffassung mit dem Argument, daß unter
diesem Aspekt die göttliche mit der menschlichen Natur seit Ewigkeit identisch
sei und daher für den Fall einer Inkarnation «in atomo, in individuo» nicht in
Frage kommt. Nach Thomas ist es also ganz klar: der «Sohn» nahm in der
Menschwerdung eine individuelle menschliche Natur an. Die Frage ist bei Thomas nur,
inwiefern Christus durch seine Menschwerdung nicht auch eine menschliche Person
wurde oder annahm.

Mit einigem Recht versichert B. Weiss, Die Heilsgeschichte bei Meister
Eckhart, Mainz 1965, 55: «Unser Meister weiß, daß Christus individueller Mensch war,
nur liegt darin nicht sein Interesse.» Explizite Aussagen Eckharts über die individuelle

Natur Christi finden sich tatsächlich in Eckharts zweiter Rechtfertigungsschrift;

wenn sich solche in seinem übrigen Werk nur selten finden, dann ist etwa
folgende Aussage doch ernst zu nehmen: Deus assumpsit naturam humanam in
atomo, Christo scilicet, supposito propter naturam salvandam communem michi et
omnibus hominibus (J. Koch, Kritische Studien zum Leben Meister Eckharts II,
AFP 30 [1960] 44; zitiert nach Weiss, a. a. O. Anm. 83). Aber auch in dieser Aussage

Eckharts ist deutlich spürbar, daß er die menschliche Natur Christi - trotz
sicherer Kenntnis und grundsätzlicher Annahme der thomasischen Inkarnationslehre

— in Richtung auf eine «natura in communis chargiert. Eckharts «Interesse»
gilt weniger dem factum brutum der Inkarnation als der Tendenz, die menschliche
Natur Christi der göttlichen Idee Mensch (universale ante rem) anzunähern, um
so die Vergöttlichung des Menschen - aus Gnaden! — plausibel zu machen. Vgl.
Kopper, a. a. O. 109 ff.; Lossky, a. a. O. 189 fi. Eckharts Konzeption einer «bloßen
Natur», die fähig ist, Gott «wesentlich» aufzunehmen und zu werden, ist weithin
in der christlichen Mystik greifbar. Vgl. B. Fraling, Der Mensch vor dem
Geheimnis Gottes, Untersuchungen zur geistlichen Lehre des Jan van Ruusbroec,
Würzburg 1967, 111 ff.; R. Haubst, Die Christologie des Nikolaus von Kues, a.a.O.
219 ff. ; J. Orcibal, Le rôle de l'intellect possible chez Jean de la Croix, Ses sources
scolastiques et nordiques, in: La mystique rhénane, Paris 1963, 257 fi. (die
arabischen Hintergründe von Eckharts Lehre und deren Absolutierung bei Eckhart
von Gründig); ders., Saint Jean de la Croix et les mystiques rhéno-flamands,
Bruges 1966 Présence du Carmel 6), 151 ff. - Zur genaueren Bestimmung dieser
eckhartschen Lehre s. unten 238-250.

Über das Universalienproblem, das die Inkarnation theologisch stellt, vgl.
Balthasars Deutung Christi als «universale in re», als «universale concretum et
personale», wo vor allem das geschichtliche Ereignis der Menschwerdung in das Blickfeld

tritt (Theologie der Geschichte, Einsiedeln 31959, 69 f.).
104 DW 1, 420, 7 f. A. Dempf (Die Ethik des Mittelalters, München-Berlin 1927,



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 217

Wesen und nicht aufs individuelle Ich aus Leib und Seele bezieht, wird so

zum integrierenden Moment der eckhartschen Wesensmystik.
Man wird nun auch Eckharts unablässig vorgebrachte Aufforderung,

sich selber und die Dinge zu lassen, alle eigenschaft abzulegen, sich in
abegescheidenheit105 für Gott empfänglich zu machen, nicht im Sinn einer

völligen Selbstvernichtung 106, sondern im Sinn einer gebotenen
Selbstreduktion des Menschen auf seine allgemeine, unstoffliche, menschliche

Natur verstehen müssen, weil diese Natur durch die Menschwerdung
Gottes geadelt wurde. Von sich selber her und in sich selber ist das

Geschöpf ja bei Eckhart nach seiner berühmten, von der Kirche 1327

verurteilten Formel (Denz. 976) unum purum nihil, ein reines Nichts: Alle
crêatûren sint ein luter niht. Ich spriche niht, daz sie kleine sin oder iht sin:
sie sint ein lûter niht. Swaz niht wesens enhât, daz enist niht. Alle crêatûren

hânt kein wesen, wan ir wesen swebet an der gegenwerticheit gotes 107. Diese

108) hat die Fassung der menschlichen Natur Christi als «natura humana communis»

als Gefahr des eckhartschen «Identitätssystems» signalisiert.
105 E. Schäfer, Meister Eckeharts Traktat «Von Abegescheidenheit »,

Untersuchung und Textneuausgabe, Bonn 1956; J. Quint, Das Echtheitsproblem des

Traktats «Von Abegescheidenheit», in: La mystique rhénane, a. a. O. 39-57; zur
inhaltlichen Bestimmung von abegescheidenheit vgl. L. Völker, Die Terminologie
der mystischen Bereitschaft in Meister Eckharts deutschen Predigten und
Traktaten, Diss. Stuttgart 1964, 19-29 (mit Belegen); Lossky, a. a. O. 38, 170; Ueda,
a. a. O. 72 ff.

106 Daß in der mystischen Unio bloß das aktuelle Selbstbewußtsein der Seele

aufgehoben wird, die Seele also keineswegs in ihrem Selbstsein vernichtet wird, hat
Denifle, Die deutschen Mystiker des 14. Jahrhunderts, Beitrag zur Deutung ihrer
Lehre, aus dem literarischen Nachlaß hrsg. von O. Spiess, Freiburg i. Ue. 1951

Studia Friburgensia NF 4), 152 ff., mit reichen Belegen nachgewiesen. Die
Identifikation zwischen göttlichem und menschlichem Intelligere in der Einigung wird
neuerdings - mit antiquierter Fragestellung - noch von G. della Volpe, Eckhart o
della filosofia mistica, Roma 1952, 118, als heterodox bezeichnet.

107 DW 1, 69 f. 8 ff. Vgl. Karrer, Meister Eckhart, a. a. O. 293 ff. Bei allen
eckhartschen Aussagen über das geschöpfliche Nichts geht es um eine «mystische
Annihilation der Dinge» : «Außer Gott sind die Dinge nichts für sich. Nur überstrahlt
von dem Lichte, aus dem sie ihr Sosein erhalten, sind sie etwas, empfangenes Sein,
dies und das, und damit die Allheit der Dinge; aber auch das sind sie erst, wenn
sie ihr Dasein, das ens ab alio ist, von dem Schöpfer erhalten haben und damit
erst ihrer Form Wirklichkeit verliehen wird» (Dempf, Meister Eckhart, Freiburg
1960, 96). Die dialektisch oder besser analektisch (mit Hof, a. a. O.) gemeinten
Zuweisungen des Nichts an die Geschöpfe, ja an Gott selbst verstehen sich im
Zusammenhang von Eckharts mystischer theologia negativa von selbst (vgl. Lossky,
a. a. O. ; M. Nambara, Die Idee des absoluten Nichts in der deutschen Mystik und
seine Entsprechungen im Buddhismus, in: Archiv für Begriffsgeschichte 6 [1960]
143-277). Der Vorwurf, daß «das nicht im Sein, sondern in Gott verwurzelte Denken

keinen Raum mehr für die Subsistenz der Dinge (läßt), da sie Gott gegenüber
'in sich selbst Nichtigkeit' (nulleitas) sind» (G. Siewerth, Das Schicksal der Meta-



218 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

reich belegbare Ansicht über das Nichts der Kreatur, die Eckhart in
seiner Selbstverteidigung als «eine reine, fromme und nützliche Wahrheit»

108 bezeichnet, hat für die Selbsterkenntnis eine doppelte Bestimmung

zur Folge. Die Selbsterkenntnis ist dem Menschen einerseits als

Wesensschau, als Einblick in seine stoffliche menschliche Natur, positiv
abgefordert, anderseits bedeutet solche Selbsteinkehr für den Menschen

immer auch negativ eine absolute Preisgabe seiner individuellen
Bestimmungen. Das insiezen in sich seller ist nach Eckhart immer gebunden ans

vs gen der sele nach irme obersten teile 109. Um jedes Mißverständnis
auszuschließen, ist aber gleich beizufügen, daß dieser ganze Prozeß keine

Selbstverwesentlichung im neuplatonischen Sinne darstellt, sosehr die
Parallelen dazu auf der Hand liegen uo. Der philosophische Gehalt dieser

operatio divina im Menschen ist christlich von göttlicher Gnade

überformt. Waz diu sele in irm gründe sî, dâ enweiz nieman von. waz man dâ

von gewizzen mac, daz muoz übernatiurlich sin, ez muoz von gnaden sin:
dâ würket got barmherzicheit m. Die gnadenhafte Überformung des
Menschen ist daher in letzter Analyse - und Eckhart kennt keine Alternative
dazu - ein mystisches Geschehen. Die Gottesgeburt im Menschen, deren

Ereignis Eckhart in unnachahmlichen Worten feiert, bedingt diesen

Prozeß im doppelten Aspekt eines insiezens in sich selber und eines vs gens

aus sich selber, zu deren Illustration aus einer Überfülle an Belegen zwei

physik von Thomas zu Heidegger, Einsiedeln 1959, 92), ist triftig nur in der ge-
schichtsphilosophischen Konstruktion einer abendländischen, des Seinsdenkens
immer mehr verlustig gehenden Reflexion; Eckharts mystischen Impetus trifft der
Vorwurf nicht, da die Hypostasierung des Seinsbegriffs im Sinn einer emanzipierten
Subsistenz der Dinge angesichts der Übermächtigung des Geschöpfs durch den je
größeren Gott innerhalb dieser «Denkform» keine entscheidende Rolle mehr zu
spielen braucht.

108 dicendum quod hoc pura, devota, et utilis Veritas est, valens ad infor-
mationem morum, ad contemptum mundi ad amorem dei et ipsum solum amandum.
Hujus autem oppositum sentire, error est inperitie et, sine dubio, periculosa heresis
si temere defendatur. Hoc est quod dicitur Jo. 1°: omnia per ipsum facta sunt et

sine ipso factum est nichil. Ipsum est per omnia quod dicit ille articulus (ed.Théry 205).
los DW i_ 225, 13 ff.
110 «Der aber erfüllt das Geheiß des Gottes (von Delphi), der sich in Freiheit

von allem Äußeren abzuwenden vermag und in sich selbst zurückgeht, um sein
eigenes Wesen und damit seinen eigenen Grund und Ursprung zu erkennen. Das
'Erkenne dich selbst' macht 'die Weise der Erhebung zum Göttlichen und des
förderlichsten Weges zur Reinigung' als deren unüberspringbare Voraussetzung
deutlich. Diese 'Voraussetzung' also ist der unmittelbare Anfang des Philosophierens

» (W. Beierwaltes, Proklos, Grundzüge seiner Metaphysik, Frankfurt a. M.
1965 Philosophische Abhandlungen 24), 279. Vgl. ebd., 117 f., 395 ff., die
Zusammenhänge zwischen Proklos und Eckhart.

111 DW 1, 124, 2, 5 f.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 219

gegensätzliche zitiert werden sollen. Den positiven Aspekt eines Bei-
sich-Bleibens beschreibt Eckhart so: «Ich dachte gestern Abend, daß

Gott enthöht werden sollte, nicht absolut, sondern vielmehr innen, und
dies dieses Enthöhen durch Verinnigung) besagt soviel wie, 'enthöhter
Gott', was mir so gut gefiel, daß ich es in mein Buch schrieb. Es besagt:
'ein enthöhter Gott', nicht absolut, sondern innen. Du sollst geinnigt
werden von dir selber in dich selber, auf daß er in dir sei, nicht, daß wir
etwas nehmen von dem, was über uns sei ; wir wollen es vielmehr in uns
nehmen und sollen es nehmen von uns (selbst) in uns selbst» 112. Der

negative Aspekt einer eigentlichen Selbstentfremdung wird von Eckhart
in aller Schärfe gefordert : der Mensch muß verwüestet unde verettendet

sin selbes und aller manigvaltigkeit sein 113. Und noch härter : Swenne diu
sêle kumet in daz ungemischte lieht ins Licht Gottes, eine Metapher für
das gnadenhaft überhöhte, höchste intellektive Vermögen der Seele),

so sieht si in ir nihtes niht sô verre von dem geschaffenen ihte in dem nihtes

nihte, daz si mit nihte enmac wider komen von ir kraft in ir geschaffen iht.
Und got der understât mit siner ungeschaffenheit ir nihtes niht und entheltet

die sêle in sinem ihtes ihte. Diu sêle hât gewâget ze nihte ze werdenne und
enkan ouch von ir selber ze ir selber niht gelangen, sô verre ist si sich

entgangen, und ê daz si got hât understanden 114. Das heißt: «Wenn die Seele

in das ungemischte Licht kommt, so schlägt sie (stürzt oder fällt sie) in
ihr Nichts, und zwar in diesem Nichts so weit weg von ihrem geschaffenen
Etwas, daß sie aus eigener Kraft nicht mehr zurückkehren kann in ihr
geschaffenes Etwas. Und Gott steht mit seiner Ungeschaffenheit unter
ihrem Nichts (d. h. Gott fängt das Nichts der Seele auf) und erhält die
Seele in seinem Etwas. Die Seele hat gewagt zunichte zu werden und kann
auch von selbst nicht wieder zu sich gelangen - so weit ist sie sich

entgangen (hat sie sich von ihrem Eigensein entfernt), bevor Gott sich ihr
unterstellt (bevor Gott sie aufgefangen) hat»115. Gott fängt das Nichts
der Seele auf und erhält so die Seele in seinem Sein. Alles Seiende, und

112 mer ich gedachte zo nachte, dat got inthoeget solde werden, neit ey alle me

ey in, ind sprycht also vyle as inthoeget got, dat myr also wayle behagede, dat ich nit
in myn boich schryff. it sprycht also : ein inthoeget got, neit ey ale meir ey in ; dat wir
verhoeget solden werdene, dat ouen was, das wart in. du salt geinneget werden inde van
dich seiner in dich seiner, dat hey in dir sy. neit, dat wir eit nemen van deme, dat bonen

ons sy ; wir soient in ons nemen inde soient neimen van ons in ons seiner (DW1,
237, 6 ff.).

113 Pf. 26, 36 f.
114 DW 1, 14, 2 ff.
115 Übersetzung wie immer nach Quint.



220 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

die Seele in erhöhtem Grade, erhält sein Wesen, seine Substanz von Gottes
einvaltic instân in sich seiher, von der göttlichen substantia omnium
existentium 115. Das bedeutet eine Hereinnahme der Seele ins
innergöttliche, trinitarische Leben, eine Geburt Gottes im Seelengrund 117, der

von allem Eigensein befreit ist118. Mit andern Worten : der Seelengrund
wird in seiner Wesenhaftigkeit auf das von der Menschwerdung Gottes

verbürgte göttliche Bild hin durchsichtig, mehr noch: das Wesen des

Menschen, seine Natur, die höchste Kraft in der Seele, ob sie nun als

huote, lieht, vünkelin oder hürgelin der Seele bezeichnet sei119, wird
überlagert und gehalten von Gottes eigener Selbsterkenntnis 120 ; Gott lebet

ja in sin aleines bekantisse 121 ; Got in sin selbes bekantnisse bekennet sich
selben in im selben lz2. Der trinitarische Akt der Sohnesgeburt aus dem
Vater im Seelengrund ist die Frucht der göttlichen Selbsterkenntnis:
daz wort des vadir inist niht anderis dan sin selbis forstentnisse 123. Vater
und Sohn sind die personalen Momente der göttlichen Selbsterkenntnis,
welche der Seele in ihrem obersten Vermögen, das reine Intellektualität
ist, in unnennbarer Vereinigung mitgeteilt wird. Daz selbe bekantnisse,
dâ sich got selben inne bekennet, daz ist eines ieglichen abgescheidenen geistes
bekantisse und kein anderz. dar umbe ist got der sêle naeher, dan si ir
selber ist124.

116 Über Eckharts Anwendung des Substanzbegriffs auf Gott vgl. Schmoldt,
a. a. O. 63 f.

117 Über die lange Tradition der Geburt Gottes in der Seele vgl. H. Rahner,
Die Gottesgeburt, Die Lehre der Kirchenväter von der Geburt Christi aus dem
Herzen der Kirche und der Gläubigen, in: H. Rahner, Symbole der Kirche, Die
Ekklesiologie der Väter, Salzburg 1964, 13-87. Die zentrale Stellung dieses
Gedankens in Eckharts Werk wird immer wieder von allen Eckhartforschern bestätigt.

118 Zu Eckharts Trinitätslehre vgl. oben Anm. 72 (vor allem die Arbeit von
Ruh) ; auch R. Oechslin, Der Eine und Dreieinige in den deutschen Predigten,
in: Meister Eckhart der Prediger, FS zum E.-Gedenkjahr, hrsg. von U.M. Nix
und R. Oechslin, Freiburg 1960, 149-166; L. Scheffczyk, in: Mysterium Salutis,
Bd. II : Die Heilsgeschichte vor Christus, Einsiedeln 1967, 213 f. ; Ueda, a. a. O. 28ff.

119 Schmoldt, a. a. O. 93.
120 Parallelen bei Schmoldt, a. a. O. 23 f.
121 DW 1, 150, 5.
122 DW 150> 7
123 Zitiert bei Schmoldt, a. a. O. 26, ohne Stellenangabe.
124 DW 1, 162, 2. Quint zitiert a. a. O. Anm. 1 den entsprechenden Text der

RS, in der Eckhart schreibt : Sanctus Augustinus sic dicit : deus est intimior anime
quam ipsa sit sibi ipsi. Intimitas vel propinquitas dei et anime non habent in veri-
tate aliquam distinetionem. Illud idem cognitum vel cognitio in quo deus se cog-
noscit, hoc est uniuseujusque abstracti Spiritus cognitio vel cognoscere vel cognitum
(ed. Théry 263).



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 221

Die Frage stellt sich nun, ob die Selbsterkenntnis der Seele in dieser

Unio mystica, in der das augustinische «Deus interior intimo meo»

dynamisch realisiert wird 125, indem im göttlichen Bild 126 in der Seele die

göttliche Präsenz als Wesensgrund der Seele aufleuchtet, damit ihr
endgültiges Ende und ihr Ziel gefunden habe. Wenn Eckhart auch in
Auseinandersetzung mit zeitgenössischen Theorien 127 die Seligkeit der
Vereinigung mit Gott nicht in der Erkenntnis der Schau Gottes beruhen läßt,
sondern die Schau des «bloßen» Gottes als solche bezeichnet, so hält er
doch daran fest, daß die Seele in der Vereinigung sich selber so erkennt,
wie Gott die Seele erkennt. In einer gerafften Zusammenfassung des

ganzen Geschehens kann er deshalb sagen : sol diu sêle got erkennen, sô

muoz si ouch ir selber vergezzen unde muoz sich selber verlieren; want als

si sich selber siht und erkennet, sô siht noch erkennet si got niht. Als si sich

durch got verliuret und alliu dinc verlât, sô vindet si sich wider in gote, wan
si got erkennet, unde danne erkennet si sich selber und alliu dinc (dâ si sich

von gescheiden hat) in gote vollekomenliche 128. Im Gegensatz zur abent-

bekantnisse, in welcher die Kreatur in ihrem An-sich-sein erkannt wird,
handelt es sich hier um die morgenbekantnisse 1Z9, um eine Erkenntnis,
in der die Kreatur und das menschliche Selbst in dem einen, daz got selber

ist 13°, erkannt werden. In der gnadenhaft vergöttlichten obersten
Erkenntniskraft fallen Welt- und Selbsterkenntnis ineins 131. Engel, Mücke,

125 vgl. Courcelle, a. a. O. 318 ff. Die Redeweise, daß Gott illabitur animae
et est intimior animae quam ipsa sibi (LW 4, 376, n. 452), geht hinter Augustinus
zurück; dazu Lossky, a. a. O. 29 f.

126 Zu Eckharts Imago-Lehre vgl. Schmoldt, a. a. O. 27 ff.
127 Vgl. DW 5, 131, Anm. 47. Für den weiteren Zusammenhang vgl. N. Wicki,

Die Lehre von der himmlischen Seligkeit in der mittelalterlichen Scholastik von
Petrus Lombardus bis Thomas von Aquin, Freiburg i. Ue. 1954 Studia Fribur-
gensia NF 9).

128 Pf. 222 f., 37 ff.
129 Schmoldt, a. a. O. 21.
130 VeM, DW 5, 76, 26.
131 Das Ineinanderfallen von Selbst- und Welterkenntnis findet nur statt im

«abgeschiedenen», gnadenhaft vergöttlichten Menschen, der in Gott die Ideen der
Dinge und seiner selbst als «universalia ante rem» als mit Gott identisch erfahren
darf. Es gilt hier, was Thomas 4 Summa contra gentiles, cap. 13, folgendermaßen
formuliert hat: Verbum dei est ratio omnium rerum, quae a deo sunt facta. Oportet
igitur, quod omnia quae facta sunt a deo, praeextiterint in Verbo dei antequam
sint etiam in propria natura Res igitur intelligendae sunt in Verbo dei prae-
extitisse secundum modum Verbi ipsius. Est autem modus Verbi ipsius, quod sit
unum, simplex, immateriale, et non solum vivens, sed etiam vita, quum sit suum
esse. Oportet igitur quod res factae a deo praeextiterint in Verbo dei ab aeterno
immaterialiter et absque omni compositione, et quod nihil aliud in eo sint quam



222 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

Holz, Grashalme, Steine und Seele, alles Geschaffene, ideenhaft
eingebunden in Gottes eigene Selbsterkenntnis, findet sich hier in göttlicher
Identität132. Zu erinnern ist dabei an jene zauberhafte Legende von
Meister Eckharts Tochter 133, in der geschildert wird, wie ein Mädchen
ins Predigerkloster kommt und Meister Eckhart verlangt. Auf des Pförtners

Frage, wer sie sei, antwortet sie: ich en wais und versichert dem

Erstaunten, sie sei weder magt noch weip noch man noch fraw noch

wytteb noch heri noch diern noch kneht noch junckfraw. Denn : bekennt ich

mich, se bekant ich alle creatur. Dem Meister erklärt das Mädchen, daß

es all das nicht sein könne, weil jede der genannten Bestimmungen eine

Tugend in sich schließt, der sie leider nicht genüge; und sie schließt: Ich
bin ein dink alz ein ander dingk vnd lawff nv da hyn. Meister Eckhart sagt
von ihr : ich hân den lüttersten menschen gesehen. In unserem Zusammenhang

heißt das, daß dieses Mädchen jenseits aller individuellen Bestim-

ipsum Verbum, quod est vita. Propter quod dicitur: Quod factum est in ipso vita
erat (zitiert nach Denifle, Archiv 2, 462, Anm. 1, der sich 46CM167 ausführlich
über die rationes creaturarum in Gott und die göttlichen Ideen und über
Eckharts Lehre darüber ausläßt). Zu Thomas' Ideenlehre vgl. vor allem: S. th. I, q. 15,

a. 1; q. 84, a. 5. Zu derjenigen Eckharts vgl. noch J. Quint, in: Die patristische
und scholastische Philosophie F. Ueberwegs Grundriß der Philosophie II),
Darmstadt 111960, 566 f. Die beigezogenen Stellen dürften für Eckhart belegen,
daß die Urbildmystik bei ihm eine wesentliche Rolle spielt, im Gegensatz zu M. St.
Morard OP, der in seinem sonst wohlinformierten Aufsatz : « Ist, istic, istikeit bei
M. Eckhart» (Freiburger Zs. f. Phil. u. Theol. 3 [1956] 185) schreibt: «So spielen
denn die ideae exemplares als solche keine besondere Rolle in den mystischen
Anschauungen von M. E.»

Zum augustinischen Hintergrund der rationes (aeternae) creaturarum in Gott
vgl. J. Hessen, Die Begründung der Erkenntnis nach dem Hl. Augustinus, Münster
1916 BGPhMA 19, Heft 2), 28 fl., vor allem die auch bei Thomas, Eckhart und
allenthalben wichtige Tatsache, daß «der Sohn Gottes der Inbegriff, die zusammenfassende

Einheit der Ideen ist» (29). Den platonischen und neuplatonischen Hintergrund

dieser Ideenlehre hat E. von Bracken, Meister Eckhart und Fichte, Würzburg

1943, 558-561, unter Hinweis auf den Liber de causis und Proklos deutlich
gemacht. Wenn Eckhart sagt, daß, wenn die Seele sich selbst erkennt, sie auch
alle Dinge erkennt, dann darf man mit Bracken rechtens auch auf die alte
Mikrokosmosidee verweisen. - Wie sehr Seele und Außenwelt in der menschlichen
Reflexion miteinander verhängt sind, hat H. Heimsoeth, Die sechs großen Themen
der abendländischen Metaphysik, Stuttgart 51965, 90 ff. geistesgeschichtlich
aufgewiesen. «Bei ihnen allen den augustinischen Mystikern des Mittelalters) ist
der Weg derselbe : vom Selbstbewußtsein und der inneren Gewißheit zur Gottesidee

und ihrer allumfassenden Unendlichkeit und Wahrheit, und erst von da zur
Außenwelt, zum körperlichen Sein» (114).

132 DW 1, 55, 4 f.; 148, 2; 199, 5; 385, 1. Pf. 311, 13 ff.; 512, 12 ff. Vgl. auch
Denifle, Archiv 2, 441, Anm. 1.

133 Text bei Spamer, Texte aus der deutschen Mystik des 14. und 15.
Jahrhunderts, Jena 1912, 152-154.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 223

mungen - ein dink alz ein ander dingk - in wahrer abgescheidenheit stehend,
tatsächlich alle Kreatur erkannt hat. Noch der abweisende Einwurf des

Mädchens: «Kännte ich mich, dann würde ich jede Kreatur erkennen»,

bezeugt das wissende Unwissen, in dem das Mädchen gerade auch das in
Abgeschiedenheit Wißbare auf die Vereinigung mit Gott hin relativiert.
Im Letzten erweist sich solche Indifferenz als eine docta ignorantia,
deren Konzeption Meister Eckhart Nikolaus von Kues vorweggenommen
hat, in den Worten: Solt du got götlich wizzen, sö muoz dîn wizzen komen

in ein lûter unwizzen und in ein vergezzen dîn selbes und aller crêatûren 134.

III.

Die den Menschen vor allem Geschaffenen auszeichnende Stellung
beruht bei Eckhart letztlich auf der Analogie zwischen göttlichem und
menschlichem Erkennen. Gottes vorbürge Vorhof) ist sein wesen

(=Sein); sein Innerstes, sein tempel hingegen ist die vernünfticheit :

Niergen wonet got eigentlicher dan in sinem tempel, in vernünfticheit, als

der ander meister sprach, daz got ist ein vernünfticheit, diu dâ lebet in sîn
aleines bekantnisse, in im selber aleine blîbende, dâ in nie niht engeruorte,

wan er aleine da ist in sîner stilheit. got in sîn selbes bekantnisse bekennet

sich selben in im selben135. Die menschliche Seele, diu ein tropfelîn hât

vernünfticheit, ein vünkelin, ein zwîc 136, verhält sich in der Art, wie sie

sich mit ihrer Denkkraft nichtgegenwärtige Dinge innerlich vorzustellen

vermag, analogisch zu Gott : Disiu kraft bildet in sich diu dinc, diu niht
gegenwertic ensint, daz ich diu dinc als wol bekenne, als ob ich sie saehe mit
den ougen, und noch baz - ich gedenke wol eine rôsen in dem winter - und
mit dirre kraft würket diu sële in unwesene und volget gote, der in unwesene
würket131. Als Gedachtes steht hier nicht zufällig die Rose, deren reine,
schöne Zwecklosigkeit und deren exemplarischer Mandala-Charakter
ohnehin von den Dichtern (etwa als Rosa Mystica bei Dante) immer wieder

umworben wurde 13S. Angelus Silesius steht mit seinen Rosensprüchen
in unmittelbarer Nachfolge Eckharts, insbesondere mit dem folgenden,
der sich inhaltlich ganz an unser Eckhartzitat hält :

134 Pf. 25, 34 ff.
135 x>W 1, 150, 3-7. „
136 a. a. O. 151, 1 f.
137 a. a. O. 8-12.
138 M. Wehrli, Rilkes Grabspruch, in: Freundesgabe für E. Korrodi, Zürich

o. J., 112-118.



224 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

Die Rose, welche hier dein äußres Auge sieht,
Die hat von Ewigkeit in Gott also geblüht139.

Die intellectualiter reproduzierbare Rose steht bei Eckhart idealiert
als Symbol für « die paradoxe Einheit des Seienden in seiner zeitlichen
Erscheinung und im überzeitlichen Seinsgrund der unsichtbaren 'Idee'» 140;

die intellektuelle Vergegenwärtigung der Rose ist möglich nur, weil -
idealiter - die Rose immer schon im Sinne der thomasischen Ideenlehre
und christlicher Urbildmystik «in Gott also geblüht» hat. Denn «die Dinge
sind in Gott, dem Urleben, schon wesenhaft lebendig, bevor sie durch die

Schöpfung in die äußere Ex-sistenz gesetzt werden, ja sie sind, auch

nachdem sie daseiend wurden, wirklicher und lebendiger in Gott als in
sich selbst und sollen deshalb, um gänzlich und ewig zu sein, alle Sorge

darauf wenden, sich selber zu entwerden, um sich in Gott zu finden.
Dennoch ist dieses Lebendigsein in Gott 'idealiter' gemeint, und nicht
realiter, der Existenz nach» 141.

Diese Analogie zwischen göttlichem und menschlichem Erkennen
vertieft sich in der ontologischen Verbundenheit zwischen beiden, ohne
daß das klare Verhältnis zwischen gebendem Gott und empfangendem
Mensch auch nur irgendwie getrübt wurde : Dâ got die créature ane siht,
dâ gît er ir ir wesen Sein) ; dâ diu crêatûre got ane siht, dâ nimt si ir
wesen. Diu sêle hat ein vernünflic bekentlich wesen, dâ von, swâ got ist,
dâ ist diu sêle, unde swâ diu sêle ist, dâ ist got142.

So sehr nun diese den Menschen direkt in die einunge mit Gott
bindende Analogie für Eckharts anthropologische Konzeption grund-

139 Cherubinischer Wandersmann, I, 108 (zitiert nach : A. S., Sämtl. poetische
Werke, ed. H. L. Held, Bd. 3, München 31949, 19). Zu den weiteren Rosensprüchen
vgl. L. Gnädinger, Die spekulative Mystik im Cherubinischen Wandersmann des

Joh. A. S., II, Studi Germanici 4 (1966) 174 ff.
14° Wehrli, a. a. O. 115.
141 H. U. von Balthasar, in: A. S., Dich auftun wie die Rose, Auswahl aus

dem «Cherub. Wandersmann», Einsiedeln 1954, 100.
142 Pf. 267, 9-12. In diesem Text zeigt sich sehr schön Eckharts Auffassung

von der analogia attributionis, auf die schon H. Hof (a. a. O. 80-158), J. Koch
(Zur Analogielehre Meister Eckharts, in: Mélanges offerts à E. Gilson, Toronto-Paris
1959, 327-350), V. Lossky (a. a. O. 286-337) und Ueda (a. a. O. 94 f.) verwiesen
haben. In der einunge — und Eckhart kennt keine andere Perspektive - sind Gott
und Seele sachlich dasselbe, aber so, daß Gott per prius ist, was der Mensch gnaden-
haft per posterius sein darf; d. h. «es besteht ein Nacheinander in der Reihenfolge;
unterschiedlich ist also nur die Seinsweise: das erste hat es in sich selbst und gibt
es einem anderen, während das zweite es nicht in sich selbst hat, sondern es vom
ersten empfängt. Bei dieser analogen Beziehung kommt es Eckhart jedoch wesentlich

darauf an, daß auf beiden Seiten ein und dasselbe vorhanden ist» (Ueda 94).



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 225

legend und entscheidend ist, so sehr finden sich anderseits - gleichsam
in der geschöpflichen Horizontale - auch deutliche Versuche Eckharts,
den menschlichen Intellekt in seiner kreatürlichen Autonomie zu
bestimmen. Überraschenderweise, aber typisch für einen mittelalterlichen
Denker geht er dabei nicht geradlinig vor, sondern hält sich zuerst einmal

an das geistigste Wesen der Schöpfung, an den Engel, der für die
mittelalterliche Spiritualität kein zufälliges Sonderdasein neben den Menschen

führt, sondern in eindrücklicher Weise einbezogen ist in die
Heilsgeschichte, deren mythische Konstruktion hier nicht über den Ernst der
Sache hinwegtäuschen möge. Nach dem Sentenzenmeister - der darin nur
der Tradition folgt - wird der Fall der Engel repariert durch die Erlösung
des Menschengeschlechts in Christus. Nach älterer Überlieferung, die
Petrus Lombardus kritisch wiedergibt, sei durch die Erlösung des

Menschengeschlechts (mithin auch durch dessen Erschaffung) der zehnte
«ordo» der Engel - die sich von Gott abwendenden Engel! - gleichsam
ersetzt und damit die zehn «ordines angelorum» wieder komplettiert
worden 143. Bei diesem Mythologem mag das Gleichnis von der
verlorenen, zehnten Drachme (Lk 15,8-10) eine Rolle als Motiv gespielt
haben, sicher ist es nicht. Wichtig ist daran jedenfalls, daß damit ein

grundlegender, nicht zu unterschätzender Konnex zwischen Engel und
Mensch konstruiert ist, der dem menschlichen Selbstverständnis seit

Augustinus die Frage nach dem Engel immer wieder aufgibt. Zwar ist
der Engel dem Menschen schon durch unproblematische, biblische
Vorbilder wegen seiner großen Nähe zu Gott auf weite Strecken Vorbild und

Inbegriff eines gottseligen Lebens. Die monastische vita angelica lebt
von dieser stark aszetisch gefärbten Nachahmung der engelhaften
Gottbeziehung 144. Bei Eckhart, wo alles sich auf die intellektuelle Ebene

verlagert, rückt die engelhafte Weise des Erkennens in ein besonders

helles Licht.
Eckhart akzeptiert die thomistische Lehre über die Selbsterkenntnis

des Engels. Er weiß also: «Die Selbsterkenntnis des Engels ist ein un-

143 Petri Lombardi Libri IV Sententiarum, lib. II, dist. IX, cap. VI; Tomus I,
Quaracchi 21916, 349 f. Zum schon origenistischen, dann augustinischen Gedanken
vgl. die Hinweise bei A. Haas, Der Mensch als dritte werilt im Annolied, ZfdA 95

(1966) 269, Anm. 4.
144 Vgl. J. Daniélou, Les anges et leur mission, d'après les pères de l'Eglise,

Chevetogne 21953; G. M. Colombas, Paradis et vie angélique, Paris 1961 ; S. Frank,
Angelos Bios, Begriffsanalytische und begriffsgeschichtliche Untersuchung zum
«engelgleichen Leben» im frühen Mönchtum, Münster i. W. 1964 Beitr. z. Gesch.
des alten Mönchturns und des Benediktinerordens, Heft 26).

15



226 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

mittelbares, vollendetes Sich-selbst-Verstehen, weil seine Wesenheit ihm
so gegeben ist, daß sie ihn in seinem naturwirklichen, realen Sein begründet

und zugleich derartig gegenwärtig ist, daß sie als Gegenstand das

Erkenntnisvermögen in Vollzug setzt, d. h. sich dem Verstand als intelligible,

ideale Form mitteilt. Neben seinem naturhaften Sein (esse naturale)
besitzt darum der Engel sich auch in seinem erkenntnishaften Sein (esse

intelligibile). Deshalb kann der Engel ohne äußeren Anstoß sich dauernd
selbst erkennen. Eine Identität aber zwischen dem naturhaften Sein und
dem wirklichen Erkanntsein (esse intellectum), d. h. mit seinem geistigen
Wort, in dem er sein Wesen ausspricht, besteht nicht. Folglich
unterscheidet sich die Selbsterkenntnis des geschöpflichen, reinen Geistes auch

von der göttlichen Selbsterkenntnis, der reinen seinsmäßigen und inten-
tionalen Identität zwischen göttlicher Substanz und Logos» 145.

Bezeichnenderweise bezieht sich das Interesse Eckharts aber weniger
auf den in sich ruhenden Lehrgehalt der thomasischen Ansicht, sondern
auf deren Konfrontierung mit der menschlichen Selbsterkenntnis. Die
unmittelbare, ohne vermittelnde «Erkenntnisbilder» sich vollziehende
Selbsterkenntnis des Engels präsentiert, was Eckhart vom Menschen

implizite verlangt, wenn er die auf die Inkarnation durchscheinend
werdende Erkenntnis der allgemeinen, menschlichen Natur von der Intensität

der Selös/erkenntnis abhängig macht. Wenn sich der Mensch erkennen

könnte, wie es der Engel kann, dann ist die geforderte, bildlose Erkenntnis

und mithin die Selbsterkenntnis überhaupt möglich. Mit andern Worten:

die engelhafte Selbsterkenntnis ist für Eckhart, sofern sie dem
Menschen erreichbar ist oder werden kann, von höchster Aktualität, anders

nicht. Lakonisch kann er behaupten: daz oberste an der menscheit hat

gelîcheit mit den engelen unde sippeschaft mit der gotheit146. Die thomi-
stische Gebundenheit des Menschen an die Sinne, an die Phantasie und

Schlußfolgerung als an die vermittelnden Kräfte und Vermögen des

Erkenntnisvollzugs ist in diesem Gedanken durchbrochen : es gibt etwas
in der Menschenseele, das diese Verfaßtheit transzendiert - übrigens
schon nach Thomas von Aquin, der eine modica participatio der menschlichen

Seele an der reinen Intellektualität des Engels, sich selber nie

widerrufend, gelehrt hat (II Sent. d. 39, q. 3, a. 1). «Der hl. Thomas
benützt hier den neuplatonischen Gedanken, daß die niedrigere Ordnung

145 R. Erni, Die theologische Summe des Thomas von Aquin in ihrem Grundbau,

Erster Teil: Von Gott, Luzern 1948, 114 (zu S. th. I, q. 56).
146 Pf. 56, 14 f.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 227

in ihrem höchsten Sein an der Vollkommenheit der nächsthöheren

Ordnung teilnimmt. Es ist auch in der mit dem Leib zur Natureinheit
verwachsenen menschlichen Geistesseele etwas, womit sie der rein geistigen
Art des Engels sich nähert, etwas, das als eine modica participatio an der
reinen Intellektualität des Engels bezeichnet werden kann. Es ist dies die

Höhensphäre der menschlichen Seele, in der die Intuition, die unmittelbare

lichtvolle, durch keine mühevollen Schlußfolgerungen hingehaltene
Erkenntnis der Wahrheit sich betätigt» 147. Es mag auf der Kontamination

dieses Gedankens mit der sonstigen Engellehre Thomas' beruhen,
daß Eckhart in widersprüchlichen Aussagen einmal die Differenz
zwischen engelhafter und menschlicher Selbsterkenntnis betont, ein andermal

aber nahezu die Identität zwischen unmittelbarer Selbsterkenntnis
des Engels und ebensolcher Selbsterkenntnis des Menschen behauptet148 :

also (wie der Engel) bekennit sich auch di sele sundir bilde und glich-
nisse also bekennit der engil Got also he sich selbir bekennit149. Daß der

Engel - mithin auch der Mensch - Gott gleicherweise erkennt wie sich

selbst, diese Ansicht weicht von Thomas ab, wird von Eckhart aber auch

nicht durchwegs vertreten. In Eckharts Konzeption einer ökonomischen

Heilsgeschichte besetzt der Engel keinen festen Platz, sondern er fungiert
als bewegliches Maß, an dem der Mensch seine eigene Geistigkeit mißt.
So kann Eckhart bisweilen die Superiorität des Engels über den Menschen

statuieren (mit Augustinus) : diu sele ist edeler, sterker unde groezer dan

alle crêatûre, aber die enget sint in ir natûre edeler dar umbe, daz sie des

ersten von dem geiste gotes geflozzen sint, von dem sie ir enthalt habent 15°.

147 M. Grabmann, Wesen und Grundlagen der katholischen Mystik, München
1922, 50; vgl. dens., Die Lehre des hl. Thomas von Aquin von der scintilla animae
in ihrer Bedeutung für die deutsche Mystik des Predigerordens, Jb. für Phil, und
spekulative Theol. 14 (1919) 413-427 ; A. Mager, Mystik als Lehre und Leben,
Innsbruck 1934, 209 f.

M. Dhavamony, Subjectivity and Knowledge in the Philosophy of Saint
Thomas Aquinas, Rom 1965 Analecta Gregoriana, Vol. 148, Series Fac. Phil.:
Sectio B, n. 14), 15 f.: «There is continuity between angels and men in such a way
that man participates in the angelic intelligence and attains in his highest the
lowest of the superior being ; that is to say, he knows the first principles immediately

without discursiveness and so his knowledge resembles that of the angels. »

148 Seppânen, a. a. O. 101.
149 Par. an. 63, 32 f. Seppänen zweifelt, a. a. O. Anm. 2, an der Echtheit

dieser Predigt.
150 Pf. 395, 12—15. Vgl. auch Pf. 397, 14—16, wo versichert wird, daß die

Engel im Himmel nâch eigener nâtûre gar edler seien als die Seele Mariens und
Christi.



228 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

Anderseits - an weit zahlreicheren Stellen 151 - formuliert er den Vorrang
der der cognitio divina gewürdigten, menschlichen Seele mit allem
Nachdruck: Daz vihe bekennet in hie und in nû: aber der enget bekennet sunder

hie und nû, unt der mensche, der dâ ist ob ander créature, der erkennet in
eime wären liehte, dä noch zît noch stat enist âne hie und âne nû 152. Der
Engel hat also seine Grenze, der Mensch kann die seine - wohl aufgrund
der Menschwerdung - überschreiten : Wan wie wol die enget in etlicher mâze

der sêle in künftigen fröuden gelicli sint, doch ist in ein ziel gesetzet, über daz

sie niht komen mügent. Aber diu sêle mac hie mit guoten werken wol hoeher

komen; alsô si iezuo in gnâden hie dem obristen enget wol gelîch wêre, sô

mähte si mit irm frien willen guoter werke unzellich über den engel komen,
sô si von dem lîchamen ûz gienge 153.

Die Konsequenz solcher und ähnlicher Stellen ist für die eckhartsche
Lehre von der Selbsterkenntnis die, daß dem Menschen vergönnt ist,
sich selber in Gott gleichsam als ratio aeterna zu erkennen (im Sinne der

Urbildmystik), während der Engel gewissermaßen in sich selber gebannt
ist, da er sich selber ohne Vermittlung durch die cognitio divina erkennen

muß, d. h. sich nicht unter Aufgabe seiner selbst mit Gott vereinen kann.
Der Mensch kann das, da es ihm durch die Menschwerdung Gottes
ermöglicht ist, sich - jenseits seiner individuellen Bestimmungen - in der
Erkenntnis der eigenen, menschlichen Natur als vergöttlicht zu erfahren.

Eckharts widersprüchliche Bestimmungen des Engels in ihrer
Gesamtheit signalisieren einen Tatbestand der eckhartschen Sprache
überhaupt, der uns später noch beschäftigen muß. Es ist dies die konsequente
Verflüssigung der Begrifflichkeit, die hier in die Augen springt und die

im Impetus des eckhartschen Sprechens zu begründen ist.

IV.

Gerade Ecküarts beharrliche Verflüssigung der (scholastischen)
Begrifflichkeit fordert dem Interpreten seines Werks eine Begründung ab,
die zureichend zu geben gar nicht so leicht ist. Ein Umweg über Thomas

von Aquins Konzeption der Selbsterkenntnis der menschlichen Seele wird
zumindest helfen, die Problematik und Tendenz der eckhartschen Be-

griffsdynamisierung ins rechte Licht zu rücken.

151 S. DW 1, 13, Anm. 1, und 252, Anm. 5 : reiche Stellenangaben von Quint.
152 Pf. 156, 20-24.
153 Pf. 408, 34-39.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 229

Im Rahmen der thomasischen Erkenntnislehre gilt grundsätzlich,
daß das erkannte Objekt dem erkennenden Subjekt immanent ist:
Cognitio fit secundum quod cognitum est aliquo modo in cognoscente

(I C. G., c. 77, 4) 154. Die Vollkommenheit der Erkenntnis ist abhängig
vom Grad der Einheit zwischen Intellekt und Erkanntem, sodaß

Erkenntnis geradezu in der Kenntnisnahme und im Bewußtsein dieser

Identität besteht (S. th. I, q. 54, a. 1, ad 3).

Die Selbsterkenntnis nun stellt im Vergleich zur subsistierenden

Selbstidentität alles Seienden eine erhöhte Stufe des In-sich-Seins dar
(S. th. I, q. 37, a. 1, c.), insofern als das Ich sich hier ut intellectum in

intelligente erkennt. Von der üblichen Subjekt-Objekt-Erkenntnis
unterscheidet sich die Selbsterkenntnis also dadurch, daß Subjekt und Objekt
ein und dasselbe sind. Das Maß möglicher Selbsterkenntnis definiert sich

daher durch den Grad der Immaterialität des Subjekts. Denn allgemein

gilt ja: secundum modum immaterialitatis est modus cognitionis (S. th. I,
q. 14, a. 1, c.). Vollkommenheit und Wirklichkeit155 des Subjekts
bemessen sich anderseits gerade nach der verwirklichten Erkenntnis seiner

selbst, nach dem Grad der Selbstreflexion und der dadurch erreichten
Selbstidentität und Einheit. Gefährdet ist diese Einheit nur durch die

potentia, die im Gegensatz zum actus principium unionis) als prin-
cipium multiplicationis et divisionis angesprochen wird (De verit. q. 8,

a. 2, c.) 156. Ein begrenztes Wesen wird daher nie die volle Selbstidentität
besitzen wie Gott, in dem sich nichts an Potenz findet, der actus purus
ist (S. th., q. 14, a. 2, c.). Der Mensch ist also im Maße als die Potenz in
ihm Raum gewinnt, aber auch grundsätzlich nie vollkommen mit sich

154 Im Folgenden halte ich mich an die bei Joseph Legrand (L'univers et
l'homme dans la philosophie de Saint-Thomas, Tome premier: L'univers, Bruxelles-
Paris 1946 [Museum Lessianum, Section phil. n° 27], 60-64) wiedergegebene Analyse

der thomasischen Konzeption der Selbsterkenntnis.
155 Das kann für Thomas allerdings nicht heißen, daß die Seele in der

Erkenntnis ausschließlich aktiv sei. Im Gegenteil spielt selbst in der Selbsterkenntnis
das passive Verhalten gegenüber der äußeren Objektwelt in der conversio ad phan-
tasmata eine entscheidende Rolle. S. unten S. 43. Zur Objekterkenntnis nach
Thomas vgl. die allgemein gehaltenen Ausführungen bei G. M. Manser, Das Wesen
des Thomismus, Freiburg i. Ue. 31949, 183 f.

156 Legrand, a. a. O. 61 f.: «Quand il s'agit de la connaissance de soi, objet
et sujet sont une seule et même chose: c'est donc le degré d'immatérialité ou, mieux
encore, d'actualité, de l'être qui définit le degré auquel il se connaît. Ce qui rend
l'être impénétrable à lui même, opaque et fermé, c'est la puissance qui affaiblit la
perfection de son actualité. Dans la mesure où l'être est parfait, il est un ; son unité
implique possession de soi. Ce qu'il a d'être, ou de perfection, lui permet, dans cette
mesure même, le retour à soi, la réflexion sur soi, en quoi consiste la possession de
soi, l'identité avec soi, l'unité. »



230 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

selber identisch157. Anderseits ist er durchaus fähig, sich selber wirklich
zu erkennen und im Maße seiner Unabhängigkeit von der Materie subsi-
stierende Form, das heißt mit sich selber identisch zu werden.

Obwohl von seinem Wesen her nie mit sich selber identisch kann der
menschliche Geist in seinem Akt, in seiner Wirksamkeit, eine dem actus

purus analoge Vollkommenheit erlangen 158. Wie verhält es sich nun mit
der Wendung des Intellekts in actu auf sich selbst

In De veritate, q. 10, a. 8 wird die an Augustins Lehre über die
Selbsterkenntnis 159 anschließende Frage gestellt: Utrum mens seipsam per

157 «Nur in Gott ist das Tätigkeitsprinzip identisch mit der Wesenheit, nicht
aber in der Seele noch in irgend einer Kreatur» (P. Künzle, Das Verhältnis der
Seele zu ihren Potenzen, Freiburg 1956, 208).

158 Unde sie nihil prohibet quin aliquid cognoscatur seipso, sicut Deus se-

ipsum cognoscit; et sic anima seipsam quodammodo cognoscit per essentiam suam
(De veritate q. 10, a. 8, ad 9).

159 Ygi Augustins berühmte Formulierungen seiner Selbsterkenntnislehre bei
E. v. Ivänka, Plato Christianus, 195 f. Deren knappste : Ipsa sibi memoria sui
(De trin. XIV, c. 6, n. 8). Thomas zitiert in De verit. q. 10, a. 8, sed contra 1,

Augustins berühmte Formel: (Mens) semetipsam per se ipsam novit, quoniam est
incorporea (De trinitate IX, c. 3, n. 3). «Für die Selbsterkenntnis der Seele per
essentiam beruft sich Thomas ausdrücklich auf Augustinus In seinen echten
Schriften vertritt Augustinus ausdrücklich die Selbsterkenntnis der Seele durch
ihre eigene Wesenheit Während aber Augustinus diese cognitio per essentiam
auch für die aktuelle Selbsterkenntnis annimmt, läßt Thomas sie nur für die
habituelle gelten. Der Akt der Selbsterkenntnis ist für Thomas nur ein Akzidens.
Dagegen läßt er das, wodurch die Seele sich selbst habituell erkennt, substantiell sein.
Denn dieses ist ja die Wesenheit der Seele Augustinus spricht in de trinit. 9 c. 4

n. 4 davon, daß die notitia bei der Selbsterkenntnis die Seele selbst ist: Mens vero,
cum seipsam cognoscit, non se superat notitia sua ; quia ipsa cognoscit, ipsa cognos-
citur. Also ist auch diese notitia substantiell, wie die Seele selbst. Dagegen faßt den
Akt der Selbsterkenntnis auch Augustinus nur akzidentell. Das ergibt sich aus den
Erörterungen Augustins in de trinit. 14 c. 6. So gilt auch bei Augustinus die Sub-
stantialität der notitia nur für die habituelle Selbsterkenntnis, da sich sonst die
Seele dauernd aktuell erkennen müßte. Dies nimmt aber Augustinus nicht an»
(W. Schneider, Die Quaestiones disputatae de veritate des Thomas von Aquin in
ihrer philosophiegeschichtlichen Beziehung zu Augustinus, Münster i. W. 1930

[BGPhThMA 27, H. 3], 70 f.). An die widersprüchlichen Aussagen Augustins, der
das eine Mal die Erkenntnisvermögen für Akzidenzien hält, dann wieder nicht,
schließt sich die in der Forschung reich diskutierte Kontroversfrage um die «augu-
stinische Identitätsthese». Künzle (a. a. O. 28) hat recht, wenn er feststellt: «Zum
mindesten muß also festgehalten werden, daß Aussage gegen Aussage steht. Das
kann nur dadurch erklärt werden, daß Augustinus nicht daran denkt, das
Verhältnis der Seele zu ihren Potenzen von dem ontologischen Gesichtspunkt der
scholastischen Fragestellung aus abzuklären. Es kann daher lediglich zugebilligt
werden, daß seine Auffassung von der Sinneserkenntnis, bzw. deren Fundament,
die Lehre vom Leib-Seele-Verhältnis, die Gleichsetzung von Seele und Vermögen
begünstigte, weil sie keinen Unterschied der Potenzen unter sich postulierte. Damit



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 231

essentiam cognoscat, aut per aliquam speciem? Im Corpus articuli
unterscheidet Thomas zwei Arten der Selbsterkenntnis: Una quidem qua
uniuscuiusque anima se tantum cognoscit quantum ad id quod est ei

proprium; et alia qua cognoscitur anima quantum ad id quod omnibus
animabus est commune 160. Im Folgenden wird die erstgenannte Art der
Selbsterkenntnis in eine aktuelle und eine habituelle unterteilt.

Die aktuelle Selbsterkenntnis - immer auf das proprium des

Erkennenden bezogen! - vollzieht sich über die Erkenntnisakte: In hoc
enim aliquis percipit se animam habere, et vivere, et esse, quod percipit
se sentire et intelligere, et alia huiusmodi vitae opera exercere 161.

Die habituelle Selbsterkenntnis ist eine ursprüngliche Art des Bei-
sich-Seins der Seele per essentiam suam ohne das Medium einer species.

Aus diesem Bei-sich-Sein der Essenz der Seele gehen die Akte hervor, in
denen die Seele sich actualiter selber erfaßt. Man hat darauf hingewiesen,

ist aber auch aufgezeigt, daß es sich bei der so stark verbreiteten Etikette 'augusti-
nische Identitätsthese' um eine schreckliche Vereinfachung handelt. Wir haben
dringenden Grund, auf diesem Boden zwischen augustinisch und augustinistisch zu
unterscheiden. »

160 Gemeint ist mit dem commune die Natur der Seele, während es sich bei der
auf das proprium der Seele bezogenen Selbsterkenntnis um eine Erkenntnis der
tatsächlichen individuellen Existenz der Seele handelt.

161 De ver. 10,8. « Unausdrücklich sagt Thomas hier, daß der Mensch ein
Grunderkennen seiner selbst ist, d. h., daß er als Realität eine erkennende ist. Ob er die

ganze Tragweite seiner eigenen Worte ermessen hat, muß hier freilich offen bleiben»
(J. Rivera, Konnaturales Erkennen und vorstellendes Denken, Eine phänomenologische

Deutung der Erkenntnislehre des Thomas von Aquin, Freiburg-München
1967 [Symposion 23], 59). Vgl. a.a.O. 130. «Die Scholastik hat diese thomistische
Lehre [der cognitio sui per essentiam] nicht genügend gewürdigt, weil es ihr immer
um die 'ontologische Wesenserkenntnis der Seele' ging... Diese Lehre ist von der
größten Wichtigkeit, wenn es zu erkennen gilt, wie die Akte des Willens, ja sämtliche
inneren Tätigkeiten im unmittelbaren Selbstbesitz der Seele stehen und sie selbst es

ist, die als 'Suppositum oder Subjekt', d. h. als Träger ihrer Tätigkeiten und
Vermögen handelt. Da Thomas ausdrücklich sagt, daß es die 'Wesenheit der Seele' ist,
die 'sich unmittelbar gegenwärtig' ist, so erkennen wir nicht nur, daß die 'Tätigkeiten

der Seele uns innewohnen', sondern 'jeder erfährt in sich selbst, daß er eine
Seele habe'. Also prägt sich die Seele in ihren Wesenszügen selbst irgendwie aus
und zwar vor aller ontologisch zureichenden oder vollkommenen Erhellung ihrer
Seinsart. Es ist daher notwendig, daß es eine unmittelbare Selbstanzeige der
Einheit, Einfachheit und entspringenlassenden Ursächlichkeit der Seele gebe, die das
Bewußtsein erfüllt, bevor es sich ontologisch Rechenschaft über diese Bezüge geben
kann» (G. Siewerth, Thomas von Aquin, Die menschliche Willensfreiheit,
Einleitung, Düsseldorf 1954, 36 f.).

Daß sich die auf Thomas beziehende Scholastik eher wenig um diese Lehre
Thomas' gekümmert hat, liegt wohl daran, daß sie sich in dieser Problematik sehr
viel stärker an S. th. I, q. 87, a. 1 gehalten hat. S. unten 232.



232 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

daß die habituelle Selbsterkenntnis der Seele in keiner Art aktuell ist,
also auch nicht bewußt162.

Die auf eine allgemeine Bestimmung, aufs commune aller Menschenseelen

gerichtete Selbsterkenntnis läßt sich wieder doppelt unterteilen.
Denn wie bei jeder Erkenntnis, «so unterscheidet Thomas auch bei der
Erkenntnis über die Natur der Seele die einfache apprehensio und das

indicium de re apprehensa» 163.

Die Art der apprehensio erläutert Wilhelm Schneider im Sinne Thomas'

folgendermaßen: «In der apprehensio wird die Natur unserer Seele

erfaßt durch die aus den Sinnesdaten abstrahierten species. Thomas meint
damit nicht etwa, daß wir eine species unserer Seele aus den Sinnesdaten
auf dem Wege der Abstraktion gewinnen würden. Das ist ja bei der Seele

ausgeschlossen, da sie eine unkörperliche Substanz ist. Er schließt sich

vielmehr an Aristoteles an und vergleicht unseren Intellekt mit der
materia prima. Wie diese in Potenz ist zu allen sensiblen Formen, so

unser intellectus possibilis zu allen intelligiblen. Und wie die materia
prima erst erkennbar ist nach der Aufnahme einer sensiblen Form, so

unser intellectus possibilis erst nach der Aufnahme einer intelligiblen
Form. So kann unsere Seele sich selbst nicht unmittelbar erkennen,
sondern gelangt erst durch die Aufnahme der intelligiblen species eines

andern Dinges zu ihrer eigenen Erkenntnis» 164. Es ist die Selbsterkenntnis,

in der die Philosophen die Natur der Seele erforscht haben.

Was nun das iudicium de re apprehensa betrifft, so zitiert Thomas

Augustin De trinitate IX, c. 6, n. 9: intuemur inviolabilem veritatem,
ex qua perfecte, quantum possumus, definiamus, non qualis sit unius-

cuiusque hominis mens, sed qualis esse sempiternis rationibus debeat.

Angesichts der unverletzlichen Wahrheit wird also eine Kenntnis der
Seele gewonnen, aus der wir nicht die Beschaffenheit des menschlichen
Geistes definieren können, sondern in der wir erkennen, wie der menschliche

Geist gemäß den ewigen Gründen beschaffen sein soll165. Thomas

162 H. D. Gardeil, Initiation à la philosophie de S. Thomas d'Aquin, III :

Psychologie, Paris 31957, 130. Damit wird vor allem abgewehrt, daß Thomas die
menschliche Selbsterkenntnis nicht jener der substantiae separatae, der reinen
Geister, der Engel angenähert wissen wolle. Daß die Versicherung hier rechtens stehen

mag, hindert nicht, daß Thomas eine solche Annäherung zwischen menschlicher
und engelhafter Selbsterkenntnis anderswo postuliert hat. S. oben 226.

163 W. Schneider, a. a. O. 71.
164 A. a. O.
165 Vgl. Siewerth, a. a. O. 42.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 233

hält sich aber nur scheinbar an Augustinus 166. Erkennt der Mensch bei

Augustinus alles nach der ersten Wahrheit, secundum connexionem quam
habet ad rationes aeternas 167, so nimmt Thomas hier die Vermittlung
des Abbilds der ewigen Wahrheit in uns in Anspruch: hanc autem invio-
labilem veritatem in sui similitudine, quae est menti nostrae impressa
(cognoscimus). Eine direkte Selbstbetrachtung der menschlichen Seele

im Sinne einer ratio aeterna gibt es für Thomas nicht.
Thomas unterscheidet also folgende Arten der Selbsterkenntnis:

In der Summa (q. 87, a. 1) verläßt Thomas seinen beschränkt als

augustinisch ansprechbaren Standpunkt einer habituellen Selbsterkenntnis

per essentiam und akzeptiert nurmehr : «Nicht durch seine Wesenheit,
sondern durch seine Akte erkennt sich unser Intellekt»168. Allerdings
konzediert er eine Selbsterkenntnis des Geistes per praesentiam, womit
«die Seele gemeint» ist, «insofern sie Prinzip jener Selbsterkenntnisakte
ist, die noch in der Erinnerung des Geistes ruhen und durch ihr
Fortdauern eine habituelle Selbsterkenntnis sichern, die aber in sich erst durch
andere Erkenntnisakte zustande kam» 169. Da aber sowohl die aktuelle
als auch die habituelle Selbsterkenntnis immer die konkrete, individuelle
Existenz des Ich betrifft170 - für Eckhart daher weitgehend nicht in
Frage kommt - fällt die thomasische Wendung vom eher augustinisch
gefaßten zum aristotelisch gewendeten Konzept hier nicht allzusehr in
Betracht.

166 Schneider, a. a. O. 72.
167 A. a. O. 13.
168 Non ergo per essentiam suam, sed per actum suum se cognoscit intellectus

noster.
169 M. Beer, Dionysius' des Kartäusers Lehre vom desiderium naturale des

Menschen nach der Gottesschau, München 1963, 248. A. a. O. 249: «Die habituale
Selbsterkenntnis, die er (Thomas) auch jetzt noch zugesteht, ist nicht das Erste
und Ursprüngliche, sondern die Folge von Akten der Selbsterkenntnis, die in sich
durch auf andere Objekte gerichtete Erkenntnisakte erst ermöglicht wurden und
in der Seele noch habitual fortdauern». Beer verweist auch - für Thomas' frühe
Konzeption - auf den Sentenzenkommentar I, d. 3, q. 4, a. 5.

170 Vgl. A. Gardeil, La structure de l'âme et l'expérience mystique, II, Paris
1927, 118-124. A. a. O. 119 versucht Gardeil Thomas' doppelte Deutung der
habituellen Selbsterkenntnis in Richtung auf die frühere, in De verit. und im
Sentenzenkommentar vertretene Auffassung zu harmonisieren.

1. cognitio sui

(als individuelle Existenz)

2. cognitio sui

(als allgemeine Natur)



234 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

Auch dort, wo Thomas mit einem dem Liber de causis entlehnten
Ausdruck neuplatonisch von einer reditio compléta spricht111, meint er die

Fähigkeit des Subjekts, sich in der Objekterkenntnis, der conversio ad

phantasmata, nicht verlieren, sondern sich im Gegenteil - aber aufgrund
der objektgebundenen Erkenntnisakte! - davon absetzen zu können.
Hier wird ein neuplatonisch-proklischer Gedanke aristotelisch gedeutet.
Die Metaphern, die Thomas für diesen Vorgang der Selbsterkenntnis

gebraucht - redire ad essentiam suam (S. th. I, q. 14, a. 2, ad 1), ad seip-

sum colligi (De ver. q. 2, a. 2, ad 2), essentiam suam esse sibi praesentem
(De ver. q. 10, a. 8, c.), naturam suam esse sibi (De ver. q. 2, a. 2, c.),
redire ad essentiam suam reditione compléta (De ver. q. 1, a. 9, c.) - sind

weitgehend (etwa mit Ausnahme des Synonyms reflexio) 172 neuplatonischer

Herkunft. Die essentia verkehrt sich dann zuerst einmal in die

existentia - im Sinne der aktuellen oder habituellen Erkenntnis des

individuellen Existierens aufgrund der ErkenntnisaÄfe - dann erst ist die

explizite Wesenserkenntnis möglich. In seinem Kommentar zum Liber
de causis versöhnt Thomas die neuplatonische und die aristotelische
Auffassung der Selbsterkenntnis, indem er der neuplatonisch verontolo-
gisierten Selbstverwesentlichung im Sinn einer Identitätsmetaphysik die

Spitze nimmt: Sed quia anima intellectiva inferiori modo participât
primum intellectum, in substantia sua non habet nisi vim intellectuali-
tatis; unde intelligit substantiam suam, non per essentiam suam, sed,

secundum PLATONICOS, per superiora quae participât, secundum

ARISTOTELEM autem, in III0 De anima 173, per intelligibiles species

171 Vgl. Stoichelosis Theologiké 83, in: Proclus, The Elements of Theology,
ed. E. R. Dodds, Oxford 21963, 76: 7räv to èauTOÛ yvcoaTixôv Ttpoç êauro toxvty)
£7itaTp£7tTix6v eotiv. Der Gedanke ist ausgeführt im Liber de causis 15 : Omnis sciens
seit essentiam suam, ergo est rediens ad essentiam suam reditione compléta (nach :

Sancti Thomae de Aquino Super librum de causis expositio, ed. H. D. Saffrey,
Freiburg i. Ue. 1954 [Textus Phil. Friburgenses 4/5], 88). Zur reditio compléta vgl.
K. Rahner, Geist in Welt, Zur Metaphysik der endlichen Erkenntnis bei Thomas
von Aquin, München 21957, 232—242 (mit Akzent auf der darin involvierten
conversio ad phantasmata); J. Legrand, L'univers et l'homme 63 f.; Siewerth,
a. a. O. 37 f.

172 M. Dhavamony, Subjectivity and Knowledge in the Philosophy of Saint
Thomas Aquinas, Rom 1965, 79: «Aquinas quite clearly proposes the reflexive
consciousness of the ego, of the spiritual subject as subject in terms of reditio and
reflexio. Returning to one's essence and reflection are two distinct notions, implying
two different currents of thought. Returning to one's essence is typically a Neo-
platonic notion, signifying a conscious presence of a spiritual being to itself, auto-
possession, immediate consciousness of the subsisting form. »

173 Aristoteles, De anima III 4, 430 a 1-2.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 235

quae efficiuntur quodammodo formae in quantum per eas fit actu 174.

Noch deutlicher aristotelisch äußert sich Thomas in De veritate q. 1,

a. 9, c. : Ilia quae sunt perfectissima in entibus, ut substantiae intellec-
tuales (die menschliche Seele gehört dazu), redeunt ad essentiam suam
reditione compléta: in hoc enim quod cognoscunt aliquid extra se positum,
quodammodo extra se procedunt; secundum vero qiiod cognoscunt se cog-

noscere, iam ad se redire incipiunt, quia actus cognitionis est medius
inter cognoscentem et cognitum. Sed reditus iste completur secundum

quod cognoscunt essentias proprias; unde dicitur in lih. de Causis quod
omnis sciens essentiam suam, est rediens ad essentiam suam reditione
compléta.

Die Frage stellt sich nun, inwiefern Eckharts Lehre von der
Selbsterkenntnis von der Auffassung des Thomas abzuheben und abzugrenzen

ist.
Es ist nicht leicht, exakt zu umschreiben, worin sich Eckhart im

Einzelnen in seiner Lehre von der Selbsterkenntnis von Thomas
unterscheidet, so grundsätzlich anders ist sein Ansatz. Klar wurde schon

früher, daß es in der eckhartschen Konzeption der Selbsterkenntnis die

Möglichkeit einer auf das individuelle Ich bezogenen Selbsterkenntnis
nicht geben kann. Die Seele - quantum ad id quod est ei proprium -
darf sich nach Eckhart gar nicht selbst erkennen, da sie alles Eigene
abzulegen hat. Unter strikter Voraussetzung der Inkarnation Christi
hingegen ergibt sich für ihn - wenn die Seele alles Individuelle abgelegt hat -
eine Selbsterkenntnis quantum ad id quod omnibus animabus est
commune.

Der teilweise schon zitierte Text aus der Predigt «Homo quidam
nobilis» mag das deutlicher illustrieren: Nun wil ich och wisen, was ain
mentsch si. Homo sprichet als vil als ain mentsch, dem substanci zu
geworfen ist, vnd git im wesen vnd leben vnd ain vernunftiges wesen. Ein
vernunftiger mentsch ist, der sich selber vemunfteklichen verstat vnd in im
selber abgeschaiden ist von allen materien vnd formen, ie mer er abgeschai-
den ist von allen dingen vnd in sich selber gekeret, ie me er älliu ding clar-
lich vnd vernunfteklich bekennet in im selber sunder uskeren: ie me es ain
mentsch ist. - Nun sprich ich: wie mag das gesin, das abgeschaidenhait
des verstentniss sunder form vnd bild in im selber älliu ding verstat sunder
uskeren vnd Verwandlung sin selbes? Ich sprich, es kum von siner ainualti-
kait; wan ie luter ainualtiger der mentsch sin selbes in im selber ist, ie

174 In librum de causis (ed. Safirey) 92, 3-9.



236 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

ainualteklicher er alle manigualikait in im selber verstat vnd belibt vn-
wandelber in im selber. Boecius sprichet: got ist ain vnbeweglich gut, in im
selber stând, vnberûret vnd vnbewegt vnd âllu ding bewegend. Ain ainualtig
verstantniss ist so luter in im selber, das es begriffet das luter blos gôtlich

wesen sunder mittel, vnd in dem influss enpfahet es gotlich natur glich den

engein, dar an die enget enpfahend gross frôd. Daz man mächt gesehen ain
enget, darumb mächt man in der hell sin tusent iar. Dis verstantniss ist so

luter vnd so dar in im selber, was man in disem liecht sâhi, es wurd ain
enget175.

Nun sprich ich, das disem edlen mentschen genüget nit an dem wesen,
das die engel begriffent vnformlichen vnd dar an hangent sunder mittel;
im begnüget nit (dan) an dem ainigen ain 176.

Der Ansatz der eckhartschen Anthropologie ist thomistisch, denn
kurz vorher situiert er den Menschen als ein Wesen, das dank seiner

Form wesen vnd leben mit allen creaturen, mit redlichen vnd mit vnred-

lichen, (vnredlich) mit allen liplichen creaturen vnd redlich mit den engein 177

besitzt. Im Folgenden aber wird schrittweise die Ordnung des Geschaffenen

für den Menschen in die Bewegung auf Gott hin transzendiert.
Zuerst allerdings verstat der mentsch vernunfteklichen aller creatur bild vnd

form mit vnderschaid 178. Sobald aber Eckhart in eigener Person spricht
und darlegen will, was ein Mensch sei, legt er auch schon ausschließliches
Gewicht auf des Menschen intellektuelle Losgelöstheit von allen Stoffen
und Formen 179. Die Selbsterkenntnis hier kennt den thomistischen Umweg

über die Objekterkenntnis nicht. Das thomistische Konzept,
wonach die Erkenntnis um so reiner ist, je weniger Materielles sie impliziert,
wird von Eckhart verabsolutiert durch die Forderung totaler Abgelöst-
heit von Stoff und Form. Die Objekterkenntnis wird identisch mit der
rein verinnerlichten Selbsterkenntnis: die Wendung nach außen fällt
weg. Eckhart fragt sich: Wie ist solches möglich? und antwortet: Im
Maße als der Mensch «von sich selbst in sich selbst ist», ist er einfaltig

175 DW 1} 250, 4-251, 3.
176 A. a. O. 251, 13-15.
177 A. a. O. 249, 4-6.
178 A. a. O. 10 f.
179 « Der Erkenntnis aller Dinge mit bilden vnd formen und mit vnderschaid bei

Mensch und Engel... nach der von Aristoteles in De an. vorgetragenen Lehre von
der Form ist die höhere Erkenntnis sunder vnderschaid sowohl der von Aristoteles
charakterisierten abgeschaiden gaiste als auch die des von allen Dingen
'abgeschiedenen' Menschen gegenübergestellt, der abgeschaiden ist von allen materien vnd
formen und alle Dinge sunder form vnd bild in sich selbst erkennt» (Quint, a. a. O.
250 Anm.).



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 237

und wird so fähig, das Mannigfaltige in sich selbst zu erkennen. Einfaltiges

Erkennen aber erkennt das reine, bloße, göttliche Sein unmittelbar,
«ganz wie die Engel». Ja noch über die Engel hinaus begnügt sich der
edle Mensch nicht mit der formlosen Seinserfassung, sondern einzig « am
einigen Einen», das die Gottheit jenseits Gottes ist.

Wo Mensch, Engel und die gesamte Schöpfung in den göttlichen
Urgrund überschritten werden, wird auch die aktuelle und habituelle
Selbsterkenntnis nach Thomas als eine bloß psychologisch-individuelle
Bestimmung am Menschen zurückgelassen. Die sowohl als aktuell und
habituell anzusprechende Selbsterkenntnis im eckhartschen Sinn ist
schon ein Moment der mystischen Vereinigung mit Gott, ist schon identisch

mit der urbildlichen, göttlichen Selbsterkenntnis. Eckhart, befragt,
warum er seine Werke tätige, könnte nicht mehr Rekurs nehmen auf
eine Analyse des Zusammenwirkens von Objekt- und Selbsterkenntnis
wie Thomas, er antwortet : ich würke dar umbe daz ich würke 180. Die in
solcher Aussage sich meldende Selbstidentität ist keine menschlich-psychologisch

erreichte, sondern eine göttliche: Da diu créature endet, dä

beginnet got ze sinne. Nû begert got niht me von dir, wan daz dû din selbes

ûzgangest in crêatiurlîcher wise und lâzest got got in dir sin 181. Denn nur
der alsus us gegangen wâr sin selbes, der sol im selber aigenlich wider geben

werden 182. Das heißt mit andern Worten: Nimm dich nicht nach deinen

ontologischen oder erkenntnistheoretischen Bestimmungen, sondern:

ganc abe din selbes und aller dinge und alles, daz dû an dir selber bist, und
nim dich näch dem, daz dû in gote bist183.

Daß diese von Eckhart vertretene Selbsterkenntnis per essentiam

zustandekommt, liegt auf der Hand 184. Allerdings ist dabei der Begriff

180 DW !_ 92j 6.
181 A. a. O. 7-9.
182 DW 1, 244, 10 f. Vgl. a. a. O. Anm. 5 die Hinweise auf Parallelstellen.
183 x)W 1, 419, 6-8. Dem Menschen in Gott gehört alles Gute, das in allen

engein vnd in allen haiigen ist, das ist alles sin aigen, als es gottes aigen ist (DW 1, 246,
14—16). Güte, Gerechtigkeit sind da nie isolierte Tugenden, sondern unmittelbare
Identitäten mit dem göttlichen Wesensgrund : Der Gerechte erkennt sich daher
unmittelbar in der Gerechtigkeit (LW 3, 16, n. 18), der Gute unmittelbar in der Güte
(DW 5, 9, 15-10, 2).

184 Der Selbstbezug ist bei Eckhart neuplatonisch geprägt, d. h. ist identisch
mit der je-neu aktivierten, unvermittelten Bezüglichkeit der Essentia auf sich selber.
Mit dem Liber de causis gilt : Omnis sciens seit essentiam suam, ergo est rediens ad
essentiam suam reditione compléta. Quod est quia scientia non est nisi actio intel-
ligibilis; cum ergo sciens seit essentiam suam, tune redit per operationem suam
intelligibilem ad essentiam suam (Sancti Thomae de A. super librum de causis,
a. a. O. 88). Das erkennende Wesen fällt mit dem erkannten Wesen ineins. - Durch



238 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

der Essentia im strikt metaphysischen Sinn zu nehmen, als Natur, der

jede stoffliche Bestimmung fehlt, als humanitas im Gegensatz zu homo.

Wir kennen die Begründung Eckharts für die Dignität der allen
Menschen gemeinsamen, menschlichen Natur: Es ist die Menschwerdung
Gottes, durch die die menschliche Natur vergöttlicht wurde. Daher gilt:
Diu sêle heizet ouch ein vanken gütlicher oder himlischer nâtûre und daz

flieget sich wol zuo den Worten, daz diu sêle von nâtûre ze dem himele ge-
hoere 185. Was Eckhart zur Selbst- und Nächstenliebe in dieser Hinsicht

Eckharts Nähe zum Liber de causis ist sein geistesgeschichtlicher Anschluß an die
proklische Spekulation über die Selbsterkenntnis gegeben. Tatsächlich finden sich
Eckhart und Proklus hinsichtlich der formalen Bestimmung der Selbsterkenntnis bis
zur UnUnterscheidbarkeit nahe beieinander, mit dem grundlegenden Gegensatz
allerdings, daß bei Eckhart die Inkarnation Christi und die göttliche Gnade ins Christliche

heben, was sonst auf der Ebene immanenter Selbstverwesentlichung verbleibt.
Beierwaltes (Proklos, Grundzüge seiner Metaphysik, Frankfurt 1965,

276 ff.) hat die proklische Selbsterkenntnis sehr treffend charakterisiert : «

Selbstreflexion führt in die Selbsterkenntnis des Denkens selbst. Dieser radikale
Umschwung des Denkenden besteht in der Abkehr des Sinnenfälligen und in der Hinkehr

vom Seienden zum Sein, vom Scheinenden zum Wahren vom Außen einer
vermeintlichen Gegenständlichkeit in das Innen des seienden Denkens. So wird der
Umschwung des Denkenden als kritischer Rückgang des Denkens in seine
Innerlichkeit, die dessen objektiv seiender Grund und Ursprung ist, und als unmittelbarer

und zugleich vermittelnder Anfang zum Erweckungsakt des Philosophierens
schlechthin. Dieser Erweckungsakt führt durch die Inwendigkeit des Denkens und
der Erkenntnis seiner selbst zur Ideenerkenntnis» (276). «Die Umkehr, wie geartet
sie auch sei, ist immer zugleich Abkehr vom Sinnenfälligen und damit die Aktuierung
der Inwendigkeit des Denkens Diese wird zum Grund der Selbstvergewisserung
des Denkens in der Erkenntnis seiner selbst. Grund der Möglichkeit, daß das Denken
sich selbst auf sich selbst zurücknimmt, ist seine Immaterialität. Durch seine
Teilhaftigkeit ist dem Körper ein Selbstbezug nicht möglich Selbstbezug des Denkens

aber ist der Vollzug des Wesensaktes von Denken, das sich selbst zu denken,
seiner selbst bewußt und gewiß zu werden vermag, indem es sich von allem außer
ihm selbst Seienden trennt» (277). «Indem nun durch den Rückgang des Denkens
in sich selbst, durch das sich seiner selbst Bewußtwerden des Denkens das 'Eine in
uns', die 'Blüte unseres Seins' erweckt wird, mit der wir als dem vorreflexiven
'Einen in uns' das Eine selbst denkend zu berühren vermögen, ist das Denken
vorbereitet für den Aufstieg zu dem aller Vielheit und Unterschiedlichkeit enthobenen
Einen selbst. Die Erkenntnis des eigenen Wesens ist also übergriffen von der
Erkenntnis des voraussetzungslosen Grundes jedwedes Seienden» (279).

Man wird Eckharts Konzeption der Selbsterkenntnis wohl nicht in diesem
kontinuierlichen Sinn eines fortschreitenden Innewerdens des Einen im sich seiner
selbst vergewissernden Denken fassen dürfen - die Selbstpreisgabe des Menschen
an Gott geht der Selbsterkenntnis voraus: diese ist schließlich schon Resultat der
Vergöttlichung, nicht in einem ausschließlichen Sinn deren Bedingung. Zum
möglichen Einfluß Proklus' auf Eckharts Spekulation vgl. J. Koch, Piatonismus im
Mittelalter, Krefeld o. J., 29 ff.

185 Pf. 246, 14-16.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 239

zu sagen hat, ist völlig adäquat seiner Konzeption der Selbst- und
Fremderkenntnis: Hast dû dich seihen liep, so hâst dû alle menschen liep als dich
selben. Die wîle dû einen einigen menschen minner liep hast dan dich

seihen, dû gewünne dich selben nie liep in der wârheit, dû enhabest denne

alle menschen liep als dich selben, in einem menschen alle menschen, und
der mensche ist got und mensche; sô ist dem menschen reht, der hat sich

selben liep und alle menschen liep als sich selben, und dem ist gar reht186.

Es fällt sofort in die Augen, wie sehr diese eckhartsche Erkenntnis
der allgemeinen menschlichen Natur zunächst darin eine Gemeinsamkeit

mit Thomas' zweiter, ebenfalls auf die anima intellectiva in com-
muni bezogener Selbsterkenntnis besitzt. Aber sowohl hinsichtlich der

apprehensio wie des iudicium de re apprehensa differiert Eckhart von
Thomas gründlich. Die apprehensio ist für Eckhart nicht wie für Thomas
eine consideratio naturae humanae «ex actu intellectus» (S. th. I, q. 87,

a. 1, c.), sondern eine rein gnadenhaft verliehene, intellektive Einsicht
in die allen Menschen und Christus gemeinsame, vergöttlichte Natur.

Thomas' Versicherung, zu dieser zweiten Art der Selbsterkenntnis

genüge keineswegs die Präsenz der Seele zu sich selber, sondern einzig
eine diligens et subtilis inquisitio (a. a. O.) führe zum Ziel der Erkenntnis
der menschlichen Natur im Ich, würde Eckhart keineswegs akzeptieren
wollen, da die Selbsterkenntnis für ihn ja absolut unmittelbaren
Charakter besitzt, wenn der Mensch sich einmal von seinem individuellen
Ich völlig gelöst hat. Dem iudicium, nach dem zu bestimmen ist, wie die

Natur des Menschen sein soll, steht die Natur, die schon ist, wie sie sein

soll, entgegen.
Die Parallelen zwischen Eckharts und Thomas' Reflexion über die

Selbsterkenntnis sind also vornehmlich äußerlich-terminologischer Art:
Sie finden sich im besonderen dort, wo auch Thomas sich mit Eckhart
eines neuplatonischen Vokabulars bedient. Dem gegenüber ist der Gegensatz

im Denkstil und in den denkerischen Absichten um so radikaler,
und zwar durchgehend. Eckharts Denkstil ist exklusiv geleitet durch
seinen entscheidenden, immer durchgehaltenen, auf die religiöse Erfahrung

des mystisch mit Gott vereinigten Menschen abzielenden Gedanken
der exemplarisch in Gott aufgehobenen Schöpfung. Alles Geschaffene ist
entweder bei Gott im Sein - oder bei sich, im Nichts. In diese Bewegung
auf Gott hin ist nicht nur der Mensch - jenseits seiner individuellen
Bestimmungen - hineingenommen, sondern gewissermaßen auch die Be-

186 DW x> X9S, 1-6.



240 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

grifflichkeit, das Vokabular, das zur Formulierung dieses Prozesses dient.
Im Maße als dabei die ontologische Eigenständigkeit des Geschöpfs, des

Menschen, auf die Unio in Gott hin relativiert wird, im selben Maße

spiegelt die Fluktuation und Verflüssigung der Begrifflichkeit den Prozeß

wider, in den der Sprachträger integriert ist. Wenn man noch in Rechnung

setzt, daß Eckhart geistesgeschichtlich von doppelten
Voraussetzungen ausgeht: vom Thomismus einerseits, vom Neuplatonismus
augustinischer und arabischer Prägung andererseits, dann ist die eck-

hartsche Dynamisierung der Begrifflichkeit vollends grundgelegt in einem

philosophischen Eklektizismus, der noch nie Träger eines einheitlichen

Begriffsystems zu sein vermochte. «Die Kraft» aber, «mit der (Eckhart)
den Gehalt des Inneren gegenständlich zu machen versteht» 187, ist
wohl darüber hinaus entscheidend für eine mögliche Bestimmung seiner

Terminologie in Anschlag zu bringen.
Daß das Verdikt der Heterodoxie oder wenigstens des Bruchs mit

der Tradition für Eckharts spekulative Mystik - schon zu Lebzeiten
Eckharts - allzuleicht bei der Hand ist, mag nun im Folgenden an der
Lehre Eckharts von der ontologischen, ja phj'sischen Universalität der
Menschennatur exemplifiziert werden. Sie ist ja der eigentliche Kern und
hermeneutische Skopus seiner Reflexion über die Selbsterkenntnis des

menschlichen Geistes.

In der zweiten Anklageschrift, in der gleich auch Eckharts Verteidigung

mitüberliefert ist, kommt Eckhart ausführlich auf die Universalität
der Menschennatur zu sprechen 18S, nachdem er schon in der Antwort
auf die erste Anklageschrift versichert hatte : humana natura communis

est, et eque propria omnibus hominibus, verum est, et hoc negare rude
est189.

Für Eckhart ist klar, daß Christus wegen des ganzen
Menschengeschlechts Mensch geworden ist : humanam naturam assumpsit verbum
ex intentione prima, hanc tarnen naturam, scilicet in Christo, propter

187 R. Eucken, Geschichte der philosophischen Terminologie im Umriß
dargestellt, Hildesheim 1964 Nachdruck von: Leipzig 1879), 119.

188 Théry, Art. 24, 226 ff.
189 A. a. O. 201 (Art. 7). Der Anklagepunkt ist als 11. Punkt in die Konstitution

«In agro dominico» vom 27. März 1329 aufgenommen worden: Quidquid Deus
Pater dedit Filio suo unigenito in humana natura, hoc totum dedit mihi. Hic nihil
excipio, nec unionem nec sanctitatem, sed totum dedit mihi sicut sibi (Denz. 961).
Der Anklagepunkt ist bezogen auf DW 1, 77, 11-17. Auffällig ist, daß Eckhart
keineswegs gesonnen zu sein scheint, seine Auffassung, wonach bei allen Menschen
die eine und dieselbe Natur identisch ist, in irgendeinem Punkt zurückzunehmen!



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 241

totam speciem humanam. Assumendo igitur ipsam naturam, in ipso et

per ipsum contulit gratiam filiationis et adoptionis omnibus hominibus,
michi, tibi et cuilibet participantibus univoce et equaliter ipsam naturam

...190 Vis ergo verbum caro factum habitare in te, filius dei fieri,
gratiam hanc nature collatam percipere, esto homo, vive secundum

rationem, secundum spiritum, non secundum carnem ...191.

Es geht hier um nichts anderes als um eine ontologische Begründung
der durch die Offenbarung grundgelegten Allgemeingültigkeit der

Erlösungsabsicht Christi: Das ganze Menschengeschlecht ist durch Christi
Menschwerdung erlöst worden. Die allgemeine Menschennatur, die Christus,

Fleisch werdend, an sich nahm, ist Gott geworden. Also : esto homo,

d. h. sei wesentlich Mensch in der Allgemeinheit deiner menschlichen

Natur, die durch die Menschwerdung Gottes geadelt ist!
Was von Eckharts Interpreten zumeist übersehen wird, ist die

Tatsache, daß dieses ganze Erlösungsgeschehen in der Gnade Gottes grundgelegt

ist192. Es handelt sich nie um einen rein menschlichen Versuch
der Selbsterlösung: Assumpsit deus, verbum caro factum in Christo,
humanam naturam communem hominibus, qui vült omnes homines salvos

fieri (I Timot. II, 4), et sic secundum consonantiam nature in qua relucet

opus gratie, ut dictum est, occulte operatus est salutem nostram 193.

190 Théry 231. Vgl. LW 4, n. 199, 263, 523; LW 3, n. 101 («verbum caro
factum» assumpsit puram naturam); Pf. 56, 18 f. Entscheidend ist der Akzent auf
der Univozität des Naturbegriffs für den Gottmenschen und die übrige Menschheit.
Was hier der Menschwerdung Gottes vom univoken Naturbegriff her an Dignität
zuwächst, ist erkauft durch Nichtbeachtung des historischen Einmaligkeitscharakters

der Inkarnation.
191 Théry, a. a. O. In diesem Gedanken ist Eckharts Lehre von der Gottesgeburt

im Menschen impliziert. « Eckhart liest [im Prolog des Johannesevangeliums]
nicht 'und wohnte unter uns', sondern 'und wohnte im Inneren von uns', 'wenn in
einem jeden von uns Gottes Sohn Mensch wird'. Das Wichtigste ist für Eckhart
dies: 'filius dei, verbum caro factum, in nobis habitat, id est in nobis ipsis' (Joh.
n. 118). 'Et habitavit in nobis', hier geschieht nach Eckhart genau dasselbe, wie
bei 'verbum caro factum est in Christo' : einmal in Christus, ein anderes Mal in uns,
aber jedesmal dieselbe Menschwerdung Gottes» (Ueda, a. a. O. 42).

192 Diese Tatsache ist das unabdingbare Widerlager in Eckharts möglichst
weit auf die Identität zwischen Gott und Mensch vorgetriebener, neuplatonisch
geprägter Spekulation. Der Mensch kann seinen Herrn J esus Christus nur und erst
anziehen, wenn in der Menschwerdung gnadenhaft « die Nacht vorübergegangen ist »

(2 Kor. 6, 15). Deus assumpsit vestem nostram, ut vere, proprie et per substantiam
sit homo et homo deus in Christo. Natura autem assumpta communis est omni
homini sine magis et minus. Ergo datum est omni homini filium dei fieri, per
substantiam quidem in ipso, in se autem adoptive per gratiam (LW 4, n. 523).

193 Théry 232.

16



242 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

Der spezifisch christliche Gedanke der Aufgabe des Eigenen als der

Voraussetzung der Nächstenliebe, wird von Eckhart wiederum vom
einheitlichen Charakter der menschlichen Natur her legitimiert: notandum
quod deus assumpsit prima intentione hominem, naturam scilicet, non

personam, docens nos quod si volumus esse filii dei, diligamus in proximo
quod est hominis, non hujus hominis, non huic aut illi aut michi
proprium, secundum illud Matt. 20 (14) : tolle quod tuum est. In propria venit
et sui, id est sui ipsorum, eum non receperunt... Diligas ergo ipsos quia
homines sunt, nam et tu homo es. - Assumpsit verbum hominem, naturam

ipsam, prius naturaliter hunc autem hominem in athamo in
Adamo? in atomo?) in persona propter naturam 194. Das Individuelle
existiert bloß quasi per accidens und ist daher etwas, das abgelegt werden

muß. Tuum est quod tibi proprium est, homo sive natura humana
tibi communis est cum omni homine, deus ipse communis est omnibus
Tolle quod tuum est; tuum est peccatum, mendacium et universaliter
malum Quanto enim quid magis est domesticum sive proprium, tanto
plus est homini inimicum. Tolle quia persona est hec aut hec, ama quia
homo est, quod commune est195.

Dieser ganze Motivkomplex der allen Menschen gemeinsamen menschlichen

Natur ist hier nicht bloß wegen der zentralen Bedeutung, die er
in Eckharts Denken hat, erneut aufgegriffen worden, sondern auch
vornehmlich darum, weil er Eckharts Position anzeigt, von woher er die
scholastische Begrifflichkeit gerade im Zusammenhang seiner Spekulation

über die Selbsterkenntnis verwischt, relativiert und in Frage stellt.
Die Frage ist nun, wie der Gedanke der einen und universellen, menschlichen

Natur geistesgeschichtlich zu bewerten ist.
Ueda, der sich in seinem Werk als ausgezeichneter Kenner der eck-

hartschen Schriften erwiesen hat, urteilt folgendermaßen: «Hier finden
wir wieder dieselbe Eigenart des Eckhartschen Denkens : die dogmatische
Formel nicht als Antwort, sondern vielmehr als Ausgangspunkt zu
übernehmen; aufgrund irgend eines Momentes (hier z. B. des Momentes der
menschlichen Natur) die ganze betreffende Formel auf die Beziehung
zwischen Gott und Menschen restlos anzuwenden und dadurch im
gesamten Gehalt der betreffenden traditionellen Formel eine radikale
Sinnverschiebung zu bewirken. Für Eckhart selbst ist diese Sinnverschiebung

194 Théry 233. Wie nebenbei setzt hier Eckhart einen Nebenakzent auf die
Menschwerdung Christi in individuo, allerdings nicht, ohne ihn schon zum
vornhinein relativiert zu haben.

195 Théry 233 f.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 243

keine Überschreitung des dogmatischen Inhaltes, sondern dessen

Konsequenz bzw. die Lösung der Fragen, die er in der dogmatischen Formel
findet» 196. Wenn irgendwo, dann läßt sich an diesem auf den ersten Blick
überzeugenden Urteil ermessen, wie sehr die werkimmanente Interpretation

eines scholastisch geprägten Oeuvres des 14. Jahrhunderts falsche

theologiegeschichtliche Akzente setzt, so subtil und werkgerecht sie

andererseits vorgeht197.
Aber auch die theologiegeschichtlich interessierte Forschung ist in

dieser Frage nicht durchwegs glücklich verfahren. P. Théry 0. P., der so

verdienstvolle Herausgeber der entscheidenden Kongreßakten und der

eckhartschen Rechtfertigungsschriften, hat sich folgendermaßen kritisch
über Eckhart geäußert : Eine Identität zwischen unserer gefallenen Natur
und der menschlichen Natur Christi anzunehmen, wäre ein Blasphem.
Wenn Eckhart die menschliche Natur dermaßen erhöht, daß er sie mit
der Christi identisch zu setzen wagt, dann geschieht solches nur - wie
bei allen Häretikern des Mittelalters - durch eine «application rigoureuse
de la dialectique». Es folgt dann der sicher gerechtfertigte Versuch, Eck-
harts Lehre von der totalen, univoken Identität der menschlichen Natur
in Christus und uns auf die arabische, im engern Sinn averroistische
Auffassung von der absoluten Einheit des Intellekts in allen Menschen
zurückzuführen. Diese Lehre des sogenannten Monopsychismus, die vor
allem innerhalb der Artistenfakultät der Pariser Universität im 13.

Jahrhundert, vornehmlich durch Siger von Brabant, vertreten wurde, mag
nun tatsächlich und unbestrittenermaßen für Eckhart eine Rolle
gespielt haben. Théry schreibt: «On peut donc se demander si cette
conception de l'égalité de nature ne serait pas une application de l'opinion
d'Averroès qui n'admettait qu'un seul intellect ou un intellect semblable

en tous les hommes. Cette idée de l'identité d'intellect avait été déjà au
XIIIe siècle appliquée à l'âme toute entière; et l'on disait que les âmes

sont nécessairement semblables en tous les hommes. Il ne peut y avoir
de degré dans la noblesse des âmes. La beauté d'une âme est un absolu.

De cette conception philosophique à l'application théologique, il n'y
avait qu'un pas; et on le franchit. On affirma qu'en conséquence des

principes posés - et ce sont des principes averroïstes - l'âme du Christ
n'est pas plus noble que celle des autres hommes. Entre la nature de

196 Ueda, a. a. O. 49.
197 Uedas im Ganzen außerordentlich kluge und feinsinnige Analyse des

eckhartschen Werks setzt bisweilen allzu deutliche Akzente einer prätendierten
eckhartschen « Originalität ».



244 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

Jésus et celle de Judas, il n'y a aucune différence. C'est cette dialectique
avec ses conclusions erronées que condamma l'évêque de Paris en 1277.

A l'époque d'Eckhart on s'en souvenait... Et ce sont ces principes évidemment

qui ont amené Maître Eckhart à la conclusion censurée en 1326

par Maître Reyner et Pierre de Estate» 198. Diese Anschauung ist neuerdings

mit viel neuem Material von Philip Merlan und Jean Orcibal
untermauert worden. In seinem wichtigen Aufsatz «Aristoteles, Averroès und
die beiden Eckharts» schreibt Merlan199: «Nirgends sagt Eckhart, daß

dies darauf hinausläuft, daß der Seelengrund in allen Menschen ein- und
derselbe ist. Aber steht es nicht zwischen den Zeilen, drängt es nicht
geradezu zu diesem Ausdruck? - Und es ist .ebendiese Predigt, die die

Identifizierung des eigentlichen Menschen mit Gott beinahe wörtlich
ausspricht: 'Wie der Sohn eins ist mit dem Vater nach dem Wesen, so bist
du mit ihm eins nach Wesen und Natur und hast alles in sich [!] wie es

der Vater hat. Du hast es nicht von Gott zum Lehen, denn Gott ist dein

eigen - Was Gott in uns zeugt, kann also - nicht nur als Christus,
sondern auch - als die Form der Menschheit schlechthin bezeichnet
werden. Die Unizität des Intellekts (oder wenn man den anderen
Ausdruck vorzieht, der Monopsychismus) ist hier durch die Unizität Christi
ersetzt; und das Charakteristische an diesem Begriff ist, daß nicht die

Einmaligkeit des Ereignisses der Gottzeugung damit gemeint ist,
sondern eine ganz andere Unizität, eben die des menschlichen Intellekts
oder der menschlichen Seele nach averroistischen Begriffen. Indem wir
uns die im Seelengrunde stattfindende Zeugung des Gottessohnes

aneignen, transformieren wir uns in die Einfachheit der menschlichen Natur
schlechthin.»

198 £ Théry, Contribution à l'histoire du procès d'Eckhart, II, Vie
Spirituelle, Supplément mars 1924, 182 f. - Zum lateinischen Averroismus oder
allgemeiner zum heterodoxen Aristotelismus vgl. P. Mandonnet, Siger de Brabant et
l'averroïsme latin au XIIIe siècle, Louvain 21908/11 ; M. Grabmann, Der lateinische
Averroismus des 13. Jahrhunderts und seine Stellung zur christlichen Weltanschauung,

München 1931 Sitzungsber. d. Bayer. Akademie d. Wiss., Phil.-hist. Abt.
1931, Heft 2) ; vor allem aber F. van Sxeenberghen, in : Le mouvement doctrinal
du XIe au XIVe siècle, Paris 1956, 283 fi.; F. van Sxeenberghen, La philosophie
au XIIIe siècle, Louvain-Paris 1966, 357 fi.; C. Tresmonxanx, La métaphysique
du Christianisme et la crise du XIIIe siècle, Paris 1964, 296-316. Ältere Literatur
s. bei Ueberweg/Geyer, Die patristische und scholastische Philosophie, Darmstadt

»I960, 757 fi.
199 In: Autour d'Aristote, Recueil d'études de philosophie ancienne et médiévale,

offerts à Möns. A. Mansion, Louvain 1955, 543-566, Zitat: 560 f. Vgl. auch
Ph. Merlan, Monopsychism, Mysticism, Metaconsciousness, Problems of the Soul
in the Neoaristotelian and Neoplatonic Tradition, The Hague 1963, 17-20.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 245

Jean Orcibal ist diesen Zusammenhängen in ihrem Konnex mit den

Anschauungen der deutschen Mystik und der zeitgenössischen Theologie
noch intensiver nachgegangen zo°. Indem er die motivlichen Zusammenhänge

zwischen der rheinländisch-flämischen Mystik und der des

Johannes vom Kreuz herausstellt, kommt er auch auf unseren Motivkomplex

zu sprechen; verschiedene Texte der Surius'schen Taulerübersetzung,

die Johannes vom Kreuz zu Gesicht bekam, enthalten nach
Orcibal die gefährliche Tendenz, «de réduire l'individu à ce qu'a d'universel

la nature humaine, tendance averroïste qui reçoit une couleur
chrétienne de l'appel à l'Incarnation, entendue comme une conjonction
du Verbe et de cette nature humaine idéale». Mit seltener Kühnheit sei

diese Lehre von Eckhart von Gründig oder Eckhart dem Jüngeren
vorgetragen worden. Dessen Beweisführung beruhe «sur le principe de

Boèce que seuls les accidents distinguent les individus d'une même

espèce et sur le réalisme générique de certains Pères, pour lesquels le
Christ a assumé la nature humaine en soi» 201. Gerade der letzte, von
Orcibal nicht weiter belegte Hinweis auf die Lehre verschiedener Kirchenväter,

wonach Christus, indem er die menschliche Natur annahm, die

menschliche Natur in sich einschloß und einverleibte, ist uns besonders

wichtig, da sie für Eckharts ähnliche Auffassung, schon von der Terminologie

her 202, sehr viel zentraler in Anschlag zu setzen ist als der beinahe
noch zeitgenössische Monopsychismus averroistisch-sigerscher Prägung.

200 Jean Orcibal, Le rôle de l'intellect possible chez Jean de la Croix, Ses

sources scolastiques et nordiques, in: La mystique rhénane, Paris 1963, 235-279;
ders., Saint Jean de la Croix et les mystiques rhéno-flamands, Bruges 1966, 151 f.

201 Orcibal, Saint Jean de la Croix, a. a. O.
202 Zu beachten ist nämlich, daß es im Averroismus keineswegs die allen

Menschen gemeinsame, menschliche Natur ist, die zur Debatte steht. Thomas von Aquin
referiert des Averroes Meinung korrekt, wenn er in seinem «Tractatus de unitate
intellectus contra averroistas» (ed. L. W. Keeler, Rom 21957) gegen die Averroisten
bestreitet, daß der intellectus possibilis allen Menschen gemeinsam sei (vgl. a. a.O. 2,
11 f.). Er konzediert seinen Gegnern, daß die Einheit des intellectus agens unter
Umständen akzeptabel ist, nicht aber die Einheit des intellectus possibilis: Con-
siderandum restât de hoc quod dicunt intellectum possibilem esse unum in omnibus.
Forte enim de agente hoc dicere, aliquam rationem haberet, et multi philosophi hoc
posuerunt. Nihil enim inconveniens videtur sequi, si ab uno agente multa perfi-
ciantur, quemadmodum ab uno sole perficiuntur omnes potentiae visivae anima-
lium ad videndum; quamvis etiam hoc non sit secundum intentionem Aristotelis,
qui posuit intellectum agentem esse aliquid in anima, unde comparavit ipsum
lumini. Plato autem ponens intellectum unum separatum, comparavit ipsum soli,
ut Themistius dicit. Est enim unus sol, sed plura lumina diffusa a sole ad videndum.
Sed quidquid sit de intellectu agente, dicere intellectum possibüem esse unum
hominem, multipliciter impossibile apparet (a. a. O. 54, 4—55, 16). Die averroistische



246 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

Es ist hier nicht der Ort, diese Lehre in extenso vorzuführen. Ein

paar Hinweise mögen genügen. Die patristische Lehre «von der onto-
logischen, ja physischen Einheit der Menschennatur», wonach «der eigentliche

Träger des Gottesbildes nicht die Einzelseele, sondern die eine,
einzige Menschennatur, von der die individuellen Menschen nur Ausdruck
und Darstellung sind» 203, ist, gehört in den Bereich ekklesiologischer

Häresie eines einzigen intellectus possibilis in allen Menschen präsentiert sich als
logische Folge der aristotelischen Metaphysik der getrennten Substanzen.

(Van Steenberghen hat deutlich gezeigt [La philosophie au XIIIe siècle, 366 f.],
daß diese averroistische Interpretation einer aristotelischen Lehre nichts zu tun hat
mit der Lehre von der Einheit des intellectus agens oder des dator formarum, die - als

integrierender Teil der Theorie von der Emanation der Intelligenzen und Sphären -
neuplatonischen Ursprungs ist, von Avicenna und im Anschluß an Wilhelm von
Auvergne von verschiedenen Franziskanern vertreten wurde. Diese These eines

einzigen intellectus agens, der mit Gott identifiziert wird, vertritt auch Eckhart,
wenn er schreibt: Seht, allez daz diu würkende Vernunft tuot in einem nâtiurlîchen
menschen, daz selbe unde verve mê tuot got in eime abegescheiden menschen : er nimet
ime abe die würkende Vernunft unde setzet sich selber wider an ir stat unde würket
selber dâ allez daz, daz diu würkende Vernunft solte wirken [Pf. 19, 29-33]. Durch die
Substitution des intellectus agens durch Gott entfernt sich Eckhart von Thomas
und nähert sich der Geistesströmung, «die Gilson l'augustinisme avicennisant nennt
[vgl. Gilson, Pourquoi saint Thomas a critiqué saint Augustin, AHDL 1 (1926)
1-127; Les sources gréco-arabes de l'augustinisme avicennisant, AHDL 4 (1929)
5-149]; eine Kombination von Augustinus' und Avicennas Illuminationstheorien
hat den Bastard geboren: Gott selbst ist in der mystischen Erkenntnis intellectus
agens» [Hof, a. a. O. 203]. Vgl. dazu vor allem von Bracken, Meister Eckhart und
Fichte, 286-298. Zum intellectus agens bei E. vgl. auch K. Weiss, Die Seelenmetaphysik

bei M. E., Zs. f. Kirchengesch. III. Folge 52 [1933] 500 ff.)
Siger von Brabant geht in seiner Spielart des Monopsychismus einen Schritt

weiter und spricht pauschal von der anima intellectiva (vgl. De anima intellectiva,
ed. Mandonnet II, a. a. O.), die allen Menschen gemeinsam sei. Da auch hier bloß
der intellektive Seelenteil gemeint ist, läßt sich auch dieser Gedanke nicht mit
Eckharts Spekulation über die allgemeine Natur der Menschen parallelisieren. Der
Monopsychismus eines häretischen Aristotelismus hat damit bei Eckhart schon von
seiner Terminologie her nichts Klärendes beizutragen.

Es kommt verschärfend hinzu, daß der christologische Zug von Eckharts Lehre

- die Annahme der einen menschlichen Natur durch Christus in seiner
Menschwerdung - in diesem Monopsychismus aristotelischer Prägung keine Parallele findet,
hingegen sehr wohl in der patristischen Konzeption der allgemeinen, menschlichen
Natur, die Christus sich in der Menschwerdung einverleibte. Allerdings ist
zuzugeben, daß es hier nicht um exakte Quellenangaben gehen kann, sondern weit eher
um Parallelisierungen. Denn schon im arabischen Raum sind die genauen
Unterscheidungen noch Avicennas und Averroes' bald aufgegeben worden zugunsten
einer nicht weiter differenzierten Lehre vom «allgemeinen Menschen». Vgl. dazu
Titus Burckhardt, Introduction aux doctrines ésotériques de l'Islam, Alger-Lyon
1955, 75-79.

203 H. U. von Balthasar in seiner Einführung zu: Gregor von Nyssa, Der
versiegelte Quell, Auslegung des Hohen Liedes, Einsiedeln 1954, 20.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 247

Reflexion. Es handelt sich dabei gewissermaßen um eine «natürliche»

Begründung der Lehre vom Mystischen Leib Christi2M. Dadurch, daß das

Wort in seiner Menschwerdung die gesamte menschliche Natur
angenommen hat (Hilarius: naturam in se universae carnis adsumpsit!) 205,

ergibt sich eine organische Bindung und Grundbeziehung des Menschen

zu Christus, die aktiviert und vollendet wird, wenn der Mensch in
ausdrücklicher Weise sich Christus als Glied des mystischen Leibes
verbunden fühlt. Die Lehre vom Mystischen Leib Christi, in dem sich alle

explizit Gläubigen als Glieder vereinen, ist also nicht identisch mit der
Lehre von der einen und allgemeinen menschlichen Natur, die Christus
in der Menschwerdung an sich nahm. Diese ist vielmehr die Grundlage
jener.

Die Ausformung dieser Lehre von der allgemeinen menschlichen
Natur hat neuplatonische und stoische Hintergründe, die im Einzelnen
kontrovers sind 206. Sie brauchen in unserem Zusammenhang nicht näher
erläutert zu werden, da uns ja vor allem die christologische Akzentuierung

des Gedankens interessiert 207.

Wichtig ist jedenfalls als Grundlegung dieser ganzen Lehre die

Scheidung von Idealmensch und erstem wirklichem Menschen, die Philo
von Alexandrien 208 im Anschluß an Gen. 1, 26 und 2, 7 209 anstellt. Nach

204 Vgl. K.Adam, Das Wesen des Katholizismus, Düsseldorf 61931, 46 ff. ;

N. v. Arseniew, Ostkirche und Mystik, München 1925, 8 ; V. Lossky, Die mystische
Theologie der morgenländischen Kirche, Graz 1961, 234 f.; O. Casel, Mysterium
der Ekklesia, Von der Gemeinschaft aller Erlösten in Christus Jesus, Aus Schriften
und Vorträgen, Mainz 1961, 127, 133 und wiederholt; vor allem aber Henri de
Lubac, der im Gegensatz zu den meisten genannten Autoren klar unterscheidet
zwischen dieser «natürlichen» Begründung des Mystischen Leibs und der
«übernatürlichen » Organisation der Glieder Christi ; Katholizismus als Gemeinschaft, Ein-
siedeln-Köln 1943, 23^43; Geheimnis aus dem wir leben, Einsiedeln 1967, 135 f.

205 De Trinitate 1. II, c. 16; PL 10, 409 C: Universitatis nostrae in se continens
assumptione naturam. Vgl. auch In Mt. 19,5; In Ps. 51,17 usw. Zitiert nach de
Lubac, Geheimnis 135.

206 Vgl. W. Völker, Gregor von Nyssa als Mystiker, Wiesbaden 1955, 64 ff.,
wo die verschiedenen Thesen über den Ursprung dieser Anschauung vorgetragen
werden.

207 Naturgemäß ist die Rolle dieser grundlegenden Anschauung im patristi-
schen Denken über das Corpus Christi Mysticum beachtlich. Vgl. E. Mersch, Le
corps mystique du Christ, Etudes de théologie historique, 2 Bde., Bruxelles-Paris
31951: s. Bd. 2, 481 das Stichwort «Nature».

208 J. Daniélou, Philon d'Alexandrie, Paris 1958, 172 ff. Vor allem ist
beizuziehen «De opificio mundi», ed. Arnaldez, Paris 1961, § 134 f., 231 f.

209 Gen. 1,26: Faciamus hominem ad imaginem et similitudinem nostram;
Gen. 2,7 : Formavit igitur Dominus Deus hominem de limo terrae, et inspiravit in
faciem ejus spiraculum vitae, et factus est homo in animam viventem. Schon Philo



248 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

Gen. 1, 26 wird ein himmlischer Mensch nach dem Bild Gottes
geschaffen: als îSéa, als yévoç, unkörperlich, geistig, weder männlich noch
weiblich. Der Mensch, der nach Gen. 2, 7 geschaffen wird, ist ein
sinnlicher, wirklicher Mensch, zusammengesetzt aus Körper und Seele; er
ist entweder Mann oder Frau, auf jeden Fall sterblich 210.

Indem er die menschliche Idealität zu einem eigentlichen Zustand
der Präexistenz verkehrte 2n, in dem alle Geister identisch sind,
übernahm Origenes 212 den philonischen Gedanken, gab ihm aber gleich die

christologische Interpretation: «Christus (hat) also das ganze
Menschengeschlecht, ja vielleicht sogar die Allheit der gesamten Kreatur zum
Leibe, und ein jeder von uns ist 'Glied, je nach seinem Teil'» (PG 12,

1330 A) 213. Am intensivsten ist der Gedanke danach von Gregor von

Nyssa 214 und Cyrill von Alexandrien 215 und anderen Kirchenvätern 216

aufgenommen worden. Die übernatürliche Einheit des mystischen Leibes
Christi setzt für sie alle eine vorgängige, natürliche Einheit des

Menschengeschlechts voraus. «Für Irenäus, für Gregor von Nazianz und Gregor

hat gemerkt, daß es sich hier um zwei verschiedene Schöpfungsberichte handeln
muß, wie heute allgemein anerkannt ist (Nahtstelle in den beiden Komplexen in
Gen. 2,4) : vgl. H. Gross, in: Mysterium Salutis II: Die Heilsgeschichte vor Christus,
Einsiedeln 1967, 422 ff.

210 Philo, De opificio mundi, § 134.
2u Vgl. J. Daniélou, Origène, Paris 1948, 210, 259.
212 Vgl. H. U. von Balthasar, Parole et mystère chez Origène, Paris 1957,

47, 129 (Anm. 14) ; R. Gögler, Zur Theologie des biblischen Wortes bei Origenes,
Düsseldorf 1963, 162; J. Dupuis, «L'esprit de l'homme», Etude sur l'anthropologie
religieuse d'Origène, o. O. 1967, 50 f.; H. Crouzel, Origène et la «connaissance
mystique», o. O. 1960, 54 ff.

213 Origenes, Geist und Feuer, Ein Aufbau aus seinen Schriften von H. U. von
Balthasar, Salzburg 21938, 399.

214 Vgl. das schon genannte Werk von Völker, 66 ff. ; U. H. von Balthasar,
Présence et pensée, Essai sur la philosophie religieuse de Grégoire de Nysse, Paris
1942, 26 ff., 151; J. Daniélou, Platonisme et théologie mystique, Doctrine
spirituelle de Saint Grégoire de Nysse, Paris 21944, 53; A. A. Weiswurm, The Nature
of Human Knowledge according to Saint Gregory of Nyssa, Washington 1952, 28,
138-140; C. Tresmontant, La métaphysique du christianisme et la naissance de

la philosophie chrétienne, Problème de la création et de l'anthropologie des origines
à Saint Augustin, Paris 1961, 462 ff. ; vor allem aber L. Malevez, L'église dans le
Christ, Etude de théologie historique et théorique, Recherches de science religieuse
25 (1935) 257-291, 418^-40; über Gregor von Nyssa s. 260-280. Die wichtige Stelle
s. Grégoire de Nysse, La création de l'homme, ed. Laplace/Daniélou, Paris 1944,

cap. 16, 151 ff.
215 Vgl. Malevez, a. a. O. 280-291.
216 Stellen in den genannten Werken de Lubacs. Vgl. auch die Geschichte

dieses Theologumenons bei Ph. Delhaye, Une controverse sur l'âme universelle au
IXe siècle, Namur 1950, 7 ff. (Plato, Plotin, Stoa, Augustin, Kirchenväter usf.).



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckbart 249

von Nyssa, für Cyrill von Alexandrien, für Maximus, für Hilarius und
andere mehr ist das verlorene Schaf des Evangeliums, das der Gute Hirt
zum Schafstall zurückbringt, nichts anderes als die einheitliche Menschennatur,

deren Not den Sohn Gottes so sehr bewegt, daß er die unzählbare
Schar der Engel verläßt, um ihr zu Hilfe zu eilen. Diese menschliche
Natur haben die Väter durch eine Reihe synonymer Ausdrücke, die alle
auf einen konkreten Inhalt weisen, näher bestimmt ; in ihren Augen war
sie also wirklich eine Realität. Sie wohnten sozusagen ihrer Entstehung
bei, sahen sie leben, wachsen, sich entwickeln wie ein einziges Wesen.

Mit der ersten Sünde fiel dieses Wesen als Ganzes, wurde aus dem Paradies

vertrieben und in Erwartung seiner Erlösung zu harter Verbannung
verurteilt. Und als Christus, der 'einzige Bräutigam', endlich erschien,

war es wiederum 'das ganze menschliche Geschlecht', dem er sich
vermählen wollte» 217.

Die Frage stellt sich nun, wie Meister Eckhart von dieser Lehre des

«Einen Menschen Christus» hat Kenntnis bekommen können. Hugo
Rahner hat auf die Vermittlung des Johannes Scotus 218 hingewiesen,
dessen «System als treues Nachbild der klassischen griechischen Väterlehre»

angesehen werden darf. «Seit der Herabkunft des Logos durch die

Geburt aus der Jungfrau ist Christus der eine, vollkommene Mann, der

in sich die ganze Menschnatur vereint. Die Theologie des Hippolyt vom
eïç avOpwTCoç xéXsioç, die über Cyrill von Alexandrien zu Maximus kam,
erlebt hier noch einmal [bei Scotus] eine späte Nachbildung. Weil sich in
diesem vir perfectus et unus die (im platonischen Sinn) ganze Menschennatur

vereint, sind durch diese den Kreuztod einschließende Geburt aus
der Jungfrau alle Menschen prinzipiell erlöst, dem Recht und der Hoffnung

nach Sie sind in Christus dem Einen zusammengefaßt zu dem
einen Leib, zur Kirche. Infolge dieser Einheit entfaltet sich die 'Gott-
werdung' des Menschen nach den gleichen Gesetzen, wie sie in dem einen,
vollkommenen Menschen Christus walten Der Aufstieg zum ewigen
Vater, aus dem der Logos ausging - und darin besteht die Vergöttlichung

217 de Lubac, Katholizismus als Gemeinschaft 23 f. (mit reichen Belegen).
218 Vgl. M. dal Pra, Scoto Eriugena, Milano 21951, 217; H. Dörries, Zur

Geschichte der Mystik, Erigena und der Neuplatonismus, Tübingen 1925, 64 f. ;

A. Schneider, Die Erkenntnislehre des Johannes Eriugena im Rahmen ihrer
metaphysischen und anthropologischen Voraussetzungen nach den Quellen dargestellt,
Berlin-Leipzig 1921, Bd. 1, 22 ff. ; neuerdings vgl. die vortreffliche Studie von
B. Stock, The Philosophical Anthropology of Johannes Scottus Eriugena, Studi
Medievali 8 (1967) 1-57, vor allem 7-11, 15-17, 41, 50-53.



250 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

des Menschen - ist der Aufstieg des einen Christus» 219. - Man wird dieser

Traditionslinie: Philo - Hippolyt - Methodius - Gregor von Nyssa -
Cyrill von Alexandrien - Maximus 220 - Johannes Scotus - Meister Eckhart

den Charakter der Wahrscheinlichkeit nicht absprechen wollen,
besonders wenn man in Rechnung setzt, daß Eriugena der unmittelbare
Fortsetzer und Übermittler der griechisch-patristischen Theologie ins

Mittelalter hinein ist.
Abschließend ist nochmals mit allem Nachdruck darauf

hinzuweisen, daß Eckhart in seine Spekulation über die Selbsterkenntnis des

Menschen gegen den scholastischen Usus, der die zu bedenkende Sache

zu isolieren pflegt, ein Theologumenon der Väter einbezieht, das auf den

ersten Blick nur wenig mit Selbsterkenntnis zu tun zu haben scheint. Die

Begrifflichkeit bekommt so etwas Fluktuierendes, Unbeständiges. Um
so schärfer aber darf so Eckharts Ziel, die Vereinigung des Menschen

mit Gott, in den Blick treten. So bald einmal der entscheidende Stellenwert

der idealen, allgemeinen und reinen menschlichen Natur in bezug
auf den Menschen überhaupt und auf Christi Menschwerdung genannt
worden ist, ist die Unio zwischen Mensch und Gott gleichsam im Schatten
der Inkarnation möglich, wenigstens als erstrebenswertes Ziel, dessen

Realität in keiner Weise anzuzweifeln ist. Sprachlich manifestiert sich
diese extreme Zielbezogenheit Eckharts in einer konsequenten Verflüssigung

der Begrifflichkeit, deren Bedeutung noch kaum sine ira et studio
in den Blick der Forschung getreten ist.

V.

Festgestellt hat die Forschung bislang mit nüchterner Redlichkeit,
daß Eckharts deutsche Termini gegenüber den weit exakteren lateinischen

«verschwommen» sind, daß Eckharts Sprache in sich nicht schlüssig

ist221. Das heißt vorerst nur, daß - obwohl die Mystik durchwegs auch

mit dem Sprachmaterial der Scholastik arbeitet - der Mystiker Eckhart

219 Hugo Rahner, Die Lehre der Kirchenväter von der Geburt Christi aus
dem Herzen der Kirche und der Gläubigen, in: Symbole der Kirche, Die Ekklesio-
logie der Väter, Salzburg 1964, 73. Vgl. auch 25 f., 84.

220 ygi_ jj u. V0N Balthasar, Kosmische Liturgie, Das Weltbild Maximus'
des Bekenners, Einsiedeln 21961, 155-159, 239 f. ; ein Textbeispiel s. Maximos der
Bekenner, All-Eins in Christus, Auswahl, Übertragung, Einleitung von E. von
Ivânka, Einsiedeln 1961, 46 f.; vgl. auch L. Thunberg, Microcosm and Mediator,
The Theological Anthropology of Maximus the Confessor, Lund 1965, 156 f.

221 Vgl. etwa Schmoldts schon verschiedentlich zitiertes Werk.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 251

in seinen deutschen Texten offenbar ein anderes Ziel verfolgt als der

durchschnittliche, auch deutsch schreibende Scholastiker 222. Mit andern

Worten: Eckharts begriffliche Unprazision ist durch spirituelle Motive
veranlaßt. Er vernachlässigt die Begriffssprache, transzendiert sie, um
Sprache in ihrer höchsten Dignität zu gewinnen : als göttliches Einsprechen

des WORTES im Seelengrund, ein Vorgang, dessen metaphorische
Umschreibung als «Geburt des Gotteswortes im Seelengrund» die Sache,

um die es geht, genauer und eigentlicher trifft als jede rein im begrifflichen

bleibende Definition. Der mystische Vorgang wird bei Eckhart
weitgehend als ein Sprachwunder gefaßt, ein Sprachwunder, das in der
Tatsache, daß Gott im Gegensatz zum Menschen im eigentlichen Sinne

spricht, seine tiefe Rechtfertigung und Begründung hat. Alle menschliche

Rede ist aus zweiter Hand und versteht sich rechtens nur analogisch

vom göttlichen Sprechen her, in dem der Logos gesprochen wird. Der
Mensch soll daher bloßes Beiwort zum Worte Gottes sein. Das hermeneu-
tische Problem ist daher bei der Interpretation eckhartscher Texte grundlegend

die Frage: Genügt der Leser existentiell den Anforderungen des

Textes? Hat er die «Reinheit des Herzens», die Bereitschaft, den Logos
ankommen zu lassen (denn Gleiches wird ja nur mit Gleichem erkannt,
wie Eckhart immer wieder versichert) Auch der moderne Interpret
müßte wenigstens ein Bewußtsein haben von diesen Prämissen der eck-
hartschen Sprachmystik. Wer sich dessen bewußt ist, wird aber auf der
andern Seite grade auch das begriffstechnische Verstehen der spekulativen

Sprache Meister Eckharts in aller Nüchternheit betreiben und sich

Kurt Ruhs Zweifel sehr zu Herzen nehmen, der schreibt: «Ist die
'Unklarheit' der Sprache der spekulativen deutschen Mystik aber nicht in
erster Linie unsere Unklarheit? Verstehen wir noch nicht, ganz schlicht

gesagt, diese Sprache richtig zu lesen? Und vermögen wir sie nicht richtig
zu lesen, weil uns erstens jene Klarheit des scholastischen Lateins keineswegs

ganz klar ist und zweitens, weil wir die deutschen Begriffe immer
noch zu wenig von unserm modernen Gebrauch abzulösen imstande
sind » 223

Und gerade die seriösen Eckhartforscher, deren Kenntnisse der
Scholastik beachtlich sind, werden nicht müde, die eigenartige, ja monotone
Klarheit, Zielstrebigkeit und Deutlichkeit von Meister Eckharts Sprache

222 Zu vergleichen wären einmal die Terminologie der deutschen Thomasübersetzungen

mit eigentlichen, mystischen Texten hinsichtlich der Funktionalität des

Wort- und Begriffsschatzes.
223 K. Ruh, Altdeutsche Mystik, Ein Forschungsbericht, WW 7 (1956/57) 145.



252 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

aller «Verschwommenheit» seiner deutschen Begriffssprache zum Trotz
anzuerkennen. Eckharts paradoxe, hyperbolische Sprachtechniken, seine

dialektischen Redewendungen, sein häufiger Wechsel der gedanklichen
Perspektive, sind, wenn auch nicht von ihm «erfundene», so doch von
ihm in außerordentlichem Ausmaß gepflegte Denk- und Sprachmittel,
deren stilistische Deutung als spezifisch mystische Diktion sich trotz der
darin gespeicherten, scholastischen Begrifflichkeit evidentermaßen
aufdrängt 224. Damit sei historisch kein grundsätzlicher Gegensatz zwischen

Mystik und Scholastik postuliert, hingegen die beiden innerlich verwandten

und in mannigfachem Austausch stehenden Erscheinungen auf
verschiedenen Stilebenen situiert 225. In Mystik und Scholastik präsentieren
sich zwei verschiedene Denk- und auch Sprachstile: Scholastik als

diskursives Denken mit schlußfolgernder Tendenz steht mit ihrer Bedachtsamkeit

auf Distinktionen im Gedachten quer zum mystischen Denken,
dessen Drang nach Vereinigung zwischen Denken und Gedachtem,
Erkennendem und Erkanntem, zwischen Gott und Mensch ungleich leichter
die Distinktionen - wenn es sich deren bedient - paradoxal unversöhnt
hinter sich läßt. Die Verflüssigung der Terminologie wird im mystischen
Weg, der ein Weg immer tieferer Einigung aus der regio dissimilitudinis
heraus ist, zur unausgesprochenen Absicht. Diese Absicht mag gerade
bei einem Mystiker, der mit scholastischem Substrat umgeht, einigermaßen

kaschiert sein, deutlich wird sie früher oder später immer.
Eckharts Mystik läßt sich formal geradezu durch die Heftigkeit, mit der er
die scholastischen Mittel, derer er sich nie entschlägt, als bloße
Hilfsmittel hinter sich läßt, definieren. Diese Folgerung, so kühn sie scheinen

mag, trifft zumindest insofern auch den Gehalt der eckhartschen Mystik,

224 Dazu vgl. die verschiedenen grundlegenden Arbeiten zur Sprache der
deutschen Mystik, vor allem: H. Eggers, Deutsche Sprachgeschichte II: Das
Mittelhochdeutsche, Reinbek 1965, 184 ff.; H. Kunisch, Mystik, in: Deutsche
Wortgeschichte, hrsg. von F. Maurer und F. Stroh, Bd. I, Berlin 1959, 246-267;
ders., Die mittelalterliche Mystik und die deutsche Sprache, Ein Grundriß, Lit.-
wiss. Jb. im Auftrage der Görres-Gesellschaft, herausgegeben von H. Kunisch,
NF 6 (1965) 37-90.

225 Daß die geistliche lateinische Literatur des 12. Jahrhunderts trotz ihres
vielfach evidenten mystischen Charakters immer wieder als Früh- oder Vorscholastik

taxiert wird, markiert die Unsicherheit, mit der man die geistesgeschichtliche
Differenzierung von Scholastik und Mystik an die Hand nimmt. Nicht zu übersehen
ist hingegen der grundsätzliche Unterschied zwischen deutscher Scholastik und
deutscher Mystik: diese hat im Gegensatz zu jener die Würde eines eigentlich neuen
«Sprachstils» (vgl. K. Ruh, Bonaventura deutsch, 41). Die Differenzierung von
Scholastik und Mystik als Stilkategorien kommt dem Befund zu allen Zeiten wohl
am nächsten.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 253

als damit der unsägliche Antrieb mitgenannt ist, der Eckhart gleichsam
in göttlicher Legitimation reden ließ, ihm die subjektive Evidenz seiner

reinen Erfahrung verbürgte. Daß das Kleid, in dem Eckhart seine

Erfahrung weitergab, den kirchlichen Instanzen zuwenig orthodoxen
Zuschnitt aufwies, ist nicht das Problem von Eckharts mystischer Subjektivität,

sondern das Problem der historischen Situation, in der auch in
geborgter Sprache 226 vom «Einen Notwendigen» Zeugnis abgelegt werden

mußte.
Es ist hier nicht der Ort, Meister Eckharts Orthodoxie näher zu

untersuchen. Das haben andere - Karrer, Schmoldt, Lossky und neuerdings

auch Seppänen - gerade auch von scholastischen Voraussetzungen
her mit teilweise positivem Ergebnis getan. Wichtiger ist, daß man
anzuerkennen gewillt ist, daß Meister Eckharts Spekulation von Form und
Gehalt her mystische Prägung trägt, deren eschatologische Buchhaltung
den Nachgekommenen ohnehin grundsätzlich verwehrt ist.

Anderseits gibt es natürlich gewisse Kriterien, die Echtheit einer

mystischen Sendung einigermaßen einzuschätzen. Entscheidend ist hier
in erster Linie das bestätigende oder mißbilligende Machtwort, mit dem

die Kirche den Sendungsanspruch eines Menschen quittiert, der sich als

ihr Glied versteht. Die Verurteilung Eckharts müßte in all ihrer Problematik

unter theologischen Vorzeichen einmal neu überdacht werden. Für
unsere Fragestellung, die im weiteren Sinne eine philologische ist, mag
dieser Problemkreis ausgeklammert bleiben. Daß es jedenfalls mit der

Beurteilung Eckharts in dieser Hinsicht alles andere als gut bestellt ist,
beweisen die geradezu gegensätzlichen, zumeist apodiktischen Behauptungen

der Theologen und Frömmigkeitsgeschichtler über die Echtheit
von Eckharts Mystik 227.

Jean Leclercq hat folgendermaßen die Echtheit einer mystischen
Sendung zu umschreiben versucht: «Das Kriterium des wirklichen Mystikers

und der Beweis, daß er, selbst wenn er Schriftsteller ist, den Geist

Gottes besitzt, liegt in seiner Losgelöstheit. Ist er von sich selber los-

226 Sei es nun scholastische oder neuplatonische Sprache.
227 Josef Sudbrack verweist in seiner Besprechung der Ausgabe des Werks

Meister Eckharts nachdrücklich auf diese verwirrende Divergenz im Urteil der
Forscher. S. Erasmus 16 (1964) Sp. 606, wo auf Bouyer und Knowles verwiesen
wird: Für Bouyer ist Eckhart ein authentischer Mystiker, für Knowles nicht. Hans
Urs von Balthasar urteilt über Eckhart, den er mit Origenes in Relation setzt,
folgendermaßen: «eine ursprünglich lauterste christliche Frömmigkeit kleidet sich
selbst in ein ungemäßes Gewand, das dem Leib nicht zugeschnitten ist» (Herrlichkeit

HI/1, Einsiedeln 1965, 390).



254 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

gelöst? Wenn ja, dann gefällt er sich nicht in dem, was er schreibt. Wenn
wir dagegen fühlen, daß der Wunsch, gut zu schreiben, in ihm überwiegt,
wenn sein Stil etwas Gesuchtes, Künstliches hat, dann ist er nur Literat.
Ein gewisses Maß an Bemühen um die künstlerische Form ist beim Schreiben

natürlich gerechtfertigt. Niemals jedoch darf diese um ihrer selbst
willen nach Bewunderung heischen. Wenn jemand sich gern reden hört,
wenn er weniger auf das achtet, was er sagt, als auf die Weise, wie er es

sagt, dann stört uns sein Ich, das er zwischen uns und die Wahrheit
stellt. Ein solcher Autor besitzt nicht die Einfachheit, er ist gespalten:
Literat und etwas anderes zugleich, auch wenn er über das geistliche
Leben schreibt» 228. Bruno Bosch hat diesen Ansatz kürzlich
weitergeführt und an der Sprachgebung selber die Echtheit der vertretenen
Mystik abzulesen versucht. Zum Kriterium der stilistischen «Losgelöstheit»

(vom Ich) tritt die Legitimation von der inneren Nötigung zum
Sprechen. Bosch zitiert dafür Eckhart: ich sprach einest: swaz eigen-

lieh gewortet mac werden, daz muoz von innen her ûz komen und sich

bewegen von innerer forme und niht von ûzen komen, mêr: von inwendic
sol ez her ûz komen: das lebet eigenlîch in dem innersten der sêle 229. Und

sagt: «Soll diese Sprachgebung... eine im mystischen Sinn echte sein,

so muß der Atem einer inneren Erfahrung, das von Innenkommen nach

Eckharts Wort, auch durch sie hindurch spürbar sein; eine geschickte
Hand, die zwar die Bausteine der Tradition kunstvoll nutzt und ein in
sich stimmiges Sprachdenkmal schafft, dieses Hauches aber entbehrt,
muß und wird sich unverkennbar abheben von dem religiösen Genius,
der aus der Überfülle seines Herzens spricht» 23°. Damit ist - wie Bosch
versichert - schon die Grenze des wissenschaftlich Kontrollierbaren
erreicht, wenn nicht überschritten, wenn auch die Größe glaubwürdiger
literarischer Evidenz nicht zu gering veranschlagt werden darf, welche
die Germanisten im Werk Meister Eckharts mit gutem Recht anzutreffen

glauben.
Im Rahmen unserer Untersuchung drängt sich die Frage nach dem

schriftstellerischen Ich, das uns unter dem Namen Meister Eckharts
überliefert ist, auf. Das Kriterium der «Losgelöstheit vom Ich» gilt für
Eckhart schon darin, wie er über sich und seine biographische Situation

228 Wissenschaft und Gottverlangen, Zur Mönchstheologie des Mittelalters,
Düsseldorf 1963, 290 f. ; zitiert bei Bruno Bosch, Seuses religiöse Sprache, in: Festgabe

für Friedrich Maurer, Düsseldorf 1968, 230.
229 A. a. O. 224.
230 A. a. O. 228.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 255

zu schweigen versteht, ganz abgesehen davon, daß die abegescheiclenheit

eine seiner zentralsten Forderungen darstellt. Hier ist volle Identität
zwischen Lehre und Leben festzustellen: Derjenige, der andere von sich
und ihrer individuellen Bestimmung absehen heißt, gibt sich überall
dort anonym, wo er mit seiner individuellen Existenz «gestikulieren»
könnte. Im Gegensatz etwa zu seinem Ordensbruder Seuse haben Eck-
harts Ausführungen über sich selber nie autobiographischen Charakter 231.

Es wird bei ihm nie ein autobiographisches Ich ausgebreitet. Das mag
seine natürlichen Gründe in der geistesgeschichtlichen Situation, in der
Eckhart sich fand, haben. Von der geistesgeschichtlichen und
biographischen Situation her zum Scholastiker bestimmt war Eckhart
gezwungen, seiner Mitwelt in Form von Unterricht und Lehre von seiner

Erfahrung Zeugnis zu geben. Predigt 232, Traktat, wissenschaftliche
Abhandlung in Form von Quaestio und Bibelkommentar 233 waren die
gemäßen, vorgeformten literarischen Gattungen, die er zur Publikation
seiner Gedanken und Erfahrungen zur Verfügung hatte. Die Form der
Vita (Seuse!) 234, Hochschullehrer und Ordensoberer der er war, stand
ihm nicht zu. Anderseits aber ist die Bewegung der deutschen Mystik
so gattungsarm nicht, wie es das Beispiel Eckharts zu suggerieren scheint.

Allegorien, Legenden, Lyrik, Briefe usw. 235 waren ganz passable Formen

231 J. Ancelet-Hustache, Maître Eckhart et la mystique rhénane, Paris 1961,
61 f.; Ueda, Die Gottesgeburt 23 ff., gibt einen schönen Katalog jener Stellen in
Eckharts Werk, wo Eckhart, indem er in seiner eigenen Person spricht, Zeugnis
von seiner mystischen Erfahrung ablegt. «Obgleich Eckhart keine Autobiographie
geschrieben hat, in welcher er von seiner eigenen religiösen Erfahrung spricht,
obgleich Eckhart kein Interesse daran hatte, seine eigene eindringliche innere Erfahrung

als solche darzustellen, gibt es doch vielfach Zeugnisse dieser Erfahrung, welche
seinem Denken und Predigen zugrunde liegt und die unmittelbare Triebkraft seines
Denkens ist» (23). «Daß Eckhart seine eigene Erfahrung nicht erwähnt hat, ist
nicht zufällig, der Grund dafür liegt in seiner Erfahrung selbst; nach Eckhart muß
man auch die eigene Frömmigkeit aufgeben und das Erfahrene lassen, um mit Gott
in seiner bloßen Wesenheit und in seiner unmittelbaren Wirklichkeit eins zu werden »

(23, Anm 3). Vgl. auch J. M. Clark, Meister Eckhart, London 1957, 92 f.
232 Die Begründung dafür, daß Eckharts Lehre Predigt sein muß, s. bei Kopper,

Die Metaphysik Meister Eckharts, 39. Vgl. auch H. Fischer, Grundgedanken
der deutschen Predigten, in: Meister Eckhart der Prediger, FS zum Eckhart-
Gedenkjahr, Freiburg i. Br. 1960, 25-72.

233 Vgl. J. Koch, Sinn und Struktur der Schriftauslegungen, in: Meister Eckhart

der Prediger, 73-103; K. Weiss, Meister Eckharts biblische Hermeneutik, in:
La mystique rhénane, 95-108; E.Winkler, Exegetische Methoden bei Meister
Eckhart, Tübingen 1965 Beiträge zur Geschichte der biblischen Hermeneutik 6).

234 Vgl. G. Misch, Geschichte der Autobiographie IV/1, Frankfurt 1967,
113-310.

235 Vgl. G. M. Gieraths, Reichtum des Lebens, Die deutsche Dominikaner-



256 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

der mystischen Aussage. Wenn Eckhart sich dieser wirksamen Formen
literarischer Äußerung enthält, dann ist hier schon eher bewußte Zurückhaltung

anzunehmen. Dieser Eindruck verstärkt sich, wenn man
beispielsweise die Eckhart vorgängige Mystik und deren Ausdrucksformen
ins Auge faßt. Schon in der Intimsphäre der Zisterzienserklöster des

12. Jahrhunderts fanden die Mönche, allen voran Bernhard von Clair-

vaux und Wilhelm von Saint-Thierry, überraschend bewegende Worte
privater Aussage. Schon Mechthild von Magdeburg vermochte
unvermittelt und heftig ihr individuelles Ich, ihre gelebte Selbsterkenntnis zu
äußern. Und Raimundus Lullus, der Zeitgenosse Eckharts, vermochte

gar in einem ganz ursprünglichen Augenaufschlag zum Dasein und zum
eigenen Leben eine Unmittelbarkeit ganz unerhörter Art zu zeigen 236.

Der Gattungszwang macht Eckharts Schweigen über sich selber nicht
völlig verständlich. Eckhart hätte sich wohl sein Schicksal wesentlich
erleichtern können, wenn er in einer rein autobiographischen Schrift,
etwa in der Art von Augustins Konfessionen oder Seuses Vita, seinen

eigenen Weg geschildert hätte. Ich und Erfahrung hätten sich hier voll
gedeckt, und die spekulative Auflösung der scholastischen Begriffskonturen

wäre weniger anstößig gewesen. So erscheint denn Eckharts mystischer

Impuls in lehrhafter Predigt und wissenschaftlicher Arbeit in
objektiver Verfremdung seltsam gebrochen, so reizvoll und erstaunlich
diese Komposition einer Einheitsmystik im Gewand klassischer Predigt
anderseits auch anmutet. Gerade diese Tatsache aber ist ein Kriterium
von Eckharts «Losgelöstheit» hinsichtlich seiner selbst. Daß uns diese

objektive Art der Voraussetzung mystischer Erfahrung schockiert, ist
nicht Eckhart anzulasten, sondern dem historischen Wissen etwa um das

Phänomen psychologisch-subjektiver Mystik im Bereich der spanischen

Spiritualität des 16. Jahrhunderts. Die psychologische Registratur
sogenannter mystischer Begleitphänomene ist auch innerhalb der Kirche
nie als Konstituens mystischer Erfahrung genommen worden.

Man wird Meister Eckharts Reserviertheit seinem eigenen Ich gegenüber

auch in den historischen Bedingungen, die Herbert Grundmann
immer wieder meisterlich geschildert hat, grundgelegt finden. Denn:
«Erst die Verknüpfung von dominikanischer Theologie und Seelsorge,

mystik des 14. Jahrhunderts, Düsseldorf 1956, 21; K. Heussi, Meister Eckhart,
Berlin 1953, 15 f.

236 Vgl. Kapitel 2 des Buches über die Kontemplation, in: Lulle, Introduction,

traduction, notes par L. Sala-Molins, Paris 1967, 142 ff. : Que l'homme doit
se réjouir parce qu'il est en être.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 257

volkssprachlicher Predigt, weiblicher Frömmigkeit und der besonderen

Stellung Deutschlands in den religiösen Bewegungen des 13. und 14.

Jahrhunderts schuf die Voraussetzungen für die Entstehung der 'deutschen

Mystik' » 237. Es waren also weitgehend soziale Bedingungen 238, die eo

ipso - vor allem die den Dominikanern aufgenötigte cura animarum in
den Frauenklöstern - ein allzusehr auf das persönliche Ich gerichtetes
Reden ausschlössen. Kam hinzu, daß der spiritus libertatis der mannigfachen

häretischen Gruppen, der eine persönliche, sündlose Vollkommenheit

promulgierte, die rein private Äußerung im religiösen Bereich zum
vornhinein verdächtig machte 239. Mit Recht wird man daher Eckharts
Verhaltenheit hinsichtlich seiner eigenen, mystischen Erfahrung als

Frontstellung gegen die häretische Gefährdung echter Mystik werten
wollen.

Anderseits, obwohl ihm seine Aufgabe als Lebemeister 240 obenansteht,

fürchtet sich Eckhart keineswegs, seinem Sendungsbewußtsein
Ausdruck zu geben, selbst wenn dessen intersubjektive Bestimmung in
Frage gestellt ist. Etwa dann, wenn er am Ende einer Predigt sagt: Swer

dise predie hat verstanden, dem gan ichz wol. Were hie nieman gewesen,
ich müeste si disem stocke geprediet hän 241. Zur äußeren Nötigung, die

mystische Erfahrung mitzuteilen, tritt fordernder die innere, die es gar
auf sich nimmt, vor dem leblosen Publikum des Opferstocks nicht zu
schweigen. Gerade in solchen paradoxen Aussagen wird die Intensität,
mit der das Wort aus Eckharts Innerem herausbricht, - nach Bosch ein

Kriterium für die Echtheit der mystischen Erfahrung - überdeutlich.
Die Paradoxie, in zît 242, lîplicheit und manicvalticheit 243 von einer

Erfahrung berichten zu müssen, die sich gerade nur unter kategorischem

237 H. Grundmann, Religiöse Bewegungen im Mittelalter, Darmstadt z1961,
527. S. die in diesem Werk genannten anderen Studien Grundmanns.

238 Allerdings ist es grotesk, Eckhart, wie es die Forschung marxistischer Richtung

versucht, zum Exponenten und «Theoretiker bäuerlich-plebejischer Gruppierungen»

machen zu wollen. Vgl. H. Lev, Studie zur Geschichte des Materialismus
im Mittelalter, Berlin 1957, 357^-44.

239 Grundmann, a.a.O. 531; ders., Ketzergeschichte des Mittelalters, in:
Die Kirche in ihrer Geschichte, Bd. 2, Lieferung G (1. Teil), Göttingen 1963, 54 f.

240 Ez sprichet meister Eckehart: wêger wêre ein lebemeister denne tûsent lese-

meister (Pf. 599, 19 f.).
241 Pf. 181, 19 f.
242 Das Verhältnis von Zeitlichkeit und Mystik behandelt H. Helbling, Sae-

culum Humanum, Ansätze zu einem Versuch über spätmittelalterliches Geschichtsdenken,

Napoli 1958, 64—74.
243 S. DW 1, 178, 5 f.

17



258 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

Ausschluß dieser drei den Menschen von Gott abhaltenden Bestimmungen
gnadenhaft ergibt, bewirkt bei Eckhart diese doppelte Art, wie er mit
seinem Ich umgeht. Einerseits sieht er nach Möglichkeit von seinem

biographisch-privaten Ich ab, anderseits aber muß er von Erfahrungen
Zeugnis geben, die zentral sein Ich, seinen Seelengrund betreffen. Mit
andern Worten: Bei Eckhart vermengen sich ununterscheidbar die
Tendenz, das Persönliche im Allgemeinen, Objektiven, in der theologischen
Lehre aufgehen zu lassen, und die nicht minder sich akzentuierende

Nötigung, von der persönlichen Erfahrung Zeugnis zu geben. Das heißt:
Eckhart war - auf einem geistesgeschichtlichen Punkt, wo die Trennung
der Bereiche von Mystik und Theologie schon vollkommen schien 244 -
sowohl Mystiker wie Theologe 245. Er gehört zu jenen totalen Persönlichkeiten,

von denen von Balthasar sagt: «was sie lehren, das leben sie in
einer so direkten, um nicht zu sagen naiven Einheit, daß der Dualismus
der späteren Zeit zwischen Dogmatik und Spiritualität ihnen unbekannt
ist» 246. Diese unmittelbare Umsetzung der personalen Frömmigkeit, der

Spiritualität in «Lehre», in gelebte Dogmatik ist wohl immer schon das

Stoßende für eine entweder rein scholastisch oder dann rein frömmigkeitsgeschichtlich

eingestellte Forschung gewesen. Eckhart tut weder der
einen noch der andern Richtung den Gefallen, eindeutig zu sein: Wo der
Scholastiker zwischen Natur und Übernatur geflissentlich unterscheidet,
ignoriert er souverän den Unterschied, der in gelebter Erfahrung wenig
besagt 247

; wo andere die persönliche Erfahrung einer experimentellen
Vereinigung mit Gott bewußt außer Betracht lassen, fordert er sie naiv
und kategorisch von seinen Zuhörerinnen als durchaus erreichbares Ziel
ihrer religiösen Kontemplation.

244 Zur Problematik dieser Unterscheidung vgl. F. Vandenbroocke, Le
divorce entre théologie et mystique, Ses origines, Nouvelle revue théologique 72 (1950)
372-389.

245 « Dès le Moyen Age, l'écart entre le monde des théologiens et le monde de
la piété deviendra de plus en plus grand. Ultérieurement - et heureusement -
viendront des théologiens qui seront des spirituels de grande valeur, et des mystiques
qui seront aussi des théologiens: Eckhart était mystique aussi bien que théologien... »

(L. Cognet, Introduction à la vie chrétienne III : La prière du chrétien, Paris
1967, 141).

246 Theologie und Heiligkeit, in: Verbum Caro, Skizzen zur Theologie I,
Einsiedeln 1960, 197.

247 M. de Gandillac, in: Le mouvement doctrinal du XIe au XIVe siècle,
Paris 1956, 406. Vgl. auch H. Fischer, Zur geistlichen Lehre Meister Eckharts,
GuL 35 (1962) 38-50.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 259

Noch einen Aspekt des eckhartschen Ich gilt es zu besprechen, einen

Aspekt, der die Stelle betrifft, die Eckhart in einer Stilgeschichte des

Geistes etwa besetzen würde. Es ist ja nicht so, daß Eckhart ein isoliertes

geistesgeschichtliches Phänomen darstellt, sondern er ist Glied einer
geschichtlichen Entwicklung, an deren Fortschreiten er lebendigen Anteil
hat.

Immer wieder war im Verlauf dieser Untersuchung darauf
hinzuweisen, welche entscheidende Rolle im Werke Meister Eckharts die abe-

gescheidenheit spielt, die Tugend, die eigene Individualität, die akzidentellen

Bestimmungen des Ich aufzugeben. Das Wagnis der Selbstaufgabe
ist Bedingung der Gewinnung des Selbst als Idee in Gott. Daß die
Selbstpreisgabe auf höchster Stufe (in der Unio) dialektisch in ihr Gegenteil,
in unerhörten Selbst- und Weltgewinn umschlägt, bedeutet doch, daß
das Ich, das vor dieser Interiorisation aller Ich-Kräfte auf den Gott im
Ich, an die Außenwelt verloren war. Ungesammelt war es an eine räumlich

und zeitlich gegliederte Umwelt preisgegeben. Im Prozeß der Unio
hingegen wird die ganze Schöpfung ins menschliche Ich hineingenommen

und so vergeistigt, verinnerlicht. Erwin Kobel 248 hat diesen neuen
Stil der Welt- und Selbstschau als eine originale Erwerbung der deutschen

Mystik, im besonderen Eckharts, dargestellt. Für ihn bahnt sich in
dieser gewaltsamen Interiorisation aller Welt- und Ichgehalte unter
religiösen Vorzeichen nichts Geringeres an als ein umfassender Wechsel der

Perspektive schlechthin. Mit Eckhart setzt sich unter neuplatonischer
Inspiration eine konsequent auf die menschliche Individualität gerichtete
Zentralperspektive durch, deren künstlerische Rechtfertigung dann erst
in der Renaissance nachgeliefert wird. Die Ichreflexion der Renaissance

stellt ja tatsächlich eine Art säkularisierter Form der Mystik dar, in der
die dignitas des selbsterkennenden Ich auch theoretisch reflektiert wird.
Zurück zu Eckhart! Kobel sagt: «Alles ist in dieser Weise [der Verinner-
lichung] auf den Menschen bezogen. Die Welt erscheint im Gesichtspunkt
des Einzelnen, sie richtet sich perspektivisch auf das Ich und kann eigentlich

gar nicht mehr anders als in der ständigen Verschmolzenheit mit dem
Ich gesichtet werden» 249. Alles «Erscheinende gilt nicht in seinem 'Eigenwert',

sondern meint letzten Endes ein (nicht erscheinend) Geistiges, das

einzig dem Menschen (nicht etwa den Dingen) eignet, weshalb alles
Gegenständliche in dieser Schau auf den Menschen (als geistiges Wesen)

248 Untersuchungen zum gelebten Raum in der mittelhochdeutschen Dichtung,

Zürich o. J. Zürcher Beiträge zur deutschen Sprach- und Stilgeschichte 4).
249 A. a. O. 142.



260 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

weist»2S0. Die Mystik umwirbt also den Geist im Maße als sie den lip
als Gefängnis verwirft - noch im Nibelungenlied war der Up das
rücksichtslos Raum nehmende und sich im Raum aufstellende Vehikel der
Macht. Aber auch der Geist muß sich in Eckharts Mystik eine Reduktion
seiner selbst gefallen lassen : Die Seele - in mittelalterlicher Kunst gerne
als ein aus dem Mund des Sterbenden auffahrender lîp dargestellt251 -
wird enträumlicht zum Fünklein, zum Punkt, zum Nichts. Die via nega-
tionis wird auf den menschlichen Geist übertragen: Die Anthropologie
wird ein Moment der apophatischen Theologie. Der Mensch, in dem Gott
geboren werden soll, ja der selber Gott werden soll - nicht von Natur,
aber aus Gnade - muß radikal entdinglicht und als solcher eingebunden
werden in den Denkprozeß, in dem Gott als dem Undenk- und Unsagbaren

apriori alle eigenschaft abgesprochen werden soll. Wie Gott weder
diz noch daz ist, so ist auch der Mensch, der Gott werden soll, weder diz
noch daz, er ist ein niht. Anderseits, was von Gott gilt - Daz ich aber

gesprochen habe, got si niht ein wesen unde si über wesen, hie mit enhabe

ich im niht wesen abe gesprochen, sunder ich habe ez in ime gewirdiget unde

gehoehet 252 - das gilt auch vom Menschen : Was ihm abgesprochen wird,
bedeutet letztlich eine Steigerung; spreche ich dem Menschen Sein ab,

wird er im Sein gehoben. Der Einwurf also, niemand habe so streng die

Selbstentäußerung gefordert wie Eckhart, und daher könne von einer

Perspektivierung der Welt aufs menschliche Ich nicht die Rede sein,

trifft daneben. Denn wo das Ich dermaßen als Brennspiegel der Verinner-
lichung ins Zentrum rückt, wird durch jede noch so asketische Entäußerung

seiner selbst das Ich gehoehet.

Dietrich Mahnke 253 und Georges Poulet 254 haben am Beispiel der

Kreissymbolik die Aufhebung der räumlichen Struktur der Welt sehr

treffend aufgewiesen. Diese Aufhebung aber impliziert die Aufgabe der
Universalität zugunsten der Individualität. «Hält man alle Stellen

[über die Kreis- und Kugelsymbolik bei Eckhart] zusammen, so ergibt
sich, selbst wenn die eine oder andere sich nicht als ganz echt sollte

bestätigen lassen, wenigstens soviel unzweifelhaft, daß Eckhart das Sym-

250 A. a. O. 143.
251 A. a. O. 39, Anm. 11.
252 Pf. 269, 1-4.
253 D. Mahnke, Unendliche Sphäre und Allmittelpunkt, Halle 1937,

Neudruck, Stuttgart-Bad Cannstatt 1966.
254 Metamorphosen des Kreises in der Dichtung, übersetzt von P. und B.

Grotzer, Frankfurt a. M. 1966, s. vor allem das erste Kapitel.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 261

bol der 'sphaera infinita', bei der Zentrum und Peripherie äquivalent
unendlich sind, aus der universellen in die individuelle Region, von der
Gottheit auf die Einzelwesen der Welt, vor allem auf die 'vergöttlichten'
menschlichen Individuen, zu übertragen beabsichtigt hat. Freilich darf
man seine Auffassung der individuellen Unendlichkeit nicht schon
identifizieren mit der späteren Anschauung vom unendlichen Werte der
Individualität, nämlich wegen der mannigfachen Verschiedenheit und nie
wiederholbaren Eigentümlichkeit, die der Kusaner, Böhme, Leibniz und
andere deutsche Denker so hoch schätzten. Im Vergleich mit ihrer auch

den neuzeitlichen Individualismus eingliedernden Weltanschauung ist
Eckhart noch durchaus mittelalterlicher Universalist» 255. Man wird
daher nur so weit gehen wollen und sagen, daß bei Eckhart der Individualismus

gleichsam auf der Scheide zwischen «Urform» und «Zielform»
verbleibt, wenn diese stilkritischen Begriffe aus der Märchenforschung 256

in diesem Zusammenhang angewandt werden dürfen.
Es ist klar, daß diese geistesgeschichtlich und stilistisch verfahrende

Einordnung Eckharts in eine innere Stilgeschichte der Epochen nicht
das letzte Wort über Eckhart sein kann. Immerhin könnte sie viel dazu

beitragen, das Phänomen Eckhart aus der Isolierung, in der es vielfach

gesehen wird, zu befreien.

255 Mahnke, a. a. O. 155 f.
256 Max Lüthi, Urform und Zielform in Sage und Märchen, Fabula 9 (1967)

41-54.


	Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

