Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 15 (1968)

Heft: 2

Artikel: Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart
Autor: Haas, Alois M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760446

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760446
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Arois M. Haas

Zur Frage der Selbsterkenntnis
bei Meister Eckhart *

Gnothi seauton — Erkenne dich selbst!! war in der Vorhalle des
Tempels zu Delphi an gut sichtbarer Stelle zu lesen — ein Wort, mit dem
der Gott den Eintretenden ermahnte, sich als sterblichen, unwissenden
und gebrechlichen Menschen zu erkennen. Denn der Ort, den er betrat,
war der Ort Gottes, des schlechthin Unvergleichlichen und Einzigartigen 2.
Wenn Goethe in einem Gesprich mit Eckermann (vom 10. April 1829)
diese «seltsame Forderung, der bis jetzt niemand geniigt hat und der
eigentlich auch niemand geniigen soll», mit dem Bescheid beiseitetut,
der Mensch sei «ein dunkles Wesen, er weill nicht woher er kommt, noch

* Erweiterte Fassung eines Vortrags, der im Wintersemester 1967 vor der
Gesellschaft fiir Deutsche Sprache und Literatur, Ziirich, und an der Universitit
Freiburg i. Ue. gehalten wurde.

1 Zur Geschichte des Topos vgl. E. G. WiLkiINs, « Know Thyself» in Greek
and Latin Literature, Diss., Chicago 1917 ; piEes., The Delphic Maxims in Literature,
Chicago 1929. Ich beabsichtige, die Thematik der Selbsterkenntnis in beschriank-
terem Rahmen, fiir die Deutsche Mystik und die deutsche Barockliteratur, um-
fassender darzustellen. Prof. Dr. Pierre Courcelle vom College de France arbeitet
seit Jahren iiber die Wirkungsgeschichte des delphischen «Nosce teipsum» in der
lateinischen Literatur bis ins 12. Jahrhundert (briefl. Mitteilung vom 27. Marz 1965) ;
der Arbeitstitel des Werks: «Connais toi toi-méme», Essai sur la tradition platoni-
cienne en Occident. Vgl. vorlaufig: Annuaire du Collége de France 61 (1961) 337—
340; 62 (1962) 375-379; 63 (1963) 373-376; 64 (1964) 391 f.; 65 (1965) 429; und:
«Nosce Teipsum» du Bas-Empire au Haut Moyen-age, L’héritage profane et les
développements chrétiens, in: Il passagio dall’antichita al medioevo in Occidente,
Spoleto 1962, 265-295.

2 Vgl. WiLamowirrz, Erkenne dich selbst, in: Reden, Bd. II, Berlin 1926,
171-189.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 191

wohin er geht, er weill wenig von der Welt und am wenigsten von sich
selber», dann trifft er bei grundsitzlichem Mifverstdndnis der antiken
Formel genau den Gehalt dessen, was der Gott zu Delphi meinte. Wohl
weniger gegen den antiken Sinngehalt der Formel wendet sich Goethes
Unmut als gegen deren neuplatonische und spiter christliche Inter-
pretation. Das delphische Dictum ndmlich — schon in der Antike zum
allseits verwendbaren Topos geworden — lieB3 sich, trotz grotesker, graphi-
scher Verballhornungen etwa zu Nothis elitos 3, der herrschenden Anthro-
pologie entsprechend mit jeweils anderem Sinn fiillen. Wohl die radikalste
Uminterpretation der Forderung lieferte der neuplatonische Monismus
mit der stolzen Identifikation des menschlichen Selbst mit der Gottheit,
eine vollige Verkehrung des vom delphischen Gotte Gemeinten 4. Nach
dem plotinischen Muster etwa «muf (die Seele) notwendig eine Gottheit
sein» 3, ehrwiirdiger als alle kosmischen Gottheiten. Einzig durch falsche
«Hochachtung vor dem Irdischen und die MiBachtung ihrer selbst» ¢ ver-
fithrt, wird die Seele nicht inne, «wie hoch sie ihrer Herkunft und ihrem
Werte nach steht» 7. Wenn aber der Leib, «die brandende Flut des Kor-
pers» 8, ja die ganze Umwelt einmal ruhen, dann erst lebt alles «vermoge
der ganzen Seele», die dann «ganz allerwirts zugegen (ist), dem Vater der
sie erzeugte darin es gleichtuend, daB sie Eines und da@ sie tiberall ist» °.

3 Alanus Lillus in seiner Predigt «Memorare novissima tua»: O homo, hec
est illa vox celestis que de celo legitur descendisse: Nothis elitos, id est, te ipsum
cognosce (in: ALAIN DE LiLLE, Textes inédits, avec une introduction sur sa vie et
ses ceuvres par M.-Th. d’Alverny, Paris 1965, 267; vgl. auch 259, 268). JOHANNES
VON SALISBURY in seinem Policraticus III, ed. Webb, I, 175: Oraculum Apollinis
est et descendisse de celo creditur: Noti seliton, id est scito te ipsum (zit. bei D’AL-
VERNY, a. a. 0. 259, Anm. 36, dort weitere Hinweise, etwa auf Richard von Sankt
Viktor, PL 196, 56). In seinem didaktischen Werk «Der Renner» gebraucht Hugo
von Trimberg dieselbe Formel: Nothis elython (hrsg. von G. EHrismann, Bd. 11,
Tiibingen 1909, V. 22665-22675). Ahnliche Verballhornung in: Florilegium Morale
Oxoniense, Prima pars, Flores Philosophorum, ed. Ph. Delhaye, Namur 1961, 105.

+ Vgl. E. von IvAnkaA, Plato Christianus, Ubernahme und Umgestaltung des
Platonismus durch die Viter, Einsiedeln 1964; E. HorrMaANN, Platonismus und
christliche Philosophie, Ziirich 1960; H. D6RRIE, Das fiinffach gestufte Mysterium,
in: Mullus, Festschrift fiir Th. Klauser, Jb. f. Antike und Christentum, Ergdnzungs-
band 1, Miinster 1964, 81.

5 Plotin, Auswahl und Einleitung von R. HARDER, Fischer Biicherei, Frank-
furt a. M. 1958, 137.

6 a.a.0. 135 1.
7 a.a. 0, 136.
8 a.a. 0. 137.

% a.a. O. Vgl. auch Plotins Traktat: « Was das Lebewesen sei und was der
Mensch», in: Plotins Schriften, tibersetzt von R. HARDER, Bd. V, Hamburg 1960,
275 ff. und 436 ff.



192 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

Die Frage bei solcher Transzendierung des Ichs ins Gottliche bleibt aller-
dings bedngstigend konkret bestehen: Was bin ich denn eigentlich in
meiner endlichen Situation? ° Bin ich die Gottheit, der «g6ttliche Wesens-
kern» selbst — verunstaltet, verborgen, iiberkleidet durch die schlechte
Montur der mir fremden, entstellenden Materialitdt und Koérperlichkeit?
Oder bin ich mein konkretes, im delphischen Sinn sterbliches und ge-
brechliches Dasein, dem ich in der Riickwendung zur Gottheit zu entflie-
hen habe? Vereinfacht gefragt: Bin ich ich selbst als Go#t oder als Mensch?
Oder bin ich der Schwebezustand zwischen wesenhaftem Gott-Sein und
determiniertem Endlich-Sein in der menschlich-kérperhaften Verfassung,
die auf den Gott hin iiberschritten werden muf3? Diese Aporie ist von den
Neuplatonikern selbst verschieden beantwortet worden . Jedenfalls ist
das Ich fiir neuplatonisches Empfinden immer Abfall ins Vereinzelte,

10 «Was ... ist nun das Wesen ‘selbst’ [im Neuplatonismus]? Ist es sein ‘gott-
licher Wesenskern’, der nur mit Fremdem, Entstellendem iiberkleidet ist und der
als sein wahres Selbst rein hervortritt, wenn es dieses Entstellende ablegt — ist es
in Wahrheit jenes hohere Sein, die reine Lichtfiille, aus der sein beschrinktes und
getritbtes Licht nur ausgestrahlt ist, in eine niedrigere Sphére, der es mit seinem
wahren Sein gar nicht angehért — oder ist es vielmehr ‘es selbst’, sein konkretes,
endliches und beschrianktes Dasein, dem es entflichen mul3, um zur reinen Fiille
der Gottheit zu gelangen?» (IVANKA, a. a. O. 85).

1 TvANEKA spricht a. a. O. im Anschlul3 an Rousselot (Pour I’histoire du pro-
bléme de I’amour au moyen-age, Miinster 1908) von einer «enstatischen» und einer
«ekstatischen» Losung des Problems. Enstatisch wire beispielsweise die Beant-
wortung der Frage durch Euagrius Ponticus, der «im Vergé6ttlichtwerden nur ein
Wiedergewinnen der wahren, urspriinglichen Beschaffenheit ... sieht»; nach dem
Ps.-Dionysios Areopagita kann man der Gottheit nur ekstatisch «durch ein ‘Her-
austreten aus sich selbst’ ... nahekommen» (IVANKA, a. a. O.). Meister Eckhart wird
die beiden divergierenden Standpunkte in seiner Konzeption der abegescheidenheit
integrieren, insofern als der Mensch gleichzeitig und paradoxal darin sein Selbst
preisgibt und es so in urspriinglicher Beschaffenheit wiedergewinnt. Aufféllig bleibt
die Nihe Eckharts zur evagrianischen Auffassung der Katastasis Noés, die einen
Zustand reiner Intellektualitit darstellt, der ohne Selbstbeobachtung nicht zu-
standekommen koénnte. Zur evagrianischen Selbstbeobachtung vgl. I. HAUSHERR,
Les lecons d’un contemplatif, Le traité de I’oraison d’"Evagre le Pontique, Paris 1960,
27, zur Katéstasis a. a. O. 53, 69. Daf3 aber schon bei Euagrius der Zustand, in dem
das Ich den alten Menschen abgeworfen und den neuen angezogen hat, ein Zustand
«unendlichen Nichtwissens» ist, belegt L. BouvEr (La spiritualité du Nouveau
Testament et des péres, Paris 1960, 467). Zur ekstatischen Haltung des Dionysios
Areopagita vgl. W. VOLKER, Kontemplation und Ekstase bei Pseudo-Dionysius
Areopagita, Wiesbaden 1958, vor allem 197 ff. Bei beiden genannten Zeugen handelt
es sich um christliche Neuplatonisten, bei denen sich schon eine Verwischung und
Integration der Standpunkte als Folge einer geinderten Schauweise anzeigt, deren
Bezugnahme auf die Menschwerdung Christi entscheidend ist. Zum christlichen und
nichtchristlichen Neuplatonismus vgl. D. MAENKE, Unendliche Sphéare und All-
mittelpunkt, Stuttgart 21966, 215 f{.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 193

Besondere, und daher Beschrinkung des Allgemeinen, Einschrinkung
des wesenhaften Gottseins. So bin ich immer auf dem Sprung, mich auf-
zugeben und mich regressiv in die Gottheit hinein zu verlieren und zu
verwesentlichen, sei der Gott nun mein eigener Wesensgrund oder der
mich transzendierende Grund der Einen Gottheit. Mit andern Worten:
Ich kann nie restlos mit mir selber identisch sein. Gleichsam als Partikel
Gottes im Endlichen verloren und ins Besondere abgefallen, antworte
ich der delphischen Forderung durch eine radikale Aufhebung meiner
selbst 12,

Fiir den Christen bedeuten diese Formen und Versuche der Selbst-
deutung Vermessenheit, Hybris. Nach ihm trigt alles Seiende die Signa-
tur der Kreatiirlichkeit 3: der Mensch und die Dinge dieser Welt sind von
Gott geschaffen, sie sind nicht Gott selbst. Und wenn der Mensch Gott
werden darf, dann darf er von Gnaden werden, was Gott von Natur ist —
eine schon altchristliche Formel, derer sich Eckhart immer wieder be-
dienen wird *. Damit erwdchst dem neuplatonischen Schwebezustand
zwischen wesenhaftem Gott-Sein und ebenso wesenhaftem Widergottlich-

12 Auch in der Gnosis hat die Selbsterkenntnis den Charakter einer Flucht
vor dem endlichen (hier allerdings kreatiirlichen) Selbst. Wesentlich sind auch hier
die Identifikation des BewufBtseins seiner selbst mit der Aufhebung des kreatiir-
lichen Scheindaseins und der Riickgang in die Gottheit. Der «gnostische Mythos»
ist ein Mythos der Selbsterkenntnis, «dessen Grundthemen (Vorwelt, Fall und Welt-
verknechtung, Erweckung, Aufstieg und Riickkehr) der Valentinianer Theodotos
treffend charakterisiert, indem er sagt, Gnosis sei die Erkenntnis dessen:

... Wer wir waren, was wir geworden sind,

wo wir waren, wohin wir geworfen wurden,

wohin wir eilen, wovon wir erlést werden,

was Geburt und was Wiedergeburt ist»
(R. HaarpT, Die Gnosis, Wesen und Zeugnisse, Salzburg 1967, 11). Vgl. auch:
H. LeiseGcaNG, Die Gnosis, Leipzig 1924, 1 ff.

13 Uber die Aussparung des Kreaturbegriffs im Neuplatonismus vgl. IVANKa,
a.a. O. 87 1.

14 Vgl. Theophanes, PG 150, 941 A, 944 AC (zit. bei V. Lossky, A l'image et
a la ressemblance de Dieu, Paris 1967, 50); Maximos, PG 91, 1308 (zit. bei DEMS.,
Théologie mystique de 1’église d’orient, Paris 1944, 211). Zu Maximos vgl. H.-U. vonN
BavrtHASAR, Kosmische Liturgie, Das Weltbild Maximus’ des Bekenners, Einsie-
deln 21961, 145, 598. Vgl. auch Anm. 24. Obwohl die griechischen Viter die Natur
im Gesamten nicht anders als in ihrer Konkretheit, das hei3t als tibernatiirlich ge-
priagte kennen, wissen sie um die vollige Unableitbarkeit der Theosis von der Natur:
die Theosis ist in jedem Fall durch die Gnade vermittelt. Vgl. auch die Formulierung
des vierten Lateranense von 1215: «Estote perfecti» (Mt 5,48) perfectione gratiae,
¢sicut pater vester caelestis perfectus est» perfectione naturae ... (Denz. 806; Her-
vorhebungen von mir). Im Spielraum dieser Abgrenzung muf sich jede christliche
Mystik ansiedeln.

13



194 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

Sein vom christlichen Schopfungsbegriff her eine echte Alternative, in
der das Ich auch in gnadenhafter Verklirung bleibt, was es ist 1. Christ-
liche Selbsterkenntnis wird daher immer die Erkenntnis der eigenen
Kreatiirlichkeit im Sinn einer uniibersteigbaren Urdistanz zwischen
Schopfergott und Geschépf miteinschlieBen miissen 6. Ich bin ich selbst
nur als der Andere Gottes, Gott ist Gott nur als der ganz Andere meiner
selbst. Die neuplatonische Zuriickwendung des Geistes in sich selbst zur
Schau des Einen jenseits aller Dinge, aller Ideen, ja seiner selbst wird vom
christlichen Schépfungsbegriff her vollig relativiert.

Die Selbsterkenntnis visiert nun die Kreatiirlichkeit des Menschen
in einem doppelten Aspekt an: Der Mensch ist von Gott gut und heil,
nach dem Schopfungswort der Genesis ist er gar nach géttlichem Bild
und Gleichnis 17 geschaffen. Anderseits weil3 jede christliche Theologie 8
auch um die griindliche Versehrtheit der menschlichen Natur durch die
Erbsiinde und — darauf sich griindend — um die Versuchbarkeit des Men-
schen zur Siinde, ja um seine faktische Siindhaftigkeit. Fiir die Lehre von
der Selbsterkenntnis haben all diese offenbarungsméiBig-theologischen
Bestimmungen eine Fazettierung zur Folge, sodal sich vom Christlichen
her wenigstens zwe: Grundtypen der Selbsterkenntnis unterscheiden
lassen, die man wohl selten rein finden wird.

15 Vgl. IvANKa, a. a. O. 87.

16 Vgl. die beriihmte Analogieformel des 4. Laterankonzils vom Jahre 1215:
Quia inter creatorem et creaturam non potest tanta similitudo notari, quin inter
eos maior sit dissimilitudo notanda (Denz. 432). Dazu: E. PRzywARA, Analogia
entis, LThK 12, 470-473; DERs., Analogia Entis, Metaphysik, Ur-Struktur und All-
Rhythmus, Einsiedeln 1962 (= E. P., Schriften, Bd. III).

17 Gen 1; 26.

18 Jurius Gross (Entwicklungsgeschichte des Erbstindedogmas, bisher 2 Bde,
Basel/Miinchen 1960/1963) wiirde solcher Behauptung resolut widersprechen, da
nach ihm Augustinus es war, der die Erbsiinde recht eigentlich erfand (vgl. Zu-
sammenfassung Bd. 2, 9). In der neueren Arbeit HENRI RONDETS (Le péché originel
dans la tradition patristique et théologique, Fayard 1967, 35) werden verniinftigere
Akzente gesetzt: « Pour nous, ce silence (iiber die Erbsiinde bis Irendus) s’explique.
Le dogme chrétien a une histoire, c’est lentement que ses divers éléments sont venus
au jour; ou, pour un chrétien des tous premiers siécles, le péché originel n’était pas
au premier plan, alors que la Rédemption était au contraire une affirmation fonda-
mentale. C’est donc que la rédemption, liée au péché, n’avait pas avec le péché
originel comme tel le lien que souligneront plus tard saint Augustin ou saint An-
selme.» Der Traditionsbeweis fiir die Erbsiinde, zu dessen absolutem Gegenanwalt
Gross sich macht, hat immerhin eine reelle biblische Grundlage: vgl. A.-M. DUBARLE,
Le péché originel dans I’Ecriture, Paris 1958; L. LiGIER, Péché d’Adam et péché
du monde, 2 Bde, Paris 1960/61.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 195

Eine erste Form der Selbsterkenntnis ergibt sich von der Bild-
theologie 1 her: wenn es wahr ist und wahr sein soll, daBl der Mensch
als Bild und Gleichnis Gottes geschaffen wurde, dann muf3 das Offenbarte
auch erkenntnismifBig nachvollzogen werden konnen. Das heifit: im
menschlichen Ich, in dessen tiefstem Grund, muB dieses Bild erspiirt und
als gottliches erfaBBt werden. Es ist dies der Weg Augustins. Wenn die
Seele sich ins eigene Ich wendet, schaut sie im Seelengrund wie in einem
Spiegel das Bild Gottes, das in der Seelenstruktur als mens, notitia und
amor trinitarisch aufleuchtet. Augustinus sagt: « Wohin sollen wir gehen
(um die Einheit und Dreiheit in einem Wesen zugleich darzutun)? Zum
Himmel, um von der Sonne, vom Mond und von den Sternen zu reden?
Zur Erde, um etwa dort von ihren Friichten, Baumen und Tieren zu
sprechen? Oder sollen wir vom Himmel selber reden und von der Erde
selber, die da alles enthalten, was im Himmel und auf Erden ist? Wie
lange, o Mensch, schweifst du durch die Schépfung? Zu dir kehre zuriick,
dich betrachte, iiber dich rede! In der Schopfung suchst du irgendeine
Trinitdt, die getrennt ausgedriickt werden muB, in threm Handeln aber
untrennbar ist. Wenn du in der Schépfung suchst, so suche zuerst dich
selber!» 20 Die bildhafte, psychologische Trinitdt im Menschen, die darin
besteht, daBB der Geist (mens) ein Wissen (notitia) von sich selber und
gleichzeitig Liebe (amor) zu sich selber hat %1, ist ein fernes Analogon der
gottlichen Trinitdt. Im Akt der Selbsterkenntnis griindet also nicht nur
das Wesen der Person, das SelbstbewuBtsein, sondern dariiber hinaus
beruht darin auch der Gottesbezug des Menschen. Daher verlangt Augu-

19 St. Orro, Die Funktion des Bildbegriffs in der Theologie des 12. Jahr-
hunderts, Miinster i. W. 1963 (= BGPhThM Bd. 40, Heft 1), (mit reichen Literatur-
angaben). Fiir Patristik und Scholastik vgl. die Literaturangaben bei C. V. TRUHLAR
Structura theologica vitae spiritualis, Romae 1966 (= Collectanea Spiritualia 7), 27,
Anm. 19.

20 Sermo 52, c. 6, n. 17; zit. nach M. Scamaus, Die psychologische Trinitdts-
lehre des Hl. Augustinus, Minster i. W. 21967, 197 (= Miinstersche Beitr. z. Theol,,
Heft 11).

21 ¢NaturgemaB erscheint eine Dreiheit, wenn man den Blick dem Geiste mit
seinen immanenten Funktionen der Selbsterkenntnis und Selbstliebe zuwendet.
Eine Analyse des Begriffes mens fithrt notwendig zu den weiteren Momenten des
Erkennens und Wollens. So ergibt sich die Trinitdt: Geist, dessen Wissen von sich
und die Liebe zu sich. Mens wird hier allgemein als Substanz des Geistes gefal3t,
als Geist an sich und unterschieden von dem Wissen um sich und von der einheit-
lichen Zusammenfassung beider in der Liebe. Sehr scharf und prazis driickt Augu-
stinus den Ternar aus, wenn er sagt: ‘Ein schwaches Bild der Trinitit ist der Geist
und sein Begriff, der sein SproBling und das von ihm gezeugte Wort ist, und die
Liebe als Drittes’ [De trin. 1. IX, c. 12, n. 18]» (a. a. O. 235).



196 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

stin nichts anderes zu wissen als Gott und die Seele 22, Und Natiirliches
und Ubernatiirliches finden nur in der Selbsteinkehr zusammen, deren
ausgeformte Theorie wir als Introversionsmystik bezeichnen.

Auch der Christ kennt nun eine Nichtidentitit, die dem Menschen
konstitutiv ist. Gegen jeden Neuplatonismus weill er um seine unauf-
hebbare Geschopflichkeit. Das gottliche Bild in seiner Seele aber befihigt
ihn, aus Gnade zu werden, was Gott von Natur ist. Besonders die grie-
chischen Kirchenviter wuBlten um die Theosis, um die Vergottlichung
des Menschen aus Gnade 2. Nach Origenes’ berithmtem Paradoxon ist
der Mensch od Ogog Ocdc, Nicht-Gott und doch Gott 24, Sich selbst kann der
geschopiliche Mensch also nur werden im Mafle, als er sich dem gottlichen

22 Deum et animam scire cupio (Soliloquia I, 7). Denn: Mihi quaestio factus
sum (Conf. 1. 10, c. 33, n. 50), und: Nuda est abyssus humanae conscientiae (Conf.
1. 10, c. 2, n. 2), und: Grande profundum est ipse homo ... (Conf. L. 4, c. 13, n. 22).
«Der herrschende Eindruck beim Entgegentreten Augustins ist der des Suchenden.
Umgetrieben von den Rétseln, den qualvollen Widerspriichen und sich kreuzenden
Strebungen des Ich, ist er unterwegs nach dem stillenden, lésenden Ziel» (BERN-
HART, Die philosophische Mystik des Mittelalters, Miinchen 1922, 49). Vgl. auch
G. MiscH, Geschichte der Autobiographie, 1. Bd.: Das Altertum, 2. Hilfte, Bern
31950, 637 fi.

M. GRABMANN (Die Grundgedanken des Heiligen Augustinus iber Seele und
Gott in ihrer Gegenwartsbedeutung, Darmstadt 1967 [Nachdruck: Koln 21929]) hat
darauf hingewiesen, wie sehr Augustins heilsgeschichtlich bestimmter Denkansatz
bei der Seele bis ins hohe Mittelalter und zur Deutschen Mystik entscheidend nach-
gewirkt hat: «Diese Versenkung in das menschliche Seelenleben, diese naturhafte
Schilderung seelischer Vorgdnge und Zustdnde gibt den augustinischen Schriften
einen eigenartigen Reiz, eine nie verblithende Lebendigkeit und Jugendfrische.
Gerade diese Gabe psychologischer Beobachtung hat dem augustinischen Schrifttum
diese machtvolle Fernwirkung auf die folgenden Jahrhunderte und auf alle Zeiten
gesichert. Die mittelalterliche Mystik, die lateinische wie auch die deutsche, steht
unter dem Einflusse augustinischen Geistes, wenn sie so farbenfrisch die Bewegungen
und Stimmungen der Gott sich hingebenden Seele zeichnet» (23 f.). Dal3 sich bei
Augustinus dem heilsgeschichtlichen das metaphysische Element gesellt, hat sehr
schon M. ScamauUs, Die Denkform Augustins in seinem Werke De trinitate, Miin-
chen 1962, gezeigt.

23 J. Gross, La divinisation du chrétien d’apres les Péres grecs, Paris 1938;
M. Lor-BoropINE, La doctrine de la déification dans 1’Eglise grecque jusqu’au
XTIe siécle, Revue de I’'Histoire des religions 105 (1932) 5-43; 106 (1932) 525-574;
107 (1933) 8-55. — A. THEODOROU, Die Lehre von der Vergottung des Menschen bei
den griechischen Kirchenvitern, in: Kerygma und Dogma 7 (1961) 283-310.

2+ «Toute créature rationnelle est créée a I'image du Logos, et, par 1a, a la
similitude du Pere, dont le Fils est I'Image. Elle est donc ‘Dieu par grice et par
participation’, non par identité de nature. Elle est od 0Ocbg, &loyog Aévyos.
Etrange contradiction, ‘on leur donne le nom de Dieu ..., pourtant aucun d’eux
n’est semblable & Dieu’, impliquant un devenir radical au fond de l’étre: créée a
‘'image’, la créature devra ‘s’assimiler’ pour ‘devenir’ ce qu’elle ne sera jamais»
(H.-U. von BALTHASAR, Parole et mystére chez Origéne, Paris 1957, 41).



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 197

Bild in der Seele assimiliert und so — in der Selbstaufgabe — dem Paradox,
das er ist, entspricht 25, Das heilt aber einen Standpunkt auBerhalb
seiner selbst finden, eben den go6ttlichen. Grenze dieser Art von Selbst-
erkenntnis ist deshalb die Ekstase in einem wortlichen Verstand.

Eine zweite Form christlicher Selbsterkenntnis leitet sich von der
siindigen VerfaBtheit her, in der sich die Solidaritit des Menschen-
geschlechtes im Bosen manifestiert. Das gottliche Bild in der Seele ist
in seinem Glanze getriibt durch die Siinde; wer das an sich erkennt, der
mufB die geschopfliche Nicht-Identitit als absolute verstehen. Stichwort
dafiir ist christlich die Hoélle mit allen Implikationen der Gottferne. Der
Frankfurter Deutschherr spricht daher mit Recht von einer Holle der
Selbsterkenntnis. Er beschreibt sie so: Wenne sich der mensche selber
wdrlich bekennet und merket, wer und was er ist, und findet sich selber als
gar schnbde, bés und unwivdig alles des tréstes und giites, das 1m von got
und von den créatitven ie geschehen ist oder mag, s6 kompt er alsd in ein gar
tiefe démiitikeit und vorschméhung sin selbes, das er sich unwirdik dunket,
das tn das ertvich sol tragen ... %8 Selbsterkenntnis miindet hier in die

25 Gregor von Nyssa driickt es folgendermafBlen aus: «lorsque 1'dme tourne
son regard vers son archétype, alors elle se contemple vraiment elle-méme» (zit.
bei H.-U. voN BALTHASAR, Présence et pensée, Essai sur la philosophie religieuse
de Grégoire de Nysse, Paris 1942, 95). Vgl. vor allem auch J. DaANIELOU, Platonisme
et théologie mystique, Doctrine spirituelle de Saint Grégoire de Nysse, Paris 21944,
210 ff., wo des ndhern tiber Gregors mystische Selbsterkenntnislehre gehandelt wird.

26 Theologia Deutsch, hrsg. nach der Pfeifferschen Ed. von K. F. Riedler, Thal-
wil 1947, 204. Vgl. H.-U. voN BALTHASAR, Herrlichkeit, Eine theologische Asthetik,
III/1: Im Raum der Metaphysik, Einsiedeln 1965, 423. — Weit schéirfer, weit person-
licher duBert sich Angela von Foligno in verschiedenen ihrer Schriften. Selbsterkennt-
nis ist hier ein in abgriindigem Schaudern gewonnener Einblick in die eigene Schuld-
verfallenheit: ostendabam me habere deum in anima, et consolationes diuinas in
cella; et ego habebam diabolum in anima et in cella (Le livre de la Bienheureuse
Angele de Foligno, ed. Doncceur, Paris 1925, 189). Daher die instdndige Bitte an
ihre S6hne: O complete, filii, desiderium meum, ut in hoc fundamento stetis; com-
plete sitim meam, filii, ut in hac profunditate uestre cognitionis profundemini. Com-
plete desiderium meum, filii, quo uehementer anxior, sitio et famesco; ut ex pro-
fundatione uestre cognitionis inabissemini in immensitate diuine bonitatis (a.a.O.
161). Caterina von Siena spricht dann geradezu von der unabdingbaren «cella del
conoscimento di sé» (Libro della divina dottrina, ed. Fiorilli/Caramella, Bari 1928,
3, 116, 117, 120, 123, 139, 141, 389, 403). Das Nicht-sehen der Siinde kann — bei
Lady Julian of Norwich — geradezu zum Zeichen der im Nichts fundierten Siind-
haftigkeit werden: «Aber ich sah die Siinde nicht, denn der Glaube lehrt mich, daB
sie keinerlei Wesen hat und keinen Anteil am Sein und nicht erkennbar wire, wenn
es nicht den Schmerz géibe, dessen Ursprung sie ist. Dieser Schmerz — so sah ich es —
ist etwas, wenigstens fiir eine Zeit, denn er lautert uns und lehrt uns, uns selbst
zu erkennen und Gott um Erbarmen zu bitten» (Offenbarungen von géttlicher
Liebe, hrsg. von E. Strakosch, Einsiedeln 1960, 63 f.). Aus all diesen christlichen



198 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

démiitikeit, humilitas. Schon Bernhard hat die Demut als die Tugend
definiert, «durch die der Mensch in wahrhaftester Selbsterkenntnis vor
sich selber gering wird» #7.

Ich méchte nun keinesfalls den Anschein erwecken, als ob sich mit
dieser Typisierung der mogliche und wirkliche Reichtum christlich arti-
kulierter Bezugnahmen des Menschen auf sich selbst erschépfte. Das
Gegenteil ist wahr. Was Etienne Gilson als «christlichen Sokratismus»
bezeichnet 28 — die thematische Reflexion, Priifung und Erfahrung des
eigenen Selbst — deckt sich mit dem unendlichen Inventar individueller
Spiegelungen des Menschen im eigenen Selbst. Wenn in der Geschichte
der Selbstreflexion der literarische Topos und vor allem etwa die Formu-
lierungen der Antike 2%, der griechischen Kirchenviter und immer wieder
Augustins 3° einen ganz entscheidenden Anteil haben, dann ist doch nie
zu vergessen, daf sich in jeder Ausfaltung des Themas je neu der Bezug
des Menschen zum eigenen Ich darstellt. Das literarische Motiv wird da

Bestimmungen der Selbsterkenntnis muB jedenfalls deutlich werden: «Wer ‘ich’
bin, wird mir nicht aus einem allgemeinen Yv&0t cavtéyv und noverim me bewulBt,
sondern genau aus dem Riickschlag der Tat Christi, die mir beides auf einmal sagt:
wie wert ich Gott bin und wie weit weg verloren ich von Gott war» (H.-U. voN BAL-
THASAR, Spiritus Creator, Einsiedeln 1967, 274).

27 Humilitas est virtus, qua homo verissima sui cognitione sibi ipsi vilescit
(Bernardi Opera III, Rom 1963, 17, 21 {.). Vgl. E. GiLson, La théologie mystique
de Saint Bernard, Paris 1947, 95 £f. und 220 ff.; W. Hiss, Die Anthropologie Bern-
hards von Clairvaux, Berlin 1954, 31 ff. (Der Sokratismus Bernhards). Der augusti-
nische Hintergrund der bernhardschen Selbsterkenntnislehre ist mit Handen greif-
bar.

28 I’esprit de la philosophie médiévale, Paris 1948, 214 ff. Gilson gibt hier
eine reich belegte Studie tiber die in der christlichen Reflexion niedergelegte Thema-
tik der Selbsterkenntnis.

29 Zu den Anm. 1 genannten Werken vgl. noch H. NorTH, Sophrosyne, Self-
Knowledge and Self-Restraint in Greek Literature, Ithaca 1966.

30 Neben dem umfassenden Werk Schmaus’ (Anm. 20) vgl. vor allem: F. M. SLA-
DECZEK, Die Selbsterkenntnis als Grundlage der Philosophie nach dem hl. Augu-
stinus, Scholastik 5 (1930) 329-356; J. GEvYSER, Die Theorie Augustins von der
Selbsterkenntnis der menschlichen Seele, in: Aus der Geisteswelt des Mittelalters
(Festschr. M. Grabmann), Beitr. Suppl.-Bd. III, 1. Halbbd., Miinster 1935, 169-187;
G. VErRBEKE, Connaissance de soi et connaissance de Dieu chez Saint Augustin,
Augustiniana 4 (1954) 495-515; M. ZePF, Augustinus und das philosophische Selbst-
bewuBtsein der Antike, Zs. f. Rel.- und Geistesgeschichte 11 (1959) 105-132;
O. ScHAFFNER, Christliche Demut, Des HI. Augustinus Lehre von der Humilitas,
Wiirzburg 1959, 143 ff. und wiederholt; G. BRENTARI, L’autoconoscenza dell’anima
umana nella psicologia di S. Agostino, Diss., Freiburgi. Ue. 1948 (masch.); A. SCHIND-
LER, Wort und Analogie in Augustins Trinitdtslehre, Tiibingen 1965, wiederholt;
J. P. SCHOBINGER, Augustins Begriindung der «innern Zeit», Schweizer Monats-
hefte 46 (1966) 179-192.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 199

immer schon im Ansatz iiberschritten, denn was liegt ndher als die
bernhardische und gesamtmenschliche Erfahrung: Tu primus tibi, tu
ultimus 3. Denn: In acquisitione salutis nemo tibi germanior unico
matris tuae 32

Tatsichlich ist der Selbsterkenntnis philosophische Qualitdt grund-
satzlicher Art zuzusprechen. Ohne auf die explizite Bemiithung neuerer
Philosophen — etwa Cassirers 33, Schelers 34, Litts 3%, Kanthacks %,
Hiéckers 37, Heideggers 38 usw. — einzugehen, liefert die Gegenwarts-
sprache mit ihrer Inflation an Komposita mit Selbst- einen anschau-
lichen Beweis dafiir, wie sehr ein gewisser hoherer NarziBmus die philo-
sophische Anstrengung des Begriffs notwendigerweise pragt 3°. Seitdem
der Ausdruck «Selbstmanipulation» aus dem Worterbuch des Unmen-
schen eine bedngstigende Realitdt ¢ und das «Erkenne dich selbst»

31 De consideratione lib. IT, III, 6 (Opera III, a. a. O., 414, 21 {.).

*# a.a.0.415, 1.

33 Was ist der Mensch? Versuch einer Philosophie der menschlichen Kultur,
Stuttgart 1960.

34 Die Idole der Selbsterkenntnis, in: Vom Umsturz der Werte, Bern 41955,
213 ff. Scheler polemisiert — so auch Eckharts Anliegen treffend — gegen einen
«Evidenzvorzug der inneren Wahrnehmung vor der dullereny.

35 Die Selbsterkenntnis des Menschen, Hamburg 21948.

36 Vom Sinn der Selbsterkenntnis, Berlin 1958.

37 Was ist der Mensch, Berlin 1959.

38 Sein und Zeit, Tibingen 61949, 114: «Dasein ist Seiendes, das je ich selbst
bin, das Sein ist je meines.» Hinter dieser ontischen Selbstverstidndlichkeit sieht
Heidegger das ontologische Problem des Selbstverlusts; a.a. O.115: « Wenn die
Verfassung des Daseins, daB es je meines ist, der Grund dafiir wire, da8 das Dasein
zundchst und zuerst nicht es selbst ist?» — Weitere zeitgenossische Literatur zur
Thematik der Selbsterkenntnis s. bei Louis DE BAZELAIRE, «Connaissance de soi»,
DSp 11, 1542 f.

39 Die Weite der philosophischen Problematik mag durch ein Wort Heraklits
signalisiert sein, der das Ganze seiner philosophischen Bemithungen durch die
Worte: &8iinoduny éuemtdy ~ «ich durchforschte mich selbst» zu umreiBen ver-
suchte. — Das antike Thema des NarziB wird hier nicht bloB spielerisch-abstrakt
zitiert, sondern mag als Exemplifizierung der angefithrten Problematik verstanden
werden: tatsdchlich 148t sich geistesgeschichtlich reich belegen, dafl das Exempel
des in sich selbst vergafften Narzi3 zum Konkretionspunkt der Selbsterkenntnis-
problematik werden kann. Vgl. L. VINGE, The Narcissus Theme in Western Euro-
pean Literature up to the Early 19th Century, Lund 1967.

40 Ein Wort wie «Selbstmanipulation» steht weit auBerhalb des Bedeutungs-
bereichs etwa von «Selbstbeherrschung», da es die autoritir-totalitire Manipula-
tion des Menschen durch den Menschen schlechthin meint: der Ideologieverdacht
mul sich hier gerade gegen die scheinbare GroBziigigkeit richten, mit der der Begriff
des «Selbst» entleert und verallgemeinert wird. — Belege fiir 4hnliche Begriffe vgl.
bei: STERNBERGER [STORZ, Aus dem Woérterbuch des Unmenschen, Miinchen 1962;
K. Korn, Sprache in der verwalteten Welt, Miinchen 1962. Vgl. die religitse Proble-
matik bei: E. BIsgr, Glaubensvollzug, Einsiedeln 1967 (= Kriterien 8), 10 ff.



200 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

therapeutisch geworden ist 4, empfiehlt sich allerdings eine gewisse Zu-
riickhaltung, damit das «dunkle Wesen» Mensch nicht in der Nacht
verddmmert, in der nach Hegel eben alle Kiithe schwarz sind.

DaB das Thaumdzein eines urspriinglichen Erwachens zu sich selbst
im Hochmittelalter eine Rolle gespielt hat, bezeugen uns sowohl die
lateinisch geschriebene geistliche als auch die volkssprachlich iiberlieferte
Literatur gleicherweise. Halt die lateinische Mystik 4?2 etwa Bernhards von

41 In der Jungschen Psychologie sind Ich und Selbst nicht identisch. Das Ich
als der bewuBte Psycheteil ist iibergriffen vom Selbst, welches das UnbewufBte im-
pliziert und als Kompensation des IchbewuBtseins fungiert. Das Selbst ist «eine
dem bewuBten Ich #ibergeordnete Groe. Es umfal3t nicht nur den bewuBten, son-
dern auch den unbewuBten Psycheteil und ist daher sozusagen eine Personlichkeit,
die wir auch sind» (Beziehungen zwischen dem Ich und dem UnbewuBten, in:
GW VII, 195). Vgl. J. Jacosi, Die Psychologie von C. G. Jung, Ziirich 51967, 196—
203. Das «Selbst» erfahrt so vom psychologischen Konzept her eine starke begrifi-
liche Ausdehnung, die es beinahe unméglich macht, sich darunter etwas Konkretes
vorzustellen. Jung ndhert das «Selbst» denn auch hinsichtlich seiner apriorischen
Unbestimmbarkeit dem Kantschen «Ding an sich» und fiigt hinzu: «Es wire gewalt-
titig und darum unwissenschaftlich, das Selbst auf die Grenzen der individuellen
Psyche zu beschrinken, ganz abgesehen von dem wesentlichen Umstand, daB wir
diese Grenzen gar nicht kennen, denn diese liegen wiederum im UnbewufBten. Die
Grenzen des BewubBtseins konnen wir wohl angeben; das UnbewuBte ist aber das
unbekannte Psychische schlechthin und darum auch das Grenzenlose, weil Unbe-
stimmbare» (Psychologie und Alchemie, Ziirich 21952, 253 £.). Dall diese Bestim-
mung des Selbst — wie J. JacoBr mit der bei Jungschiilerinnen nicht erstaunlichen
Blindheit fiir geistesgeschichtliche Fakten suggerieren méchte (a. a. O., 203) —nichts,
aber auch gar nichts mit Meister Eckharts Fiinklein der Seele zu tun hat, erhellt
sich ohne weiteres aus dem Tatbestand, daB3 der Seelenfunke bei Eckhart und in der
ganzen christlichen Uberlieferung durch héchste BewuBtheit Gott und sich selbst
gegeniiber gekennzeichnet ist. Vgl. auch J. Jacosi, Der Weg zur Individuation,
Zurich 1965, 70, wo behauptet wird, die Vereinigung des Ich mit dem Selbst sei
erfahrungsmifBig von der unio mystica mit Gott nicht zu unterscheiden! Der Wahr-
heitsgehalt solcher Aussagen ist etwa zu parallelisieren mit der Festlegung von
Eckharts Todesjahr auf 1377 (a. a. O. 23, Anm. 5)!

42 E. BErTOLA, Il Socratismo nel XII secolo, Rivista di filosofia neo-scolastico
51 (1959) 252-264; DERS., Di alcuni trattati psicologici attribuiti ad Ugo da S. Vit-
tore, a. a. O. 436—455; A. CoMBES, Un témoin du socratisme chrétien au XVe siecle:
Robert Ciboule, AHDLMA 8 (1933) 249 ff.; J.-M. DEcHANET, La connaissance de
soi d’aprés Guillaume de Saint Thierry, Vie spirituelle 56 (1938) Suppl. 102-122;
Fr. DingjyaN, Discretio, Les origines patristiques et monastiques de la doctrine sur
la prudence chez saint Thomas d’Aquin, Assen 1967, 163 ff.; J. EBNER, Die Er-
kenntnislehre Richards von St. Victor, Miinster 1917 (= BGPhMA 19, Heft 4),
65-71; R. JaAvELET, Psychologie des auteurs spirituels du XIIe siecle, StraBburg
1959, 131 ff.: H. KoLB, Der Begriff der Minne und das Entstehen der hoéfischen
Lyrik, Tiibingen 1958, 123 ff. (vor allem iiber Alcher von Clairvaux); J. P. KLEINZ,
The Theory of Knowledge of Hugh of St. Victor, Washington 1944 ; M. LENGLART,
La théorie de la contemplation mystique dans 1'ceuvre de Richard de Saint Victor,
Paris 1935, 9 £., 20, 32 ff., 49 ff.; C. Stroick, Unpublished Theological Writings of
Johannes Castellensis, Ottawa 1964, 132 ff.; vgl. Anm. 27. — Vgl. auch R. JAVELET,



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 201

Clairvaux und der Viktoriner sich stark an die augustinisch geprégte
Theorie des unmittelbaren, persénlichen Bezugs des Menschen zu sich
selber und zu Gott — «noverim me, noverim te» 3 hei3t die Formel - so
bemiiht sich die Scholastik etwa in der Diskussion des Verhiltnisses der
Seele zu ihren Potenzen und Krédften um eine philosophisch-anthropolo-
gische Kldarung des menschlichen Selbstbezugs 4. Auf der andern Seite
vollzieht sich im volkssprachlichen, héfischen Roman 45, im Minnesang 4°

Image et ressemblance au douziéme siécle de S. Anselme a Alain de Lille, Bd. I,
Paris 1967, 368 ff.

43 Soliloquia II, 1, 1.

# P. KtnNzLE, Das Verhiltnis der Seele zu ihren Potenzen, Problemgeschicht-
liche Untersuchungen von Augustin bis und mit Thomas von Aquin, Freiburg i. Ue.
1956 (= Studia Friburgensia NF 12).

4 Der hofische, deutsche und franzosische Roman des Hochmittelalters ist
gepriagt von der durchgehenden Dialektik der Selbstentfremdung und Selbstver-
wirklichung des Protagonisten. Der Ablauf des Geschehens setzt das heilsgeschicht-
liche Schema einer gnadenhaften Errettung des Menschen aus stindhafter Selbst-
entfremdung voraus. Der Weg tiber die aventiure, in der sich der Held einer (bis-
weilen schon stark sdkularisierten) Gnade offen hilt, wird so zum erzédhlerischen
Abenteuer von «Reintegration und Wesenssuche» (E. K6HLER, Ideal und Wirklich-
keit in der hofischen Epik, Tiibingen 1956, 66 ff.), zum symbolisch aufgeladenen
«Weg vom Ich zum Selbst» (M. WEHRLI, Strukturprobleme des mittelalterlichen
Romans, WW 10 [1960] 344), wobei weder Ich noch Selbst im jungschen Sinn ge-
nommen werden diirfen, sondern das Gefille von Nichtwissen zu demiitigem Wissen
bezeichnen. Praziser spricht WEHRLI (Wigalois, DU 17 [1965] H. 2, 25) von Wieder-
geburt aus der Selbstentfremdung im befreienden Abenteuer. H. Kunn (Rittertum
und Mystik, Miinchen o. J., 14) stellt den urspriinglich laikalen Charakter dieser
Selbstverwirklichung heraus: « Worauf es hier ... zunichst ankam, war ein Grund-
zug von praktischer Selbst- und Personerkenntnis, dessen christliche Komponente
doch wohl nur jenseits der spezifischen Dogmengeschichte aus der allgemeinen reli-
giosen Laienbewegung im 12. und 13. Jahrhundert verstanden werden kann». Auch
wer Kuhn darin beipflichtet, wird die offensichtlichen Parallelen zwischen geist-
licher Reflexion {iber die Selbsterkenntnis und deren erzdhlerische Gestaltung im
hofischen Roman nicht iibersehen diirfen. Einen unzureichenden Versuch solcher
Parallelisierung hat kiirzlich A, MENG (Vom Sinn des ritterlichen Abenteuers bei
Hartmann von Aue, Diss., Ziirich 1967, 92-98) vorgelegt. Ein paar zufillige Zitie-
rungen aus der lateinischen Mystik miissen hier vom Leser selbst dem Hartmann-
schen Werk appliziert werden. — Dal} jeweils das neue Dasein dem Protagonisten
als ¢unverdiente Gnade» zuféllt, die Selbsterkenntnis mithin nicht das Letzte ist
(aber sie kann ja auch Gnade sein!), hat CaH. CORMEAU gezeigt (Hartmanns von Aue
«Armer Heinrich» und «Gregorius», Studien zur Interpretation mit dem Blick auf
die Theologie zur Zeit Hartmanns, Miinchen 1966, 146). — Die Selbstwerdung in
jungscher Sicht haben E. Jung und M.-L. von Franz unter Aufgabe der historischen
Optik im Gralsroman aufgewiesen: Die Gralslegende in psychologischer Sicht,
Zirich 1960. Motivik, Symbolik und Weg des Protagonisten werden hier als reine
Exempel der jungschen Selbstlehre genommen.

% Vgl. neben dem in Anm. 42 genannten Werk von Kolb vor allem F. GOLDIN,
The Mirror of Narcissus in the Courtly Love Lyric, Ithaca 1967, 207 ff., der auf



202 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

und in der Spruchdichtung #7 eine im Ganzen weniger an traditionelle
Gehalte gebundene, originale Selbstsuche des christlichen Laien. Selbst-
erkenntnis wird hier als elementares, groBes Aufgeschlagensein der Augen
in den eigenen Seelengrund, ins eigene Sein erfahren. Aventiure, Queste —
das exemplarische Thema des héfischen Romans — ist nichts anderes als
die mehr oder weniger symbolhaft kaschierte Selbstvergewisserung des
christlichen Ritters, der mit Hartmanns Gregorius immer wieder er-
kennen muB: ich enbin niht der ich winde sin %, der aber gerade deshalb
immer wieder ins Ungewisse auszieht, damit er erkennt, von wanne ich st
oder wer *°. Sin selbes hulde >° — diese noch von Bernhard gerithmte liebe-
volle Zuwendung zu sich selbst, eine Art urspriinglicher Selbstannahme 52,
wird im «Iwein» Hartmanns von Aue als jene Tugend herausgestellt, kraft
derer der christliche Ritter die groBe wungewizzenheit seines Daseins 52
iiberwinden kann. Und wenn dem Parzival Wolframs von Eschenbach
drei Blutstropfen im Schnee den Verstand benehmen und er sich mystisch
in die Gegenwart seiner Geliebten versetzt sieht, so ist diese meditative
Vereinigung mit ihr ein Vorgang gesteigerter «innerer Erfahrung» 3,
deren Qualitit in der #77uwe zum Eigenen auf der Hand liegt.

Augustins «De trinitate» zuriickgreifend die Selbsterkenntnismotivik im Minnesang
erhellt.

47 Neben dem in Anm. 3 genannten Hugo von Trimberg ist vor allem auf
Freidank zu verweisen, bei dem die Aufforderung zur Selbsterkenntnis zentrale Be-
deutung hat. Lakonisch faBt er sie in die augustinisch klingende Formel zusammen:

Got hérre, gip mir, daz ich dich
mileze erkennen unde mich.
(Bescheidenheit, ed. Bezzenberger, Aalen 1962, 180, 8 {.).

48 Gregorius 1403.

2 a. a. Q. 1805,

50 Iwein 3221. Vgl. auch 3563, 3577 die Problematik der Selbstidentitét.

51 Die Selbstliebe ist nach Bernhard eine Naturnotwendigkeit: Nec praecepto
indicitur, sed naturae inseritur (De diligendo Deo VIII, 23; Opera III, Rom
1963, 138, 151f.). Vgl. die Hinweise auf den augustinischen Hintergrund dieses
amor carnalis bei GiLsoN, La théologie mystique de Saint Bernard, Paris 1947, 47,
Anm.; und: 52, 109, 139, 156. Darin wie auch insgesamt halt sich Bernhard nicht
an abstrakte Philosopheme: seine Erfahrung des eigenen Selbst «ne dérive pas d’'une
philosophie abstraite, mais d'une expérience concréte et quotidienne ...» (J. LE-
CLERCQ, St. Bernard et ’expérience chrétienne, Vie Spirituelle 49 [1967] 184). Vgl
auch Trowmas, S. th. II-I1I, q. 25, a. 4.

52 Twein 859; vgl. auch Erec 8521 ff. Dazu M. WEHRLI, Roman und Legende
im deutschen Hochmittelalter, in: Worte und Werte (FS B. Markwardt), Berlin
1961, 435.

53 M. WeHRLI, Iweins Erwachen, noch unverdffentlichtes Vortragsmanu-
skript, 4. Hier viele Hinweise auf die Selbsterkenntnis im héfischen Roman. Vgl.
DENS., Wolframs Humor, in: Wolfram von Eschenbach, hrsg. von H. Rupp, Darm-



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 203

II1.

Die Stimme Meister Eckharts nun in diesem Konzert vielfach sich
begegnender und auseinander strebender Soli ist Zeuge fiir diese weite
Thematik der Selbsterkenntnis, also ein Beleg unter anderen, anderseits
aber auch das wohl radikalste Zeugnis christlicher Introversionsmystik,
in der das Ich gleichzeitig hochste Dignitdat und schirfste Ablehnung
erfahrt. Auch wer Denifles Mahnung 34, Meister Eckhart sei nichts weiter
als ein schlechter Scholastiker, gebithrend ernst nimmt, wird nicht umhin
konnen, diese wohl duBerste Ausformung christlicher Introversion vor
neuplatonischem Hintergrund wenigstens nach Denk- und Erkenntnisstil
zu wiirdigen. Trotz vieler gewichtiger anderer Belege fiir eine deutsche
Scholastik und Mystik etwa vonseiten der Franziskaner 5° bleibt vermut-
lich des Dominikaners Eckhart Versuch einer eigenstdndigen deutsch-
sprachigen Spekulation doch der beachtlichste und selbstdndigste 3°.

stadt 1966, 104-124; X. v. ERTZDORFF, Die Dame im Herzen und Das Herz bei der
Dame, ZfdPh 84 (1965) 37.

5%+ Meister Eckharts lateinische Schriften und die Grundanschauung seiner
Lehre, Archiv fiir Litteratur- und Kirchengeschichte des Mittelalters 2 (1886) 519:
«Diejenigen, welche E. zu einem der originellsten, klarsten und genialsten Denker
des Mittelalters gemacht haben, mégen mir einen Scholastiker nennen, bei dem
eine so griauliche Begriffsverwirrung herrscht, wie in E.s Schrifteny.

55 K. RuH, Bonaventura deutsch, Bern 1956; DERS., Zur Grundlegung einer
Geschichte der franziskanischen Mystik, in: Altdeutsche und altniederldndische
Mystik, hrsg. von K. RuH, Darmstadt 1964, 240-274 (mit reicher Literatur) ; DERS.,
Franziskanisches Schrifttum im deutschen Mittelalter, Band I: Texte, Miinchen
1965. — Zur deutschen Scholastik vgl.: W. STAMMLER, Deutsche Scholastik und
Mystik, in: Kleine Schriften zur Literaturgeschichte des Mittelalters, Berlin 1953,
125-196; DERs., Mittelalterliche Prosa in deutscher Sprache, in: Deutsche Philo-
logie im AufriB, 211, Berlin 1960, 749 ff.; B. Q. MorRGAN and FrR. W. STROTHMANN,
Middle High German Translation of the Summa Theologica by Thomas Aquinas,
Stanford [London 1950. Vgl. auch die Bande 7, 8, 10, 14 der «Miinchener Texte
und Untersuchungen zur Deutschen Literatur des Mittelalters».

56 Mit dieser Feststellung sei allerdings lediglich meine Wahl Eckharts als
Exempel fiir den zu behandelnden Problemkreis legitimiert, keineswegs mag darin
jenes alte Vorurteil der Eckhartforschung perenniert werden, wonach Eckhart
gewissermafBen der geniale Schopfer der deutschen Philosophensprache gewesen
wire. Wenn Eckhart im Gesamtzusammenhang der deutschen Mystik und Scho-
lastik sicher einen uniiberschreitbaren Hohepunkt darstellt, so ist doch nicht zu
tibersehen, wie sehr das Deutsch Eckharts und der andern Mystiker vom iiber-
lieferten Latein abhingig ist. W. Stammler (ZfdPh 72 [1953] 19) und neuerdings
Kurt Ruh haben nachhaltig darauf hingewiesen, «wohin eine sozusagen national
befangene sprach- und geistesgeschichtliche Betrachtungsweise fithren kann. Aber
nur schon andiachtig-ergriffene Bewunderung angesichts mystischer -keif und -unge-
Bildungen ist nicht mehr gestattet, wenn man feststellt, daB die weitaus groBte



204 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

Wer sich mit Eckharts Lehre von der menschlichen Selbsterkenntnis
befaf3t, wird gleich zur Kenntnis nehmen miissen, da das, was wir als
zweiten Typ christlicher Selbsterkenntnis umschrieben haben, die « Hélle
der Selbsterkenntnis» als Schau ins eigene stindige Selbst, bei Eckhart
fehlt. Das liegt sicher daran, da bei Eckhart, obwohl er einen umfang-
reichen Kommentar iiber die Genesis schreibt, die christliche Erbsiinde-
lehre eine rein periphere, iber Zitationen der Meister nicht hinausgehende
Rolle spielt 57. Wo aber die Ursiinde der Stammeltern, fiir die das ganze
Menschengeschlecht solidarisch haftbar wurde, im Ansatz schon unbe-
achtet bleibt, da kann auch die Selbstbezichtigung als Einblick in die
Verfallenheit an aktuelle Siinde nur eine geringe Rolle spielen. Nach
Eckhart liegt Siinde immer dann vor, «sooft die Ordnung der Dinge auf-
gehoben wird und das Obere dem Niederen unterworfen wird, die Ver-
nunft der Sinnlichkeit» 8. Abstrakter noch und mit Rekurs aufs neu-
platonische Schema: «Siinde (ist) immer ein Zuriickschreiten von der

Zahl dieser Begriffe in durchaus mechanischem Verfahren dem Lateinischen nach-
gebildet sind» (Bonaventura deutsch, a. a. O. 87).

57 B. WEiss, Die Heilsgeschichte bei Meister Eckhart, Mainz 1965, 37 ff., wo
auch darauf hingewiesen wird, daB Eckhart selbst in seinem Trostbuch fiir das
Leid, auBler in einem Nebensatz, «nie den Stindenfall als Ursprung des Leides» (39)
tangiert. Auf den ersten Blick ist auch befremdlich, da3 Eckhart — als Prediger in
Frauenkltstern! — die Beichte nur wenig beachtet (160 ff.). Zu Eckharts Lehre von
der Stinde vgl. O. KARRER, Meister Eckehart, Das System seiner religitsen Lehre
und Lebensweisheit, Miinchen 1926, 94-113. Die Tatsache, dall Eckhart weit mehr
an einer Selbsterkenntnis interessiert ist, in welcher der Schritt vom Bild zum Ur-
bild im Sinn einer spekulativen Gotteserkenntnis im Selbst vollzogen wird, bedeutet
nur, daB die Verkeftung von Sundhaftigkeit und Erkenntnis seiner selbst bei ihm
nicht thematisiert wird, hei3t aber nicht, daB in Eckharts Mystik der ethische
Aspekt iiberhaupt fehle. Im Gegenteil. Unabdingbare Voraussetzung jeder mog-
lichen Vereinigung mit Gott ist die abegescheidenheit, die identisch ist mit radikalster
Selbstentwertung. Weil die ethische Forderung bei Eckhart eine totale ist, braucht
der Aspekt der auf das siindige Selbst gerichteten Gewissenerforschung nicht mehr
eigens artikuliert zu werden. Der neuplatonisch-spekulative Charakter seiner Mystik
mull vor dem Hintergrund dieser hohen ethischen Anspriiche an den Christen ge-
wiirdigt werden. Vgl. H. PiescH, Meister Eckharts Ethik, Luzern 1935, vor allem
33 ff.; M. BINDSCHEDLER, Meister Eckharts Lehre von der Gerechtigkeit, Studia
Philosophica 13 (1953) 58-71; zu Siinde und Rechtfertigung bei Eckhart wvgl.
J. KoPPER, Die Metaphysik Meister Eckharts, Saarbriicken 1955, 93 ff.

38 Peccatum autem, ut nunc, est, quotiens ordo rerum tollitur et superius
subicitur inferiori (LW 4, 158, n. 166). Eckharts Werke werden im Folgenden nach
der im Auftrage der Deutschen Forschungsgemeinschaft im Kohlhammer Verlag
Stuttgart erscheinenden Gesamtausgabe zitiert. Angegeben wird bei den Latei-
nischen Werken Band, Seitenzahl und Nummer, bei den Deutschen Traktat (ab-
gekiirzt), Seitenzahl und Zeile. Alle im Text gelieferten Ubersetzungen lateinischer
und (in einzelnen Fillen) mittelhochdeutscher Texte stammen durchwegs von den
Herausgebern der Gesamtausgabe.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 205

Einheit zur Vielheit» 3°. Diese begriffliche und wenig personal gefaBte
Definition der Siinde wird von Eckhart an anderer Stelle auf die indi-
viduelle Verantwortung des Siinders hin iiberschritten. Er versichert, daf3
der natiirliche Mensch nikt von im selben enhit dan bosheit und gebresten °0;
und in einem lateinischen Sermo: «alles, was dein ist, (ist) Stinden» 1.
Schirfere Aussagen, in denen die je meinige Siinde zum Objekt eines
expliziten Erkenntnisprozesses gemacht wiirde, habe ich bei Eckhart
vergeblich gesucht.

Um so reiner und deutlicher profiliert sich Eckharts Auffassung von
der Selbsterkenntnis im Sinne einer christlichen Introversionsmystik,
die — nach Wyser —«seit Augustinus auch in der lateinischen Welt restlos
dominiert und die ... der deutschen Mystik ... iiberhaupt zugrunde liegt.
Da verbinden sich nédmlich die Gottebenbildlichkeit und der Gedanke des
«Reiches Gottes in euch» (Lc 17,21) der biblischen Offenbarung mit dem
Schonsten und Tiefsten der platonischen Tradition, der Lehre von der
Gottdhnlichkeit unseres Geistes» 52. Die genannten Momente solcher
Mystik — die introversio ins eigene Selbst, das Aufscheinen des gottlichen
Bildes im Seelengrund und die Uberformung des Menschen durch die
gottliche Gnade als Vorgang der Vergottung — sind bei Meister Eckhart
verhdngt mit der stufenhaft wechselnden Intensitit der Selbsterkenntnis,
deren Grade im Zusammenhang mit Eckharts allgemeiner Erkenntnis-
lehre gesehen werden miissen.

Zweifellos ist die Rolle des Intellekts in Eckharts Denken von ent-
scheidender Bedeutung . Uber den spekulativ-intellektuellen Charakter
seiner Mystik ist sich die Eckhartforschung, in der es an divergierenden
Meinungen wahrlich nicht fehlt ®, wohl endgiiltig einig. Diese Fest-

59 Peccatum est semper recessus ab uno in multa (a.a. O.; ebd. Anm. 3 weitere
einschlédgige Stellen).

60 BgT, DW 5, 36, 14.

61 Twua (vgl. Mt 9,1), quia nihil est tuum nisi malum, nisi peccatum (LW 4,
355, n. 421).

62 P. WyseR, Der Seelengrund in Taulers Predigten, in: Lebendiges Mittel-
alter, Festgabe fiir W. Stammler, Freiburg i. Ue. 1958, 235. L. Reypens in seinem
Artikel « Ame» im DSp (1, 449) : «Nous avons eu ’occasion de voir que l'introversion
néoplatonicienne et augustinienne est de tradition tout le long du moyen age. Mais
la mystique du Nord seule en a fait un centre de perspective ».

63 Vgl. L. SEPPANEN, Studien zur Terminologie des Paradisus Anime Intelli-
gentis, Beitrdge zur Erforschung der Sprache der mittelhochdeutschen Mystik und
Scholastik, Helsinki 1964, 96 ff.

64 X. pE HorRNSTEIN, Les grands mystiques allemands du XIVe siécle: Eckart,
Tauler, Suso, Diss., Freiburg i. Ue 1922; G. FiscHER, Geschichte der Entdeckung



206 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

stellung, so selbstverstdndlich sie scheinen mag, hat ihr Gewicht, vorab
wenn man des Meisters verwirrende Dialektik etwa in Aussagen iiber
Gott und Mensch nicht als Moment dieser Intellektualitdt zu begreifen
gewillt ist. Ein Beispiel: Auf die wichtige Frage, ob Gott als Sein oder
Erkennen oder allenfalls als deren Identitdt anzusprechen sei %, hat
Eckhart verschiedene, auf den ersten Blick sich ausschlieBende Antworten
gegeben. Deus est esse %, aber auch: deus est intellectus %7; schlieBlich
identifiziert er gar unter Berufung auf Thomas von Aquin Sein und
Erkennen 8. Sich aus der Zwangslage einer Alternative ins Alibi einer
widerspriichlichen Bejahung aller Moglichkeiten fliichten, scheint von
bodenloser Dialektik 8. Aber zunichst gilt einmal grundsdtzlich: bei
wechselnder Perspektive 70sind die verschiedensten Pridikationen Gottes

der deutschen Mystiker Eckhart, Tauler und Seuse im 19. Jahrhundert, Diss.,
Freiburg i. Ue. 1931; I. DEGENHARDT, Studien zum Wandel des Eckhartbildes,
Leiden 1967 (= Studien zur Problemgeschichte der antiken und mittelalterlichen
Philosophie 3) (unverstindlicherweise ist in diesem Forschungsbericht das wichtige
Werk Losskys nicht einmal erwdhnt!).

65 J. A. Bizet, Mystiques allemands du XIVe si¢cle: Eckhart — Suso — Tauler,
Paris 1957, 44 ff.

66 W 4, 206, n. 220. Vgl. iiber die «Gleichsetzung des Seins mit Gott in ihren
Folgen»: H. WackERzAPP, Der Einflul Meister Eckharts auf die ersten philoso-
phischen Schriften des Nikolaus von Kues, Minster 1962 (= BGPhThMA Bd. 39,
Heft 3), 42 ff. Weitere Belege: LW 1, 297, n. 143; LW 4, 206, Anm. 8.

67 LW 5, 40, n. 4.

68 Die meister sprechent: wesen und bekaninisse st al ein, wan swaz niht enist,
daz bekennet man ouch niht,; swaz allevmeist wesen hdt, daz bekennet man ouch aller-
meist (DW 1, 55, 6 ff.); Quint zitiert in Anm. 5 dazu THoMAS vON AQUIN, S. th. I
g. 16 a. 3. In derselben Predigt aber: Bekantnisse gdt vor. Si ist ein viivstinne ...
(DW 1, 52, 12). Vgl. die Zitationen bei QUINT, Meister Eckhart, Deutsche Predigten
und Traktate, Minchen 1955, 23 {f. (Einleitung).

69 Uber Eckharts Dialektik vgl. K. OLTMANNS, Meister Eckhart, Frankfurt
a. M. 21957, 61 ff.; A. DEmPF, Meister Eckhart, Freiburg 1960; M. bE GANDILLAC,
La «dialectique» de Maitre Eckhart, in: La mystique rhénane, Paris 1963, 59-94.

70 Ebeling fithrt die beiden widerspriichlichen Aussagen Eckharts fiber Gott
darauf zuriick, da3 er zwei verschiedene Lehren von der Kausalitit auf Gott an-
wende: im Sinn der thomistischen Seinslehre ist Gott das Sein, im Geist des ploti-
nischen Neuplatonismus ist Gott reine Intellektualitidt: « Die Lehre von der Intel-
lektualitit und Seinslosigkeit Gottes steht innerhalb der iibrigen Lehre Eckharts
scharf abgegrenzt da, weil sie auf einer fundamental anderen Kausallehre aufgebaut
ist» (H. EBELING, Meister Eckharts Mystik, Studien zu den Geisteskdmpfen um die
Wende des 13. Jahrhunderts, Neudruck, Aalen 1966, 97). Vgl. auch K. HEussI,
Meister Eckhart, Berlin 1953 (= Studien der Luther Akademie NF Heft1), 20. Eine
Deutung von Eckharts intellektualistischer Position im Sinn des deutschen Idealis-
mus (nach Bach, Lasson, Peters’ und von Bracken) verunmdglicht Vladimir Lossky
(Théologie négative et connaissance de Dieu chez Maitre Eckhart, Paris 1960, 215 £.)
durch den Hinweis auf den Perspektivenwechsel in Eckharts Denken. Die Charak-
terisierung des eckhartschen Denkens durch einen wie immer von Hegel iibernom-



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 207

moglich. Wenn Eckhart das Sein Gottes betont, stellt er dessen engen,
analogischen Zusammenhang mit allem Seienden heraus, das, aufgrund
seiner Partizipation am Sein, Gott dhnlich ist und deshalb auf ihn zu-
strebt. Die gottliche Exklusivitdt allem Geschaffenen gegeniiber erweist
sich hingegen im goéttlichen Intellectus ut sic, im reinen goéttlichen Er-
kennen, das ungeschaffen ist 2. Und im Aspekt der géttlichen Einheit
meldet sich die dritte Moglichkeit einer Konvertibilitdt zwischen Sein
und Erkennen in Gott 72 Tatséchlich gelten die drei Priadikationen Gottes
fiir Eckhart nun aber nicht ex aequo. Den Vorrang hat eindeutig Gottes
exklusive Intellektualitidt. « Gott erkennt» nicht, «weil er ist ; sondern weil
er erkennt, deshalb ist er, in der Weise, dal3 Gott Intellekt und Erkennen
ist, und das Erkennen selbst die Grundlage seines Seins ist» 73.

Ohne weiteres wird nun verstidndlich, daBl auch im Menschen der
Intellekt das Entscheidende ist: Homo id quod est, per intellectum est 74.
Und in der deutschen Predigt «Homo quidam nobilisy will Eckhart

menen Begriff von Dialektik vermeidet H. Hor (Scintilla Animae, Eine Studie zu
einem Grundbegriff in Meister Eckharts Philosophie, Lund/Bonn 1952, 155), indem
er von der eckhartschen Analektik spricht, einer Denkform, in der «ein sich-Uber-
gehen, ein ana» wirksam ist, das sich als ein Denken «von oben her» erweist (a. a. O.
158). Immer geht es dieser Analektik um die Bestimmung Gottes als des ganz
Anderen. Wird Gott als das Intelligere bezeichnet, dann heil3t das, er ist kein Seien-
des; wird er als Sein tituliert, dann fillt ihm gegeniiber das geschaffene Seiende als
Nichts ab. Aber im Sinn einer analogia attributionis gilt auch: «Gott allein ist
intelligere, ist allein das Sein, aber dies hindert nicht daran, dal beide Bestimmun-
gen vom Geschaffenen ausgesagt werden kénnen, dann aber immer wie die Bestim-
mung ‘gesund’ von der Speise oder vom Harn ausgesagt wird» (a. a. O. 156). Wie
ich im Folgenden im Anschlul an Seppédnen ausfiihre, erlaubt die doppelte Bestim-
mung Gottes als Sein und als Intelligere doch im groBen Ganzen die Implikation,
daB einmal die Analogie zwischen ungeschaffenem und geschaffenem Sein und das
andere Mal deren Unvertrdglichkeit gemeint ist.

7t SEPPANEN, a.a. O. 26.

2 Vor allem im Zusammenhang von Eckharts Trinitatsspekulation wird die
traditionelle Lehre von den drei Personen in Gott teilweise iiberschritten auf die
Konzeption einer exklusiven gottlichen Einheit hin. Im ubrigen jedoch ist Eckharts
Trinitdtslehre durchaus konventionell; vgl. DENIFLE, Archiv 2 (1886) 684 f.;
W. BANGE, Meister Eckeharts Lehre vom géttlichen und geschépflichen Sein, Lim-
burg 1937, 105; K. RuH, Die trinitarische Spekulation in deutscher Mystik und
Scholastik, ZfdPh 72 (1953) 24. Eckharts Einheitsspekulation — als Grenzposition
der traditionellen Trinitdtslehre — belegt Shizuteru Ueda: Die Gottesgeburt in der
Seele und der Durchbruch zur Gottheit, Die mystische Anthropologie Meister Eck-
harts und ihre Konfrontation mit der Mystik des Zen-Buddhismus, Giitersloh 1965,
32-35.

73 ... ostendo quod non ita videtur mihi modo, ut quia (Deus) sit, ideo intel-
ligat, sed quia intelligit, ideo est, ita quod deus est intellectus et intelligere et est
ipsum intelligere fundamentum ipsius esse (LW 5, 40, n. 4).

* LW 1, 579, n. 113; a. a. O. Anm. 2 weitere Belege.



208 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

dartun, was ein mentsch si 7. Die Antwort: Ein vernunftiger mentsch ist,
der sich selber vernunfteklichen verstat vnd in 1m selber abgeschaiden ist von
allen materien und formen 7°. Damit ist die Geistigkeit des Menschen als
Vermogen des reflexiven Zusichselberkommens und der Abkehr von allem
Geschaffenen umschrieben. Der Mensch ist geistig konstituiert gerade
darin, daB er sich intellektiv selber begreift.

Erkenntnis seiner selbst, das ist nun nach Eckhart kein planer Vor-
gang, sondern ein komplexes Geschehen im menschlichen Innern mit
verschiedenen Aspekten, die ndher zu betrachten sind.

Wenn Eckhart seine Zuhorer zur Introspektion auffordert, dann
steht er zunédchst ganz in der Nachfolge Augustins und der augustinisch
geprdgten, lateinischen Mystik. Ein reines Herz (Matth 5,8) bekommt
nur, wer sich im Innern zu reinigen gewillt ist (Matth 23,26). Deshalb
wird Augustins berithmtes Wort zitiert: « Noli foras ire — gehe nicht nach
aullen, kehre in dich selbst zuriick, im innern Menschen wohnt die Wahr-
heit» 77. Das aszetische Programm Eckharts beginnt mit der Aufforderung
zur getreulichen Selbstbeobachtung. Wer alle Dinge g6ttlich erfassen will,
der braucht ein wol warnemen des menschen inwendicheit und ein wakker
wdr verniinftigez wiirklichez wizzen, war if daz gemiiete stit in den dingen
und bi den liuten (= ... ein waches, wahres, besonnenes, wirkliches Wissen
darum, worauf das Gemdiit eingestellt ist, mitten in den Dingen ...) 78
Bei all seinen Werken soll der Mensch seine Vernunft bewuBt gebrauchen
und in allen Dingen ein verniinftigez mitewizzen haben sin selbes und siner
wnwendicheit . Nim wol din selbes war . Dieser Ratschlag wird dem
gegeben, der Christus, der vierzig Tage gefastet hat, darin nachfolgen
will. Gerade das, wozu man am meisten Hang hat, soll man lassen: He
solde prufin, der mensche, da he allir krenkis ane were und allvr gebrechlichis,
da solde he sinen fliez zu kerin wi he daz ubirwonde 81. Selbsterkenntnis in
diesem aszetischen Sinn impliziert die Kenntnis der eigenen Schwichen

5 DW 1, 250, 4.

7% a.a.0.6f.

77 AuGgusTIN, De vera religione, c. 39, n. 72; zitiert LW 4, 191, n. 206: in te
ipsum redi; in interiore homine habitat veritas.

8 RU, DW 5, 207, 3-5.

% RU, DW 5, 210, 2 £.

8 RU, DW 5, 254, 6.

81 Paradisus anime intelligentis, hrsg. von PH. STrRAUCH, Berlin 1919 (= DTM
30), 111, 19 fi. (hinfort Par. an.); vgl. auch F. PFEIFFER, Deutsche Mystiker des
vierzehnten Jahrhunderts, Band 2: Meister Eckhart, Aalen 1962 (Neudr.), 171, 23 ff.
(hinfort Pf.): Alsé wiirde dev mensche wérlich viche an tugenden, daz ev pruofie, wa
ev alley kvankest ane wére, daz ev dd zuo bilezele unde daz ev sinen fliz dd zuo kérte,
daz ev daz iberwiinde.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 209

und die Verleugnung des Ichs: Nim din selbes war, und swd di dich vin-
dest, dd ldz dich! ®2 Tauler, der in der Nachfolge Eckharts das vom Egois-
mus iiberwachsene Ich plastischer auszudriicken versteht, vergleicht den
Menschen mit einer Zwiebel, deren Kern von vielen Hiuten umschlossen
ist: Kinder, des inwendigen warnemens der mensche sin selbs des ist grofie
not, wan der mensche hat manige hut in tm die im den grunt bedeckent und
uber wachsen hant, das er 1m selber die worheit bedecket und unbekant blibet
und er es selber nut enweis, und weis so manig ander ding und sich selber
nut. Noch drissig oder vierzig hute und vel die sint vechi als ochsen stirnen,
als dicke und als hert. Die sint vecht als das loche, das alles vol surer hute ist,
e etne nach der anderen bis uf den grunt. ... Weles sint dise vel? Das sint
alle die ding do du dich und das dine inne hast und minnest und meinest
und stchest und gebruchest, der Gott eine wore sache noch ende mut enist
(= dessen wahre Ursache und Ziel nicht Gott ist) 83. Seine Sitten bessern
bedeutet also die sauren Haute der Selbstverstrickung abstreifen. Mit
andern Worten: die Leute solten gedenken, waz sie waeren, und nicht waz
sie taeten . In solchen Worten prisentiert sich das delphische Gnothi
seauton in christlich-aszetischem Gewand.

In der eckhartschen Gnoseologie wachsen aber der Selbsterkenntnis
weit wichtigere Funktionen zu. Erkenntnis als ein reflexivum, als eine
geistige Zurtickwendung in sich selbst, ist grundsitzlich frei von materiel-
len Implikationen. Umgekehrt gilt also: «ein Ding besitzt um so weniger
die Féahigkeit, sich auf sich selbst zuriickzuwenden, je materieller es ist» %.
Die durchschnittliche operatio intellectualis des Menschen, seine normale

82 RU, DW 5, 196, 3 f. An solchen und dhnlich lautenden Stellen erweist sich
die unnachsichtliche Héarte der ethischen Entscheidung, die Eckhart dem Christen
abfordert. Vgl. Anm. 57.

83 Die Predigten Taulers, hrsg. von F. VETTER, Berlin 1910 (= DTM 11), 275,
9 ff. ldche wird von G. HOFMANN (Johannes Tauler, Predigten, Freiburg 1961, 618)
im Sinn von «Lauge» = «Gerbergruben» iibersetzt. — Denifle bringt in seiner Mystiker-
Anthologie weitere einschldgige Stellen («Von der demiithigen Erkenntni3 seiner
selbst und dem Selbstgerichte», in: Das geistliche Leben, Eine Blumenlese aus den
Mystikern des XIV. Jahrhunderts, Graz 1873, 83-90 neueste Ausg.: hrsg. von
A. Auer, Salzburg 1936, 110 ff.). — Dieser taulersche Text — VETTER Nr. 58 — darf,
obwohl von den meisten Forschern fiir unecht erkliart, aufgrund CurisTINE PLEUS-
NERS Nachweis (Die Benennung und der Begriff des Leides bei J. Tauler, Berlin
1967, 16 ff.) als echt akzeptiert werden.

&% RU, DW 5, 61.

85 ... quia tanto aliquid est minus reflexivum quanto materialius (LW 5, 61,
n.13). Ahnlich THoMAS VON AgQuin: S.th. I, q. 14, a. 1; I, q. 84, a. 2; De veritate
g. 2, a. 2. Uber die Immaterialitit des reflexen Prinzips vgl. K. RAHNER, Geist in
‘Welt, Miinchen 21957, 234, Anm. 2.

14



210 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

Erkenntnisfahigkeit, die sich in geistigen Erkenntnisbildern vollzieht, ist
nach Eckhart allerdings nicht zustidndig fiir die letztmogliche mensch-
liche Selbsterkenntnis: Swenne ... ein mensche ... ein bilde enpféhet daz
muoz von not komen von dzen in durch die sinme. Day umbe ist der séle
enkein dinc als unbekant als st 17 selber 8. Die Seele kann von sich selber
kein Bild abziehen. Sie erkennt daher wohl die Dinge, sich selber aber
nicht. Dekeines dinges weiz si als wénic alsé sich selber, durch des mittels
willen (= eben wegen des notigen Vermittelnden) 87. Heil3t das, daB es
der Seele verwehrt ist, sich geistig zu erkennen? Wenn Eckhart anderseits
1 Kor 2,11 zitiert, wonach nieman enmac bekemmen und wizzen, waz si
wn dem menschen, dan der geist, der in dem menschen ist 88, dann ist eine
mogliche Realisation der Selbsterkenntnis doch wohl anzunehmen. Auch
hier liegt die Losung des Problems im Wechsel der Perspektive.

Das Erkenntnisvermdgen ist nach Eckhart im Anschlull an Augusti-
nus und die Scholastik etwas Komplexes, das sich je nach Einschlul3
materieller oder geistiger Gegebenheiten hierarchisch stuft. So unter-
scheidet Eckhart drei Erkenntnistédtigkeiten #. Nach seiner lateinischen
Terminologie nennt er sie von unten nach oben operatio animalis, operatio

8 Pf. 5, 18-20. Mit solchen Aussagen setzt sich Eckhart deutlich in Gegen-
satz zu Thomas von Aquin, der schreibt: ... sic seipsum intelligat intellectus noster,
secundum quod fit actu per species a sensibilibus abstractas per lumen intellectus agentis
(S. th. I, q. 87, a. 1; Hervorhebung von mir). Wahrend bei Eckhart die geistigen
Erkenntnisbilder — als species a sensibilibus abstractae fiir Eckhart noch zu stark
vom Sinnlichen geprédgt! — eine Selbsterkenntnis der Seele verunmdéglichen, sind
sie bei Thomas die Bedingung der Moglichkeit von Selbsterkenntnis. Was Eckhart
intendiert — eine Selbsterkenntnis der Seele per suam essentiam — ist dem Thomas
der Summe apriori eine Unmoglichkeit, da sich die Seele nur durch das aktuelle
Erkennen der Weltdinge verstehbar wird. Eckhart ist aber doch soweit Thomist,
daB er vorerst auch das, was ihm am besten ins Konzept passen wiirde, eine un-
mittelbare Selbsterkenntnis der Seele durch ihre Wesenheit, ausschlieBt und folge-
richtig die Moglichkeit einer Selbsterkenntnis der Menschenseele schlechterdings
verneint. Vgl. J. BERNHART, Die philosophische Mystik des MA’s, Miinchen 1922,
262, Anm. 172, wo unter Hinweis auf Philon, Gregor von Nyssa, Basilius den Gr.
und Johannes von Salisbury der altiiberlieferte Gedanke exemplifiziert wird, wo-
nach die Seele sich selber nicht sehen kann. — A. AUER (Eckehart-Probleme, in:
Salzburger Jb. f. Phil. und Psych. 2 [1958] 81) interpretiert die Stelle so: Die Seele
weill von keinem Ding so wenig wie von sich selber in dem Sinne, daBl sie zwar
weil3, daff das unverhiillte Wesen Gottes sich der Seele gibt; sie weill aber nicht das
Wie,; darin umfingt sie Finsternis.

87 Pf. 5, 24 1.

88 BgT, DW 5, 43, 2 {.

89 Eckhart verwendet folgende Ternare zur Bezeichnung der drei Téatigkeiten
der Seele:

sinnelich — verniuinftic — edele kraft der sele.
sinneliches bekennen — verstendecliches bekennen — fiinkelin der redelicheit.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 211

intellectualis, und operatio divina %°. Im Deutschen heillt es: Senfe
Augustinus sprichit von drigerleige bekemminisse. daz eine ist liplich, daz
nimat bilde, als daz auge, daz sihit und nimit bilde. daz andere st geistliche
und nimit doch bilde von von liplichin bildin. daz dritte bekenntnisse ist alse
ez inmewendic 1st in deme geiste, daz kennit sundir bilde und glichnisse, und
daz bekenntnisse glichit sich den englin ... ein meister sprichit: «di sele
inbekennit sich nicht sunder glichnisse, aber der engil bekennit sich sunder
glichnisse und Goty. he wil sprechin: «Got gibit sich in der hohe in die sele
sunder bilde und glichnisse» °1. Das heillt also: Die Erkenntnistédtigkeiten
stufen sich von der sinnlichen iiber die intellektuelle, die dem verniinf-
tigen Wesen eo ipso zukommt, bis zur gottlichen, die der Seele von Gott
gnadenhaft geschenkt wird. Scholastisch miiBte man diese drei Erkennt-
nistdtigkeiten als sensus, intellectus und intellectus intuitivus bezeich-
e, %,

liplich — geistlich — innewendic in deme geiste.

bekentnisse der creature — geistlich bekentnisse — luter geistlich bekentnisse.
(Nach BEnnNo ScHMoLDT, Die deutsche Begriffssprache Meister Eckharts, Studien
zur philosophischen Terminologie des Mittelhochdeutschen, Heidelberg 1954, 16).
Vgl. dazu SEPPANEN, a. a. O. 97 {.; H. Hor, Scintilla animae, Eine Studie zu einem
Grundbegriff in Meister Eckharts Philosophie, Lund-Bonn 1952, 194 ff.

% «Die Einteilung entspricht der von Augustin und den Victorinern iiber-
kommenen: oculus carnalis — oculus rationis — oculus meditationis (Hugo von
St. Viktor, De sacram. 1, 1). Die dritte Erkenntnisweise deckt sich allem Anschein
nach mit der augustinischen Anschauung von dem ‘Erkennen der Dinge in Gott’
nach ihrem ‘ewigen Wesen’, cognitio secundum rationes aeternas, wovon Thomas
(I 84, 5) in einschriankender, bzw. umdeutender Auslegung die niichterne doctrina
sana vortrigt, wihrend Eckehart, seiner mystischen Ader gemdl3, noch etwas mehr
vom Sinn der dlteren Uberlieferung beibehalten hat» (KARRER, Meister Eckehart,
Das System seiner religiovsen Lehre und Lebensweisheit, Minchen 1926, 244,
Anm. 391; vgl. auch 225, Anm. 191). Vgl. dazu R. BARON, Science et sagesse chez
Hugues de Saint-Victor, Paris 1957, 13, 194 f.; G. DuMEIGE, Richard de Saint-
Victor et I'idée chrétienne de 1’amour, Paris 1952, 57, Anm. 1; R. RoQuEgs, Struc-
tures théologiques, De la gnose a Richard de Saint-Victor, Paris 1962, 343, 353.
Noch sachgemiBer entspricht der eckhartschen Triade die dreifache Stufung der
Erkenntnis nach Hugo und Richard von Sankt-Viktor: sie unterscheiden cogitatio,
meditatio und contemplatio derart untereinander, daB3 sich das erstgenannte Er-
kenntnisvermégen auf die sensibilia, das zweite auf die intelligibilia und das dritte
auf die intellectibilia (die geistige Welt, Gott) richtet. Daher gilt: In cogitatione
evagatio, in meditatione investigatio, in contemplatione admiratio. Ex imagina-
tione cogitatio, ex ratione meditatio, ex intelligentia contemplatio (PL 196, 67 A).
Die Belege s. bei R. JAVELET, Psychologie des auteurs spirituels du XIIe siécle,
StraBburg 1959, 118 ff. — EBELING (a. a. O. 305 f.) verweist auf die dreifache Er-
kenntnis der Dinge nach deren dreifacher Existenzweise bei Bonaventura: in
materia, in intelligentia, in arte divina (Itinerarium mentis in Deum c. 1, n. 2).

91 Par. an. 114, 7 fi.; vgl. auch DW 1, 182, 7 ff.; LW 3, 220, n. 265; LW 1,
609, n. 141.

92 Nach SEPPANEN, a. a. O. 98.



212 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

Begabt mit dem dreifachen Erkenntnisvermogen nimmt der Mensch
zwischen redlicher und vnredlicher, vernunftbegabter und vernunftloser
Kreatur eine einzigartige Zwischenstellung ein. Er nimmt teil am ver-
nunftlosen Sein und Leben aller vernunftlosen Geschopfe, aber auch am
Sein und Leben vernunftbegabter Engel 9. Sehr deutlich wird diese Zwi-
schenstellung durch den paulinisch inspirierten (2 Kor 4,16) und im
ganzen Mittelalter immer wieder verwendeten Topos vom innern und
duBern Menschen ausgesprochen. Der duBere Mensch ist in biblischer
Terminologie der alte, todverfallene, irdische, der vientliche und dienstliche
(knechtische) Mensch, der dem Fleische dient; der innere Mensch ist der
neue, himmlische, junge Mensch, nach Eckhart ein edel mensch **. Das
Verhiltnis beider veranschaulicht Eckhart durch die im Angel hingende
Tiire: das bewegliche, auf und zu schwingende Tiirbrett ist der duBere
Mensch, die unbewegliche Angel der innere %. Soweit Sinneserkenntnis
und Intellektualerkenntnis mit «Bildern» funktionieren, gehdren sie zum
duBeren Menschen, der innere Mensch ist in Verbindung mit der operatio
divina zu sehen. Operatio intellectualis und operatio divina werden noch
deutlicher auseinandergehalten durch das Bild von den zwei Antlitzen
oder Augen der Seele, das eine lange Tradition hat %. Das innere Auge

93 DW 1, 249, 4 ff. Uber diese Sonderstellung des Menschen — von Johannes
Scotus bis Erasmus wird der Mensch immer wieder als tertius mundus bezeichnet! —
vgl. A. Haas, Der Mensch als dritfe werilt im Annolied, ZfdA 95 (1966) 271-281.

9 Der ander mensche, dev in uns ist, daz ist dev inner mensche, den heizet diu
geschvift einen niuwen menschen, einen himelschen menschen, einen jungen menschen,
einen vviunt und einen edeln menschen. Und daz ist, daz unser hevve sprichet, daz
«ein edel mensche vuor 4z in ein vervez lant und enpfienc im ein riche und kam wider»
(Lk 19, 12) (VeM, DW 5, 109, 18 ff.). — Z. ALszeGHY (Nova Creatura, La nozione
della grazia nei commentari medievali di S. Paolo, Rom 1956, 186 ff.) geht leider
nur auf die paulinische Unterscheidung von homo animalis und homo spiritualis ein.

% ein tiv gdt in einem angel 4f und zuo. N gliche ich daz dzer bvet an dev titv
dem tzern menschen, so gliche ich den angel dem innern menschen. S6 nil diu tivy 4f
und zuo gat, sé wandelt sich daz fdzer bret hin und her, und blibet doch dev angel an
einer stat unbewegelich und enwivt dar umbe niemer verwandelt (VA, DW 5, 422, 7 f1.).

% Die Metapher von den zwei Augen und als deren Erweiterung die Metapher
von den zwei Antlitzen der Seele gehort in den weiten Bereich der Kérperteilmeta-
phorik. Zum «Auge des Herzens» vgl. E. WEcHSSLER, Das Kulturproblem des
Minnesangs, Bd. I: Minnesang und Christentum, Halle a. S. 1909, 376 ff. Zu den
zwei Augen oder Antlitzen der Seele vgl. G. LUERs, Die Sprache der deutschen
Mystik des MA’s im Werke der Mechthild von Magdeburg, Darmstadt 1966, 102 1.
(Hinweise auf A. Silesius, die Gnostiker, Viktoriner und die deutsche Mystik);
H. G. NavEeN, Die Bedeutung von Religion und Theologie im Tristan Gottfrieds
von StraBburg, Diss. Marburg 1947, 84, Anm. 400 {. (Viktoriner) ; BERNHART, a.a.0.
263, Anm. 176 (Avicenna, Algazel, Gundissalinus); R. HaussT, Die Christologie des
Nikolaus von Kues, Freiburg 1956, 164 f. (Proklos, Nikolaus von Kues); DERS.,
Johannes von Franckfurt als der mutmaBliche Verfasser von «Eyn deutsch Theo-



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 213

sieht ohne Bilder und Mittel auf Gott, das duBere ist zu den Kreaturen
gewendet. Nach scholastischem Muster wird die operatio intellectualis
als niedere Erkenntniskraft (ratio inferior), die operatio divina als héhere
eingestuft (ratio superior) ?7.

Kann sich der Mensch nach Eckhart auf der Stufe der verniinftigen
oder geistlichen bekaninisse, der operatio intellectualis, nicht selber er-
kennen, weil die Erkenntnis hier mit Bildern vonstatten geht, so kann sich
der Mensch auf der Stufe der hochsten Erkenntnisart, in der edelen kraft
der séle, im fiinkelin der redelicheit, 1m luter geistlich bekentnisse, in der
ratio superior, im intellectus separatus °8 — wie die Synonyme alle heilen —
sehr wohl selber erkennen. Getrennt vom Leiblichen, Korperlichen und
Materiellen kann der Geist sich selber schauen, wie Eckhart in einem
Augustinzitat zu zeigen versucht: «Sich selber schaut er (der Geist) durch
sich selbst, um sich zu erkennen, und er braucht durchaus nicht die Hilfe
leiblicher Augen, um sich zu schauen; vielmehr zieht er sich von allen
Sinnen des Leibes, die ihn nur hindern und ablenken, auf sich selbst zu-
riick, damit er sich in sich schaue und so sich bei sich erkenne» 2. Worin

logia», Scholastik 33 (1958) 395 (Augustinus, Eckhart usw.); L. GNADINGER, Die
spekulative Mystik im «Cherubinischen Wandersmann» des J. Angelus Silesius, I,
Studi Germanici 4 (1966) 52; J. SUDBRACK, Die geistliche Theologie des Johannes
von Kastl, Bd. 11, Minster W. 1966, 115; J. RoHMER, Sur la doctrine franciscaine
des deux faces de I'ame, AHDLM 2 (1927) 73-77 (konnte nicht eingesehen werden).
Eckhartstellen s. LW 2, 18, n. 13, Anm. 3; DW 1, 165, Anm. 3.

Pf. 250, 36 ff.: Gott sucht im Menschen das Gleichnis seiner eigenen Drei-
einigkeit. Dé vant er zwei antlit. Daz ein wirket nidevwart, daz ander wirket difwart.
Mt dem nidevsten antlite verstét si (die Seele) sich selbey unde alliu dzwendigiu dinc.
Daz oberste antlit hat zwei wervc, mit dem einen vevstét si got und sine dzfliizze,; dd von
minnet sie in hiute unde verstét sin morn niht. Dayr umbe minne ich got hiute unde
morn niht. Dar umbe geliget daz bilde an den dvien kveften niht duvch iv unstétikeit.
Ein andey kvaft ist in dem obersten antlite, daz ist verborvgen, in dev verbovgenheit lit
daz bilde. Das erste werc des obersten Antlitzes, das Ineinanderwirken von wverstén
und minnen, erscheint schon bei Wilhelm von Saint Thierry als ineinandergleitende
Tatigkeit der beiden Augen des natiirlichen Seelenlichts, mit denen man Gott
schaut: Sunt autem duo oculi in hoc visu, ad lumen quod Deus est videndum
naturali quadam intentione semper palpitantes, amor et ratio (De natura et digni-
tate amoris 25, ed. M.-M. Davy, Paris 1953, 100). Vgl. auch GUILLAUME DE SAINT
THIERRY, Exposé sur le cantique des cantiques, ed. Déchanet, SC 82, Paris 1962,
n. 92, 212 f. Zum Satz «Amor ipse notitia est; amor ipse intellectus est», dessen
Aussage hinter dem Zusammenwirken von ratio und amor steht, vgl. J.-M. D&-
CHANET, Aux sources de la spiritualité de Guillaume de St. Thierry, Bruges 1940,
18 ff. — Die Metapher von den zwei Augen oder Antlitzen der Seele verdiente eine
umfassende Studie!

97 SCHMOLDT, a. a. 0. 19, Vgl. LW 1, 605, n. 138; DW 1, 165, 4 ff.

98 SCHMOLDT, a. a. O. 16.

9 Se ipsum per se ipsum, ut norit se, videt se. Nec utique, ut videat se, cor-



214 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

griindet nun der Anreiz fiir den Menschen, sich — ohne Mittel und ohne
sinnliches Bild — im Innern selbst zu betrachten?

In einer auf den ersten Anhieb ritselhaften Stelle sagt Eckhart in
Abwandlung des Augustinuswortes «Deus interior intimo meo» 190: Die
meister sprechent, daz menschlich native ... dem menschen vil inniger und
naeher st dan er im selber 1°'. Eine grundlegende scholastische Unter-
scheidung kann die Aussage, wonach die menschliche Natur dem Men-
schen innerlicher und ndher sei als er sich selbst, erkliren. Thomas
v. Aquin unterscheidet in De ente et essentia 192 eine doppelte Bezeich-
nung fiir das Wesen des Menschen: «<homo» und «humanitas». Der Begriff
«homo» bezeichnet das Wesen des Menschen unter Einschluf3 von dessen
stofflichen, individuierenden Bestimmungen als ein «totum», wihrend
«humanitas» das Wesen des Menschen «als einen Teil (faBt), weil dieses
Wort in seiner Bedeutung nur jene Momente enthdlt, die dem Menschen
zukommen, insoweit er iiberhaupt Mensch ist, und alle Bestimmung des
Stoffes ausschlieBt». Kann also «homo» von Individuen wohl ausgesagt
werden, so schlieBt der Begriff «humanitas» den stofflich bestimmten,
individuellen Menschen aus. Eckhart identifiziert nun seinen Begriff der
menschlichen «Natur» mit der thomasischen Bezeichnung des mensch-
lichen Wesens als «humanitas»: das unstoffliche, geistige Wesen, seine
Natur, in der alle stofflichen, individuellen Bestimmungen ausgeschaltet
sind, ist dem Menschen niher und inniger verbunden als er sich selbst —in
seiner stofflichen, individuellen Beschrinkung — ist. Die philosophische
Unterscheidung hat bei Eckhart Konsequenzen von heilsgeschichtlicher
Bedeutung. In der Menschwerdung Gottes nahm Gott keinen indivi-
duellen Menschen an sich, sondern: Dd wart menschiich natitre got, wan

poralium oculorum quaerit auxilium (En. in Ps. 41, n. 7; PL 36, 468 ff.; zitiert:
LW 4, n. 325).

100 Conf. ITI, 6, 11. Uber Eckharts Zitationen aus den «Confessiones» Augu-
stins s. P. CourciELLE, Les confessions de Saint Augustin dans la tradition litté-
raire, Paris 1963, 316 ff.

101 DW 1, 420, 1 f. Wichtig ist fiir den Sinn der Stelle Quints Anm. 1, a. a. O.

102 QuINT zitiert a. a. O. Anm. 1 «De ente et essentian, c. 3 (ed. L. Baur? S. 32):
Sic igitur patet quod essentiam hominis hoc nomen homo et hoc nomen humanitas,
sed diversimode ut dictum est, quia hoc nomen homo significat eam ut totum, in-
quantum scilicet non praecidit designationem materiae, sed implicite continet eam
et indistincte, sicut dictum est, quod genus continet differentiam; et ideo praedi-
catur hoc nomen «homo» de individuis. Sed hoc nomen «humanitas» significat eam
ut partem, quia non continet in significatione sua nisi id quod est hominis inquan-
tum est homo, et praecidit omnem designationem materiae; unde de individuis
hominis non praedicatur.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 215

ey menschliche natiive bléz und keinen menschen an sich nam 19, Der Anreiz,
sich selber in seinem Wesen, in seiner Natur zu beschauen, kommt nun

103 DW 1, 420, 4 {. Christus hat nur eine Natur, die gottliche. In der Mensch-
werdung nimmt er die lautere, menschliche Natur (pura natura) an, die an sich
keine Eigenexistenz hat. Dasein und Selbstand, die Hypostase, iibernimmt in der
Menschwerdung — statt einer menschlichen Person — das gottliche Wort, Christus.
So wird die gottliche Person auf die menschliche Natur ausgedehnt, «und zwar
derart, daB diese Person, die von Ewigkeit her in der gottlichen Natur subsistiert,
nun auch in der menschlichen Natur als ihr Trager zu subsistieren begann» (UEDA,
a. a. O. 41). Christi Menschwerdung ist nie mehr aufhebbar: Wo menschliche Natur
ist, da ist auch die gottliche Person als deren Trégerin. Eckhart kennt daher keinen
Einmaligkeitscharakter der Menschwerdung Christi. Die Unterscheidung der zwei
Naturen in Christus fallt fur Eckhart weitgehend dahin, da ihn einzig die Tatsache
beschaftigt, daB in der hypostatischen Union die menschliche Natur den personalen
Gott zum Trager bekommen hat. Die Folge ist, dal — da Gott in seiner Mensch-
werdung die menschliche Person nicht beriicksichtigt hat — der Mensch seine Person,
seine individuellen Bestimmungen aufgeben muf}, um die Union mit Gott, die ihm
von seiner Natur her gleichsam vorgegeben ist, eingehen zu kénnen. Das «abnegare
personale, abnegare proprium» (UEDA, a. a. O. 46) ist daher innerstes Konstituens
der zu erwerbenden abegescheidenheit. Wan dev mensch ist ein zuoval (= accidens)
der ndtirve, unt dav umbe gét abe allez daz, daz zuoval an iu ist, unde nemet iuch ndch
dev frien ungeteilten menschlichen ndtdve (Pf. 158, 121.). Zu Meister Eckharts In-
karnationslehre vgl. die vorziigliche, reich belegte Darstellung bei UEDa, a. a. O.
39-50, an die ich mich gehalten habe. — Eckharts Tendenz zur Aufhebung alles
Individuellen, des Individuums (Person) und der Individuation, ja des Individua-
tionsprinzips im Menschen schlechthin (der materia designata), stellt sich hier — bei
der entscheidenden Frage der gottlichen Inkarnation — in manifesten Gegensatz zu
Thomas von Aquin. (Zu den Begriffen «Individuelly, «Individuumy, «Individua-
tion», «Individuationsprinzip» in deren thomasischer Fassung vgl. G. M. MANSER
OP, Das Wesen des Thomismus, Freiburg i. Ue. 31949, 672 ff.; zur Geschichte des
Individuationsprinzips vgl. neben MANSER auch M.-D. RoLanp-GosseLIiN OP, Le
«De ente et essentia» de S. Thomas d’Aquin, Paris 1948, 51-134.)

Nach H. TURNER (Jésus le sauveur, Essai sur la doctrine patristique de la
rédemption, Paris 1965) hat sich vor allem J.-P. Jossua, Le salut, Incarnation ou
mystére pascal, chez les péres de ’Eglise de saint Irénée a saint Léon le Grand,
Paris 1968, 1-44, mit der hier explizierten Problematik der menschlichen Natur
Christi befal3t.

Nach Eckhart hat Christus in der Inkarnation nur die «natura humana in
communi» nicht aber «in concreto» oder «in individuo» angenommen. Thomas aber
lehrt das Gegenteil S. th. I1I, q. 4, a. 4: Utrum Filius Dei debuerit assumere natu-
ram humanam abstractam ab omnibus individuis. Ausdriicklich hebt er seine Lehre
ab von der platonischen Ansicht einer «natura per seipsam esse habens praeter
materiam». Damit ist auch Eckharts neuplatonisch beeinfluBte Konzeption einer
«natura pura» betroffen. Zentral ist fiir Thomas’ Ansicht ein Zitat aus Johannes
Damascenus’ «De fide orthodoxan, lib. 3, cap. II: Dei Verbum incarnatum neque
eam quae nuda contemplatione consideratur naturam assumpsit. Non enim incar-
natio hoc: sed deceptio, et fictio incarnationis. Die im reinen Erkennen vorge-
stellte Natur ist nicht die der Inkarnation, sondern ein irrtiimliches Trugbild der
Inkarnation. (Vgl. auch Damascenus, De fide orth., lib. 3, cap. 11, zitiert bei Thomas
S. th. I1I, g. 4, a. 2, obj. 1: Christus hat eine Natur «in atomo, idest, in individuo»



216 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

gerade daher, daBB die menschliche Natur von Gnaden Gott geworden ist
und im MaBe der Introspektion gnadenhaft wieder Gott werden darf.
Dayr umbe ganc abe, swaz menschen an dir st und swaz di, sist, und nim dich
ndch menschlicher natire bloz, sé bist dii daz selbe an dem éwigen worte, daz
menschlich natire an 1m 1st 194, Selbsterkenntnis, die sich aufs menschliche

angenommen. Ahnlich lautet ein anderes, von Thomas zitiertes Wort des Dama-
scenus: Dei verbum #on assumpsit naturam humanam in universali, sed in atomo,
idest in individuo [De fide orth., lib. 3, cap. IT; THoMAsS, S. th. III, q. 2, a. 2, ad 3].)
Hinter Eckharts Konzeption einer «natura humana in universali» darf man fiig-
lich das Konzept einer «humana natura secundum quod est in intellectu divino»
vermuten, ein Gedanke, der den Kern seiner Vergottlichungstheorie darstelit.
Thomas wendet sich auch gegen diese Auffassung mit dem Argument, daB unter
diesem Aspekt die goéttliche mit der menschlichen Natur seit Ewigkeit identisch
sei und daher fiir den Fall einer Inkarnation «in atomo, in individuo» nicht in
Frage kommt. Nach Thomas ist es also ganz klar: der «Sohn» nahm in der Mensch-
werdung eine individuelle menschliche Natur an. Die Frage ist bei Thomas nur,
inwiefern Christus durch seine Menschwerdung nicht auch eine menschliche Person
wurde oder annahm.

Mit einigem Recht versichert B. WEeiss, Die Heilsgeschichte bei Meister Eck-
hart, Mainz 1965, 55: «Unser Meister weil3, daf3 Christus individueller Mensch war,
nur liegt darin nicht sein Interesse.» Explizite Aussagen Eckharts iiber die indivi-
duelle Natur Christi finden sich tatsdchlich in Eckharts zweiter Rechtfertigungs-
schrift; wenn sich solche in seinem iibrigen Werk nur selten finden, dann ist etwa
folgende Aussage doch ernst zu nehmen: Deus assumpsit naturam humanam in
atomo, Christo scilicet, supposito propter naturam salvandam communem michi et
omnibus hominibus (J. KocH, Kritische Studien zum Leben Meister Eckharts IT,
AFP 30[1960] 44; zitiert nach WEIss, a. a. O. Anm. 83). Aber auch in dieser Aus-
sage Eckharts ist deutlich spilirbar, dal3 er die menschliche Natur Christi — trotz
sicherer Kenntnis und grundsitzlicher Annahme der thomasischen Inkarnations-
lehre — in Richtung auf eine «¢natura in communi» chargiert. Eckharts «Interesse»
gilt weniger dem factum brutum der Inkarnation als der Tendenz, die menschliche
Natur Christi der gottlichen Idee Mensch (universale ante rem) anzundhern, um
so die Vergéttlichung des Menschen — aus Gnaden! — plausibel zu machen. Vgl
KOPPER, a. a. 0. 109 ff.; Lossky, a. a. O. 189 ff. Eckharts Konzeption einer «bloBen
Natur», die fahig ist, Gott «wesentlich» aufzunehmen und zu werden, ist weithin
in der christlichen Mystik greifbar. Vgl. B. FRALING, Der Mensch vor dem Ge-
heimnis Gottes, Untersuchungen zur geistlichen Lehre des Jan van Ruusbroec,
Wiirzburg 1967, 111 ff.; R. HauBsT, Die Christologie des Nikolaus von Kues, a.a.0.
219 ff.; J. OrciBAL, Le role de l'intellect possible chez Jean de la Croix, Ses sources
scolastiques et nordiques, in: La mystique rhénane, Paris 1963, 257 ff. (die ara-
bischen Hintergriinde von Eckharts Lehre und deren Absolutierung bei Eckhart
von Griindig); DERs., Saint Jean de la Croix et les mystiques rhéno-flamands,
Bruges 1966 (= Présence du Carmel 6), 151 ff. — Zur genaueren Bestimmung dieser
eckhartschen Lehre s. unten 238-250.

Uber das Universalienproblem, das die Inkarnation theologisch stellt, vgl.
Balthasars Deutung Christi als «universale in re», als «universale concretum et per-
sonale», wo vor allem das geschichtliche Ereignis der Menschwerdung in das Blick-
feld tritt (Theologie der Geschichte, Einsiedeln 31959, 69 f.).

104 DW 1, 420, 7 {. A. DEMmPF (Die Ethik des Mittelalters, Miinchen-Berlin 1927,



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 217

Wesen und nicht aufs individuelle Ich aus Leib und Seele bezieht, wird so
zum integrierenden Moment der eckhartschen Wesensmystik.

Man wird nun auch Eckharts unablissig vorgebrachte Aufforderung,
sich selber und die Dinge zu lassen, alle eigenschaft abzulegen, sich in
abegescheidenheit 1% fiir Gott empfinglich zu machen, nicht im Sinn einer
volligen Selbstvernichtung 1%, sondern im Sinn einer gebotenen Selbst-
reduktion des Menschen auf seine allgemeine, unstoffliche, menschliche
Natur verstehen miissen, weil diese Natur durch die Menschwerdung
Gottes geadelt wurde. Von sich selber her und in sich selber ist das Ge-
schopf ja bei Eckhart nach seiner berithmten, von der Kirche 1327 ver-
urteilten Formel (Denz. 976) unum purum nihil, ein reines Nichts: A/le
créatiren sint ein Liter niht. Ich spriche niht, daz sie kleine sin oder iht sin:
ste sint ein liter niht. Swaz niht wesens enhdt, daz enist nihi. Alle créatitren
hint kein wesen, wan ir wesen swebet an der gegenwerticheit gotes 197. Diese

108) hat die Fassung der menschlichen Natur Christi als «natura humana commu-
nis» als Gefahr des eckhartschen «Identitdtssystems» signalisiert.

105 K. ScHAFER, Meister Eckeharts Traktat « Von Abegescheidenheit», Unter-
suchung und Textneuausgabe, Bonn 1956; J. QuinT, Das Echtheitsproblem des
Traktats « Von Abegescheidenheit», in: La mystique rhénane, a. a. O. 39-57; zur
inhaltlichen Bestimmung von abegescheidenheit vgl. L. VOLKER, Die Terminologie
der mystischen Bereitschaft in Meister Eckharts deutschen Predigten und Trak-
taten, Diss. Stuttgart 1964, 19-29 (mit Belegen); Lossky, a. a. O. 38, 170; UEDAa,
a.a. 0. 72 ff.

106 Dafl in der mystischen Unio bloB das aktuelle SelbstbewuBtsein der Seele
aufgehoben wird, die Seele also keineswegs in ihrem Selbstsein vernichtet wird, hat
DeNIFLE, Die deutschen Mystiker des 14. Jahrhunderts, Beitrag zur Deutung ihrer
Lehre, aus dem literarischen NachlaB hrsg. von O. Spikss, Freiburg i. Ue. 1951
(= Studia Friburgensia NF 4), 152 ff., mit reichen Belegen nachgewiesen. Die Iden-
tifikation zwischen gottlichem und menschlichem Intelligere in der Einigung wird
neuerdings — mit antiquierter Fragestellung — noch von G. pELLA VoLPE, Eckhart o
della filosofia mistica, Roma 1952, 118, als heterodox bezeichnet.

07 DW 1, 69 1f. 8 ff. Vgl. KARRER, Meister Eckhart, a. a. O. 293 ff. Bei allen
eckhartschen Aussagen tiber das geschopfliche Nichts geht es um eine «mystische
Annihilation der Dinge»: « Auler Gott sind die Dinge nichts fiir sich. Nur tiberstrahlt
von dem Lichte, aus dem sie ihr Sosein erhalten, sind sie etwas, empfangenes Sein,
dies und das, und damit die Allheit der Dinge; aber auch das sind sie erst, wenn
sie ihr Dasein, das ens ab alio ist, von dem Schopfer erhalten haben und damit
erst ihrer Form Wirklichkeit verliehen wird» (DEMPF, Meister Eckhart, Freiburg
1960, 96). Die dialektisch oder besser analektisch (mit Hor, a. a. O.) gemeinten Zu-
weisungen des Nichts an die Geschopfe, ja an Gott selbst verstehen sich im Zu-
sammenhang von Eckharts mystischer theologia negativa von selbst (vgl. Lossky,
a. a. O.; M. NaMBARA, Die Idee des absoluten Nichts in der deutschen Mystik und
seine Entsprechungen im Buddhismus, in: Archiv fir Begriffsgeschichte 6 [1960]
143-277). Der Vorwurf, daB «das nicht im Sein, sondern in Gott verwurzelte Denken
... keinen Raum mehr fir die Subsistenz der Dinge (148t), da sie Gott gegeniiber
‘in sich selbst Nichtigkeit’ (nulleitas) sind» (G. SIEWERTH, Das Schicksal der Meta-



218 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

reich belegbare Ansicht iiber das Nichts der Kreatur, die Eckhart in
seiner Selbstverteidigung als «eine reine, fromme und niitzliche Wahr-
heit» 198 bezeichnet, hat fiir die Selbsterkenntnis eine doppelte Bestim-
mung zur Folge. Die Selbsterkenntnis ist dem Menschen einerseits als
Wesensschau, als Einblick in seine stoffliche menschliche Natur, positiv
abgefordert, anderseits bedeutet solche Selbsteinkehr fiir den Menschen
immer auch negativ eine absolute Preisgabe seiner individuellen Bestim-
mungen. Das insiczen in sich selber ist nach Eckhart immer gebunden ans
vs gen der sele nach irme obersten teile 19°. Um jedes MiBverstdndnis aus-
zuschlieBen, ist aber gleich beizufiigen, dal3 dieser ganze ProzeB keine
Selbstverwesentlichung im neuplatonischen Sinne darstellt, sosehr die
Parallelen dazu auf der Hand liegen 0. Der philosophische Gehalt dieser
operatio divina im Menschen ist christlich von gottlicher Gurade iiber-
formt. Waz diw séle in 1rm grunde si, did enweiz nieman von. waz man dd
von gewizzen mac, daz muoz wbernatiurlich sin, ez muoz von gnaden sin:
dd wiirket got barmherzicheit 111, Die gnadenhafte Uberformung des Men-
schen ist daher in letzter Analyse — und Eckhart kennt keine Alternative
dazu — ein mystisches Geschehen. Die Gottesgeburt im Menschen, deren
Ereignis Eckhart in unnachahmlichen Worten feiert, bedingt diesen
ProzeB im doppelten Aspekt eines insiczens in sich selber und eines vs gens
aus sich selber, zu deren Illustration aus einer Uberfiille an Belegen zwei

physik von Thomas zu Heidegger, Einsiedeln 1959, 92), ist triftig nur in der ge-
schichtsphilosophischen Konstruktion einer abendldndischen, des Seinsdenkens
immer mehr verlustig gehenden Reflexion; Eckharts mystischen Impetus trifft der
Vorwurf nicht, da die Hypostasierung des Seinsbegriffs im Sinn einer emanzipierten
Subsistenz der Dinge angesichts der Ubermichtigung des Geschépfs durch den je
groBeren Gott innerhalb dieser «Denkform» keine entscheidende Rolle mehr zu
spielen braucht.

108 ... dicendum quod hoc pura, devota, et utilis veritas est, valens ad infor-
mationem morum, ad contemptum mundi ad amorem dei et ipsum solum amandum.
Hujus autem oppositum sentire, error est inperitie et, sine dubio, periculosa heresis
si temere defendatur. Hoc est quod dicitur Jo. I°: ommnia per ipsum facta sunt et
sine 1pso factum est nichil. Ipsum est per omnia quod dicit ille articulus (ed. Théry 205).

109 DW 1, 225, 13 ff.

110 «Der aber erfiillt das Geheil3 des Gottes (von Delphi), der sich in Freiheit
von allem AuBeren abzuwenden vermag und in sich selbst zuriickgeht, um sein
eigenes Wesen und damit seinen eigenen Grund und Ursprung zu erkennen. Das
‘Erkenne dich selbst’ macht ‘die Weise der Erhebung zum Gottlichen und des
forderlichsten Weges zur Reinigung’ als deren uniiberspringbare Voraussetzung
deutlich. Diese ‘Voraussetzung’ also ist der unmittelbare Anfang des Philosophie-
rens» (W. BEIERWALTES, Proklos, Grundziige seiner Metaphysik, Frankfurt a. M.
1965 (= Philosophische Abhandlungen 24), 279. Vgl. ebd., 117 {., 395 ff., die Zu-
sammenhinge zwischen Proklos und Eckhart.

11 PW1, 124, 2, 5 ¢



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 219

gegensitzliche zitiert werden sollen. Den positiven Aspekt eines Bei-
sich-Bleibens beschreibt Eckhart so: «Ich ... dachte gestern Abend, daf
Gott enthéht werden sollte, nicht absolut, sondern vielmehr zunnen, und
dies (= dieses Enthohen durch Verinnigung) besagt soviel wie, ‘enthdhter
Gott’, was mir so gut gefiel, daB ich es in mein Buch schrieb. Es besagt:
‘ein enthShter Gott’, nicht absolut, sondern innen. Du sollst geinnigt
werden von dir selber in dich selber, auf dal3 er in dir sei, nicht, da3 wir
etwas nehmen von dem, was iiber uns sei; wir wollen es vielmehr in uns
nehmen und sollen es nehmen von uns (selbst) in uns selbst» 12, Der
negative Aspekt einer eigentlichen Selbstentfremdung wird von Eckhart
in aller Schirfe gefordert: der Mensch mul} verwiiestet unde verellendet ...
sin selbes und aller manigvaltigkedt sein 13, Und noch hirter: Swenne din
séle kumet in daz ungemischie lieht (= ins Licht Gottes, eine Metapher fiir
das gnadenhaft iiberhohte, hochste intellektive Vermdgen der Seele),
so sleht st in v nihtes niht sé verrve von dem geschaffenen ihte in dem nihtes
nihte, daz st mit nihte enmac wider komen von v kvaft in ir geschaffen iht.
Und got der understdt mit siner ungeschajffenheit ir nihtes niht und entheltet
die séle in sinem ihies thte. Diu séle hit gewdget ze nihte ze werdenne und
enkan ouch von v selber ze ir selber niht gelangen, so verve ist si sich ent-
gangen, und é daz si got hdt understanden **. Das heiBt: « Wenn die Seele
in das ungemischte Licht kommt, so schldgt sie (stiirzt oder féllt sie) in
ihr Nichts, und zwar in diesem Nichts so weit weg von ihrem geschaffenen
Etwas, dal} sie aus eigener Kraft nicht mehr zuriickkehren kann in ibr
geschaffenes Etwas. Und Gott steht mit seiner Ungeschaffenheit unter
ihrem Nichts (d. h. Gott fangt das Nichts der Seele auf) und erhilt die
Seele in seinem Etwas. Die Seele hat gewagt zunichte zu werden und kann
auch von selbst nicht wieder zu sich gelangen — so weit ist sie sich ent-
gangen (hat sie sich von ihrem Eigensein entfernt), bevor Gott sich ihr
unterstellt (bevor Gott sie aufgefangen) hat» 115, Gott fingt das Nichts
der Seele auf und erhilt so die Seele in seinem Sein. Alles Seiende, und

12 .. wmer ich gedachie zo nachte, dat got inthoeget solde wevden, neit ey alle me
ey in, ind sprycht also vyle as inthoeget got, dat myr also wayle behagede, dat ich nit
in myn boich schryff. it sprycht also: ein inthoeget got, neit ey ale meiv ey in, dat wiv
verhoeget solden wevdene. dat ouen was, das wart in. du salt geinneget werden inde van
dich seluey in dich seluer, dat hey in div sy. neit, dat wiv eit nemen van deme, dat bouen
ons sy, wir solent in ons nemen inde solent neimen van ons in ons seluer (DW 1,
237, 6 f£.).

13 Pf. 26, 36 1.

114 DW 1, 14, 2 fi.

115 Ubersetzung wie immer nach Quint.



220 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

die Seele in erh6htem Grade, erhilt sein Wesen, seine Substanz von Gottes
etnvaltic instdn in sich selber, von der goéttlichen substantia omnium
existentium 1%, Das bedeutet eine Hereinnahme der Seele ins inner-
gottliche, trinitarische Leben, eine Geburt Gottes im Seelengrund 17, der
von allem Eigensein befreit ist 8. Mit andern Worten: der Seelengrund
wird in seiner Wesenhaftigkeit auf das von der Menschwerdung Gottes
verbiirgte gottliche Bild hin durchsichtig, mehr noch: das Wesen des
Menschen, seine Natur, die hiochste Kraft in der Seele, ob sie nun als
huote, lieht, viinkelin oder biirgelin der Seele bezeichnet sei 1%, wird tiber-
lagert und gehalten von Gottes eigener Selbsterkenntnis 129; Gott lebet
ja in sin aleines bekantisse 121 Got in sin selbes bekantnisse bekennet sich
selben in im selben 2. Der trinitarische Akt der Sohnesgeburt aus dem
Vater im Seelengrund ist die Frucht der gottlichen Selbsterkenntnis:
daz wort des vadir inist niht anderis dan sin selbis forstentnisse 123. Vater
und Sohn sind die personalen Momente der gottlichen Selbsterkenntnis,
welche der Seele in ithrem obersten Vermogen, das reine Intellektualitit
ist, in unnennbarer Vereinigung mitgeteilt wird. Daz selbe bekantnisse,
dd sich got selben inne bekennet, daz ist eines teglichen abgescheidenen geistes
bekantisse und kein anderz. ... day wmbe ist got der séle nacher, dan si ir
selber ist 124,

116 Uber Eckharts Anwendung des Substanzbegriffs auf Gott vgl. ScuMoLDT,
a.a, 0,634

117 Uber die lange Tradition der Geburt Gottes in der Secle vgl. H. RAHNER,
Die Gottesgeburt, Die Lehre der Kirchenviter von der Geburt Christi aus dem
Herzen der Kirche und der Glaubigen, in: H. RAENER, Symbole der Kirche, Die
Ekklesiologie der Viater, Salzburg 1964, 13-87. Die zentrale Stellung dieses Ge-
dankens in Eckharts Werk wird immer wieder von allen Eckhartforschern bestétigt.

118 Zu Eckharts Trinitatslehre vgl. oben Anm. 72 (vor allem die Arbeit von
Run); auch R. OecHsLiN, Der Eine und Dreieinige in den deutschen Predigten,
in: Meister Eckhart der Prediger, FS zum E.-Gedenkjahr, hrsg. von U. M. Nix
und R. OecHsLIN, Freiburg 1960, 149-166; L. SCHEFFCzYK, in: Mysterium Salutis,
Bd. IT: Die Heilsgeschichte vor Christus, Einsiedeln 1967, 213 {.; UEDA, a. a. O. 28ff.

119 ScHMOLDT, a. a. O. 93.

120 Parallelen bei ScemoLDT, a. a. O. 23 {.

121 DW 1, 150, 5.

122 DW 1, 150, 7.

123 Zitiert bei ScHMOLDT, a. a. O. 26, ohne Stellenangabe.

124 DW 1, 162, 2. QuinT zitiert a. a. O. Anm. 1 den entsprechenden Text der
RS, in der Eckhart schreibt: Sanctus Augustinus sic dicit: deus est intimior anime
quam ipsa sit sibi ipsi. Intimitas vel propinquitas dei et anime non habent in veri-
tate aliquam distinctionem. Illud idem cognitum vel cognitio in quo deus se cog-
noscit, hoc est uniuscujusque abstracti spiritus cognitio vel cognoscere vel cognitum
(ed. THERY 263).



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 221

Die Frage stellt sich nun, ob die Selbsterkenntnis der Seele in dieser
Unio mystica, in der das augustinische «Deus interior intimo meo»
dynamisch realisiert wird 125, indem im g6ttlichen Bild 126 in der Seele die
gottliche Prasenz als Wesensgrund der Seele aufleuchtet, damit ihr end-
giiltiges Ende und ihr Ziel gefunden habe. Wenn Eckhart auch in Aus-
einandersetzung mit zeitgenossischen Theorien 127 die Seligkeit der Verei-
nigung mit Gott nicht in der Evkenntnis der Schau Gottes beruhen 14Bt,
sondern die Schau des «blofen» Gottes als solche bezeichnet, so hilt er
doch daran fest, daf3 die Seele in der Vereinigung sich selber so erkennt,
wie Gott die Seele erkennt. In einer gerafften Zusammenfassung des
ganzen Geschehens kann er deshalb sagen: sol diu séle got erkenmen, s6
muoz st ouch ir selber vergezzem unde muoz sich selber verlieven; want als
st sich selber sihi und evkennet, s6 siht noch erkennet si got niht. Als si sich
durch got verliuret und alliv dinc verldt, sé vindet si sich wider in gote, wan
st got erkennet, unde danne evkennet si sich selber und alliv dinc (dd si sich
von gescheiden hdt) in gote vollekomenliche 128. Im Gegensatz zur abent-
bekantnisse, in welcher die Kreatur in ihrem An-sich-sein erkannt wird,
handelt es sich hier um die morgenbekantnisse *°, um eine Erkenntnis,
in der die Kreatur und das menschliche Selbst #n dem einen, daz got selber
tst 130, erkannt werden. In der gnadenhaft verg6ttlichten obersten Er-
kenntniskraft fallen Welt- und Selbsterkenntnis ineins 31, Engel, Miicke,

125 Vgl. COURCELLE, a. a. O. 318 ff. Die Redeweise, daB3 Gott illabitur animae
et est intimior animae quam ipsa sibi (LW 4, 376, n. 452), geht hinter Augustinus
zuriick; dazu Lossky, a.a. O. 29 {.

126 Zu Eckharts Imago-Lehre vgl. ScamoLDT, a. a. O. 27 ff.

127 Vgl. DW 5, 131, Anm. 47. Fiir den weiteren Zusammenhang vgl. N. Wicki,
Die Lehre von der himmlischen Seligkeit in der mittelalterlichen Scholastik von
Petrus Lombardus bis Thomas von Aquin, Freiburg i. Ue. 1954 (= Studia Fribur-
gensia NF 9).

2% P, 222 §., 37 1.

129 ScuMmoLDT, a. a. O. 21.

130 VeM, DW 5, 76, 26.

131 Das Ineinanderfallen von Selbst- und Welterkenntnis findet nur statt im
«abgeschiedenen», gnadenhaft vergottlichten Menschen, der in Gott die Ideen der
Dinge und seiner selbst als ¢universalia ante rem» als mit Gott identisch erfahren
darf. Es gilt hier, was Thomas 4 Summa contra gentiles, cap. 13, folgendermafen
formuliert hat: Verbum dei est ratio omnium rerum, quae a deo sunt facta. Oportet
igitur, quod omnia quae facta sunt a deo, praeextiterint in Verbo dei antequam
sint etiam in propria natura ... Res igitur intelligendae sunt in Verbo dei prae-
extitisse secundum modum Verbi ipsius. Est autem modus Verbi ipsius, quod sit
unum, simplex, immateriale, et non solum vivens, sed etiam vita, quum sit suum
esse. Oportet igitur quod res factae a deo praeextiterint in Verbo dei ab aeterno
immaterialiter et absque omni compositione, et quod nihil aliud in eo sint quam



22 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

Holz, Grashalme, Steine und Seele, alles Geschaffene, ideenhaft ein-
gebunden in Gottes eigene Selbsterkenntnis, findet sich hier in g6ttlicher
Identitdt 132, Zu erinnern ist dabel an jene zauberhafte Legende von
Meister Eckharts Tochter 133, in der geschildert wird, wie ein Mddchen
ins Predigerkloster kommt und Meister Eckhart verlangt. Auf des Pfort-
ners Frage, wer sie sel, antwortet sie: ¢ch en wais und versichert dem
Erstaunten, sie sei weder magt noch weip noch man noch fraw noch
wytteb noch heri noch diern noch Eneht noch junckfraw. Denn: bekennt ich
maich, se bekant ich alle creatur. Dem Meister erkliart das Midchen, daB3
es all das nicht sein konne, weil jede der genannten Bestimmungen eine
Tugend 1in sich schlieBt, der sie leider nicht geniige; und sie schlieBt: Ich
bin exn dink alz ein ander dingk vnd lawff nv da hyn. Meister Eckhart sagt
von ihr: ich hdn den liittersten menschen gesehen. In unserem Zusammen-
hang heiBit das, daB dieses Maddchen jenseits aller individuellen Bestim-

ipsum Verbum, quod est vita. Propter quod dicitur: Quod factum est in ipso vita
erat (zitiert nach DENIFLE, Archiv 2, 462, Anm. 1, der sich 460—467 ausfithrlich
iiber die rationes creaturarum in Gott und die gottlichen Ideen und tiber Eck-
harts Lehre dartiber ausldft). Zu Thomas’ Ideenlehre vgl. vor allem: S. th. I, q. 15,
a.1l; q. 84, a. 5. Zu derjenigen Eckharts vgl. noch J. QuinTt, in: Die patristische
und scholastische Philosophie (= F. UeBerwEGs Grundri der Philosophie II),
Darmstadt 111960, 566 f. Die beigezogenen Stellen diirften fiir Eckhart belegen,
daB die Urbildmystik bei ihm eine wesentliche Rolle spielt, im Gegensatz zu M. St.
MorarD OP, der in seinem sonst wohlinformierten Aufsatz: «Ist, istic, istikeit bei
M. Eckhart» (Freiburger Zs. f. Phil. u. Theol. 3 [1956] 185) schreibt: «So spielen
denn die ideae exemplares als solche keine besondere Rolle in den mystischen An-
schauungen von M. E.»

Zum augustinischen Hintergrund der rationes (aeternae) creaturarum in Gott
vgl. J. HEssEN, Die Begriindung der Erkenntnis nach dem HI1. Augustinus, Minster
1916 (= BGPhMA 19, Heft 2), 28 ff., vor allem die auch bei Thomas, Eckhart und
allenthalben wichtige Tatsache, daB3 «der Sohn Gottes der Inbegriff, die zusammen-
fassende Einheit der Ideen ist» (29). Den platonischen und neuplatonischen Hinter-
grund dieser Ideenlehre hat E. von BrackeN, Meister Eckhart und Fichte, Wiirz-
burg 1943, 558-561, unter Hinweis auf den Liber de causis und Proklos deutlich
gemacht. Wenn Eckhart sagt, daB, wenn die Seele sich selbst erkennt, sie auch
alle Dinge erkennt, dann darf man mit Bracken rechtens auch auf die alte Mikro-
kosmosidee verweisen. — Wie sehr Seele und AuBenwelt in der menschlichen Re-
flexion miteinander verhingt sind, hat H. HEiMsoETH, Die sechs groBen Themen
der abendlindischen Metaphysik, Stuttgart 51965, 90 ff. geistesgeschichtlich auf-
gewiesen. «Bei ihnen allen (= den augustinischen Mystikern des Mittelalters) ist
der Weg derselbe ....: vom SelbstbewufB3tsein und der inneren GewiBheit zur Gottes-
idee und ihrer allumfassenden Unendlichkeit und Wahrheit, und erst von da zur
AuBenwelt, zum koérperlichen Sein» (114).

132 DW 1, 55, 4 1.; 148, 2; 199, 5; 385, 1. Pf. 311, 13 ff.; 512, 12 ff. Vgl. auch
DENIFLE, Archiv 2, 441, Anm. 1.

133 Text bei SPAMER, Texte aus der deutschen Mystik des 14. und 15. Jahr-
hunderts, Jena 1912, 152-154.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 225

mungen — ein dink alz ein ander dingk — in wahrer abgescheidenheil stehend,
tatsdchlich alle Kreatur erkannt hat. Noch der abweisende Einwurf des
Midchens: «Kdnnte ich mich, dann wiirde ich jede Kreatur erkenneny,
bezeugt das wissende Unwissen, in dem das Maddchen gerade auch das in
Abgeschiedenheit WiBbare auf die Vereinigung mit Gott hin relativiert.
Im Letzten erweist sich solche Indifferenz als eine docta ignorantia,
deren Konzeption Meister Eckhart Nikolaus von Kues vorweggenommen
hat, in den Worten: Solt du got gitlich wizzen, s6 muoz din wizzen komen
in ein Liter unwizzen und in ein vergezzen din selbes und aller créatiren 13*.

II1.

Die den Menschen vor allem Geschaffenen auszeichnende Stellung
beruht bei Eckhart letztlich auf der Analogie zwischen gottlichem und
menschlichem Erkennen. Gottes wvorbiirge (= Vorhof) ist sein wesen
(= Sein); sein Innerstes, sein fempel hingegen ist die verniinfticheit:
Niergen wonet got eigentlicher dan in sinem tempel, in verniinfticheit, als
der ander meister sprach, daz got ist etn verniinfticheit, diu dd lebet in sin
aleines bfzkammisse, wn 1m selber aleine blibende, dd in nie niht engeruorte,
wan ey aleine dd 1st in siner stilheit. gol in sin selbes bekaninisse bekennet
sich selben in im selben 135, Die menschliche Seele, diu ein tripfelin hit
verntinftichett, ein viinkelin, ein zwic 13%, verhilt sich in der Art, wie sie
sich mit ihrer Denkkraft nichtgegenwirtige Dinge innerlich vorzustellen
vermag, analogisch zu Gott: Disiu kraft bildet in sich diw dinc, diu niht
gegenwertic ensint, daz ich diu dinc als wol bekenne, als ob ich sie saehe mat
den ougen, und noch baz — ich gedenke wol eine vésen in dem winter — und
mat divre kraft wiirket diu séle in unwesene und volget gote, der in unwesene
wiirket 137. Als Gedachtes steht hier nicht zuféllig die Rose, deren reine,
schone Zwecklosigkeit und deren exemplarischer Mandala-Charakter
ohnehin von den Dichtern (etwa als Rosa Mystica bei Dante) immer wie-
der umworben wurde 138. Angelus Silesius steht mit seinen Rosenspriichen
in unmittelbarer Nachfolge Eckharts, insbesondere mit dem folgenden,
der sich inhaltlich ganz an unser Eckhartzitat hilt:

134 Pf 25, 34 ff. I

135 DW 1, 150, 3-7.

136 3. a.0.151, 11.

137 a, a. O. 8-12.

138 M. WeHRLI, Rilkes Grabspruch, in: Freundesgabe fiir E. KorrobI1, Ziirich
o.J., 112-118.



224 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

Die Rose, welche hier dein dullres Auge sieht,
Die hat von Ewigkeit in Gott also gebliiht 1%,

Die intellectualiter reproduzierbare Rose steht bei Eckhart idealiert
als Symbol fiir «die paradoxe Einheit des Seienden in seiner zeitlichen Er-
scheinung und im iiberzeitlichen Seinsgrund der unsichtbaren ‘Idee’» 149;
die intellektuelle Vergegenwirtigung der Rose ist moglich nur, weil —
idealiter — die Rose immer schon im Sinne der thomasischen Ideenlehre
und christlicher Urbildmystik «in Gott also geblitht» hat. Denn «die Dinge
sind in Gott, dem Urleben, schon wesenhaft lebendig, bevor sie durch die
Schopfung in die duBere Ex-sistenz gesetzt werden, ja sie sind, auch
nachdem sie daseiend wurden, wirklicher und lebendiger in Gott als in
sich selbst und sollen deshalb, um ginzlich und ewig zu sein, alle Sorge
darauf wenden, sich selber zu entwerden, um sich in Gott zu finden.
Dennoch ist dieses Lebendigsein in Gott ‘idealiter’ gemeint, und nicht
realiter, der Existenz nach» 141,

Diese Analogie zwischen g&ttlichem und menschlichem Erkennen
vertieft sich in der ontologischen Verbundenheit zwischen beiden, ohne
daB das klare Verhiltnis zwischen gebendem Gott und empfangendem
Mensch auch nur irgendwie getriibt wurde: Da got die créatiire ane siht,
dd git er iwr 1 wesen (= Sein); dd diu créative got ane siht, dd nimt si ir
wesen. Diw séle hit ein verniinfiic bekentlich wesen, dd von, swd got ust,
aad ist diu séle, unde swi diu séle ist, da ist got 142,

So sehr nun diese den Menschen direkt in die eimunge mit Gott
bindende Analogie fiir Eckharts anthropologische Konzeption grund-

139 Cherubinischer Wandersmann, I, 108 (zitiert nach: A. S., Simtl. poetische
Werke, ed. H. L. Held, Bd. 3, Miinchen 31949, 19). Zu den weiteren Rosenspriichen
vgl. L. GNADINGER, Die spekulative Mystik im Cherubinischen Wandersmann des
Joh. A. S., II, Studi Germanici 4 (1966) 174 ff.

140 WEHRLI, a. a. O. 115.

141 H. U. voN BALTHASAR, in: A. S., Dich auftun wie die Rose, Auswahl aus
dem «Cherub. Wandersmann», Einsiedeln 1954, 100.

142 Pf. 267, 9-12. In diesem Text zeigt sich sehr schén Eckharts Auffassung
von der analogia attributionis, auf die schon H. Hor (a. a. O. 80-158), J. Kocu
(Zur Analogielehre Meister Eckharts, in: Mélanges offerts a E. Gilson, Toronto-Paris
1959, 327-350), V. Lossky (a. a. O. 286-337) und UEeDpA (a.a. O. 94 {.) verwiesen
haben. In der einunge — und Eckhart kennt keine andere Perspektive — sind Gott
und Seele sachlich dasselbe, aber so, daB Gott per prius ist, was der Mensch gnaden-
haft per posterius sein darf; d. h. «es besteht ein Nacheinander in der Reihenfolge;
unterschiedlich ist also nur die Seinsweise: das erste hat es in sich selbst und gibt
es einem anderen, wihrend das zweite es nicht in sich selbst hat, sondern es vom
ersten empfangt. Bei dieser analogen Beziehung kommt es Eckhart jedoch wesent-
lich darauf an, daB auf beiden Seiten ein und dasselbe vorhanden ist» (UEDA 94).



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 225

legend und entscheidend ist, so sehr finden sich anderseits — gleichsam
in der geschopiflichen Horizontale — auch deutliche Versuche Eckharts,
den menschlichen Intellekt in seiner kreatiirlichen Autonomie zu be-
stimmen. Uberraschenderweise, aber typisch fiir einen mittelalterlichen
Denker geht er dabei nicht geradlinig vor, sondern hilt sich zuerst einmal
an das geistigste Wesen der Schopfung, an den Engel, der fiir die mittel-
alterliche Spiritualitdt kein zufélliges Sonderdasein neben den Menschen
fithrt, sondern in eindriicklicher Weise einbezogen ist in die Heilsge-
schichte, deren mythische Konstruktion hier nicht iiber den Ernst der
Sache hinwegtduschen mdoge. Nach dem Sentenzenmeister — der darin nur
der Tradition folgt — wird der Fall der Engel repariert durch die Erlésung
des Menschengeschlechts in Christus. Nach #lterer Uberlieferung, die
Petrus Lombardus kritisch wiedergibt, sei durch die Erlosung des Men-
schengeschlechts (mithin auch durch dessen Erschaffung) der zehnte
«ordo» der Engel — die sich von Gott abwendenden Engel! — gleichsam
ersetzt und damit die zehn «ordines angelorum» wieder komplettiert
worden 3, Bei diesem Mythologem mag das Gleichnis von der ver-
lorenen, zehnten Drachme (Lk 15,8-10) eine Rolle als Motiv gespielt
haben, sicher ist es nicht. Wichtig ist daran jedenfalls, daB damit ein
grundlegender, nicht zu unterschitzender Konnex zwischen Engel und
Mensch konstruiert ist, der dem menschlichen Selbstverstindnis seit
Augustinus die Frage nach dem Engel immer wieder aufgibt. Zwar ist
der Engel dem Menschen schon durch unproblematische, biblische Vor-
bilder wegen seiner groen Ndhe zu Gott auf weite Strecken Vorbild und
Inbegriff eines gottseligen Lebens. Die monastische vita angelica lebt
von dieser stark aszetisch gefdrbten Nachahmung der engelhaften Gott-
beziehung %%, Bei Eckhart, wo alles sich auf die intellektuelle Ebene
verlagert, riickt die engelhafte Weise des Erkennens in ein besonders
helles Licht.

Eckhart akzeptiert die thomistische Lehre tiber die Selbsterkenntnis
des Engels. Er weill also: «Die Selbsterkenntnis des Engels ist ein un-

143 Petri Lombardi Libri IV Sententiarum, lib. II, dist. IX, cap. VI; Tomus I,
Quaracchi 21916, 349 f. Zum schon origenistischen, dann augustinischen Gedanken
vgl. die Hinweise bei A. Haas, Der Mensch als drifie werilt im Annolied, ZfdA 95
(1966) 269, Anm. 4.

144 Vgl. J. Danitrou, Les anges et leur mission, d’apres les péres de 1’Eglise,
Chevetogne 21953 ; G. M. CoLoMmBAS, Paradis et vie angélique, Paris 1961 ; S. FRANK,
Angelos Bios, Begriffsanalytische und begriffsgeschichtliche Untersuchung zum
«engelgleichen Leben» im frithen Ménchtum, Minster i. W. 1964 (= Beitr. z. Gesch.
des alten Ménchtums und des Benediktinerordens, Heft 26).

15



226 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

mittelbares, vollendetes Sich-selbst-Verstehen, weil seine Wesenheit ihm
so gegeben ist, daf sie ihn in seinem naturwirklichen, realen Sein begriin-
det und zugleich derartig gegenwirtig ist, dal sie als Gegenstand das
Erkenntnisvermégen in Vollzug setzt, d. h. sich dem Verstand als intelli-
gible, ideale Form mitteilt. Neben seinem naturhaften Sein (esse naturale)
besitzt darum der Engel sich auch in seinem erkenntnishaften Sein (esse
intelligibile). Deshalb kann der Engel ohne duBeren Ansto8 sich dauernd
selbst erkennen. Eine Identitdt aber zwischen dem naturhaften Sein und
dem wirklichen Erkanntsein (esse intellectum), d. h. mit seinem geistigen
Wort, in dem er sein Wesen ausspricht, besteht nicht. Folglich unter-
scheidet sich die Selbsterkenntnis des geschopflichen, reinen Geistes auch
von der gottlichen Selbsterkenntnis, der reinen seinsméfBigen und inten-
tionalen Identitdt zwischen gottlicher Substanz und Logos» 145,
Bezeichnenderweise bezieht sich das Interesse Eckharts aber weniger
auf den in sich ruhenden Lehrgehalt der thomasischen Ansicht, sondern
auf deren Konfrontierung mit der menschlichen Selbsterkenntnis. Die
unmittelbare, ohne vermittelnde «Erkenntnisbilder» sich vollziehende
Selbsterkenntnis des Engels prasentiert, was Eckhart vom Menschen
implizite verlangt, wenn er die auf die Inkarnation durchscheinend wer-
dende Erkenntnis der allgemeinen, menschlichen Natur von der Intensi-
tdt der Selbsterkenntnis abhdngig macht. Wenn sich der Mensch erkennen
konnte, wie es der Engel kann, dann ist die geforderte, bildlose Erkennt-
nis und mithin die Selbsterkenntnis tiberhaupt méglich. Mit andern Wor-
ten: die engelhafte Selbsterkenntnis ist fiir Eckhart, sofern sie dem Men-
schen erreichbar ist oder werden kann, von hochster Aktualitit, anders
nicht. Lakonisch kann er behaupten: daz oberste an der menscheit hit
gelicheit mit den engelen unde sippeschaft mit der gotheit *°. Die thomi-
stische Gebundenheit des Menschen an die Sinne, an die Phantasie und
SchluBlfolgerung als an die vermittelnden Krédfte und Vermodgen des
Erkenntnisvollzugs ist in diesem Gedanken durchbrochen: es gibt etwas
in der Menschenseele, das diese Verfafitheit transzendiert — {ibrigens
schon nach Thomas von Aquin, der eine modica participatio der mensch-
lichen Seele an der reinen Intellektualitit des Engels, sich selber nie
widerrufend, gelehrt hat (IT Sent. d. 39, q. 3, a. 1). «Der hl. Thomas be-
niitzt hier den neuplatonischen Gedanken, daB3 die niedrigere Ordnung

145 R. Ern1, Die theologische Summe des Thomas von Aquin in ihrem Grund-
bau, Erster Teil: Von Gott, Luzern 1948, 114 (zu S. th. I, q. 56).
14 BY. 56, 144



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 227

in ihrem hochsten Sein an der Vollkommenheit der ndchsthéheren Ord-
nung teilnimmt. Es ist auch in der mit dem Leib zur Natureinheit ver-
wachsenen menschlichen Geistesseele etwas, womit sie der rein geistigen
Art des Engels sich ndhert, etwas, das als eine modica participatio an der
reinen Intellektualitidt des Engels bezeichnet werden kann. Es ist dies die
Hohensphire der menschlichen Seele, in der die Intuition, die unmittel-
bare lichtvolle, durch keine miihevollen SchluBfolgerungen hingehaltene
Erkenntnis der Wahrheit sich betidtigt» 147. Es mag auf der Kontami-
nation dieses Gedankens mit der sonstigen Engellehre Thomas’ beruhen,
daB Eckhart in widerspriichlichen Aussagen einmal die Differenz zwi-
schen engelhafter und menschlicher Selbsterkenntnis betont, ein ander-
mal aber nahezu die Identitdt zwischen unmittelbarer Selbsterkenntnis
des Engels und ebensolcher Selbsterkenntnis des Menschen behauptet 48:
also (wie der Engel) bekennit sich auch di sele ... sundir bilde und glich-
nisse ... also bekennit der engil Got also he sich selbir bekenndt 1*°. Dal3 der
Engel — mithin auch der Mensch — Gott gleicherweise erkennt wie sich
selbst, diese Ansicht weicht von Thomas ab, wird von Eckhart aber auch
nicht durchwegs vertreten. In Eckharts Konzeption einer 6konomischen
Heilsgeschichte besetzt der Engel keinen festen Platz, sondern er fungiert
als bewegliches MaB}, an dem der Mensch seine eigene Geistigkeit mif3t.
So kann Eckhart bisweilen die Superioritdt des Engels iiber den Menschen
statuieren (mit Augustinus): diu séle ist edeler, sterker unde groezer dan
alle cvéatiire, aber die engel sint in ir natire edeler dar wmbe, daz sie des
érsten von dem geiste gotes geflozzen sint, von dem sie ir enthalt habent 130,

147 M. GRaBMANN, Wesen und Grundlagen der katholischen Mystik, Miinchen
1922, 50; vgl. pENs., Die Lehre des hl. Thomas von Aquin von der scintilla animae
in ihrer Bedeutung fir die deutsche Mystik des Predigerordens, Jb. fiir Phil. und
spekulative Theol. 14 (1919) 413-427; A. MAGER, Mystik als Lehre und Leben, Inns-
bruck 1934, 209 f.

M. DravaMONY, Subjectivity and Knowledge in the Philosophy of Saint
Thomas Aquinas, Rom 1965 (= Analecta Gregoriana, Vol. 148, Series Fac. Phil.:
sectio B, n. 14), 15 {.: «There is continuity between angels and men in such a way
that man participates in the angelic intelligence and attains in his highest the
lowest of the superior being; that is to say, he knows the first principles immedi-
ately without discursiveness and so his knowledge resembles that of the angels.»

148 SEPPANEN, a. a. O. 101.

149 Par. an. 63, 32 {. SEPPANEN zweifelt, a.a. O. Anm. 2, an der Echtheit
dieser Predigt.

150 Pf. 395, 12-15. Vgl. auch Pf. 397, 14-16, wo versichert wird, daB die
Engel im Himmel ndch eigener ndtiive gar edler seien als die Seele Mariens und
Christi.



228 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

Anderseits — an weit zahlreicheren Stellen 15! — formuliert er den Vorrang
der der cognitio divina gewiirdigten, menschlichen Seele mit allem Nach-
druck: Daz vihe bekennet in hie und in nit: abey der engel bekennet sunder
hie und nit, unt der mensche, dey dd ist ob ander créatire, dev erkennet in
eime wiren liehte, dd noch zit noch stat enist dne hie und dne ni 152, Der
Engel hat also seine Grenze, der Mensch kann die seine - wohl aufgrund
der Menschwerdung — iiberschreiten : Wan wie wol die engel in etlicher madze
der séle in kiinftigen frouden gelich sint, doch ist in ein ziel gesetzet, iiber daz
ste niht komen miigent. Aber diu séle mac hie mit guoten werken wol hochey
komen; alsb si iezuo in gndden hie dem obvisten emgel wol gelich wére, s6
mohte si mit trm frien willen guoter werke unzellich tiber den engel komen,
sO si von dem lichamen iz gienge 133

Die Konsequenz solcher und dhnlicher Stellen ist fiir die eckhartsche
Lehre von der Selbsterkenntnis die, dal dem Menschen vergénnt ist,
sich selber in Gott gleichsam als ratio aeterna zu erkennen (im Sinne der
Urbildmystik), wahrend der Engel gewissermaBen in sich selber gebannt
ist, da er sich selber ohne Vermittlung durch die cognitio divina erkennen
muf, d. h. sich nicht unter Aufgabe seiner selbst mit Gott vereinen kann.
Der Mensch kann das, da es ihm durch die Menschwerdung Gottes er-
moglicht ist, sich — jenseits seiner individuellen Bestimmungen — in der
Erkenntnis der eigenen, menschlichen Natur als vergéttlicht zu erfahren.

Eckharts widerspriichliche Bestimmungen des Engels in ihrer Ge-
samtheit signalisieren einen Tatbestand der eckhartschen Sprache iiber-
haupt, der uns spiter noch beschiftigen muB. Es ist dies die konsequente
Verfliissigung der Begrifflichkeit, die hier in die Augen springt und die
im Impetus des eckhartschen Sprechens zu begriinden ist.

IV.

Gerade Eckharts beharrliche Verfliisssigung der (scholastischen) Be-
grifflichkeit fordert dem Interpreten seines Werks eine Begriindung ab,
die zureichend zu geben gar nicht so leicht ist. Ein Umweg iiber Thomas
von Aquins Konzeption der Selbsterkenntnis der menschlichen Seele wird
zumindest helfen, die Problematik und Tendenz der eckhartschen Be-
griffsdynamisierung ins rechte Licht zu riicken.

151 S5, DW 1, 13, Anm. 1, und 252, Anm. 5: reiche Stellenangaben von Quint.
152 Pf. 156, 20-24.
153 Pf. 408, 34-39.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 229

Im Rahmen der thomasischen Erkenntnislehre gilt grundsitzlich,
daB das erkannte Objekt dem erkennenden Subjekt immanent ist:
Cognitio fit secundum quod cognitum est aliquo modo in cognoscente
(IC.G., c.77, 4) 5% Die Vollkommenheit der Erkenntnis ist abhédngig
vom Grad der Einheit zwischen Intellekt und Erkanntem, sodafl Er-
kenntnis geradezu in der Kenntnisnahme und im BewuBtsein dieser
Identitit besteht (S. th. I, q. 54, a. 1, ad 3).

Die Selbsterkenntnis nun stellt im Vergleich zur subsistierenden
Selbstidentitdt alles Seienden eine erhthte Stufe des In-sich-Seins dar
(S. th. I, g. 37, a. 1, c.), insofern als das Ich sich hier ut intellectum in
intelligente erkennt. Von der tiblichen Subjekt-Objekt-Erkenntnis unter-
scheidet sich die Selbsterkenntnis also dadurch, daB3 Subjekt und Objekt
ein und dasselbe sind. Das Maf3 moglicher Selbsterkenntnis definiert sich
daher durch den Grad der Immaterialitdt des Subjekts. Denn allgemein
gilt ja: secundum modum immaterialitatis est modus cognitionis (S. th. I,
q. 14, a. 1, c.). Vollkommenheit und Wirklichkeit 155 des Subjekts be-
messen sich anderseits gerade nach der verwirklichten Erkenntnis seiner
selbst, nach dem Grad der Selbstreflexion und der dadurch erreichten
Selbstidentitdt und Einheit. Gefdhrdet ist diese Einheit nur durch die
potentia, die im Gegensatz zum actus (= principium unionis) als prin-
cipium multiplicationis et divisionis angesprochen wird (De verit. q. 8,
a. 2, c.) 1%, Ein begrenztes Wesen wird daher nie die volle Selbstidentitat
besitzen wie Gott, in dem sich nichts an Potenz findet, der actus purus
ist (S. th., q. 14, a. 2, c.). Der Mensch ist also im Mafe als die Potenz in
ihm Raum gewinnt, aber auch grundsitzlich nie vollkommen mit sich

15+ Tm Folgenden halte ich mich an die bei JosepH LEGRAND (L’univers et
I’homme dans la philosophie de Saint-Thomas, Tome premier: L'univers, Bruxelles-
Paris 1946 [Museum Lessianum, Section phil. n° 27], 60-64) wiedergegebene Ana-
lyse der thomasischen Konzeption der Selbsterkenntnis.

155 Das kann fiir Thomas allerdings nicht heiBen, daB die Seele in der Er-
kenntnis ausschlieflich aktiv sei. Im Gegenteil spielt selbst in der Selbsterkenntnis
das passive Verhalten gegeniiber der duleren Objektwelt in der conversio ad phan-
tasmata eine entscheidende Rolle. S. unten S.43. Zur Objekterkenntnis nach
Thomas vgl. die allgemein gehaltenen Ausfithrungen bei G. M. MANSER, Das Wesen
des Thomismus, Freiburg i. Ue. 31949, 183 {.

156 LEGRAND, a. a. 0. 61 f.: «Quand il s’agit de la connaissance de soi, objet
et sujet sont une seule et méme chose: c’est donc le degré d’immatérialité ou, mieux
encore, d’actualité, de 1'étre qui définit le degré auquel il se connait. Ce qui rend
I’étre impénétrable a lui méme, opaque et fermé, c’est la puissance qui affaiblit la
perfection de son actualité. Dans la mesure o1 I’étre est parfait, il est un; son unité
implique possession de soi. Ce qu’il a d’étre, ou de perfection, lui permet, dans cette
mesure méme, le retour a soi, la réflexion sur soi, en quoi consiste la possession de
soi, I'identité avec soi, I'unité. »



230 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

selber identisch 1%7. Anderseits ist er durchaus fihig, sich selber wirklich
zu erkennen und im MaBe seiner Unabhingigkeit von der Materie subsi-
stierende Form, das heiB3t mit sich selber identisch zu werden.

Obwohl von seinem Wesen her nie mit sich selber identisch kann der
menschliche Geist in seinem Akt, in seiner Wirksamkeit, eine dem actus
purus analoge Vollkommenheit erlangen 138, Wie verhédlt es sich nun mit
der Wendung des Intellekts in actu auf sich selbst?

In De veritate, q. 70, a. 8 wird die an Augustins Lehre iiber die Selbst-
erkenntnis 13 anschlieBende Frage gestellt: Utrum mens seipsam per

157 ¢Nur in Gott ist das Tatigkeitsprinzip identisch mit der Wesenheit, nicht
aber in der Seele noch in irgend einer Kreatur» (P. KUNzLE, Das Verhiltnis der
Seele zu ihren Potenzen, Freiburg 1956, 208).

158 Unde sic nihil prohibet quin aliquid cognoscatur seipso, sicut Deus se-
ipsum cognoscit; et sic anima seipsam quodammodo cognoscit per essentiam suam
(De veritate q. 10, a. 8, ad 9).

159 Vgl. Augustins berithmte Formulierungen seiner Selbsterkenntnislehre bei
E. v. IvAnka, Plato Christianus, 195 f. Deren knappste: Ipsa sibi memoria sui
(De trin. XIV, c. 6, n. 8). Thomas zitiert in De verit. q. 10, a. 8, sed contra 1,
Augustins bertthmte Formel: (Mens) semetipsam per se ipsam novit, quoniam est
incorporea (De trinitate IX, c. 3, n. 3). «Fur die Selbsterkenntnis der Seele per
essentiam beruft sich Thomas ausdriicklich auf Augustinus... In seinen echten
Schriften vertritt Augustinus ausdriicklich die Selbsterkenntnis der Seele durch
ihre eigene Wesenheit ... Wiahrend aber Augustinus diese cognitio per essentiam
auch fiir die aktuelle Selbsterkenntnis annimmt, 143t Thomas sie nur fiir die habi-
tuelle gelten. Der Akt der Selbsterkenntnis ist fiir Thomas nur ein Akzidens. Da-
gegen 148t er das, wodurch die Seele sich selbst habituell erkennt, substantiell sein.
Denn dieses ist ja die Wesenheit der Seele ... Augustinus spricht in de trinit. 9 c. 4
n. 4 davon, dafB3 die notitia bei der Selbsterkenntnis die Seele selbst ist: Mens vero,
cum seipsam cognoscit, non se superat notitia sua; quia ipsa cognoscit, ipsa cognos-
citur. Also ist auch diese notitia substantiell, wie die Seele selbst. Dagegen fal3t den
Akt der Selbsterkenntnis auch Augustinus nur akzidentell. Das ergibt sich aus den
Erorterungen Augustins in de trinit. 14 c. 6. So gilt auch bei Augustinus die Sub-
stantialitit der notitia nur fiir die habituelle Selbsterkenntnis, da sich sonst die
Seele dauernd aktuell erkennen miilte. Dies nimmt aber Augustinus nicht an»
(W. SceNEIDER, Die Quaestiones disputatae de veritate des Thomas von Aquin in
ihrer philosophiegeschichtlichen Beziehung zu Augustinus, Miunster i. W. 1930
[BGPhThMA 27, H. 3], 70 1.). An die widerspriichlichen Aussagen Augustins, der
das eine Mal die Erkenntnisvermégen fiir Akzidenzien hilt, dann wieder nicht,
schlieBt sich die in der Forschung reich diskutierte Kontroversfrage um die «augu-
stinische Identitdatsthese». KUNzLE (a. a. O. 28) hat recht, wenn er feststellt: «Zum
mindesten muB also festgehalten werden, dall Aussage gegen Aussage steht. Das
kann nur dadurch erklirt werden, dal Augustinus nicht daran denkt, das Ver-
hiltnis der Seele zu ihren Potenzen von dem ontologischen Gesichtspunkt der
scholastischen Fragestellung aus abzukliren. Es kann daher lediglich zugebilligt
werden, daB seine Auffassung von der Sinneserkenntnis, bzw. deren Fundament,
die Lehre vom Leib-Seele-Verhiltnis, die Gleichsetzung von Seele und Vermoégen
begiinstigte, weil sie keinen Unterschied der Potenzen unter sich postulierte. Damit



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 231

essentiam cognoscat, aut per aliquam speciem? Im Corpus articuli unter-
scheidet Thomas zwel Arten der Selbsterkenntnis: Una quidem qua
uniuscuiusque anima se tantum cognoscit quantum ad id quod est el
proprium; et alia qua cognoscitur anima quantum ad id quod omnibus
animabus est commune 10, Im Folgenden wird die erstgenannte Art der
Selbsterkenntnis in eine aktuelle und eine habituelle unterteilt.

Die akituelle Selbsterkenntnis — immer auf das proprium des Er-
kennenden bezogen! — vollzieht sich iiber die Erkenntnisakte: In hoc
enim aliquis percipit se animam habere, et vivere, et esse, quod percipit
se sentire et intelligere, et alia huiusmodi vitae opera exercere 6L,

Die habituelle Selbsterkenntnis ist eine urspriingliche Art des Bei-
sich-Seins der Seele per essentiam suam ohne das Medium einer species.
Aus diesem Bei-sich-Sein der Essenz der Seele gehen die Akte hervor, in
denen die Seele sich actualiter selber erfal3t. Man hat darauf hingewiesen,

ist aber auch aufgezeigt, daB3 es sich bei der so stark verbreiteten Etikette ‘augusti-
nische Identitdtsthese’ um eine schreckliche Vereinfachung handelt. Wir haben
dringenden Grund, auf diesem Boden zwischen augustinisch und augustinistisch zu
unterscheiden. »

160 Gemeint ist mit dem commune die Natur der Seele, wiahrend es sich bei der
auf das proprium der Seele bezogenen Selbsterkenntnis um eine Erkenntnis der tat-
sachlichen individuellen Existenz der Seele handelt.

161 De ver. 10,8. « Unausdriicklich sagt Thomas hier, dal der Mensch ein Grund-
erkennen seiner selbst ist, d. h., daB er als Realitdt eine erkennende ist. Ob er die
ganze Tragweite seiner eigenen Worte ermessen hat, muf hier freilich offen bleiben»
(J. Rivera, Konnaturales Erkennen und vorstellendes Denken, Eine phdnomeno-
logische Deutung der Erkenntnislehre des Thomas von Aquin, Freiburg-Miinchen
1967 [Symposion 23], 59). Vgl. a.a.0. 130. «Die Scholastik hat diese thomistische
Lehre [der cognitio sui per essentiam] nicht gentigend gewtirdigt, weil es ihr immer
um die ‘ontologische Wesenserkenntnis der Seele’ ging... Diese Lehre ist von der
groften Wichtigkeit, wenn es zu erkennen gilt, wie die Akte des Willens, ja sdmtliche
inneren Tatigkeiten im unmittelbaren Selbstbesitz der Seele stehen und sie selbst es
ist, die als ‘Suppositum oder Subjekt’, d. h. als Trager ihrer Tatigkeiten und Ver-
moégen handelt. Da Thomas ausdriicklich sagt, daB es die “Wesenheit der Seele’ ist,
die ‘sich unmittelbar gegenwartig’ ist, so erkennen wir nicht nur, daf die ‘Tatig-
keiten der Seele uns innewohnen’, sondern ‘jeder erfihrt in sich selbst, daB er eine
Seele habe’. Also pragt sich die Seele in ihren Wesensziigen selbst irgendwie aus
und zwar vor aller ontologisch zureichenden oder vollkommenen Erhellung ihrer
Seinsart. Es ist daher notwendig, daB es eine unmittelbare Selbstanzeige der Ein-
heit, Einfachheit und entspringenlassenden Ursdchlichkeit der Seele gebe, die das
Bewufitsein erfiillt, bevor es sich ontologisch Rechenschaft iiber diese Beziige geben
kanny» (G. StEwERTH, Thomas von Aquin, Die menschliche Willensfreiheit, Ein-
leitung, Diisseldorf 1954, 36 £.).

Dafl sich die auf Thomas beziehende Scholastik eher wenig um diese Lehre
Thomas’ gekiimmert hat, liegt wohl daran, da@ sie sich in dieser Problematik sehr
viel stirker an S. th. I, q. 87, a. 1 gehalten hat. S. unten 232.



232 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

dal3 die habituelle Selbsterkenntnis der Seele in keiner Art aktuell ist,
also auch #nicht bewuft 162,

Die auf eine allgemeine Bestimmung, aufs commune aller Menschen-
seelen gerichtete Selbsterkenntnis 148t sich wieder doppelt unterteilen.
Denn wie bei jeder Erkenntnis, «so unterscheidet Thomas auch bei der
Erkenntnis tiber die Natur der Seele die einfache apprehensio und das
wudicium de re apprehensay 163,

Die Art der apprehensio erliutert Wilhelm Schneider im Sinne Tho-
mas’ folgendermaBen: «In der apprehensio wird die Natur unserer Seele
erfal3t durch die aus den Sinnesdaten abstrahierten species. Thomas meint
damit nicht etwa, dafl wir eine species unserer Seele aus den Sinnesdaten
auf dem Wege der Abstraktion gewinnen wiirden. Das ist ja bei der Seele
ausgeschlossen, da sie eine unkorperliche Substanz ist. Er schlieBt sich
vielmehr an Aristoteles an und vergleicht unseren Intellekt mit der
materia prima. Wie diese in Potenz ist zu allen sensiblen Formen, so
unser intellectus possibilis zu allen intelligiblen. Und wie die materia
prima erst erkennbar ist nach der Aufnahme einer sensiblen Form, so
unser intellectus possibilis erst nach der Aufnahme einer intelligiblen
Form. So kann unsere Seele sich selbst nicht unmittelbar erkennen, son-
dern gelangt erst durch die Aufnahme der intelligiblen species eines
andern Dinges zu ihrer eigenen Erkenntnis» 164, Es ist die Selbsterkennt-
nis, in der die Philosophen die Natur der Seele erforscht haben.

Was nun das iudicium de re apprehensa betrifft, so zitiert Thomas
Augustin De trinitate IX, c. 6, n. 9: intuemur inviolabilem veritatem,
ex qua perfecte, quantum possumus, definiamus, non qualis sit unius-
cuiusque hominis mens, sed qualis esse sempiternis rationibus debeat.
Angesichts der unverletzlichen Wahrheit wird also eine Kenntnis der
Seele gewonnen, aus der wir nicht die Beschaffenheit des menschlichen
Geistes definieren konnen, sondern in der wir erkennen, wie der mensch-
liche Geist gemidlB den ewigen Griinden beschaffen sein sol/ %5, Thomas

162 H. D. GARDEIL, Initiation a la philosophie de S. Thomas d’Aquin, III:
Psychologie, Paris 31957, 130. Damit wird vor allem abgewehrt, da8 Thomas die
menschliche Selbsterkenntnis nickt jener der substantiae separatae, der reinen Gei-
ster, der Engel angenihert wissen wolle. Daf3 die Versicherung hier rechtens stehen
mag, hindert nicht, daB Thomas eine solche Anndherung zwischen menschlicher
und engelhafter Selbsterkenntnis anderswo postuliert hat. S. oben 226.

163 W. SCHNEIDER, a. a. O. 71.

15t A a. 0.

165 Vgl. SIEWERTH, a. a. O. 42.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 233

hilt sich aber nur scheinbar an Augustinus 1. Erkennt der Mensch be1
Augustinus alles nach der ersten Wahrheit, secundum connexionem quam
habet ad rationes aeternas 17, so nimmt Thomas hier die Vermittlung
des Abbilds der ewigen Wahrheit in uns in Anspruch: hanc autem invio-
labilem veritatem in sui similitudine, quae est menti nostrae impressa
(cognoscimus). Eine direkte Selbstbetrachtung der menschlichen Seele
im Sinne einer ratio aeterna gibt es fiir Thomas nicht. |

Thomas unterscheidet also folgende Arten der Selbsterkenntnis:

1. cognitio sul a) actualis
(als individuelle Existenz) | b) habitualis

2. cognitio sul a) quantum ad apprehensionem
(als allgemeine Natur) b) quantum ad iudicium de re apprehensa

In der Summa (q. 87, a. 1) verldBt Thomas seinen beschrinkt als
augustinisch ansprechbaren Standpunkt einer habituellen Selbsterkennt-
nis per essentiam und akzeptiert nurmehr: « Nicht durch seine Wesenheit,
sondern durch seine Akte erkennt sich unser Intellekt» 18, Allerdings
konzediert er eine Selbsterkenntnis des Geistes per praesentiam, womit
«die Seele gemeint» ist, «insofern sie Prinzip jener Selbsterkenntnisakte
ist, die noch in der Erinnerung des Geistes ruhen und durch ihr Fort-
dauern eine habituelle Selbsterkenntnis sichern, die aber in sich erst durch
andere Erkenntnisakte zustande kam» %9, Da aber sowohl die aktuelle
als auch die habituelle Selbsterkenntnis immer die konkrete, individuelle
Existenz des Ich betrifft 170 — fiir Eckhart daher weitgehend nicht in
Frage kommt — fallt die thomasische Wendung vom eher augustinisch
gefaliten zum aristotelisch gewendeten Konzept hier nicht allzusehr in
Betracht.

166 SCHNEIDER, a. a. O. 72.

167 A.a. 0. 13.

168 Non ergo per essentiam suam, sed per actum suum se cognoscit intellectus
noster.

169 M. BEER, Dionysius’ des Kartdusers Lehre vom desiderium naturale des
Menschen nach der Gottesschau, Miinchen 1963, 248. A. a. O. 249: «Die habituale
Selbsterkenntnis, die er (Thomas) auch jetzt noch zugesteht, ist nicht das Erste
und Urspriingliche, sondern die Folge von Akten der Selbsterkenntnis, die in sich
durch auf andere Objekte gerichtete Erkenntnisakte erst ermdoglicht wurden und
in der Seele noch habitual fortdauern». BEER verweist auch — fiir Thomas’ frithe
Konzeption — auf den Sentenzenkommentar I, d. 3, q. 4, a. 5.

170 Vgl. A. GARDEIL, La structure de I’Ame et ’expérience mystique, 11, Paris
1927, 118-124. A. a. O. 119 versucht Gardeil Thomas’ doppelte Deutung der habi-
tuellen Selbsterkenntnis in Richtung auf die frithere, in De verit. und im Sentenzen-
kommentar vertretene Auffassung zu harmonisieren.



234 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

Auch dort, wo Thomas mit einem dem Liber de causis entlehnten
Ausdruck neuplatonisch von einer reditzo completa spricht 171, meint er die
Fahigkeit des Subjekts, sich in der Objekterkenntnis, der conversio ad
phantasmata, nicht verlieren, sondern sich im Gegenteil — aber aufgrund
der objektgebundenen Erkenntnisakte! — davon absetzen zu konnen.
Hier wird ein neuplatonisch-proklischer Gedanke aristotelisch gedeutet.
Die Metaphern, die Thomas fiir diesen Vorgang der Selbsterkenntnis
gebraucht — redire ad essentiam suam (S. th. I, q. 14, a. 2, ad 1), ad seip-
sum colligi (De ver. q. 2, a. 2, ad 2), essentiam suam esse sibi praesentem
(De ver. q. 10, a. 8, c.), naturam suam esse sibi (De ver. q. 2, a. 2, c.),
redire ad essentiam suam reditione completa (De ver. q. 1, a. 9, c.) — sind
weitgehend (etwa mit Ausnahme des Synonyms reflexio) 172 neuplato-
nischer Herkunft. Die essentia verkehrt sich dann zuerst einmal in die
existentia — im Sinne der aktuellen oder habituellen Erkenntnis des
individuellen Existierens aufgrund der Erkenntnisakfe — dann erst ist die
explizite Wesenserkenntnis moglich. In seinem Kommentar zum Liber
de causis versdhnt Thomas die neuplatonische und die aristotelische Auf-
fassung der Selbsterkenntnis, indem er der neuplatonisch verontolo-
gisierten Selbstverwesentlichung im Sinn einer Identitdtsmetaphysik die
Spitze nimmt: Sed quia anima intellectiva inferiori modo participat
primum intellectum, in substantia sua non habet nisi vim intellectuali-
tatis; unde intelligit substantiam suam, non per essentiam suam, sed,
secundum PLATONICOS, per superiora quae participat, secundum
ARISTOTELEM autem, in II1° De anima '3, per intelligibiles species

171 Vgl. Stoicheiosis Theologiké 83, in: Procrus, The Elements of Theology,
ed. E. R. Dodds, Oxford 21963, 76: wav T0 £xutod yveotixdy wedc Exutd mwavty
émiotpentindy €o7tiv. Der Gedanke ist ausgefithrt im Liber de causis 15: Omnis sciens
scit essentiam suam, ergo est rediens ad essentiam suam reditione completa (nach:
Sancti Thomae de Aquino Super librum de causis expositio, ed. H. D. Saffrey,
Freiburg i. Ue. 1954 [Textus Phil. Friburgenses 4/5], 88). Zur reditio completa vgl.
K. RAHNER, Geist in Welt, Zur Metaphysik der endlichen Erkenntnis bei Thomas
von Aquin, Miinchen 21957, 232-242 (mit Akzent auf der darin involvierten con-
versio ad phantasmata); J. LEGRAND, L’univers et l'homme 63 f.; SIEWERTH,
a. a 0. 371

172 M. DrEAVAMONY, Subjectivity and Knowledge in the Philosophy of Saint
Thomas Aquinas, Rom 1965, 79: «Aquinas quite clearly proposes the reflexive
consciousness of the ego, of the spiritual subject as subject in terms of veditio and
veflexio. Returning to one’s essence and reflection are two distinct notions, implying
two different currents of thought. Returning to one’s essence ... is typically a Neo-
platonic notion, signifying a conscious presence of a spiritual being to itself, auto-
possession, immediate consciousness of the subsisting form.»

173 ARISTOTELES, De anima III 4, 430 a 1-2.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 235

quae efficiuntur quodammodo formae in quantum per eas fit actu 174
Noch deutlicher aristotelisch duBert sich Thomas in De veritate q. 1,
a. 9, c.: Illa quae sunt perfectissima in entibus, ut substantiae intellec-
tuales (die menschliche Seele gehort dazu), redeunt ad essentiam suam
reditione completa: in hoc enim quod cognoscunt aliquid extra se positum,
quodammodo extra se procedunt; secundum vero quod cognoscunt se cog-
noscere, 1am ad se vedire incipiunt, quia actus cognitionis est medius
inter cognoscentem et cognitum. Sed reditus iste completur secundum
quod cognoscunt essentias proprias; unde dicitur in /zb. de Causis quod
omnis sciens essentiam suam, est rediens ad essentiam suam reditione
completa.

Die Frage stellt sich nun, inwiefern Eckharts Lehre von der Selbst-
erkenntnis von der Auffassung des Thomas abzuheben und abzugren-
zen 1st.

Es ist nicht leicht, exakt zu umschreiben, worin sich Eckhart im
Einzelnen in seiner Lehre von der Selbsterkenntnis von Thomas unter-
scheidet, so grundsitzlich anders ist sein Ansatz. Klar wurde schon
frither, daB es in der eckhartschen Konzeption der Selbsterkenntnis die
Moglichkeit einer auf das individuelle Ich bezogenen Selbsterkenntnis
nicht geben kann. Die Seele — quantum ad id quod est ei proprium —
darf sich nach Eckhart gar nicht selbst erkennen, da sie alles Eigene ab-
zulegen hat. Unter strikter Voraussetzung der Inkarnation Christi hin-
gegen ergibt sich fiir ihn — wenn die Seele alles Individuelle abgelegt hat —
eine Selbsterkenntnis quantum ad id quod omnibus animabus est com-
mune.

Der teilweise schon zitierte Text aus der Predigt «Homo quidam
nobilisy mag das deutlicher illustrieren: Nun wil ich och wisen, was ain
mentsch si. Homo sprichet als vil als ain mentsch, dem substanci zit ge-
worfen ist, vnd git im wesen vnd leben vnd ain vernunftiges wesen. Ein
vernunfitger mentsch ist, der sich selber vernunfteklichen verstat vnd in im
selber abgeschaiden ist von allen materien vnd formen. ie mer er abgeschai-
den ist von allen dingen vnd in sich selber gekeret, ie me er dlliu ding clar-
lich vnd vernunfteklich bekennet in im selbey sunder uskeren: ie me es ain
mentsch ist. — Nun sprich ich: wie mag das gesin, das abgeschaidenhait
des verstentniss sunder form vnd bild in im selber dlliu ding verstat sunder
uskeren vnd verwandlung sin selbes? Ich sprich, es kum von siner ainualti-
kRait; wan ie luter aimualtiger dev mentsch sin selbes in im selbey ist, ie

174 In librum de causis (ed. Saffrey) 92, 3-9.



236 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

ainualteklicher er alle manigualikait in im selber verstat vnd belibi vn-
wandelber in 1m selber. Boecius sprichet: got ist ain vnbeweglich giit, in im
selber stand, vnberiiret vnd vnbewegt vnd allu ding bewegend. Ain atnualtig
verstantniss ist so luter in 1m selber, das es begriffet das luter blos gotlich
wesen sunder mattel. vnd in dem influss enpfahet es gotlich natur glich den
engeln, dar an die engel enpfahend gross frod. Daz man mocht gesehen ain
engel, darumb mocht man in der hell sin tusent iar. Dis verstantniss ist so
luter vnd so clar in 1m selber, was man in disem liecht sdahi, es wurd ain
engel 173,

Nun sprich ich, das disem edlen menischen genvget nit an dem wesen,
das die engel begriffent vnformlichen vnd dar an hangent sunder mattel;
im begniiget nit (dan) an dem ainigen ain *7°.

Der Ansatz der eckhartschen Anthropologie ist thomistisch, denn
kurz vorher situiert er den Menschen als ein Wesen, das dank seiner
Form wesen vnd leben mit allen creaturen, mit vedlichen vnd mil vnred-
Lichen, (vnredlich) mat allen liplichen creaturen vnd vedlich mit den engeln 177
besitzt. Im Folgenden aber wird schrittweise die Ordnung des Geschat-
fenen fiir den Menschen in die Bewegung auf Gott hin transzendiert.
Zuerst allerdings verstat der mentsch vernunfteklichen aller cveatur bild vnd
form mat vnderschaid *™8. Sobald aber Eckhart in eigener Person spricht
und darlegen will, was ein Mensch sei, legt er auch schon ausschlieBliches
Gewicht auf des Menschen intellektuelle Losgeldstheit von allen Stoffen
und Formen 7. Die Selbsterkenntnis hier kennt den thomistischen Um-
weg iiber die Objekterkenntnis nicht. Das thomistische Konzept, wo-
nach die Erkenntnis um so reiner ist, je weniger Materielles sie impliziert,
wird von Eckhart verabsolutiert durch die Forderung totaler Abgelost-
heit von Stoff und Form. Die Objekterkenntnis wird identisch mit der
rein verinnerlichten Selbsterkenntnis: die Wendung nach auflen fillt
weg. Eckhart fragt sich: Wie ist solches moglich? und antwortet: Im
MaBe als der Mensch «von sich selbst in sich selbst ist», ist er einfaltig

175 DW 1, 250, 4-251, 3.

176 A.a. O. 251, 13-15.

1T A, a. O. 249, 4-6.

178 A a. 0. 10 4.

179 ¢Der Erkenntnis aller Dinge mit bilden vnd formen und mit vnderschaid bei
Mensch und Engel ... nach der von Aristoteles in De an. vorgetragenen Lehre von
der Form ist die hohere Erkenntnis sunder vnderschaid sowohl der von Aristoteles
charakterisierten abgeschaiden gaiste ... als auch die des von allen Dingen ‘abge-
schiedenen’ Menschen gegentibergestellt, der abgeschaiden ist von allen matevien vnd
formen und alle Dinge sunder form vnd bild in sich selbst erkennt» (QuUINT, a. a. O.
250 Anm.).



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 237

und wird so fahig, das Mannigfaltige in sich selbst zu erkennen. Einfal-
tiges Erkennen aber erkennt das reine, bloBe, géttliche Sein unmittelbar,
«ganz wie die Engel». Ja noch iiber die Engel hinaus begniigt sich der
edle Mensch nicht mit der formlosen Seinserfassung, sondern einzig «am
einigen Eineny, das die Gottheit jenseits Gottes ist. |

Wo Mensch, Engel und die gesamte Schépfung in den gottlichen
Urgrund iiberschritten werden, wird auch die aktuelle und habituelle
Selbsterkenntnis nach Thomas als eine blo psychologisch-individuelle
Bestimmung am Menschen zuriickgelassen. Die sowohl als aktuell und
habituell anzusprechende Selbsterkenntnis im eckhartschen Sinn ist
schon ein Moment der mystischen Vereinigung mit Gott, ist schon iden-
tisch mit der urbildlichen, géttlichen Selbsterkenntnis. Eckhart, befragt,
warum er seine Werke tdtige, konnte nicht mehr Rekurs nehmen auf
eine Analyse des Zusammenwirkens von Objekt- und Selbsterkenntnis
wie Thomas, er antwortet: ich wiirke dar umbe daz ich wiirke 8. Die in
solcher Aussage sich meldende Selbstidentitét ist keine menschlich-psy-
chologisch erreichte, sondern eine gottliche: Dd diu créatiire endet, dd
beginnet got ze sinme. N1 begert got niht mé von dirv, wan daz dit din selbes
hzgangest in créatiurlicher wise und ldzest got got in dir sin 18!, Denn nur
der alsus us gegangen wdr sin selbes, der sol im selber aigenlich wider geben
werden 182, Das hei3t mit andern Worten: Nimm dich nicht nach deinen
ontologischen oder erkenntnistheoretischen Bestimmungen, sondern:
ganc abe din selbes und aller dinge und alles, daz di an dir selber bist, und
nim dich ndch dem, daz di, in gote bist 183,

DaB diese von Eckhart vertretene Selbsterkenntnis per essentiam
zustandekommt, liegt auf der Hand 3. Allerdings ist dabei der Begrift

180 DW 1, 92, 6.

181 A.a.0. 7-9.

182 DW 1, 244, 10 {. Vgl. a. a. O. Anm. 5 die Hinweise auf Parallelstellen.

183 DW 1, 419, 6-8. Dem Menschen in Gott gehort alles Gute, das in allen
engeln vnd in allen hailgen ist, das ist alles sin aigen, als es gottes aigen 1st (DW 1, 246,
14-16). Giite, Gerechtigkeit sind da nie isolierte Tugenden, sondern unmittelbare
Identititen mit dem gottlichen Wesensgrund: Der Gerechte erkennt sich daher un-
mittelbar in der Gerechtigkeit (LW 3, 16, n. 18), der Gute unmittelbar in der Giite
(DW 5, 9, 15-10, 2).

184 Der Selbstbezug ist bei Eckhart neuplatonisch gepragt, d. h. ist identisch
mit der je-neu aktivierten, unvermittelten Beziiglichkeit der Essentia auf sich selber.
Mit dem Liber de causis gilt: Omnis sciens scit essentiam suam, ergo est rediens ad
essentiam suam reditione completa. Quod est quia scientia non est nisi actio intel-
ligibilis; cum ergo sciens scit essentiam suam, tunc redit per operationem suam
intelligibilem ad essentiam suam (Sancti Thomae de A. super librum de causis,
a. a. O. 88). Das erkennende Wesen fillt mit dem erkannten Wesen ineins. — Durch



238 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

der Essentia im strikt metaphysischen Sinn zu nehmen, als Natur, der
jede stoffliche Bestimmung fehlt, als humanitas im Gegensatz zu homo.
Wir kennen die Begriindung Eckharts fiir die Dignitdt der allen Men-
schen gemeinsamen, menschlichen Natur: Es ist die Menschwerdung
Gottes, durch die die menschliche Natur vergottlicht wurde. Daher gilt:
Diu séle heizet ouch ein vanken gotlicher oder himlischer ndtire und daz
fiieget sich wol zuo den worten, daz diu séle von ndtire ze dem himele ge-
hoere 18, Was Eckhart zur Selbst- und Nichstenliebe in dieser Hinsicht

Eckharts Nédhe zum Liber de causis ist sein geistesgeschichtlicher Anschluf3 an die
proklische Spekulation iiber die Selbsterkenntnis gegeben. Tatsdchlich finden sich
Eckhart und Proklus hinsichtlich der formalen Bestimmung der Selbsterkenntnis bis
zur Ununterscheidbarkeit nahe beieinander, mit dem grundlegenden Gegensatz aller-
dings, daB bei Eckhart die Inkarnation Christi und die géttliche Gnade ins Christ-
liche heben, was sonst auf der Ebene immanenter Selbstverwesentlichung verbleibt.

BEiERWALTES (Proklos, Grundziige seiner Metaphysik, Frankfurt 1965,
276 ff.) hat die proklische Selbsterkenntnis sehr treffend charakterisiert: «Selbst-
reflexion ... fihrt in die Selbsterkenntnis des Denkens selbst. Dieser radikale Um-
schwung des Denkenden besteht in der Abkehr des Sinnenfalligen und in der Hin-
kehr vom Seienden zum Sein, vom Scheinenden zum Wahren ... vom Aullen einer
vermeintlichen Gegenstédndlichkeit in das Innen des seienden Denkens. So wird der
Umschwung des Denkenden als kritischer Riickgang des Denkens in seine Inner-
lichkeit, die dessen objektiv seiender Grund und Ursprung ist, und als unmittel-
barer und zugleich vermittelnder Anfang zum Erweckungsakt des Philosophierens
schlechthin. Dieser Erweckungsakt fithrt durch die Inwendigkeit des Denkens und
der Erkenntnis seiner selbst zur Ideenerkenntnis» (276). « Die Umkehr, wie geartet
sie auch sei, ist immer zugleich Abkehr vom Sinnenfilligen und damit die Aktuierung
der Inwendigkeit des Denkens ... Diese wird zum Grund der Selbstvergewisserung
des Denkens in der Erkenntnis seiner selbst. Grund der Mdéglichkeit, dafl das Denken
sich selbst auf sich selbst zuriicknimmt, ist seine Immaterialitdt. Durch seine Teil-
haftigkeit ist dem Korper ein Selbstbezug nicht mdglich ... Selbstbezug des Den-
kens aber ist der Vollzug des Wesensaktes von Denken, das sich selbst zu denken,
seiner selbst bewuft und gewill zu werden vermag, indem es sich von allem auller
ihm selbst Seienden trennt» (277). « Indem nun durch den Riickgang des Denkens
in sich selbst, durch das sich seiner selbst BewulBtwerden des Denkens das ‘Eine in
uns‘, die ‘Bliite unseres Seins’ erweckt wird, mit der wir als dem vorreflexiven
‘Einen in uns’ das Eine selbst denkend zu berithren vermogen, ist das Denken vor-
bereitet fiir den Aufstieg zu dem aller Vielheit und Unterschiedlichkeit enthobenen
Einen selbst. Die Erkenntnis des eigenen Wesens ist also iibergriffen von der Er-
kenntnis des voraussetzungslosen Grundes jedwedes Seienden» (279).

Man wird Eckharts Konzeption der Selbsterkenntnis wohl nicht in diesem
kontinuierlichen Sinn eines fortschreitenden Innewerdens des Einen im sich seiner
selbst vergewissernden Denken fassen diirfen — die Selbstpreisgabe des Menschen
an Gott geht der Selbsterkenntnis voraus: diese ist schlieBlich schon Resultat der
Vergottlichung, nicht in einem ausschlieBlichen Sinn deren Bedingung. Zum mdog-
lichen Einflu Proklus’ auf Eckharts Spekulation vgl. J. KocH, Platonismus im
Mittelalter, Krefeld o. J., 29 ff.

185 Pf, 246, 14-16.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 239

zu sagen hat, ist vollig addquat seiner Konzeption der Selbst- und Fremd-
erkenntnis: Hdst dii dich selben liep, s6 hdst dil alle menschen liep als dich
selben. Die wile di einen einigen menschen minner liep hdst dan dich
selben, di gewiinne dich selben nie liep in der wairheit, dii enhabest denne
alle menschen liep als dich selben, in einem menschen alle menschen, und
der mensche ist got und mensche; s6 ist dem wmenschen reht, der hit sich
selben liep und alle menschen liep als sich selben, und dem ist gar reht 18°.

Es fillt sofort in die Augen, wie sehr diese eckhartsche Erkenntnis
der allgemeinen menschlichen Natur zundchst darin eine Gemeinsam-
keit mit Thomas’ zweiter, ebenfalls auf die anima intellectiva in com-
muni bezogener Selbsterkenntnis besitzt. Aber sowohl hinsichtlich der
apprehensio wie des iudicium de re apprehensa differiert Eckhart von
Thomas griindlich. Die apprehensio ist fiir Eckhart nicht wie fiir Thomas
eine consideratio naturae humanae «ex actu intellectus» (S. th. I, q. 87,
a. 1, c.), sondern eine rein gnadenhaft verliehene, intellektive Einsicht
in die allen Menschen und Christus gemeinsame, vergéttlichte Natur.

Thomas’ Versicherung, zu dieser zweiten Art der Selbsterkenntnis
geniige keineswegs die Prdsenz der Seele zu sich selber, sondern einzig
eine diligens et subtilis inquisitio (a. a. O.) fithre zum Ziel der Erkenntnis
der menschlichen Natur im Ich, wiirde Eckhart keineswegs akzeptieren
wollen, da die Selbsterkenntnis fiir ihn ja absolut unmittelbaren Cha-
rakter besitzt, wenn der Mensch sich einmal von seinem individuellen
Ich vollig gelost hat. Dem iudicium, nach dem zu bestimmen ist, wie die
Natur des Menschen sein soll, steht die Natur, die schon ist, wie sie sein
soll, entgegen.

Die Parallelen zwischen Eckharts und Thomas’ Reflexion iiber die
Selbsterkenntnis sind also vornehmlich duBerlich-terminologischer Art:
Sie finden sich im besonderen dort, wo auch Thomas sich mit Eckhart
eines neuplatonischen Vokabulars bedient. Dem gegeniiber ist der Gegen-
satz im Denkstil und in den denkerischen Absichten um so radikaler,
und zwar durchgehend. Eckharts Denkstil ist exklusiv geleitet durch
seinen entscheidenden, immer durchgehaltenen, auf die religiése Erfah-
rung des mystisch mit Gott vereinigten Menschen abzielenden Gedanken
der exemplarisch in Gott aufgehobenen Schépfung. Alles Geschaffene ist
entweder bei Gott im Sein — oder bei sich, im Nichts. In diese Bewegung
auf Gott hin ist nicht nur der Mensch — jenseits seiner individuellen Be-
stimmungen — hineingenommen, sondern gewissermafen auch die Be-

186 DW 1, 195, 1-6.



240 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

grifflichkeit, das Vokabular, das zur Formulierung dieses Prozesses dient.
Im MaBe als dabei die ontologische Eigenstindigkeit des Geschopfs, des
Menschen, auf die Unio in Gott hin relativiert wird, im selben MaBe
spiegelt die Fluktuation und Verfliissigung der Begrifflichkeit den Prozel3
wider, in den der Sprachtriger integriert ist. Wenn man noch in Rech-
nung setzt, dall Eckhart geistesgeschichtlich von doppelten Voraus-
setzungen ausgeht: vom Thomismus einerseits, vom Neuplatonismus
augustinischer und arabischer Prigung andererseits, dann ist die eck-
hartsche Dynamisierung der Begrifflichkeit vollends grundgelegt in einem
philosophischen Eklektizismus, der noch nie Tridger eines einheitlichen
Begriffsystems zu sein vermochte. «Die Kraft» aber, «mit der (Eckhart)
den Gehalt des Inneren gegenstindlich zu machen versteht» 187, ist
wohl dariiber hinaus entscheidend fiir eine mogliche Bestimmung seiner
Terminologie in Anschlag zu bringen.

DaB das Verdikt der Heterodoxie oder wenigstens des Bruchs mit
der Tradition fiir Eckharts spekulative Mystik — schon zu Lebzeiten
Eckharts — allzuleicht bei der Hand ist, mag nun im Folgenden an der
Lehre Eckharts von der ontologischen, ja physischen Universalitdt der
Menschennatur exemplifiziert werden. Sie ist ja der eigentliche Kern und
hermeneutische Skopus seiner Reflexion iiber die Selbsterkenntnis des
menschlichen Geistes.

In der zweiten Anklageschrift, in der gleich auch Eckharts Verteidi-
gung mitiiberliefert ist, kommt Eckhart ausfiihrlich auf die Universalitat
der Menschennatur zu sprechen 188, nachdem er schon in der Antwort
auf die erste Anklageschrift versichert hatte: humana natura communis
est, et eque propria omnibus hominibus, verum est, et hoc negare rude
est 189,

Fiir Eckhart ist klar, daBl Christus wegen des ganzen Menschen-
geschlechts Mensch geworden ist: humanam naturam assumpsit verbum
ex intentione prima, hanc tamen naturam, scilicet in Christo, propter

187 R. EuckEN, Geschichte der philosophischen Terminologie im Umril8 dar-
gestellt, Hildesheim 1964 (= Nachdruck von: Leipzig 1879), 119.

188 Tufry, Art. 24, 226 ff.

189 A, a. O. 201 (Art. 7). Der Anklagepunkt ist als 11. Punkt in die Konstitu-
tion «In agro dominico» vom 27. Marz 1329 aufgenommen worden: Quidquid Deus
Pater dedit Filio suo unigenito in humana natura, hoc totum dedit mihi. Hic nihil
excipio, nec unionem nec sanctitatem, sed totum dedit mihi sicut sibi (Denz. 961).
Der Anklagepunkt ist bezogen auf DW 1, 77, 11-17. Auffillig ist, daB Eckhart
keineswegs gesonnen zu sein scheint, seine Auffassung, wonach bei allen Menschen
die eine und dieselbe Natur identisch ist, in irgendeinem Punkt zuriickzunehmen!



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 241

totam speciem humanam. Assumendo igitur ipsam naturam, in ipso et
per ipsum contulit gratiam filiationis et adoptionis omnibus hominibus,
michi, tibi et cuilibet participantibus univoce et equaliter ipsam natu-
ram ... 1% Vis ergo verbum caro factum habitare in te, filius dei fieri,
gratiam hanc nature collatam percipere, esto homo, vive secundum
rationem, secundum spiritum, non secundum carnem ...1%%.

Es geht hier um nichts anderes als um eine ontologische Begriindung
der durch die Offenbarung grundgelegten Allgemeingiiltigkeit der Er-
losungsabsicht Christi: Das ganze Menschengeschlecht ist durch Christi
Menschwerdung erlost worden. Die allgemeine Menschennatur, die Chri-
stus, Fleisch werdend, an sich nahm, ist Gott geworden. Also: esto homo,
d. h. sei wesentlich Mensch in der Allgemeinheit deiner menschlichen
Natur, die durch die Menschwerdung Gottes geadelt ist!

Was von Eckharts Interpreten zumeist ibersehen wird, ist die Tat-
sache, daB dieses ganze Erlosungsgeschehen in der Grade Gottes grund-
gelegt ist 1°2. Es handelt sich nie um einen rein menschlichen Versuch
der Selbsterlosung: Assumpsit deus, verbum caro factum in Christo,
humanam naturam communem hominibus, guz vult omnes homines salvos
fiert (I Timot. II, 4), et sic secundum consonantiam nature in qua relucet
opus gratie, ut dictum est, occulte operatus est salutem nostram 9.

190 Tugry 231. Vgl. LW 4, n. 199, 263, 523; LW 3, n. 101 («verbum caro
factum» assumpsit puram naturam); Pf. 56, 18 f. Entscheidend ist der Akzent auf
der Univozitdt des Naturbegriffs fiir den Gottmenschen und die tibrige Menschheit.
Was hier der Menschwerdung Gottes vom univoken Naturbegriff her an Dignitat
zuwichst, ist erkauft durch Nichtbeachtung des historischen Einmaligkeitscharak-
ters der Inkarnation.

191 THERY, a.a. O. In diesem Gedanken ist Eckharts Lehre von der Gottes-
geburt im Menschen impliziert. « Eckhart liest [im Prolog des Johannesevangeliums]
nicht ‘und wohnte unter uns’, sondern ‘und wohnte im Inneren von uns’, ‘wenn in
einem jeden von uns Gottes Sohn Mensch wird’. Das Wichtigste ist fir Eckhart
dies: ‘filius dei, verbum caro factum, in nobis habitat, id est in nobis ipsis’ (Joh.
n. 118). ‘Et habitavit in nobis’, hier geschieht nach Eckhart genau dasselbe, wie
bei ‘verbum caro factum est in Christo’: einmal in Christus, ein anderes Mal in uns,
aber jedesmal dieselbe Menschwerdung Gottes» (UEDA, a. a. O. 42).

192 Diese Tatsache ist das unabdingbare Widerlager in Eckharts moglichst
weit auf die Identitdt zwischen Gott und Mensch vorgetriebener, neuplatonisch
gepragter Spekulation. Der Mensch kann seinen Herrn Jesus Christus nur und erst
anziehen, wenn in der Menschwerdung gnadenhaft «die Nacht voriibergegangen ist»
(2 Kor. 6, 15). Deus assumpsit vestem nostram, ut vere, proprie et per substantiam
sit homo et homo deus in Christo. Natura autem assumpta communis est omni
homini sine magis et minus. Ergo datum est omni homini filium dei fieri, per sub-
stantiam quidem in ipso, in se autem adoptive per gratiam (LW 4, n. 523).

1 Tairy 232,

16



242 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

Der spezifisch christliche Gedanke der Aufgabe des Eigenen als der
Voraussetzung der Nichstenliebe, wird von Eckhart wiederum vom ein-
heitlichen Charakter der menschlichen Natur her legitimiert: notandum
quod deus assumpsit prima intentione hominem, naturam scilicet, non
personam, docens nos quod si volumus esse filii dei, diligamus in proximo
quod est hominis, non hujus hominis, non huic aut illi aut michi pro-
prium, secundum illud Matt. 20 (14): folle quod tuum est. In propria venit
et sut, id est sul ipsorum, eum mon receperunt ... Diligas ergo ipsos quia
homines sunt, nam et tu homo es. — Assumpsit verbum hominem, natu-
ram ipsam, prius naturaliter hunc autem hominem in athamo (= in
Adamo? = in atomo?) in persona propter naturam 1%, Das Individuelle
existiert bloB quasi per accidens und ist daher etwas, das abgelegt wer-
den mufB. Tuum est quod tibi proprium est, homo sive natura humana
tibi communis est cum omni homine, deus ipse communis est omnibus ...
Tolle quod tuum est; tuum est peccatum, mendacium et universaliter
malum ... Quanto enim quid magis est domesticum sive proprium, tanto
plus est homini inimicum. Tolle quia persona est hec aut hec, ama quia
homo est, quod commune est 1%.

Dieser ganze Motivkomplex der allen Menschen gemeinsamen mensch-
lichen Natur ist hier nicht bloB wegen der zentralen Bedeutung, die er
in Eckharts Denken hat, erneut aufgegriffen worden, sondern auch vor-
nehmlich darum, weil er Eckharts Position anzeigt, von woher er die
scholastische Begrifflichkeit gerade im Zusammenhang seiner Spekula-
tion iiber die Selbsterkenntnis verwischt, relativiert und in Frage stellt.
Die Frage ist nun, wie der Gedanke der einen und universellen, mensch-
lichen Natur geistesgeschichtlich zu bewerten ist.

Ueda, der sich in seinem Werk als ausgezeichneter Kenner der eck-
hartschen Schriften erwiesen hat, urteilt folgendermafBien: «Hier finden
wir wieder dieselbe Eigenart des Eckhartschen Denkens: die dogmatische
Formel nicht als Antwort, sondern vielmehr als Ausgangspunkt zu iiber-
nehmen; aufgrund irgend eines Momentes (hier z. B. des Momentes der
menschlichen Natur) die ganze betreffende Formel auf die Beziehung
zwischen Gott und Menschen restlos anzuwenden und dadurch im ge-
samten Gehalt der betreffenden traditionellen Formel eine radikale Sinn-
verschiebung zu bewirken. Fiir Eckhart selbst ist diese Sinnverschiebung

194 TuiEry 233. Wie nebenbei setzt hier Eckhart einen Nebenakzent auf die
Menschwerdung Christi in individuo, allerdings nicht, ohne ihn schon zum vorn-
hinein relativiert zu haben.

195 Tukry 233 f.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 243

keine Uberschreitung des dogmatischen Inhaltes, sondern dessen Kon-
sequenz bzw. die Losung der Fragen, die er in der dogmatischen Formel
findet» 1%. Wenn irgendwo, dann 148t sich an diesem auf den ersten Blick
iiberzeugenden Urteil ermessen, wie sehr die werkimmanente Interpreta-
tion eines scholastisch geprigten Oeuvres des 14. Jahrhunderts falsche
theologiegeschichtliche Akzente setzt, so subtil und werkgerecht sie
andererseits vorgeht 197,

Aber auch die theologiegeschichtlich interessierte Forschung ist in
dieser Frage nicht durchwegs gliicklich verfahren. P. Théry O. P., der so
verdienstvolle Herausgeber der entscheidenden KongreBakten und der
eckhartschen Rechtfertigungsschriften, hat sich folgendermafen kritisch
iiber Eckhart geduBert: Eine Identitdt zwischen unserer gefallenen Natur
und der menschlichen Natur Christi anzunehmen, wire ein Blasphem.
Wenn Eckhart die menschliche Natur dermalBen erhéht, dal3 er sie mit
der Christi identisch zu setzen wagt, dann geschieht solches nur — wie
bei allen Haretikern des Mittelalters — durch eine «application rigoureuse
de la dialectique». Es folgt dann der sicher gerechtfertigte Versuch, Eck-
harts Lehre von der totalen, univoken Identitdt der menschlichen Natur
in Christus und uns auf die arabische, im engern Sinn averroistische Auf-
fassung von der absoluten Einheit des Intellekts in allen Menschen zu-
rliickzufithren. Diese Lehre des sogenannten Monopsychismus, die vor
allem innerhalb der Artistenfakultdt der Pariser Universitdat im 13. Jahr-
hundert, vornehmlich durch Siger von Brabant, vertreten wurde, mag
nun tatsdchlich und unbestrittenermalen fiir Eckhart eine Rolle ge-
spielt haben. Théry schreibt: «On peut donc se demander si cette con-
ception de I'égalité de nature ne serait pas une application de 1'opinion
d’Averroés qui n’admettait qu'un seul intellect ou un intellect semblable
en tous les hommes. Cette 1dée de I'identité d’intellect avait été déja au
XIIIe siecle appliquée a I’ame toute entiere; et 1'on disait que les ames
sont nécessairement semblables en tous les hommes. Il ne peut y avoir
de degré dans la noblesse des ames. La beauté d’une ame est un absolu.
De cette conception philosophique a I'application théologique, il n’y
avait qu'un pas; et on le franchit. On affirma qu’en conséquence des
principes posés — et ce sont des principes averroistes — I’dme du Christ
n’est pas plus noble que celle des autres hommes. Entre la nature de

196 UEDA, a. a. O. 49.

197 Uedas im Ganzen auBerordentlich kluge und feinsinnige Analyse des eck-
hartschen Werks setzt bisweilen allzu deutliche Akzente einer priatendierten eck-
hartschen «Originalitdt».



244 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

Jésus et celle de Judas, il n’y a aucune différence. C’est cette dialectique
avec ses conclusions erronées que condamma 1'évéque de Paris en 1277.
Alépoque d’Eckhart on s’en souvenait... Et ce sont ces principes évidem-
ment qui ont amené Maitre Eckhart a la conclusion censurée en 1326
par Maitre Reyner et Pierre de Estate» 198. Diese Anschauung ist neuer-
dings mit viel neuem Material von Philip Merlan und Jean Orcibal unter-
mauert worden. In seinem wichtigen Aufsatz «Aristoteles, Averroés und
die beiden Eckharts» schreibt Merlan 1%°: «Nirgends sagt Eckhart, daB3
dies darauf hinauslduft, daB der Seelengrund in allen Menschen ein- und
derselbe ist. Aber steht es nicht zwischen den Zeilen, dringt es nicht
geradezu zu diesem Ausdruck? — Und es ist ebendiese Predigt, die die
Identifizierung des eigentlichen Menschen mit Gott beinahe wortlich aus-
spricht: “Wie der Sohn eins ist mit dem Vater nach dem Wesen, so bist
du mit ihm eins nach Wesen und Natur und hast alles in sich [!] wie es
der Vater hat. Du hast es nicht von Gott zum Lehen, denn Gott ist dein
eigen ... — Was Gott in uns zeugt, kann also — nicht nur als Christus,
sondern auch - als die Form der Menschheit schlechthin bezeichnet
werden. Die Unizitit des Intellekts (oder wenn man den anderen Aus-
druck vorzieht, der Monopsychismus) ist hier durch die Unizitdt Christi
ersetzt; und das Charakteristische an diesem Begriff ist, daB nicht die
Einmaligkeit des Ereignisses der Gottzeugung damit gemeint ist, son-
dern eine ganz andere Unizitdt, eben die des menschlichen Intellekts
oder der menschlichen Seele nach averroistischen Begriffen. Indem wir
uns die im Seelengrunde stattfindende Zeugung des Gottessohnes an-
eignen, transformieren wir uns in die Einfachheit der menschlichen Natur
schlechthin.»

198 G, TuEry, Contribution a I'histoire du procés d’Eckhart, ITI, Vie Spiri-
tuelle, Supplément mars 1924, 182 f. — Zum lateinischen Averroismus oder allge-
meiner zum heterodoxen Aristotelismus vgl. P. MANDONNET, Siger de Brabant et
I'averroisme latin au XIIIe siécle, Louvain 21908/11; M. GRABMANN, Der lateinische
Averroismus des 13. Jahrhunderts und seine Stellung zur christlichen Weltanschau-
ung, Miinchen 1931 (= Sitzungsber. d. Bayer. Akademie d. Wiss., Phil.-hist. Abt.
1931, Heft 2); vor allem aber F. vAN STEENBERGHEN, in: Le mouvement doctrinal
du XIe au XIVe siécle, Paris 1956, 283 ff.; F. vAN STEENBERGHEN, La philosophie
au XIIIe siécle, Louvain-Paris 1966, 357 ff.; C. TREsmoNTANT, La métaphysique
du Christianisme et la crise du XIIIe siécle, Paris 1964, 296-316. Altere Literatur
s. bei UEBERWEG/GEYER, Die patristische und scholastische Philosophie, Darm-
stadt 111960, 757 ff.

199 In: Autour d’Aristote, Recueil d’études de philosophie ancienne et médié-
vale, offerts & Mons. A. Mansion, Louvain 1955, 543-566, Zitat: 560 f. Vgl. auch
Pr. MERLAN, Monopsychism, Mysticism, Metaconsciousness, Problems of the Soul
in the Neoaristotelian and Neoplatonic Tradition, The Hague 1963, 17-20.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 245

Jean Orcibal ist diesen Zusammenhéngen in ihrem Konnex mit den
Anschauungen der deutschen Mystik und der zeitgendssischen Theologie
noch intensiver nachgegangen ?%. Indem er die motivlichen Zusammen-
hinge zwischen der rheinldndisch-flimischen Mystik und der des Jo-
hannes vom Kreuz herausstellt, kommt er auch auf unseren Motivkom-
plex zu sprechen; verschiedene Texte der Surius’schen Tauleriiber-
setzung, die Johannes vom Kreuz zu Gesicht bekam, enthalten nach
Orcibal die gefdhrliche Tendenz, «de réduire I'individu 4 ce qu’a d’uni-
versel la nature humaine, tendance averroiste qui regoit une couleur
chrétienne de 1'appel a 1'Incarnation, entendue comme une conjonction
du Verbe et de cette nature humaine idéale». Mit seltener Kiihnheit sei
diese Lehre von Eckhart von Griindig oder Eckhart dem Jiingeren vor-
getragen worden. Dessen Beweisfithrung beruhe «sur le principe de
Boeéce que seuls les accidents distinguent les individus d’'une méme
espéce et sur le réalisme générique de certains Péres, pour lesquels le
Christ a assumé la nature humaine en soi» 201, Gerade der letzte, von
Orcibal nicht weiter belegte Hinweis auf die Lehre verschiedener Kirchen-
viter, wonach Christus, indem er die menschliche Natur annahm, dze
menschliche Natur in sich einschloB und einverleibte, ist uns besonders
wichtig, da sie fiir Eckharts dhnliche Auffassung, schon von der Termino-
logie her 202, sehr viel zentraler in Anschlag zu setzen ist als der beinahe
noch zeitgenossische Monopsychismus averroistisch-sigerscher Prigung.

200 TEAN OrciBAL, Le role de l'intellect possible chez Jean de la Croix, Ses
sources scolastiques et nordiques, in: La mystique rhénane, Paris 1963, 235-279;
DERS., Saint Jean de la Croix et les mystiques rhéno-flamands, Bruges 1966, 151 f.

201 OrciBAL, Saint Jean de la Croix, a. a. O.

202 Zu beachten ist ndmlich, daB es im Averroismus keineswegs die allen Men-
schen gemeinsame, menschliche Natur ist, die zur Debatte steht. Thomas von Aquin
referiert des Averroes Meinung korrekt, wenn er in seinem «Tractatus de unitate
intellectus contra averroistas» (ed. L. W. Keeler, Rom 21957) gegen die Averroisten
bestreitet, daB der inéellectus possibilis allen Menschen gemeinsam sei (vgl. a. a.0. 2,
11 £.). Er konzediert seinen Gegnern, dal3 die Einheit des intellectus agens unter
Umstdnden akzeptabel ist, nicht aber die Einheit des intellectus possibilis: Con-
siderandum restat de hoc quod dicunt intellectum possibilem esse unum in omnibus.
Forte enim de agente hoc dicere, aliquam rationem haberet, et multi philosophi hoc
posuerunt. Nihil enim inconveniens videtur sequi, si ab uno agente multa perfi-
ciantur, quemadmodum ab uno sole perficiuntur omnes potentiae visivae anima-
lium ad videndum; quamvis etiam hoc non sit secundum intentionem Aristotelis,
qui posuit intellectum agentem esse aliquid in anima, unde comparavit ipsum
lumini. Plato autem ponens intellectum unum separatum, comparavit ipsum soli,
ut Themistius dicit. Est enim unus sol, sed plura lumina diffusa a sole ad videndum.
Sed quidquid sit de intellectu agente, dicere intellectum possibilem esse unum
hominem, multipliciter impossibile apparet (a. a. O. 54, 4-55, 16). Die averroistische



246 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

Es ist hier nicht der Ort, diese Lehre in extenso vorzufithren. Ein
paar Hinweise mogen geniigen. Die patristische Lehre «von der onto-
logischen, ja physischen Einheit der Menschennatury, wonach «der eigent-
liche Trager des Gotteshildes nicht die Einzelseele, sondern die eine, ein-
zige Menschennatur, von der die individuellen Menschen nur Ausdruck
und Darstellung sind» 203, ist, gehort in den Bereich ekklesiologischer

Hiresie eines einzigen intellectus possibilis in allen Menschen pradsentiert sich als
logische Folge der aristoielischen Metaphysik der getrennten Substanzen.

(Van Steenberghen hat deutlich gezeigt [La philosophie au XIII¢ siecle, 366 £.],
daB diese averroistische Interpretation einer aristotelischen Lehre nichts zu tun hat
mit der Lehre von der Einheit des intellectus agens oder des dator formarum, die — als
integrierender Teil der Theorie von der Emanation der Intelligenzen und Sphéaren —
neuplatonischen Ursprungs ist, von Avicenna und im Anschluf an Wilhelm von
Auvergne von verschiedenen Franziskanern vertreten wurde. Diese These eines
einzigen intellectus agens, der mit Gott identifiziert wird, vertritt auch Eckhart,
wenn er schreibt: Seht, allez daz diu wiirkende vernunft tuot in einem ndtiurlichen
menschen, daz selbe unde verve mé tuot got in eime abegescheiden menschen : ev nimet
ime abe die wiivkende vernunft unde setzet sich selber wider an tv stat unde wiivket
selber dad allez daz, daz diuw wiivkende vernunft solte wivken [Pf. 19, 20-33]. Durch die
Substitution des intellectus agens durch Gott entfernt sich Eckhart von Thomas
und nihert sich der Geistesstromung, «die Gilson I'augustinisme avicennisant nennt
[vgl. GiLsoN, Pourquoi saint Thomas a critiqué saint Augustin, AHDL 1 (1926)
1-127; Les sources gréco-arabes de l'augustinisme avicennisant, AHDL 4 (1929)
5-149]; eine Kombination von Augustinus’ und Avicennas Illuminationstheorien
hat den Bastard geboren: Gott selbst ist in der mystischen Erkenntnis intellectus
agens» [HorF, a. a. O. 203]. Vgl. dazu vor allem voN BRACKEN, Meister Eckhart und
Fichte, 286-298. Zum intellectus agens bei E. vgl. auch K. WEeiss, Die Seelenmeta-
physik bei M. E., Zs. . Kirchengesch. III. Folge 52 [1933] 500 ff.)

Siger von Brabant geht in seiner Spielart des Monopsychismus einen Schritt
weiter und spricht pauschal von der anima intellectiva (vgl. De anima intellectiva,
ed. Mandonnet II, a. a. O.), die allen Menschen gemeinsam sei. Da auch hier blof
der intellektive Seelenteil gemeint ist, 148t sich auch dieser Gedanke nicht mit
Eckharts Spekulation tiber die allgemeine Natur der Menschen parallelisieren. Der
Monopsychismus eines haretischen Aristotelismus hat damit bei Eckhart schon von
seiner Terminologie her nichts Klirendes beizutragen.

Es kommt verschirfend hinzu, daB der christologische Zug von Eckharts Lehre
— die Annahme der einen menschlichen Natur durch Christus in seiner Mensch-
werdung — in diesem Monopsychismus aristotelischer Prigung keine Parallele findet,
hingegen sehr wohl in der patristischen Konzeption der allgemeinen, menschlichen
Natur, die Christus sich in der Menschwerdung einverleibte. Allerdings ist zuzu-
geben, daB es hier nicht um exakte Quellenangaben gehen kann, sondern weit eher
um Parallelisierungen. Denn schon im arabischen Raum sind die genauen Unter-
scheidungen noch Avicennas und Averroes’ bald aufgegeben worden zugunsten
einer nicht weiter differenzierten Lehre vom «allgemeinen Menschen». Vgl. dazu
Titus BURCKHARDT, Introduction aux doctrines ésotériques de I'Islam, Alger-Lyon
1955, 75-79.

203 H. U. von Balthasar in seiner Einfithrung zu: GREGOR VON Nvssa, Der
versiegelte Quell, Auslegung des Hohen Liedes, Einsiedeln 1954, 20.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 247

Reflexion. Es handelt sich dabei gewissermaBen um eine «natiirliche» Be-
grilndung der Lehre vom Mystischen Leib Christi 2%, Dadurch, dal das
Wort in seiner Menschwerdung die gesamte menschliche Natur ange-
nommen hat (Hilarius: naturam in se universae carnis adsumpsit!) 203,
ergibt sich eine organische Bindung und Grundbeziehung des Menschen
zu Christus, die aktiviert und vollendet wird, wenn der Mensch in aus-
driicklicher Weise sich Christus als Glied des mystischen Leibes ver-
bunden fithlt. Die Lehre vom Mystischen Leib Christi, in dem sich alle
explizit Glaubigen als Glieder vereinen, ist also nicht identisch mit der
Lehre von der einen und allgemeinen menschlichen Natur, die Christus
in der Menschwerdung an sich nahm. Diese ist vielmehr die Grundlage
jener.

Die Ausformung dieser Lehre von der allgemeinen menschlichen
Natur hat neuplatonische und stoische Hintergriinde, die im Einzelnen
kontrovers sind 2%, Sie brauchen in unserem Zusammenhang nicht niher
erldutert zu werden, da uns ja vor allem die christologische Akzentuie-
rung des Gedankens interessiert 207,

Wichtig ist jedenfalls als Grundlegung dieser ganzen Lehre die
Scheidung von Idealmensch und erstem wirklichem Menschen, die Phzlo
von Alexandrien 298 im Anschlull an Gen. 1, 26 und 2, 7 209 anstellt. Nach

204 Vgl. K. Apam, Das Wesen des Katholizismus, Diisseldorf 61931, 46 ff.;
N. v. ArRsENIEW, Ostkirche und Mystik, Miinchen 1925, 8; V. Losskv, Die mystische
Theologie der morgenlidndischen Kirche, Graz 1961, 234 f.; O. Casgr, Mysterium
der Ekklesia, Von der Gemeinschaft aller Erlésten in Christus Jesus, Aus Schriften
und Vortridgen, Mainz 1961, 127, 133 und wiederholt; vor allem aber HENRI DE
Lusac, der im Gegensatz zu den meisten genannten Autoren klar unterscheidet
zwischen dieser «natiirlichen» Begriindung des Mystischen Leibs und der «iiber-
natiirlichen» Organisation der Glieder Christi: Katholizismus als Gemeinschaft, Ein-
siedeln-Koln 1943, 23—43; Geheimnis aus dem wir leben, Einsiedeln 1967, 135 {.

205 De Trinitate 1. II, c. 16; PL 10, 409 C: Universitatis nostrae in se continens
assumptione naturam. Vgl. auch In Mt. 19,5; In Ps. 51,17 usw. Zitiert nach DE
Lusac, Geheimnis 135.

206 Vgl. W. VOLKER, Gregor von Nyssa als Mystiker, Wiesbaden 1955, 64 ff.,
wo die verschiedenen Thesen iiber den Ursprung dieser Anschauung vorgetragen
werden.

207 Naturgemdl ist die Rolle dieser grundlegenden Anschauung im patristi-
schen Denken iiber das Corpus Christi Mysticum beachtlich. Vgl. E. MERrscH, Le
corps mystique du Christ, Etudes de théologie historique, 2 Bde., Bruxelles-Paris
31951: s. Bd. 2, 481 das Stichwort « Nature».

208 J, Danitrou, Philon d’Alexandrie, Paris 1958, 172 fi. Vor allem ist bei-
zuziehen «De opificio mundi», ed. Arnaldez, Paris 1961, § 134 f., 231 f.

209 Gen. 1,26: Faciamus hominem ad imaginem et similitudinem nostram;
Gen. 2,7: Formavit igitur Dominus Deus hominem de limo terrae, et inspiravit in
faciem ejus spiraculum vitae, et factus est homo in animam viventem. Schon Philo



248 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

Gen. 1,26 wird ein himmlischer Mensch nach dem Bild Gottes ge-
schaffen: als i3éx, als yévog, unkérperlich, geistig, weder minnlich noch
weiblich. Der Mensch, der nach Gen. 2, 7 geschaffen wird, ist ein sinn-
licher, wirklicher Mensch, zusammengesetzt aus Koérper und Seele; er
ist entweder Mann oder Frau, auf jeden Fall sterblich 2.

Indem er die menschliche Idealitdt zu einem eigentlichen Zustand
der Priexistenz verkehrte 211, in dem alle Geister identisch sind, iiber-
nahm Origenes 2 den philonischen Gedanken, gab ihm aber gleich die
christologische Interpretation: «Christus (hat) also das ganze Menschen-
geschlecht, ja vielleicht sogar die Allheit der gesamten Kreatur zum
Leibe, und ein jeder von uns ist ‘Glied, je nach seinem Teil’» (PG 12,
1330 A) 213, Am intensivsten ist der Gedanke danach von Gregor von
Nyssa 2% und Cyrill von Alexandrien *'5 und anderen Kirchenvitern 216
aufgenommen worden. Die iibernatiirliche Einheit des mystischen Leibes
Christi setzt fiir sie alle eine vorgédngige, natiirliche Einheit des Menschen-
geschlechts voraus. «Fiir Irendus, fiir Gregor von Nazianz und Gregor

hat gemerkt, daB3 es sich hier um zwei verschiedene Schopfungsberichte handeln
mub, wie heute allgemein anerkannt ist (Nahtstelle in den beiden Kcmplexen in
Gen. 2,4): vgl. H. Gross, in: Mysterium Salutis II: Die Heilsgeschichte vor Christus,
Einsiedeln 1967, 422 ff.

210 PuI1ro, De opificio mundi, § 134.

211 Vgl. J. Danttrou, Origéne, Paris 1948, 210, 259.

212 Vgl. H. U. voN BALTHASAR, Parole et mystére chez Origéne, Paris 1957,
47, 129 (Anm. 14); R. GOGLER, Zur Theologie des biblischen Wortes bei Origenes,
Diisseldorf 1963, 162; J. Dururs, « L’esprit de I’homme», Etude sur I’anthropologie
religieuse d’Origéne, o. O. 1967, 50 {.; H. CrouzeLr, Origéne et la «connaissance
mystique», o. O. 1960, 54 fi.

213 Qrigenes, Geist und Feuer, Ein Aufbau aus seinen Schriften von H. U. voxN
BALTHASAR, Salzburg 21938, 399.

214 Vgl. das schon genannte Werk von VOLKER, 66 ff.; U. H. voN BALTHASAR,
Présence et pensée, Essai sur la philosophie religieuse de Grégoire de Nysse, Paris
1942, 26 ff., 151; J. DanitrLou, Platonisme et théologie mystique, Doctrine spiri-
tuelle de Saint Grégoire de Nysse, Paris 21944, 53; A. A. WeiswurM, The Nature
of Human Knowledge according to Saint Gregory of Nyssa, Washington 1952, 28,
138-140; C. TRESMONTANT, La métaphysique du christianisme et la naissance de
la philosophie chrétienne, Probléme de la création et de I’anthropologie des origines
a Saint Augustin, Paris 1961, 462 ff.; vor allem aber L. MALEVEz, L’église dans le
Christ, Etude de théologie historique et théorique, Recherches de science religieuse
25 (1935) 257291, 418-440; iiber Gregor von Nyssa s. 260-280. Die wichtige Stelle
s. GREGOIRE DE NvssE, La création de I'homme, ed. Laplace/Daniélou, Paris 1944,
cap. 16, 151 fi.

215 Vgl. MALEVEZ, a. a. O. 280-291.

216 Stellen in den genannten Werken DE LuBacs. Vgl. auch die Geschichte
dieses Theologumenons bei PH. DELHAYE, Une controverse sur I’Ame universelle au
IXe siécle, Namur 1950, 7 fi. (Plato, Plotin, Stoa, Augustin, Kirchenviter usf.).



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 249

von Nyssa, fiir Cyrill von Alexandrien, fiir Maximus, fiir Hilarius und
andere mehr ist das verlorene Schaf des Evangeliums, das der Gute Hirt
zum Schafstall zuriickbringt, nichts anderes als die einheitliche Menschen-
natur, deren Not den Sohn Gottes so sehr bewegt, dal er die unzdhlbare
Schar der Engel verldBt, um ihr zu Hilfe zu eilen. Diese menschliche
Natur haben die Viter durch eine Reihe synonymer Ausdriicke, die alle
auf einen konkreten Inhalt weisen, ndher bestimmt; in ihren Augen war
sie also wirklich eine Realitdt. Sie wohnten sozusagen ihrer Entstehung
bei, sahen sie leben, wachsen, sich entwickeln wie ein einziges Wesen.
Mit der ersten Siinde fiel dieses Wesen als Ganzes, wurde aus dem Para-
dies vertrieben und in Erwartung seiner Erlosung zu harter Verbannung
verurteilt. Und als Christus, der ‘einzige Brautigam’, endlich erschien,
war es wiederum ‘das ganze menschliche Geschlecht’, dem er sich ver-
méhlen wollte» 217,

Die Frage stellt sich nun, wie Meister Eckhart von dieser Lehre des
«Einen Menschen Christus» hat Kenntnis bekommen kénnen. Hugo
Rahner hat auf die Vermittlung des Johanmnes Scotus ?'® hingewiesen,
dessen «System als treues Nachbild der klassischen griechischen Viter-
lehre» angesehen werden darf. «Seit der Herabkunft des Logos durch die
Geburt aus der Jungfrau ist Christus der eine, vollkommene Mann, der
in sich die ganze Menschnatur vereint. Die Theologie des Hippolyt vom
elg &vBpwmog Télelog, die tiber Cyrill von Alexandrien zu Maximus kam,
erlebt hier noch einmal [bei Scotus] eine spiate Nachbildung. Weil sich in
diesem vir perfectus et unus die (im platonischen Sinn) ganze Menschen-
natur vereint, sind durch diese den Kreuztod einschlieBende Geburt aus
der Jungfrau alle Menschen prinzipiell erlost, dem Recht und der Hoff-
nung nach ... Sie sind in Christus dem Einen zusammengefafit zu dem
einen Leib, zur Kirche. Infolge dieser Einheit entfaltet sich die ‘Gott-
werdung’ des Menschen nach den gleichen Gesetzen, wie sie in dem einen,
vollkommenen Menschen Christus walten ... Der Aufstieg zum ewigen
Vater, aus dem der Logos ausging — und darin besteht die Vergottlichung

217 pE LuBac, Katholizismus als Gemeinschaft 23 f. (mit reichen Belegen).

218 Vgl. M. parL Pra, Scoto Eriugena, Milano 21951, 217; H. DORRIES, Zur
Geschichte der Mystik, Erigena und der Neuplatonismus, Tiubingen 1925, 64 f.;
A. ScHNEIDER, Die Erkenntnislehre des Johannes Eriugena im Rahmen ihrer meta-
physischen und anthropologischen Voraussetzungen nach den Quellen dargestellt,
Berlin-Leipzig 1921, Bd. 1, 22 ff.; neuerdings vgl. die vortreffliche Studie von
B. Stock, The Philosophical Anthropology of Johannes Scottus Eriugena, Studi
Medievali 8 (1967) 1-57, vor allem 7-11, 15-17, 41, 50-53.



250 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

des Menschen — ist der Aufstieg des einen Christus» 219, — Man wird dieser
Traditionslinie: Philo — Hippolyt — Methodius — Gregor von Nyssa —
Cyrill von Alexandrien — Maximus 220 — Johannes Scotus — Meister Eck-
hart den Charakter der Wahrscheinlichkeit nicht absprechen wollen, be-
sonders wenn man in Rechnung setzt, dal} Eriugena der unmittelbare
Fortsetzer und Ubermittler der griechisch-patristischen Theologie ins
Mittelalter hinein ist.

AbschlieBend ist nochmals mit allem Nachdruck darauf hinzu-
weisen, dall Eckhart in seine Spekulation iiber die Selbsterkenntnis des
Menschen gegen den scholastischen Usus, der die zu bedenkende Sache
zu 1solieren pflegt, ein Theologumenon der Viter einbezieht, das auf den
ersten Blick nur wenig mit Selbsterkenntnis zu tun zu haben scheint. Die
Begrifflichkeit bekommt so etwas Fluktuierendes, Unbestdndiges. Um
so schirfer aber darf so Eckharts Ziel, die Vereinigung des Menschen
mit Gott, in den Blick treten. So bald einmal der entscheidende Stellen-
wert der idealen, allgemeinen und reinen menschlichen Natur in bezug
auf den Menschen iiberhaupt und auf Christi Menschwerdung genannt
worden ist, ist die Unio zwischen Mensch und Gott gleichsam im Schatten
der Inkarnation méglich, wenigstens als erstrebenswertes Ziel, dessen
Realitdt in keiner Weise anzuzweifeln ist. Sprachlich manifestiert sich
diese extreme Zielbezogenheit Eckharts in einer konsequenten Verfliissi-
gung der Begrifflichkeit, deren Bedeutung noch kaum sine ira et studio
in den Blick der Forschung getreten ist.

V.

Festgestellt hat die Forschung bislang mit niichterner Redlichkeit,
daB Eckharts deutsche Termini gegeniiber den weit exakteren lateini-
schen «verschwommen» sind, dal Eckharts Sprache in sich nicht schliis-
sig ist 21, Das heif3t vorerst nur, dal — obwohl die Mystik durchwegs auch
mit dem Sprachmaterial der Scholastik arbeitet — der Mystiker Eckhart

219 Huco RAHNER, Die Lehre der Kirchenviter von der Geburt Christi aus
dem Herzen der Kirche und der Glaubigen, in: Symbole der Kirche, Die Ekklesio-
logie der Viter, Salzburg 1964, 73. Vgl. auch 25 1., 84.

220 Vgl. H. U. von BarLTHASAR, Kosmische Liturgie, Das Weltbild Maximus’
des Bekenners, Einsiedeln 21961, 155-159, 239 {.; ein Textbeispiel s. Maximos der
Bekenner, All-Eins in Christus, Auswahl, Ubertragung, Einleitung von E. voN
IvAnxkaA, Einsiedeln 1961, 46 {.; vgl. auch L. THUNBERG, Microcosm and Mediator,
The Theological Anthropology of Maximus the Confessor, Lund 1965, 156 f.

221 Vgl. etwa SceMoLDTs schon verschiedentlich zitiertes Werk.



© Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 251

in seinen deutschen Texten offenbar ein anderes Ziel verfolgt als der
durchschnittliche, auch deutsch schreibende Scholastiker 222, Mit andern
Worten: Eckharts begriffliche Unprizision ist durch spirituelle Motive
veranlaft. Er vernachlédssigt die Begriffssprache, transzendiert sie, um
Sprache in ihrer héchsten Dignitdt zu gewinnen: als gottliches Einspre-
chen des WORTES im Seelengrund, ein Vorgang, dessen metaphorische
Umschreibung als «Geburt des Gotteswortes im Seelengrund» die Sache,
um die es geht, genauer und eigentlicher trifft als jede rein im begriff-
lichen bleibende Definition. Der mystische Vorgang wird bei Eckhart
weitgehend als ein Sprachwunder gefal3t, ein Sprachwunder, das in der
Tatsache, da Gott im Gegensatz zum Menschen im eigentlichen Sinne
spricht, seine tiefe Rechtfertigung und Begriindung hat. Alle mensch-
liche Rede ist aus zweiter Hand und versteht sich rechtens nur analogisch
vom gottlichen Sprechen her, in dem der Logos gesprochen wird. Der
Mensch soll daher bloBes Beiwort zum Worte Gottes sein. Das hermeneu-
tische Problem ist daher bei der Interpretation eckhartscher Texte grund-
legend die Frage: Geniigt der Leser existentiell den Anforderungen des
Textes? Hat er die «Reinheit des Herzens», die Bereitschaft, den Logos
ankommen zu lassen (denn Gleiches wird ja nur mit Gleichem erkannt,
wie Eckhart immer wieder versichert)? Auch der moderne Interpret
miillte wenigstens ein BewuBtsein haben von diesen Primissen der eck-
hartschen Sprachmystik. Wer sich dessen bewulBt ist, wird aber auf der
andern Seite grade auch das begriffstechnische Verstehen der spekula-
tiven Sprache Meister Eckharts in aller Niichternheit betreiben und sich
Kurt Ruhs Zweifel sehr zu Herzen nehmen, der schreibt: «Ist die ‘Un-
klarheit’ der Sprache der spekulativen deutschen Mystik aber nicht in
erster Linie unsere Unklarheit? Verstehen wir noch nicht, ganz schlicht
gesagt, diese Sprache richtig zu lesen? Und vermogen wir sie nicht fichtig
zu lesen, weil uns erstens jene Klarheit des scholastischen Lateins keines-
wegs ganz klar ist und zweitens, weil wir die deutschen Begriffe immer
noch zu wenig von unserm modernen Gebrauch abzuldsen imstande
sind ?» 223

Und gerade die seriosen Eckhartforscher, deren Kenntnisse der Scho-
lastik beachtlich sind, werden nicht miide, die eigenartige, ja monotone
Klarheit, Zielstrebigkeit und Deutlichkeit von Meister Eckharts Sprache

222 Zu vergleichen wéren einmal die Terminologie der deutschen Thomasiiber-
setzungen mit eigentlichen, mystischen Texten hinsichtlich der Funktionalitdt des
Wort- und Begriffsschatzes.

223 K. RuH, Altdeutsche Mystik, Ein Forschungsbericht, WW 7 (1956/57) 145.



252 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

aller « Verschwommenheit» seiner deutschen Begriffssprache zum Trotz
anzuerkennen. Eckharts paradoxe, hyperbolische Sprachtechniken, seine
dialektischen Redewendungen, sein hdufiger Wechsel der gedanklichen
Perspektive, sind, wenn auch nicht von ihm «erfundene», so doch von
ihm in auBerordentlichem Ausmal gepflegte Denk- und Sprachmittel,
deren stilistische Deutung als spezifisch mystische Diktion sich trotz der
darin gespeicherten, scholastischen Begrifflichkeit evidentermaBen auf-
dringt 224, Damit sel A¢storisch kein grundsitzlicher Gegensatz zwischen
Mystik und Scholastik postuliert, hingegen die beiden innerlich verwand-
ten und in mannigfachem Austausch stehenden Erscheinungen auf ver-
schiedenen Stilebenen situiert 225, In Mystik und Scholastik prasentieren
sich zwei verschiedene Denk- und auch Sprachstile: Scholastik als dis-
kursives Denken mit schluBfolgernder Tendenz steht mit ihrer Bedacht-
samkeit auf Distinktionen im Gedachten quer zum mystischen Denken,
dessen Drang nach Vereinigung zwischen Denken und Gedachtem, Er-
kennendem und Erkanntem, zwischen Gott und Mensch ungleich leichter
die Distinktionen — wenn es sich deren bedient — paradoxal unverséhnt
hinter sich 148t. Die Verfliissigung der Terminologie wird im mystischen
Weg, der ein Weg immer tieferer Einigung aus der regio dissimilitudinis
heraus ist, zur unausgesprochenen Absicht. Diese Absicht mag gerade
bei einem Mystiker, der mit scholastischem Substrat umgeht, einiger-
mabBen kaschiert sein, deutlich wird sie frither oder spater immer. Eck-
harts Mystik 148t sich formal geradezu durch die Heftigkeit, mit der er
die scholastischen Mittel, derer er sich nie entschldgt, als bloBe Hilfs-
mittel hinter sich 14Bt, definieren. Diese Folgerung, so kiithn sie scheinen
mag, trifft zumindest insofern auch den Gehalt der eckhartschen Mystik,

224 Dazu vgl. die verschiedenen grundlegenden Arbeiten zur Sprache der deut-
schen Mystik, vor allem: H. EGGERs, Deutsche Sprachgeschichte II: Das Mittel-
hochdeutsche, Reinbek 1965, 184 ff.; H. KuniscH, Mystik, in: Deutsche Wort-
geschichte, hrsg. von F. MAURER und F. StroH, Bd. I, Berlin 1959, 246-267;
DERs., Die mittelalterliche Mystik und die deutsche Sprache, Ein Grundri3, Lit.-
wiss. Jb. im Auftrage der Gorres-Gesellschaft, herausgegeben von H. KuNiscH,
NF 6 (1965) 37-90.

225 Dal3 die geistliche lateinische Literatur des 12. Jahrhunderts trotz ihres
vielfach evidenten mystischen Charakters immer wieder als Frith- oder Vorscho-
lastik taxiert wird, markiert die Unsicherheit, mit der man die geistesgeschichtliche
Differenzierung von Scholastik und Mystik an die Hand nimmt. Nicht zu tibersehen
ist hingegen der grundséatzliche Unterschied zwischen deutscher Scholastik und
deutscher Mystik: diese hat im Gegensatz zu jener die Wiirde eines eigentlich neuen
«Sprachstils» (vgl. K. Run, Bonaventura deutsch, 41). Die Differenzierung von
Scholastik und Mystik als Stilkategorien kommt dem Befund zu allen Zeiten wohl
am ndchsten.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 253

als damit der unsdgliche Antrieb mitgenannt ist, der Eckhart gleichsam
in gottlicher Legitimation reden lieB, ihm die subjektive Evidenz seiner
reinen Erfahrung verbiirgte. DaBl das Kleid, in dem Eckhart seine Er-
fahrung weitergab, den kirchlichen Instanzen zuwenig orthodoxen Zu-
schnitt aufwies, ist nicht das Problem von Eckharts mystischer Subjek-
tivitdt, sondern das Problem der historischen Situation, in der auch in
geborgter Sprache 226 vom «Einen Notwendigen» Zeugnis abgelegt wer-
den mubBte.

Es ist hier nicht der Ort, Meister Eckharts Orthodoxie ndher zu
untersuchen. Das haben andere — Karrer, Schmoldt, Lossky und neuer-
dings auch Seppdnen — gerade auch von scholastischen Voraussetzungen
her mit teilweise positivem Ergebnis getan. Wichtiger ist, dal man an-
zuerkennen gewillt ist, daBl Meister Eckharts Spekulation von Form und
Gehalt her mystische Prigung trdgt, deren eschatologische Buchhaltung
den Nachgekommenen ohnehin grundsitzlich verwehrt ist.

Anderseits gibt es nattirlich gewisse Kriterien, die Echtheit einer
mystischen Sendung einigermafBen einzuschitzen. Entscheidend ist hier
in erster Linie das bestdtigende oder mif3billigende Machtwort, mit dem
die Kirche den Sendungsanspruch eines Menschen quittiert, der sich als
ihr Glied versteht. Die Verurteilung Eckharts miiBte in all ihrer Proble-
matik unter theologischen Vorzeichen einmal neu iiberdacht werden. Fiir
unsere Fragestellung, die im weiteren Sinne eine philologische ist, mag
dieser Problemkreis ausgeklammert bleiben. Dall es jedenfalls mit der
Beurteilung Eckharts in dieser Hinsicht alles andere als gut bestellt ist,
beweisen die geradezu gegensitzlichen, zumeist apodiktischen Behaup-
tungen der Theologen und Frommigkeitsgeschichtler tiber die Echtheit
von Eckharts Mystik 227,

Jean Leclercq hat folgendermaBen die Echtheit einer mystischen
Sendung zu umschreiben versucht: «Das Kriterium des wirklichen Mysti-
kers und der Beweis, daB3 er, selbst wenn er Schriftsteller ist, den Geist
Gottes besitzt, liegt in seiner Losgeldstheit. Ist er von sich selber los-

226 Sei es nun scholastische oder neuplatonische Sprache.

227 JosEF SUDBRACK verweist in seiner Besprechung der Ausgabe des Werks
Meister Eckharts nachdriicklich auf diese verwirrende Divergenz im Urteil der
Forscher. S. Erasmus 16 (1964) Sp. 606, wo auf BouvyErR und KNOWLES verwiesen
wird: Fir Bouyer ist Eckhart ein authentischer Mystiker, fiir Knowles nicht. Hans
Urs von Balthasar urteilt iitber Eckhart, den er mit Origenes in Relation setzt,
folgendermallen: ¢eine urspriinglich lauterste christliche Frommigkeit kleidet sich
selbst in ein ungemifBes Gewand, das dem Leib nicht zugeschnitten ist» (Herrlich-
keit ITI/1, Einsiedeln 1965, 390).



254 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

gelost? Wenn ja, dann geféllt er sich nicht in dem, was er schreibt. Wenn
wir dagegen fiihlen, dall der Wunsch, gut zu schreiben, in ihm tiberwiegt,
wenn sein Stil etwas Gesuchtes, Kiinstliches hat, dann ist er nur Literat.
Ein gewisses Maf3 an Bemiithen umdie kiinstlerische Form ist beim Schrei-
ben natiirlich gerechtfertigt. Niemals jedoch darf diese um ihrer selbst
willen nach Bewunderung heischen. Wenn jemand sich gern reden hort,
wenn er weniger auf das achtet, was er sagt, als auf die Weise, wie er es
sagt, dann st6rt uns sein Ich, das er zwischen uns und die Wahrheit
stellt. Ein solcher Autor besitzt nicht die Einfachheit, er ist gespalten:
Literat und etwas anderes zugleich, auch wenn er iiber das geistliche
Leben schreibt» 228, Bruno Bosch hat diesen Ansatz kiirzlich weiter-
gefiihrt und an der Sprachgebung selber die Echtheit der vertretenen
Mystik abzulesen versucht. Zum Kriterium der stilistischen «Losgelost-
heit» (vom Ich) tritt die Legitimation von der inneren Nd&tigung zum
Sprechen. Bésch zitiert dafiir Eckhart: ich sprach einest: swaz eigen-
lich gewortet mac werden, daz muoz von innen her iz komen und sich
bewegen von innerer forme und niht von vzen komen, mér: von inwendic
sol ez her 1z komen: das lebet eigenlich in dem inmersten der séle ?2°. Und
sagt: «Soll diese Sprachgebung ... eine im mystischen Sinn echte sein,
so mul} der Atem einer inneren Erfahrung, das von Innenkommen nach
Eckharts Wort, auch durch sie hindurch spiirbar sein; eine geschickte
Hand, die zwar die Bausteine der Tradition kunstvoll nutzt und ein in
sich stimmiges Sprachdenkmal schafft, dieses Hauches aber entbehrt,
muB und wird sich unverkennbar abheben von dem religiésen Genius,
der aus der Uberfiille seines Herzens spricht» 230, Damit ist — wie Bosch
versichert — schon die Grenze des wissenschaftlich Kontrollierbaren er-
reicht, wenn nicht {iberschritten, wenn auch die GroBe glaubwiirdiger
literarischer Evidenz nicht zu gering veranschlagt werden darf, welche
die Germanisten im Werk Meister Eckharts mit gutem Recht anzutreffen
glauben. .

Im Rahmen unserer Untersuchung dringt sich die Frage nach dem
schriftstellerischen Ich, das uns unter dem Namen Meister Eckharts
tiberliefert ist, auf. Das Kriterium der «Losgelostheit vom Ich» gilt fiir
Eckhart schon darin, wie er iiber sich und seine biographische Situation

228 Wissenschaft und Gottverlangen, Zur Monchstheologie des Mittelalters,
Diisseldorf 1963, 290 {f.; zitiert bei BRuNno BoscH, Seuses religiose Sprache, in: Fest-
gabe fir Friedrich Maurer, Diisseldorf 1968, 230.

229 A.a. 0. 224.

20 A, 8. 0. 228,



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 255

zu schweigen versteht, ganz abgesehen davon, daB die abegescheidenheil
eine seiner zentralsten Forderungen darstellt. Hier ist volle Identitat
zwischen Lehre und Leben festzustellen: Derjenige, der andere von sich
und ihrer individuellen Bestimmung absehen heifit, gibt sich iiberall
dort anonym, wo er mit seiner individuellen Existenz «gestikulieren»
kénnte. Im Gegensatz etwa zu seinem Ordensbruder Seuse haben Eck-
harts Ausfithrungen tiber sich selber nie autobiographischen Charakter 231
Es wird bei ihm nie ein autobiographisches Ich ausgebreitet. Das mag
seine natiirlichen Griinde in der geistesgeschichtlichen Situation, in der
Eckhart sich fand, haben. Von der geistesgeschichtlichen und biogra-
phischen Situation her zum Scholastiker bestimmt war Eckhart ge-
zwungen, seiner Mitwelt in Form von Unterricht und Lehre von seiner
Erfahrung Zeugnis zu geben. Predigt 232, Traktat, wissenschaftliche Ab-
handlung in Form von Quaestio und Bibelkommentar 233 waren die ge-
méaBen, vorgeformten literarischen Gattungen, die er zur Publikation
seiner Gedanken und Erfahrungen zur Verfiigung hatte. Die Form der
Vita (Seuse!) 234, Hochschullehrer und Ordensoberer der er war, stand
ithm nicht zu. Anderseits aber ist die Bewegung der deutschen Mystik
so gattungsarm nicht, wie es das Beispiel Eckharts zu suggerieren scheint.
Allegorien, Legenden, Lyrik, Briefe usw. 235 waren ganz passable Formen

231 7. ANCELET-HUSTACHE, Maitre Eckhart et la mystique rhénane, Paris 1961,
61 f.; Uepa, Die Gottesgeburt 23 ff., gibt einen schonen Katalog jener Stellen in
Eckharts Werk, wo Eckhart, indem er in seiner eigenen Person spricht, Zeugnis
von seiner mystischen Erfahrung ablegt. « Obgleich Eckhart keine Autobiographie
geschrieben hat, in welcher er von seiner eigenen religitsen Erfahrung spricht, ob-
gleich Eckhart kein Interesse daran hatte, seine eigene eindringliche innere Erfah-
rung als solche darzustellen, gibt es doch vielfach Zeugnisse dieser Erfahrung, welche
seinem Denken und Predigen zugrunde liegt und die unmittelbare Triebkraft seines
Denkens ist» (23). «Dal3 Eckhart seine eigene Erfahrung nicht erwdhnt hat, ist ...
nicht zuféllig, der Grund dafiir liegt in seiner Erfahrung selbst; nach Eckhart muB3
man auch die eigene Frommigkeit aufgeben und das Erfahrene lassen, um mit Gott
in seiner bloBen Wesenheit und in seiner unmittelbaren Wirklichkeit eins zu werden »
(23, Anm 3). Vgl. auch J. M. CLARK, Meister Eckhart, London 1957, 92 {.

232 Die Begriindung dafiir, daB Eckharts Lehre Predigt sein muB, s. bei Kop-
PER, Die Metaphysik Meister Eckharts, 39. Vgl. auch H. FiscHER, Grundgedanken
der deutschen Predigten, in: Meister Eckhart der Prediger, FS zum Eckhart-
Gedenkjahr, Freiburg i. Br. 1960, 25-72.

233 Vgl. J. KocH, Sinn und Struktur der Schriftauslegungen, in: Meister Eck-
hart der Prediger, 73-103; K. WEiss, Meister Eckharts biblische Hermeneutik, in:
La mystique rhénane, 95-108; E. WINKLER, Exegetische Methoden bei Meister
Eckhart, Tubingen 1965 (= Beitrage zur Geschichte der biblischen Hermeneutik 6).

z3¢ Vgl. G. MiscH, Geschichte der Autobiographie IV/1, Frankfurt 1967,
113-310.

235 Vgl. G. M. GiEraTHS, Reichtum des Lebens, Die deutsche Dominikaner-



256 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

der mystischen Aussage. Wenn Eckhart sich dieser wirksamen Formen
literarischer AuBerung enthilt, dann ist hier schon eher bewuBte Zuriick-
haltung anzunehmen. Dieser Eindruck verstirkt sich, wenn man bei-
spielsweise die Eckhart vorgidngige Mystik und deren Ausdrucksformen
ins Auge faBt. Schon in der Intimsphdre der Zisterzienserkloster des
12. Jahrhunderts fanden die Monche, allen voran Bernhard von Clair-
vaux und Wilhelm von Saint-Thierry, {iberraschend bewegende Worte
privater Aussage. Schon Mechthild von Magdeburg vermochte unver-
mittelt und heftig ihr individuelles Ich, ihre gelebte Selbsterkenntnis zu
dullern. Und Raimundus Lullus, der Zeitgenosse Eckharts, vermochte
gar in einem ganz urspriinglichen Augenaufschlag zum Dasein und zum
eigenen Leben eine Unmittelbarkeit ganz unerhérter Art zu zeigen 23,
Der Gattungszwang macht Eckharts Schweigen {iiber sich selber nicht
vollig verstdndlich. Eckhart hitte sich wohl sein Schicksal wesentlich
erleichtern kénnen, wenn er in einer rein autobiographischen Schrift,
etwa in der Art von Augustins Konfessionen oder Seuses Vita, seinen
eigenen Weg geschildert hdtte. Ich und Erfahrung hitten sich hier voll
gedeckt, und die spekulative Auflgsung der scholastischen Begriffskon-
turen wire weniger ansttBig gewesen. So erscheint denn Eckharts mysti-
scher Impuls in lehrhafter Predigt und wissenschaftlicher Arbeit in ob-
jektiver Verfremdung seltsam gebrochen, so reizvoll und erstaunlich
diese Komposition einer Einheitsmystik im Gewand klassischer Predigt
anderseits auch anmutet. Gerade diese Tatsache aber ist ein Kriterium
von Eckharts «Losgelostheit» hinsichtlich seiner selbst. Da3 uns diese
objektive Art der Voraussetzung mystischer Erfahrung schockiert, ist
nicht Eckhart anzulasten, sondern dem historischen Wissen etwa um das
Phanomen psychologisch-subjektiver Mystik im Bereich der spanischen
Spiritualitdt des 16. Jahrhunderts. Die psychologische Registratur so-
genannter mystischer Begleitphdnomene ist auch innerhalb der Kirche
nie als Konstituens mystischer Erfahrung genommen worden.

Man wird Meister Eckharts Reserviertheit seinem eigenen Ich gegen-
iiber auch in den historischen Bedingungen, die Herbert Grundmann
immer wieder meisterlich geschildert hat, grundgelegt finden. Denn:
«Erst die Verkniipfung von dominikanischer Theologie und Seelsorge,

mystik des 14. Jahrhunderts, Diisseldorf 1956, 21; K. Heussi, Meister Eckhart,
Berlin 1953, 15 1.

236 Vgl. Kapitel 2 des Buches iiber die Kontemplation, in: LuLLE, Introduc-
tion, traduction, notes par L. Sala-Molins, Paris 1967, 142 ff.: Que ’homme doit
se réjouir parce qu'’il est en étre.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 257

volkssprachlicher Predigt, weiblicher Frommigkeit und der besonderen
Stellung Deutschlands in den religitsen Bewegungen des 13. und 14. Jahr-
hunderts schuf die Voraussetzungen fiir die Entstehung der ‘deutschen
Mystik’» 7. Es waren also weitgehend soziale Bedingungen 2%, die eo
ipso — vor allem die den Dominikanern aufgenétigte cura animarum in
den Frauenkldstern — ein allzusehr auf das personliche Ich gerichtetes
Reden ausschlossen. Kam hinzu, daB der spiritus libertatis der mannig-
fachen héretischen Gruppen, der eine personliche, stindlose Vollkommen-
heit promulgierte, die rein private AuBerung im religiésen Bereich zum
vornhinein verdichtig machte 2°. Mit Recht wird man daher Eckharts
Verhaltenheit hinsichtlich seiner eigenen, mystischen Erfahrung als
Frontstellung gegen die hidretische Gefdhrdung echter Mystik werten
wollen.

Anderseits, obwohl ihm seine Aufgabe als Lebemeister 240 obenan-
steht, fiirchtet sich Eckhart keineswegs, seinem SendungsbewuBtsein
Ausdruck zu geben, selbst wenn dessen intersubjektive Bestimmung in
Frage gestellt ist. Etwa dann, wenn er am Ende einer Predigt sagt: Swer
dise predie hit verstanden, dem gan ichz wol. Wére hie nieman gewesen,
ich miieste st disem stocke geprediet hdn ?#'. Zur duBeren No&tigung, die
mystische Erfahrung mitzuteilen, tritt fordernder die innere, die es gar
auf sich nimmt, vor dem leblosen Publikum des Opferstocks nicht zu
schweigen. Gerade in solchen paradoxen Aussagen wird die Intensitét,
mit der das Wort aus Eckharts Innerem herausbricht, — nach Bésch ein
Kriterium fiir die Echtheit der mystischen Erfahrung — iiberdeutlich.
Die Paradoxie, in zit 2*2, liplicheit und manicvalticheit 2** von einer Er-
fahrung berichten zu miissen, die sich gerade nur unter kategorischem

237 H. GRUNDMANN, Religiose Bewegungen im Mittelalter, Darmstadt 21961,
527. S. die in diesem Werk genannten anderen Studien Grundmanns.

238 Allerdings ist es grotesk, Eckhart, wie es die Forschung marxistischer Rich-
tung versucht, zum Exponenten und «Theoretiker bauerlich-plebejischer Gruppie-
rungen» machen zu wollen. Vgl. H. Ly, Studie zur Geschichte des Materialismus
im Mittelalter, Berlin 1957, 357—444.

239 GRUNDMANN, a. a. O. 531; pERs., Ketzergeschichte des Mittelalters, in:
Die Kirche in ihrer Geschichte, Bd. 2, Lieferung G (1. Teil), Gottingen 1963, 54 f.

240 FEz sprichet meister Eckehart: wéger wére ein lebemeister denne tisent lese-
meister (Pf. 599, 19 £.).

21 Pf, 181, 19 £,

242 Das Verhiltnis von Zeitlichkeit und Mystik behandelt H. HELBLING, Sae-
culum Humanum, Ansitze zu einem Versuch iiber spatmittelalterliches Geschichts-
denken, Napoli 1958, 64-74.

285, DW 1, 178, 5 4.

17



258 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

AusschluB dieser drei den Menschen von Gott abhaltenden Bestimmungen
gnadenhaft ergibt, bewirkt bei Eckhart diese doppelte Art, wie er mit
seinem Ich umgeht. Einerseits sieht er nach Moglichkeit von seinem
biographisch-privaten Ich ab, anderseits aber muBl er von Erfahrungen
Zeugnis geben, die zentral sein Ich, seinen Seelengrund betreffen. Mit
andern Worten: Bei Eckhart vermengen sich ununterscheidbar die Ten-
denz, das Personliche im Allgemeinen, Objektiven, in der theologischen
Lehre aufgehen zu lassen, und die nicht minder sich akzentuierende N&ti-
gung, von der personlichen Erfahrung Zeugnis zu geben. Das heift:
Eckhart war — auf einem geistesgeschichtlichen Punkt, wo die Trennung
der Bereiche von Mystik und Theologie schon vollkommen schien % —
sowohl Mystiker wie Theologe 245. Er gehort zu jenen totalen Personlich-
keiten, von denen von Balthasar sagt: «was sie lehren, das leben sie in
einer so direkten, um nicht zu sagen naiven Einheit, daBl der Dualismus
der spiteren Zeit zwischen Dogmatik und Spiritualitdt ihnen unbekannt
ist» 246, Diese unmittelbare Umsetzung der personalen Frommigkeit, der
Spiritualitdt in «Lehre», in gelebte Dogmatik ist wohl immer schon das
StoBende fiir eine entweder rein scholastisch oder dann rein frémmigkeits-
geschichtlich eingestellte Forschung gewesen. Eckhart tut weder der
einen noch der andern Richtung den Gefallen, eindeutig zu sein: Wo der
Scholastiker zwischen Natur und Ubernatur geflissentlich unterscheidet,
ignoriert er souverdn den Unterschied, der in gelebter Erfahrung wenig
besagt 247; wo andere die persdnliche Erfahrung einer experimentellen
Vereinigung mit Gott bewuB3t auBer Betracht lassen, fordert er sie naiv
und kategorisch von seinen Zuhérerinnen als durchaus erreichbares Ziel
ihrer religiosen Kontemplation.

244 Zur Problematik dieser Unterscheidung vgl. F. VANDENBROUCKE, Le di-
vorce entre théologie et mystique, Ses origines, Nouvelle revue théologique 72 (1950)
372-389.

245 ¢Dés le Moyen Age, I’écart entre le monde des théologiens et le monde de
la piété deviendra de plus en plus grand. Ultérieurement — et heureusement — vien-
dront des théologiens qui seront des spirituels de grande valeur, et des mystiques
qui seront aussi des théologiens: Eckhart était mystique aussi bien que théologien... »
(L. CogNET, Introduction a la vie chrétienne III: La priére du chrétien, Paris
1967, 141).

246 Theologie und Heiligkeit, in: Verbum Caro, Skizzen zur Theologie I, Ein-
siedeln 1960, 197.

247 M. DE GANDILLAC, in: Le mouvement doctrinal du XIe au XIVe siécle,
Paris 1956, 406. Vgl. auch H. FiscHER, Zur geistlichen Lehre Meister Eckharts,
GuL 35 (1962) 38-50.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 259

Noch einen Aspekt des eckhartschen Ich gilt es zu besprechen, einen
Aspekt, der die Stelle betrifft, die Eckhart in einer Stilgeschichte des
Geistes etwa besetzen wiirde. Es ist ja nicht so, daB3 Eckhart ein isoliertes
geistesgeschichtliches Phidnomen darstellt, sondern er ist Glied einer ge-
schichtlichen Entwicklung, an deren Fortschreiten er lebendigen Anteil
hat.

Immer wieder war im Verlauf dieser Untersuchung darauf hinzu-
weisen, welche entscheidende Rolle im Werke Meister Eckharts die abe-
gescheidenheit spielt, die Tugend, die eigene Individualitdt, die akziden-
tellen Bestimmungen des Ich aufzugeben. Das Wagnis der Selbstaufgabe
ist Bedingung der Gewinnung des Selbst als Idee in Gott. DaB die Selbst-
preisgabe auf hochster Stufe (in der Unio) dialektisch in ihr Gegenteil,
in unerhérten Selbst- und Weltgewinn umschlidgt, bedeutet doch, dalB
das Ich, das vor dieser Interiorisation aller Ich-Krifte auf den Gott im
Ich, an die AuBenwelt verloren war. Ungesammelt war es an eine rdum-
lich und zeitlich gegliederte Umwelt preisgegeben. Im Prozef3 der Unio
hingegen wird die ganze Schépfung ins menschliche Ich hineingenom-
men und so vergeistigt, verinnerlicht. Erwin Kobel #*® hat diesen neuen
Stil der Welt- und Selbstschau als eine originale Erwerbung der deutschen
Mystik, im besonderen Eckharts, dargestellt. Fiir ihn bahnt sich in
dieser gewaltsamen Interiorisation aller Welt- und Ichgehalte unter reli-
giosen Vorzeichen nichts Geringeres an als ein umfassender Wechsel der
Perspektive schlechthin. Mit Eckhart setzt sich unter neuplatonischer
Inspiration eine konsequent auf die menschliche Individualitit gerichtete
Zentralperspektive durch, deren kiinstlerische Rechtfertigung dann erst
in der Renaissance nachgeliefert wird. Die Ichreflexion der Renaissance
stellt ja tatsdchlich eine Art sikularisierter Form der Mystik dar, in der
die dignitas des selbsterkennenden Ich auch theoretisch reflektiert wird.
Zuriick zu Eckhart! Kobel sagt: «Alles ist in dieser Weise [der Verinner-
lichung] auf den Menschen bezogen. Die Welt erscheint im Gesichtspunkt
des Einzelnen, sie richtet sich perspektivisch auf das Ich und kann eigent-
lich gar nicht mehr anders als in der stindigen Verschmolzenheit mit dem
Ich gesichtet werden» 249, Alles « Erscheinende gilt nicht in seinem ‘Eigen-
wert’, sondern meint letzten Endes ein (nicht erscheinend) Geistiges, das
einzig dem Menschen (nicht etwa den Dingen) eignet, weshalb alles Gegen-
stdndliche in dieser Schau auf den Menschen (als geistiges Wesen)

248 Untersuchungen zum gelebten Raum in der mittelhochdeutschen Dich-
tung, Zurich o. J. (= Zurcher Beitriage zur deutschen Sprach- und Stilgeschichte 4).
2499 A. a. O. 142,



260 Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

weist» 259, Die Mystik umwirbt also den Geist im MaBe als sie den l7p
als Gefangnis verwirft — noch im Nibelungenlied war der /#p das riick-
sichtslos Raum nehmende und sich im Raum aufstellende Vehikel der
Macht. Aber auch der Geist muB sich in Eckharts Mystik eine Reduktion
seiner selbst gefallen lassen: Die Seele — in mittelalterlicher Kunst gerne
als ein aus dem Mund des Sterbenden auffahrender /ip dargestellt 251 —
wird entrdumlicht zum Fiinklein, zum Punkt, zum Nichts. Die via nega-
tionis wird auf den menschlichen Geist iibertragen: Die Anthropologie
wird ein Moment der apophatischen Theologie. Der Mensch, in dem Gott
geboren werden soll, ja der selber Gott werden soll — nicht von Natur,
aber aus Gnade — muf} radikal entdinglicht und als solcher eingebunden
werden in den DenkprozeB3, in dem Gott als dem Undenk- und Unsag-
baren apriori alle eigenschaft abgesprochen werden soll. Wie Gott weder
diz noch daz ist, so ist auch der Mensch, der Gott werden soll, weder diz
noch daz, er ist ein nihi. Anderseits, was von Gott gilt — Daz ich aber
gesprochen habe, got si niht ein wesen unde si iiber wesen, hie mit enhabe
ich wm niht wesen abe gesprochen, sundey ich habe ez in ime gewirdiget unde
gehoehet ! 252 — das gilt auch vom Menschen: Was ihm abgesprochen wird,
bedeutet letztlich eine Steigerung; spreche ich dem Menschen Sein ab,
wird er im Sein gehoben. Der Einwurf also, niemand habe so streng die
SelbstentduBerung gefordert wie Eckhart, und daher kénne von einer
Perspektivierung der Welt aufs menschliche Ich nicht die Rede sein,
trifft daneben. Denn wo das Ich dermafBen als Brennspiegel der Verinner-
lichung ins Zentrum riickt, wird durch jede noch so asketische EntduBe-
rung seiner selbst das Ich gehoehet.

Dietrich Mahnke 253 und Georges Poulet 25 haben am Beispiel der
Kreissymbolik die Aufhebung der rdumlichen Struktur der Welt sehr
treffend aufgewiesen. Diese Aufhebung aber impliziert die Aufgabe der
Universalitdt zugunsten der Individualitdt. «H&4lt man alle... Stellen
[iiber die Kreis- und Kugelsymbolik bei Eckhart] zusammen, so ergibt
sich, selbst wenn die eine oder andere sich nicht als ganz echt sollte
bestdtigen lassen, wenigstens soviel unzweifelhaft, daBB Eckhart das Sym-

230 A, a. O. 143.

Bt A 0. 39, Anm, 11.

252 Pf. 269, 1-4.

253 D. MAHNKE, Unendliche Sphiare und Allmittelpunkt, Halle 1937, Neu-
druck, Stuttgart-Bad Cannstatt 1966.

25+ Metamorphosen des Kreises in der Dichtung, iibersetzt von P. und B.
Grotzer, Frankfurt a. M. 1966, s. vor allem das erste Kapitel.



Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart 261

bol der ‘sphaera infinita’, bei der Zentrum und Peripherie dquivalent
unendlich sind, aus der universellen in die individuelle Region, von der
Gottheit auf die Einzelwesen der Welt, vor allem auf die ‘vergtttlichten*
menschlichen Individuen, zu tibertragen beabsichtigt hat. Freilich darf
man seine Auffassung der individuellen Unendlichkeit nicht schon identi-
fizieren mit der spdteren Anschauung vom unendlichen Werte der Indi-
vidualitdt, ndmlich wegen der mannigfachen Verschiedenheit und nie
wiederholbaren Eigentiimlichkeit, die der Kusaner, Béhme, Leibniz und
andere deutsche Denker so hoch schitzten. Im Vergleich mit ihrer auch
den neuzeitlichen Individualismus eingliedernden Weltanschauung ist
Eckhart noch durchaus mittelalterlicher Universalist» 255. Man wird da-
her nur so weit gehen wollen und sagen, dafl bei Eckhart der Individua-
lismus gleichsam auf der Scheide zwischen « Urform» und «Zielform» ver-
bleibt, wenn diese stilkritischen Begriffe aus der Marchenforschung 2%
in diesem Zusammenhang angewandt werden diirfen.

Es ist klar, daB diese geistesgeschichtlich und stilistisch verfahrende
Einordnung Eckharts in eine innere Stilgeschichte der Epochen nicht
das letzte Wort iiber Eckhart sein kann. Immerhin kénnte sie viel dazu
beitragen, das Phinomen Eckhart aus der Isolierung, in der es vielfach
gesehen wird, zu befreien.

255 MAHNKE, a. a. 0. 155 1.

256 Max LUTHI, Urform und Zielform in Sage und Mirchen, Fabula 9 (1967)
41-54.



	Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart

