
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 15 (1968)

Heft: 2

Artikel: Einigung in Christus

Autor: Balthasar, Hans Urs von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760445

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760445
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans Urs von Balthasar

Einigung in Christus

Gedanken über die Vielheit der biblischen Theologien und
den Geist der Einheit in der Kirche *

1. Einleitung

Die Lage der Christen heute ist in mancher Beziehung verwirrend
und widersprüchlich ; es gibt den innerkatholischen Widerspruch, daß

wir hinter alle Tradition zurückgehen und ausschließlich das Wort Gottes
in der Bibel hören möchten, welches uns aber gerade das sagt, was wir
um keinen Preis hören wollen: das Eschatologische, das Fremdsein der
Christen in der Welt, deren Haß und Verfolgung - wo wir doch Worte
der «Weltoffenheit» und der weltlichen Zukunft vernehmen möchten.
Über diesen innerkatholischen Widerspruch soll hier nicht gehandelt
werden. Es gibt aber noch eine andere perplexe Situation, die von erheblicher

ökumenischer Tragweite ist und uns hier beschäftigen soll: wir
suchen den Riß in der Kirche dadurch zu heilen, daß wir gemeinsam von
unsern Dogmatiken und Kirchentümern zurückgehen auf das eine Wort

* Dieser Beitrag entspricht dem Inhalt nach einem Vortrag, der anläßlich
einer Begegnung der Mitglieder des Vorstandes des Schweizerischen Evangelischen
Kirchenbundes, der römisch-katholischen Bischofskonferenz der Schweiz, des
Synodalrates der christkatholischen Kirche der Schweiz, der evangelisch/römisch-katholischen

und christkatholisch/römisch-katholischen Gesprächskommissionen der
Schweiz am Aschermittwoch, 28. Februar 1968, in der Evangelischen Heimstätte
«Leuenberg» bei Holstein, Basel-Land, gehalten wurde. Die Gedanken erschienen

vorweg in verkürzter Fassung in der Schweizer Rundschau (März 1968), sie wurden
beim Vortrag abgewandelt und werden hier in einer nochmals etwas veränderten

und erweiterten Gestalt vorgelegt. - Dieser Text wird demnächst zusammen mit
dem in diesem Heft veröffentlichten Beitrag von Karl Barth : Kirche in Erneuerung,

als Separatband der « Ökumenischen Beihefte » (Nr. 2) zur FZPhTh erscheinen.



172 Einigung in Christus

Gottes, und wenn wir die gleiche Bibel in Händen halten - hoffentlich
bald eine vollständige ökumenische Bibel! - entdecken wir, daß sie die

Einheit, die wir aus ihr gewinnen möchten, gerade heute nicht mehr
darzubieten scheint, weil sie durch die moderne Exegese innerlich in eine

Vielheit von biblischen Theologien aufgespalten worden ist. Gewiß sprach

man schon lange von Petrinismus und Paulinismus, von einer jakobei-
schen und einer johanneischen Theologie und baute darauf ganze
ökumenische Synthesen auf (Schelling) : aber eine solche Fülle von Gegensätzen,

wie sie die Forschung im Alten und Neuen Testament in den

letzten Jahrzehnten entdeckt und ins Licht gestellt hat, zu einer einzigen
kirchlichen Theologie zu verbinden: das scheint die Kraft der einzelnen

Kirche zu übersteigen und den Schwung der ökumenischen Bewegung
zu lähmen. Im Augenblick also, da wir gemeinsam die Bibel in der Hand
halten, um in ihr die Einheit der Kirche zu suchen, scheint die Bibel selbst

zu versagen, indem sie in eine Vielheit von Theologien auseinanderfällt.

Indes, lassen wir uns durch diesen ersten Anschein nicht entmutigen.
Es könnte, um ein Bild zu verwenden, sich mit diesem Schein ähnlich
verhalten wie mit einem Kaleidoskop: durch ein leises Schütteln des

Instrumentes entstehen vor dem verwunderten Auge immer neue, und

zwar immer ganze und harmonische Konstellationen: die «Wahrheit»

ist, daß sich einerseits immer wieder die gleichen Elemente zu einem

neuen Bild integrieren, und daß dort, wo in Wirklichkeit nur ein
Segment besteht, durch die eingebauten Spiegel der Schein einer abgerundeten

Ganzheit hervorgebracht wird. Unser Gleichnis stimmt insofern,
als auch in der Bibel - bei all ihrer Perspektivität - immer wieder
dieselben Grundaussagen erfolgen, und daß zwischen allen biblischen
Theologien unauflösliche Querverbindungen bestehen; es hinkt insofern, als

in ihr nun doch auch nicht bloß scheinhafte, sondern wirkliche Abrun-
dungen, «Gestalten» auftauchen, entsprechend dem inneren und äußern

Formdrang jedes menschlichen Schriftstellers.
So offen einstweilen das Problem bleibt: übersehen wir gleich

anfangs nicht, welch große Bereicherung im Verständnis der Schrift uns die

moderne Forschung gebracht hat: wo früher nur eine zweidimensionale
Fläche vorhanden schien, hat sie uns zum mindesten noch eine dritte
Dimension erschlossen : die Texte werden durch die in ihnen erscheinenden

historischen Bedingtheiten und Abwandlungen auf ganz neue Art
lebendig, sie beginnen in einer Weise zu reden, wie sie früher nie reden

konnten, sie führen untereinander ein Gespräch, das dem ökumenischen

Dialog zum mindesten vergleichbar ist.



Einigung in Christus 173

Freilich wollen wir uns die Problematik dieses neuen Redens der
Texte auch gleich anfangs nicht verhehlen. Jede Wissenschaft braucht,
um eine solche zu sein, einen formalen Gesichts- und Einheitspunkt, auf
den hin die Vielheit der Phänomene bezogen, von dem her sie geordnet
und verstanden werden können. Auch die Bibelwissenschaft, durch die
dieses neue vielfache Reden der Texte freigegeben wurde, braucht, um
Wissenschaft zu sein, einen solchen Punkt. Angenommen, das Neue

Testament, und dann auch das Judentum, ja das ganze Alte Testament
enthülle sich bei diesem Reden als «ein ganz und gar synkretistisch.es
Phänomen» 1, dann gäbe es angesichts einer solchen Feststellung nur
zwei Möglichkeiten: die verschiedenen Begriffssprachen der Bibel
allesamt über sich hinaus konvergieren zu lassen zu jenem göttlichen Herrn,
der sich in souveräner freier Liebe Israel zugewendet und seine

Verheißungen in Jesus Christus zur Erfüllung gebracht hat - und dann
müßten eben alle biblischen Theologien, sofern sie in menschliche Bilder
und Begriffe gekleidet sind, ebenso wie die kirchlichen gemeinsam
emporblicken zu diesem freien Herrn; wenn man das nicht annimmt, bleibt
nur die Alternative, den Einheitspunkt, der die Bibelwissenschaft
begründet, im geschichtlichen Menschen und seinem Selbstverständnis

zu suchen, in seinem frommen oder unfrommen, seinem theistischen oder
atheistischen Gemüte. Gewiß kommen in der Bibel immerfort beide
Größen vor: Gott und der Mensch; aber es gibt um beide herum keine
neutrale Ellipse; es besteht in letzter Instanz nur das Entweder-Oder:

gibt hier Gott seine Ansicht über den Menschen kund, oder der Mensch
seine Ansicht über Gott Ist biblische Theologie primär der Theos legon
oder der Theos legomenos? Diese Frage aber macht plötzlich klar: es

gibt überhaupt keine neutrale Exegese, sondern alle Exegese, gerade
wenn sie wissenschaftlich sein will, steht in der Grundentscheidung des

Glaubens oder Unglaubens, und je nachdem ordnen sich die Metall-
spänchen der Texte um die Magnetmitte Gottes oder um die des
Menschen. Es gibt in den entscheidenden Fragen (und diese spielen bis in
das scheinbar Nebensächlichste hinein) keine Ausklammerung «subjektiver

Wertmaßstäbe» von einer «neutral-wissenschaftlichen» Sphäre,
vielmehr fordert gerade die Wissenschaftlichkeit der Exegese die

Vorentscheidung, woraufhin ausgelegt werden soll. Das gehört zur Einzigartig-

1 Helmut Koester: Häretiker im Urchristentum als theologisches Problem,
in: Zeit und Geschichte, Dankesgabe an R. Bultmann zum 80. Geburtstag, hrsg.
von E. Dinkier (1964) 64 f.



174 Einigung in Christus

keit der Struktur der Theologie im Bereich der Wissenschaften 2, auch

wenn die übrigen, besonders die Geisteswissenschaften gewisser
Analogien (innerweltlich oder unter dem Einfluß der Theologie) nicht
entbehren 3. Wenn man die Bibel das sagen läßt, was sie sagen will und auch
mit aller Klarheit zu sagen vermag - sie redet ja von nichts anderem -
dann muß man sie Gottes Wort an den Menschen sein lassen. Wir haben

mit dieser Aussage gewählt : den Glaubensstandpunkt als den einzig dem
Phänomen der Bibel gerecht werdenden. Wir müssen, diesen Standpunkt
vorausgesetzt, weiterhin sagen, daß dieses Wort Gottes zwar zunächst

«vielteilig und vielgestaltig» (Hebr 1,1) geredet hat, aber um aufgrund
einer heilsgeschichtlichen Absicht Gottes alle Worte in Christus zu einem

einzigen Wort, das alle andern in sich enthält, zusammenzufassen h Dieses

Wort muß nun aber, um als Gottes endgültige Selbstaussage verstanden
und im Glauben angenommen werden zu können, die Bedingung
erfüllen, die Anselm an die Gottesidee gestellt hat: das zu sein, «worüber-
hinaus etwas Größeres nicht gedacht werden kann»; und Gottes
Selbstauslegung als absolute Liebe in sich selbst (und nicht erst aufgrund der

Schöpfungs- oder Bundesbeziehung), wie er sie in Jesu Christi
Menschwerdung, Leiden und Auferstehung gibt, ist in «Selbstevidenz» die

Erfüllung dieser Bedingung. Ebendamit aber ist jede erkenntnishafte
Formulierung dieses Selbsterweises Gottes gezwungen, sich über sich selbst
hinaus auf die absolute Liebe emporzubeziehen, die wesensgemäß und
nicht nur faktisch «alle Erkenntnis übersteigt» (Eph 3,19). Jede
biblische Einzeltheologie bleibt diesem Zentrum gegenüber «Figur»
(Ideogramm, oder wie immer man das Wort modern übersetzen mag) : Tout
ce qui ne va point à la charité est figure. L'unique objet de l'Ecriture
est la charité» (Pascal) 5. Ist das wahr, dann gliedert sich unser
Gedankengang wie von selbst in drei Teile:

Wo liegt die Einheit der vielen alttestamentlichen Theologien?
Wo liegt die Einheit der vielen neutestamentlichen Theologien?
Wo liegt die Einheit der vielen kirchlichen Theologien

2 Diese einzigartige Struktur ließ bekanntlich das Mittelalter lange zögern,
ob Theologie unter die Wissenschaften eingereiht oder nicht vielmehr als die - alle
Wissenschaften überhöhende und abschließende - Weisheit bezeichnet werden
müßte. Vgl. M.-D. Chenu: La théologie comme science au XIIIe siècle, Paris:
Vrin 1946.

3 Vgl. vom Verfasser: «Schau der Gestalt» Herrlichkeit, Bd. 1, Einsiedeln
1961, 21968.

4 Origenes: Comm. in Jo., torn 5, 4-6.
5 Pensées, ed. Chevalier, Nr. 583.



Einigung in Christus 175

2. Die Einheit der alttestamentlichen Theologien

Der Alte Bund liefert uns das klassische Modell für die allgemeinere
theologische Fragestellung nach der Einheit der Bibel. Zwei Jahrtausende
christlicher Theologie haben das Verhältnis von Altem und Neuem Bund
im Schema von vielfacher Verheißung und einziger Erfüllung, von vielen

Typoi und einzigem Antitypos gedacht. Gilt das, dann hat nochmals
Pascal Recht : La figure a été faite sur la vérité, et la vérité a été reconnue
sur la figure 6.

Eine wesenhaft zeitliche Religion, wie es der Alte Bund war, kann
a priori keine rein überzeitliche, im Überblick erkennbare Wahrheit
besitzen: Glaube ist Nachfolge hinter dem durch die Zeit vorausschreit
enden und weisenden Gott her, ohne daß man vorweg wissen könnte, wohin
der Weg führt. Die Situation Abrahams (Gen 12,1) und des Volkes in
der Wüste ist nicht überholbar: Gott kann jederzeit neue Weisung
erlassen. Darum ist das Alte Testament weder eindeutig auf seine

Ursprungssituation hin aus- und festzulegen (wie es mit einer gewissen
Vorliebe das Deuteronomium tat, das aber immerhin diesen Ursprung als

ein «Heute» ansetzt, oder wie es Martin Buber tat, wenn er alles Spätere
an der ursprünglichen reinen Theokratie maß), noch ist es eindeutig auf
den Weg als solchen auszulegen (das je jetzt ankommende Wort der

Propheten etwa, weil doch die Propheten selbst immer neu auf die

Anfänge zurückverweisen, um Israels Glaube lebendig zu halten), noch ist
es eindeutig auf die Zukunftsverheißung festzulegen (wie es die Apokalyp-
tiker gerne getan hätten), weil das Kommende als solches unenthüllt
bleibt und die Bilder, die darauf hindeuten, nicht in dem Sinn genommen
werden dürfen, den die Menschen ihnen geben möchten (an dieser

Verengung, die praktisch Unglaube ist, wird Jesus sterben: er entspricht
nicht dem jüdischen Bild), sondern in einem alles offenlassenden Sinn,
der dem ersten Gehorsam Abrahams entspricht. Die innere Zeithaftig-
keit der Religion Israels verunmöglicht die Absolutsetzung eines der

Zeitaspekte.
Alles zeithaft Lebendige «entwickelt» sich irgendwie: geht von

Implizit zu Explizit über. Greifen wir beliebig ein paar Beispiele heraus:

Die «Zehn Worte» formulieren einerseits eine einzige Idee des lebendigen
Gottes, die die «Religion der Väter» eindeutig übersteigt; sie fassen ander-

6 a.a.O., Nr. 572.



176 Einigung in Christus

seits das ethische Statut der Zwölf Stämme zusammen, dem diese sich,
ihre Einzelstatute aufgebend, verpflichtend unterstellen. - Aber der

Dekalog, der einen durchsichtigen Endpunkt darstellt, wird in der
Synthese des Deuteronomiums abermals überstiegen: das Volk, heißt es

dort, hat am Horeb nichts anderes vernommen als die «Zehn Worte»,
von der Angst gepackt sandte es Moses vor, die weiteren Weisungen
Jahwes entgegenzunehmen, diesen wollte es dann gehorchen. Das
Entscheidende, was Moses zu hören bekam und was er nun am Ende seines

Lebens dem Volk testamentarisch mitteilt, ist das Schema: das Gebot,
den aus grundloser Liebe erwählenden Gott aus allen menschlichen Kräften

wiederzulieben, was dann auch richtig als Inbegriff und Synthesis
der Zehn Worte und aller übrigen Weisungen Gottes begriffen wurde.
Aber nochmals übersteigen die großen Propheten diese deuteronomische

Konzeption, wenn sie die Bilder des Ursprungs in die Zukunft werfen
und die Erfüllbarkeit des Alten Bundes im ganzen von einem endgültigen

Heilshandeln Gottes, der Israel richten, reinigen, heiligen, ihm sein

Wort ins Herz einverleiben wird, abhängig machen.

Zeithaft-Lebendiges « entwickelt » sich nicht nur, sondern gerät auch
immer wieder an Endpunkte, wo etwas vollerfüllt ist und in seiner
Gestalt weichen muß, um der Weiterentwicklung Raum zu geben. Die
Blütenblätter müssen abfallen, wenn die Frucht reifen soll. Israels
Geschichte ist voll von solchen «Sackgassen», an deren Ende sich jeweils
eine «Gestalt» ausgeformt hat, die in ihrer Vollkommenheit als Bild
(figure, typos) zeitlich nicht mehr weiterführbar ist. Wieder ein paar
beliebige Beispiele: die ursprüngliche Theokratie, wie sie der Gideonsspruch

(Ri 8,23) klassisch ausdrückt, läßt sich an einem bestimmten

Zeitpunkt (in den Philisterkriegen) nicht mehr halten und geht unter
unklaren ideologischen Auseinandersetzungen (viele frühe und späte
Stimmen reden in 1 Sam 8 durcheinander) in ein Königtum über, das

nach einer ziemlich katastrophischen Geschichte sich nicht dadurch

rechtfertigt und reinwäscht, daß nach den Chronikbüchern ein irdischer

König sich einfach «auf den Thron Jahwes setzt» (lChr28,5; 29,23;
2 Chr 9,8; 13,8).

Man kann auch die Frage stellen, wann eigentlich dieses aus zwölf
Stämmen bestehende Volk, diese Amphyktionie oder Eidgenossenschaft
als der wahre Partner des Bundesschlusses mit Gott bestanden habe:

am Sinai wohl gewiß nicht; und dort, wo es zu einem theologischen
Begriff erhoben wird, zur Zeit, da Deuteronomium und Josue verfaßt werden,

hat es längst aufgehört, historische Wirklichkeit zu sein. Geister-



Einigung in Christus 177

haft lebt es fort in der Kriegsrolle Qumrans, ein geschichtlicher Reflex
fällt erst wieder durch die Wahl der Zwölf zu Richtern der Stämme
Israels darauf zurück.

Der Schnittpunkt, wo im Bund die Sphäre Gottes und die des Volkes
sich treffen, ist ein hochempfindlicher, explosiver Ort. Moses steht dort
als Mittler: mit Worten Gottes steigt er zum Volk ab, mit Anliegen des

Volkes steigt er zu Gott auf. Propheten werden vor allem den ersten Teil
der Rolle fortführen; je mehr aber sichtbar wird, wie wenig der Bund
gehalten und verwirklicht wird, desto mehr wird der Mittler auch zum
Sühner: zum Prügelknaben Gottes, der stellvertretend des Volkes Schuld

tragen muß. So schon Osee, so der Moses des Deuteronomiums, Isaias

mit seinen «Kindern», Jeremias und Ezechiel, und am Ende der Reihe
der «Gottesknecht» des Anonymus der Exilszeit, der nun wieder die
volle Idee ausprägt, die sich langsam durch die Jahrhunderte geschichtlich

entfaltet hatte. Und wohl nie war ein Schluß und Abbruch abrupter
als hier: vom Exil bis zu Jesus wird die Linie nicht fortgesetzt, auch

wenn da und dort ein schwacher Nachhall des gewaltigen Ereignisses
hörbar werden mag.

Wir wissen, welche Fragwürdigkeiten sich um den Ritualismus, um
Lade, Zelt und Tempel häufen. Die Idee hinter alldem ist vorhanden
und so wenig entbehrlich, daß auch nach dem Exil, da die Gegenwart
der Glorie Gottes im neuen Tempel unsicher schien und immer fraglicher
wurde, der Opferkult - sogar der blutige - nicht abbricht, um gleichsam
als unversehrte «Figur» an der Schwelle des Neuen Bundes abgeliefert
zu werden. «Ohne Blutvergießen keine Vergebung» (Hebr 9,22). Eine
allmähliche Spiritualisierung des Gottesdienstes war in Israel nicht
vorgesehen, das auf die Menschwerdung Gottes zulief, wo ein fragwürdiger
steinerner Tempel durch einen eindeutigen, geisterfüllten, aber auf der
Leiblichkeit Jesu aufruhenden Tempel - die Kirche - ersetzt werden
sollte.

In der Zeit nach dem Exil wird alles, auch das Beste und
Notwendigste fragwürdig; es muß seine innere Brüchigkeit, sein Nur-Figur-
Sein herzeigen. Der rührende Versuch des Judaismus, den vorher so

schändlich gebrochenen Bund nunmehr durch doppelten Fleiß im
peinlich-genauen Halten des Gesetzes weiterzuführen, scheitert am Schweigen
des göttlichen Partners, von dem man buchstäblich nicht weiß, ob er
noch mitmacht oder nicht. Und doch war die Figur «vollkommener
Gehorsam der Weisung Gottes gegenüber» benötigt.

12



178 Einigung in Christus

Wie steht es um die «Weisheit», die nach dubiosen politischen
Anfängen in der Salomonszeit sich vertieft und innerhalb der Bibel zum
Bereich der «Anknüpfungspunkte» wird: zuerst an die ägyptischen und
altorientalischen Kulturen, dann an den Hellenismus? Entbehrlich
war ihre Figur nicht, wie das breite Stratum an Weisheitsdenken zeigt,
das das ganze Neue Testament durchzieht, ja sie wird irgendwie zur
Grundlage für die Verkündbarkeit des Evangeliums in aller Welt. In
sich selbst bleibt sie fragwürdig und (in einer zeitlich-geschichtlichen
Religion wie dem Alten Testament) geradezu ein Fremdkörper, wie das

alexandrinische Judentum mit Philon zeigt, dem die Transposition der

Jahwereligion in griechische Religionsphilosophie innerlich nicht
gelingen konnte.

Ein paar apokalyptische Blitze hatten in Daniel den dunkeln Himmel

durchzuckt und die Gestalt eines präexistenten Menschensohnes

aufgewiesen, dem Gott das Gericht anvertraut. Sehr problematisch ist es,

wenn nun eine ganze apokalyptische Literatur diese Blitze in eigene

Regie nimmt, die Gott vorbehaltenen «Orte» selber ersteigt und einen

bisher unerhörten Verkehr zwischen Himmel und Erde einrichtet: und
doch muß man fragen, ob ohne diese Dimension das neutestamentliche

Ereignis das hinreichende Begriffsmaterial gehabt hätte, sich
auszudrücken.

Überall entweder zeitlich abbrechende, oder innerlich endliche Figuren,

die - und das ist nun das Entscheidende - auch in der Projektion
auf die Zukunft zu keinem Gesamtbild zusammengeschlossen werden
konnten.

Gewiß mußte das menschliche Bedürfnis nach Integration den
Versuch machen, die großen Symbole aneinanderzurücken, sie teilweise

gegenseitig zu überlagern. Und neutestamentliche Theologie forscht mit
Sperberaugen nach den Spuren solcher Kombinationen im spät jüdischen
Zeitraum kurz vor Christus. Die Ergebnisse sind minimal. Wenn etwa
dem Märtyrer eine gewisse sühnende Funktion zugeschrieben wurde, so

fiel es niemandem ein, einen Blutzeugen mit dem isaianischen Gottesknecht

gleichzusetzen. Der davidische Messias, der danielische Menschensohn,

der verheißene mosesgleiche Prophet, der vollkommene
Hohepriester, der Gottesknecht, der Tempel selbst, das Paschalamm, der

Sündenbock und was der Opfer noch mehr waren : nichts von allem kam
mit dem andern zur Deckung. Gerade die innerzeitlich abgerundete
Gestalt verhinderte ihre innere Öffnung und Kommunikation zu den andern

Gestalten hin. Tout est figure.



Einigung in Christus 179

Und hinter allen Einzelfiguren blieb das Rätsel der Ursprünge
bestehen: die offene Frage zwischen Abraham und Moses: der einseitigen
Verheißung Gottes an Abraham, die dieser durch restlosen Glauben
beantworten mußte, und dem notwendig in irgendeinem Maße zweiseitigen
Bund mit dem Volk; denn ein Großkönig, der mit einem Vasallen einen

Bund schließt, mag noch sosehr aus königlicher Gnade handeln, es gibt
trotzdem eine gegenseitige Verpflichtung. Ja, je gnädiger der Großkönig
sich erweist, mit umso mehr Recht erwartet er des Vasallen
Gegenleistung. Glaube und Gesetz stehen - wie Paulus fast überscharf zeigen
wird - in einer kaum auflösbaren Spannung.

Je tiefer man die Aporien bedenkt, in die der Alte Bund
hineinmündet, je mehr man ihre theologische Dringlichkeit und zugleich
Unauflöslichkeit sich vergegenwärtigt, umso wunderbarer erscheint ihre
Lösung im Neuen Bund. Denn hier allein hat der Alte Bund seine Einheit

; in sich selber kann er sie nicht finden. In welcher Weise und unter
welchen Bedingungen aber kann Jesus Christus die Einheit des Alten
Bundes herstellen?

3. Die Transzendenz Jesu Christi

Die Evangelisten liefern den Schlüssel, indem sie - jeder in seiner

Weise - bezeugen, daß ihnen die von Jesus gewirkte Synthese erst nach

Ostern, durch Ostern, aufgegangen ist. Das heißt klar, daß Jesus sein

irdisches Leben nicht damit verbracht hat, die Inhalte der alttestament-
lichen Hoheitstitel untereinander zu versöhnen, ja daß er sich vermutlich

diese Titel selber gar nicht beigelegt hat. Er hat gelebt und den

Willen des Vaters bis ins Letzte erfüllt: die Titel und ihre Gehalte fielen
ihm allesamt wie Beutestücke von selber zu. Er hat seine Sendung an
einer Stelle vollbracht, die sich nachträglich als genau die Stelle erwies,

zu der hin - unkonstruierbar - alle Figuren des Alten Bundes hin
konvergierten. Aber diese Stelle konnte sich unmöglich auf der Ebene der

Figuren befinden, denn die Figuren widersprachen einander (auf ihrer
eigenen Ebene) zum Teil diametral. Nur indem Jesus die Figuren
übersteigt, in einer königlichen Freiheit ihnen gegenüber verharrt, fallen sie

ihm, wie nebenbei zu, und doch zentral, sofern sie keinem andern als ihm
gehörig werden konnten.

Die Transzendenz seines Ereignisses zeigt sich darin, daß er in seiner
historischen Existenz einen Durchbruch erwirkt, der sich sogleich in einen



180 Einigung in Christus

Durchbruch nach oben - zu Gott hin - und nach unten - zu Tod und
Hölle hin - verzweit. Sofern er Verbum-Caro, Gott und Mensch ist, ist
er zugleich der verwirklichte Bund und die Lösung des Spannungsrätsels
zwischen Abraham und Moses: er ist das mit der ganzen menschlichen

«Leistung» zu Gott zurückkehrende Wort des Vaters, und diese menschliche

Leistung ist gerade der «volle Glaube», der reine Gehorsam. Von
daher wird der doppelte Durchbruch verstehbar:

Nach ölen wird das Gottesbild dahin ergänzt, daß Gott nicht nur
frei erwählende Liebe in bezug auf Israel und eschatologisch auf die
Menschheit im ganzen und die Welt ist, daß Gott vielmehr Liebe in sich
selbst ist, nämlich absolute, das heißt dreieinige Liebe, die des Menschen

nicht bedarf, um einen Gegenstand der Liebe zu besitzen; denn sobald

man diesen Gedanken ernst nehmen würde, bekäme der Mensch

unweigerlich Macht über diesen seiner bedürfenden Gott, und der Weg
ginge unaufhaltsam sei es zu Hegel (weil der Mensch dann die Tiefen
Gottes durchschaut : Gott wird wirklich Gott nur durch die notwendige
Entfaltung seiner Schöpfermöglichkeiten, durch Erschaffung seines

Gegenüber, in dessen Freigabe und Heimholung er selber erst erfährt,
wer er als Gott ist und was er als Gott kann), sei es zum homme révolté,
der ja mit Job schon beinah erreicht ist und bei manchen Modernen zum
Schibboleth des eigentlichen Menschen wird, weil die Freiheit des

Menschen ja dazu freigegeben ist, die Schwäche Gottes auszukundschaften
und auf diese perverse Weise «die Tiefen der Gottheit» (1 Kor 2,10) oder
auch «die Tiefen Satans» (Apk 2,24) zu durchforschen. Nur die Identität
von Freiheit (der Erwählung) und Liebe in Gott selbst, nur das Mysterium

der Trinität, das Gott in der Schließung des Neuen und ewigen
Bundes in Christus der Menschheit aufschließt, überbietet endgültig und
unüberholbar die Selbstoffenbarung Gottes im Alten Bund; dieses

Mysterium ist «id quo majus cogitari non potest», es ist aber geoffenbart
nicht als «Lehre», sondern als tätiger Selbsterweis, da Gott die Welt
sosehr liebt, «daß er seinen einzigen Sohn dahingibt, damit jeder, der an
ihn glaubt, nicht zugrunde gehe, sondern ewiges Leben habe» (Joh 3,16).

In diesem Satz ist auch der Gegen-Abgrund offen : das mögliche
Zugrundegehen der mit Freiheit begabten Kreatur und das «Dahingehen»
(Verlorengeben) des Sohnes durch den Vater, um nach unten hin den
Verlorenen in Tod und Hölle einzuholen. Diese Sprengung der Höllenpforten
gab es im Alten Bund von rechtswegen nicht ; der Bundespartner Gottes
ist der sterbliche Mensch, und der Bereich des Bundes das sterbliche
Leben. Alle apokalyptischen oder moralisierenden Antizipationen müssen



Einigung in Christus 181

faktisch auf den Descensus Christi «warten» (Hebr 11,39 f.), um im Oster-

ereignis mitauferstehend (Mt 27,53) sich zu verwirklichen.
Die Neugründung Christi, seine Kirche, ist Mitteilung an die

Menschen des innergöttlichen Pneuma, das Ort, Vollzug und Bezeugung der
Liebe zwischen Vater und Sohn ist: Kirche bewußt, nichtglaubende Welt
unbewußt existieren fortan innerhalb der trinitarischen Liebe, die sich

darin als das Letzte, das Eschaton erwiesen hat, daß sie im Gegenteil
ihrer selbst - in der «Hölle» der verlorenen menschlichen Freiheit - sie

selbst sein konnte, als vollkommener Liebesgehorsam des Sohnes noch
im Totenreich.

Es gibt also im Neuen Testament eine einzige Gesamtwahrheit, ein

einziges Dogma, das in seiner Mitte christologisch ist, aber in seinen
unmittelbaren Implikationen sowohl trinitarisch wie soteriologisch ist, und
zwar soteriologisch (Descensus und Auferstehung) als trinitarisch. Darin
erfüllt das Christusereignis nicht nur alle Figuren des Alten Bundes,
sondern ist - als die Apokalypse des letzten Mysteriums Gottes - jeder
möglichen Weltevolution und allen darin noch auftauchen-könnenden

«Figurationen» immer schon voraus, weshalb das Christentum von
keinem Evolutionismus das geringste zu befürchten hat.

Dieses einzige «Dogma» hat ein für allemal den absoluten Horizont
entrollt für alle Teilsichten, die das Alte Testament geöffnet hatte: für
den Glauben (Abrahams), für die guten Werke (Moses': seine Habe den

Armen verteilen), für die Gnosis (der Weisheitsbücher) und für die

Weissagung (der Propheten) : all das wird auf dieser alt- wie neutestament-
lichen Ebene eschatologisch «stillgelegt», außer Kurs gesetzt (1 Kor 13,

1-3, 8-10) angesichts der Liebe Gottes, die nicht aufhört. Sofern diese

Liebe an ihrer Selbstkundgabe in Jesus Christus offenbar wurde, ist jede
Überholung dieser Liebe durch Gnosis ausgeschlossen: dieses Besondere

wird nie in ein «Allgemeingültiges» verwandelt werden. Sofern aber in
dem Faktum Jesus Christus wirklich das id quo majus cogitari non potest
offenbar wurde, ist anderseits auch jeder Offenbarungspositivismus
ausgeschlossen, sodaß Paulus mit Recht eine dialektische Formel gebraucht:
«Erkennen die über Erkenntnis hinausliegende Agape Christi» (Eph 3,19),
und Anselm ihm nicht weniger dialektisch sekundiert : rationabiliter com-
prehendit incomprehensibile esse 7.

Die in Christus erschienene Liebe ist die Liebe Gottes, nicht die

unsere (1 Joh4,10). Sie wird uns geschenkt, so daß wir Gott in diesem

7 Monologion 64, ed. Schmitt I, 75, Z. 11 f.



182 Einigung in Christus

Geschenk antworten können. Aber das Sich-schenken-lassen, der Glaube,
kommt vor dem Antworten, den Werken, so wie Abraham vor Moses

kommt und die Einseitigkeit der Verheißung die Grundlage war für die

Zweiseitigkeit des Bundes. Und doch muß auch das andere gesagt werden

(und dieses andere kommt in der Prüfung Abrahams auf Moria zum
Vorschein) : an Gott und an seine Liebe glauben heißt, sofort und immer
schon die Art («das Gesetz») seiner Liebe annehmen, sich dieser Art
unterstellen und sein Leben davon bestimmt sein lassen. Wirklicher
Glaube hat die Liebe immer schon in sich. So wird Rom 4 immer von
Gal 2,19-20 her zu deuten und lebendig zu machen sein. Und dann erst,
in diesem Horizont, an dem die absolute Liebe Gottes, die für mich in
Tod und Verwerfung einging, mir aufgeht, wird mir klar, wie restlos
mein Dasein von dieser Liebe gerichtet ist : was Sünde und Versagen in
ihrer Tiefe sind, erfahre ich im Horizont der Vergebung. Vor diesem

«Abgrund des Reichtums und der Weisheit und Erkenntnis» Gottes

(Rom 11,33) öffnet sich nun aber unsere zweite Frage:

4. Die Einheit der neutestamentlichen Theologien

Denn zunächst ist klar, daß dieser Abgrund, diese «Fülle» (Pleroma),
die einerseits die «Fülle Gottes» in Christus wohnen läßt (Kol 2,9), anderseits

die Kirche von seiner Fülle erfüllt (Eph 1,23) und die Schöpfung
im ganzen in ihm ihre Fülle finden läßt (Kol 1,19), nicht durch eine

eindimensionale, überblickbare Theologie ausgesagt werden kann. War
die Vielheit der alttestamentlichen Theologien vor allem durch ihre
Zeitlichkeit bedingt, so wird die Vielheit der neutestamentlichen Theologien
durch das «leibhaftige» Anwesen der göttlichen Fülle innerhalb der
Geschichte ausgelöst. Das absolute Ereignis im Kerygma zu verkünden
erforderte die theologische Arbeit der Umsetzung in gedachte, zusammenhängende

Worte: das Kerygma - und das ganze Neue Testament ist es

in einem weiten Sinn - ist eine Rückübersetzung des Logos-Sarx in
Logos-Rëma.

Dabei erscheinen nun die theologisch zu überwindenden Spannungen
größer als die im Alten Bund. Denn einmal geht es um die Dimension
zwischen dem Alten und dem Neuen Bund, die durch Kategorien wie

Verheißung und Erfüllung nur unvollkommen, nur essential beschrieben

wird, während die Existenzweise grundlegend wechselt : von einem Sein

«vor Gott» (oder Zelten Gottes «unter uns») zu einem Sein «in Gott» (oder
Einwohnen Gottes «in uns», oder Einwohnen unser in Christus, im Geist,



Einigung in Christus 183

in der Offenheit zum Vater). Aber auch im Essentialen gilt es zu zeigen,

was es besagt, daß Christus der «wahre Hohepriester», das «wahre Oster-

lamrn», der wahre «Knecht Gottes» usf. ist, wobei das Wort «wahr»

jedesmal sowohl durch die besondere Figur wie durch ihren Überstieg
mitbestimmt wird. Die Figuren und ihre gegenseitigen Spannungen sind
also nicht einfach hinter uns gebracht; sie wesen und walten auch als

aufgehobene, eingeborgene mit. Endlich ist die alles in sich zusammenraffende

«Figur» Jesu Christi in seinem Geborenwerden, Leben, Leiden
und Sterben, Auferstehen alles andere als überblickbar. In ihrer Mitte
klafft der tiefste, logisch nicht überblickbare Abgrund: das Versinken
in die ewige Nacht der Gottverlassenheit, mit dem Verstummen des

gestorbenen Gotteswortes am Karsamstag, und ein Neubeginn schlechthin,

der zwar alles erfüllt, aber nirgendwo «wiederanknüpft», sondern

Neuschöpfung schlechthin ist. Der Hiatus zwischen Karfreitag und
Ostern ist durch keine Chronologie überbrückbar, seine sprengende Kraft
ist stärker als jede weltliche Zeit, und gerade dieser Hiatus ist ja auch

der « Ort », an dem sich die Christologie ursprünglich als trinitarisch und
soteriologisch erweist. Trinität wird ursprünglich offenbar in der

Entgegensetzung von «mein Wille» und «dein Wille» in Gethsemani und im
Verlassenheitsschrei des Kreuzes. Und eben dort ereignet sich der soterio-

logische Descensus. Aus dem zeitlosen Hiatus des Karsamstags wird die

neutestamentliche Theologie geboren.
Diese Theologie kann niemals eine einzige sein. Um alle übrigen

Fragen unerörtert zu lassen, und nur eine herauszugreifen: wie ist die
«Zeit» der Kirche qualitativ bestimmt durch ihr Verhältnis zu dieser

(Nicht)Zeit Christi? In welchem Sinn kann hier von einer Zeit der Kirche
gesprochen werden, da die Kirche ja selber zentral aus diesem Hiatus
entspringt Wo - so könnte man fragen - wird sie aber dann innerhalb
der Zeit Christi «abgestellt»? Wobei immer zuvor zu bedenken ist, daß

die Gottverlassenheit keine Zeit hat (weil sie ja endgültig und nicht
zeitweilig ist und keine Hoffnung mehr in ihr besteht), daß der Karsamstag
keine Zeit hat, weil der Tote, der das Schicksal der von Gott Getrennten
erfahren soll, auch nicht von «göttlichen Tugenden» belebt sein kann;
daß schließlich die Auferstehung nur als Nu und nicht als Zeit beschrieben

werden kann, höchstens als (eschatologische) Grenze zwischen Weltzeit
und Gotteszeit.

Die Kirche in ihrem Selbstverständnis - das sie zu ihrem Kerygma
braucht - kann sich diesem Zeitmysterium gegenüber nicht eindeutig
situieren. Vielleicht hat Markus sein Evangelium in das Ereignis der Auf-



184 Einigung in Christus

erstehung hineingeschrieben, das zugleich als Ereignis der Wiederkehr
verstanden wäre. Vielleicht hat Matthäus eher die Dimension des Über-

stiegs der alten (alttestamentlichen) Zeit durch die Erfüllung Christi im
Blick, und von dieser Erfüllung her geht er mit der Botschaft auf seine

Erfüllung (in der Parusie) hin. Für Lukas dehnt sich die umgreifende
Heilszeit Gottes hin, nicht univok, aber in sprunghaften Vertiefungen:
vom Alten zum Neuen Bund, vom Ereignis des Lebens und Sterbens zu
seiner Selbstauslegung vom Auferstandenen her, und im trinitarischen
Geschehen der Himmelfahrt aus die Ergießung göttlichen Geistes auf die
Kirche. Alle drei aber versetzen außerdem in die Gleichzeitigkeit des

Glaubenden mit dem irdischen, dem Kreuz entgegenwandelnden Herrn
zurück: das «vom Kreuz Christi her» wird zu einem «mit Christus zum
Kreuz hin». Beides gleicht sich aus bei Johannes, wo Kreuzigung und
Verherrlichung zusammenfallen, alle Differenzierungen der Zeit sich in
die Gegenwart Jesu hinein integrieren, der immer «die Auferstehung» und
immer« das (vergegenwärtigte trinitarische) Leben» und nur so «der Weg»
ist. In etwa schließt sich damit der Kreis zu Markus zurück. Für Paulus
aber bleibt der Erhöhte, der ihm begegnet ist, wesenhaft der Gekreuzigte,
mit dem er, Paulus, mitgekreuzigt, aber zugleich mitauferstanden sein

will; alle Fragen der chronologischen Zeit (nähere oder fernere Erwartung

der Parusie) verblassen völlig angesichts dieser Paradoxe.

Wozu diese - allzukurzen - Erinnerungen? Um zu zeigen, daß es

der Kirche unmöglich ist, das Verhältnis ihrer Zeit zur Zeit Christi
eindeutig zu bestimmen, und zwar bleibt gerade das Wichtigste unaufklär-
bar: ihr Stehen diesseits oder jenseits des großen Hiatus: sie muß auf
beiden Seiten stehen, und den Hiatus, aus dem sie entspringt, unter sich

und über sich sein lassen. Sie ist mit Christus begraben und mit ihm
auferstanden. Sie wohnt mit ihm im Himmel und erwartet ihn doch von
der Erde aus. Mit dem bloßen Wort «eschatologisch» ist viel zu wenig
ausgedrückt, denn diese Aufhebungen der Zeit ins Ewige und Einbrüche
der Ewigkeit in die Zeit sind so vielfach perspektivisch, daß damit bestenfalls

ein Rahmenbegriff aufgestellt ist. Jeder Hagiograph steht daran an
einer andern Stelle und erhält einen andern Durchblick. Und doch ist
jeder beauftragt, in seinem Fragment einen Blick auf das Ganze zu
eröffnen. Und weil alle dieses Ganze im Blick haben und auszusagen
bestrebt sind, lassen sich ihre Theologien nie wirklich voneinander trennen.
Von jedem zu jedem andern gehen Querverbindungen hin und her, ihre
Wurzeln verflechten sich ineinander. Paulus sagt denn auch, daß sie nur
alle zusammen die Breite und Länge, Höhe und Tiefe zu ermessen ver-



Einigung in Christus 185

mögen. Und zwar gerade kraft ihres Zusammenseins in der Liebe, in der
sie «festgewurzelt und eingegründet» sein sollen, um die vier Dimensionen

jener Liebe Christi zu erkennen, die alles Erkennen übersteigt
(Eph 3,17 ff.).

Damit erreichen wir den Punkt, an dem der Horizont der ökumenischen

Diskussion allererst auftaucht. Eben jene Transzendenz Jesu

Christi, die ihre Kraft ein erstesmal in der Synthetisierung des Alten
Bundes bekundet, ist nun auch die Ermöglichung der Kirche in ihrem
innersten Wesen: als «In-Christus-Sein», als der von ihm (als Haupt)
entlassene und dirigierte Bereich oder Organismus (soma), der - von ihm
her, zu ihm hin - Christi Fülle manifestiert (Eph 1,23). Diese Fülle ist
reine Gnade, die wir alle nur empfangen können (Joh l,14d. 16), und
diese Gnade ist identisch mit der trinitarischen, in Christus uns
geschenkten Liebe, die sich in der Liebeseinheit der Kirche darstellt. So

sind die «paränetischen» Teile der Paulusbriefe, die in jeder Form zur
innerkirchlichen Liebe ermahnen, nichts anderes als die existentielle
Einübung des «dogmatischen» Teils: was ist, das soll auch sein. Wo gegen
die Liebe gefehlt wird, wird Christus in seinem Leib «aufs neue gekreuzigt
und verspottet» (Hebr 6,6), werden statt Werke des Geistes solche des

Fleisches getan, worunter «Zwietracht, Spaltungen, Parteiungen» fallen

(Gal 5,20; 1 Kor 3,3; 11,18-19; Phil 2,3-4). Ubi peccata, ibi Schismata

(Origenes). Peccatum in bezug auf die Einheit der Kirche ist jener Wahn,
der - um auf unser anfängliches Bild vom Kaleidoskop zurückzugreifen -,
das wesenhaft Fragmentarische des eigenen Standpunkts (und wäre er
durch ein Sondercharisma gekennzeichnet) auf Grund eines täuschenden

Spiegeleffekts zu einer Ganzheit rundet, die dann natürlich für andere

Sichten keinen Raum mehr hat.
Das großartigste Vorbild für die Vermeidung dieses Wahns bildet

Paulus im 21. Kapitel der Apostelgeschichte, wo er - mit der Fülle der

heidenchristlichen Kollekte nach Jerusalem kommend - Jakobus begeg-

gegnet. Der Empfang der Gaben wird mit keinem Wort erwähnt, die

Freude, von der zunächst geredet wird, erscheint in der nachfolgenden
Rede des Herrenbruders rasch gedämpft. Er weist Paulus darauf hin,
daß bei den in Palästina bekehrten Juden «Gerüchte» über ihn
umlaufen, er «lehre alle Juden in der Diaspora den Abfall von Moses und
fordere sie auf, ihre Kinder nicht beschneiden zu lassen und überhaupt
nicht nach den religiösen Gebräuchen zu leben.» Vom Standort des

Jakobus aus scheint diese Freiheit - nicht nur den Heidenchristen, sondern

auch den Judenchristen gegenüber - die auf dem Apostelkonzil getrof-



186 Einigung in Christus

fenen Abmachungen zu überschreiten; vor allem fürchtet er die
praktischen Konsequenzen: daß nämlich die Tausende von zum Fest
versammelten Juden in Aufruhr geraten werden. Er unterbreitet deshalb
Paulus einen von ihm ausgedachten Plan und bittet ihn - eigentlich im
Befehlston: «Tue deshalb, was wir dir raten» -, sich mit andern
Judenchristen, die ein alttestamentliches Gelübde auf sich genommen haben,
im Tempel zu zeigen und für sie zu bezahlen: «Dann werden alle
einsehen, daß an den Gerüchten, die über dich im Umlauf sind, nichts ist,
daß du vielmehr das Gesetz treu beobachtest» (Apg 21,17-24).
Wahrscheinlich weiß Jakobus gar nicht, was er Paulus hier zumutet: nichts
weniger als die Preisgabe dessen, was den Kern des Galater- und Römerbriefes

bildet, und was Paulus nicht selten als «mein Evangelium»
bezeichnet hat. Wer immer von den Flüchen zu Beginn des Galaterbriefs

gemeint gewesen sein mag, wir hören hier von nichts derartigem mehr,
auch von keinem «Ich kann nicht anders, Gott helfe mir, Amen»,
sondern nur von einer lautlosen Befolgung des gegebenen «Rates» (v. 25),
der dann auch prompt in seiner Wirkung schiefgeht: von den Brüdern
zu den «Juden» geschickt, wird Paulus von ihnen gefangengenommen
und, seinem Meister gleich, an die Heiden zur Aburteilung weitergereicht.
Wichtig für uns ist jetzt nur der fast unbegreifliche Selbstüberstieg Pauli,
wofür es nur eine Deutung gibt: die Einheit und die Liebe der Kirche
sind ihm in dieser Zerreißprobe wichtiger als der eigene Standpunkt,
sogar als die besondere, ihm von Christus persönlich übertragene Sendung.
Denn jede kirchliche Sendung ergeht von Gott her «gemäß der Analogie
des Glaubens» innerhalb des «einen Leibes, dessen viele Glieder wir sind»

(Rom 12,6.4). Jede Sendung ist vom «Band der Vollkommenheit», der

göttlichen Liebe in Christus, umschlossen, und diese Liebe, die aus dem

Innersten Gottes (splanchna oiktirmou) hervorbricht, manifestiert sich

vornehmlich als «Güte, Demut, Sanftmut, Geduld» und gegenseitiges

Vergeben, weil der Herr uns allen vergeben hat (Kol 3,12-14)8. Gerade

damit erhält die paulinische Rechtfertigungslehre ihre letzte Weihe.
Paulus empfiehlt sie dem Herrn der Kirche an, der nach seinem freien
Ermessen für jetzt und künftig darüber verfügen kann, und der Herr
selbst wird ihr ihren Triumphzug durch die Jahrtausende hin bereiten.

8 Man lese nach, was Klemens von Rom im Anschluß an diese Stelle den
schismafreudigen Korinthern über das Band der Vollkommenheit zu sagen hat:
1 Klem 49,1-5.



Einigung in Christus 187

5. Die Einheit der kirchlichen Theologien

Von diesem Modell her dürfen wir es wagen, das fürchtenswerte
Problem der kirchlichen Theologien anzugehen, womit jetzt nicht die
harmlosen Schuldifferenzen innerhalb der katholischen Kirche gemeint
sind, sondern jene Theologien, die sich praktisch als kirchenspaltend
ausgewirkt haben und sich weitgehend auch theoretisch so verstehen. Nach
allem Gesagten können wir zunächst einmal - von höchster Warte gleichsam

- den Satz wagen, daß eine kirchenspaltende christliche Wahrheit
ein innerer Widerspruch ist, eine «unmögliche Möglichkeit», wie Karl
Barth sich ausdrücken würde, denn christliche Wahrheit kann per de-

finitionem nur kircheneinigend sein. Steigen wir von dieser höchsten
Warte herab, so besteht in der Kirche aus Sündern die stete Gefahr der

Verführung (2 Kor 11,3) und deshalb die stete Pflicht der gegenseitigen
Ermahnung (paraklesis), bei der Wahrheit Christi zu bleiben; das gleiche
Wort kann auch flehentliche, beschwörende Bitte bedeuten. Fast alle
Briefe im Neuen Testament sind in ihrem Grundsinn solche Paraklese:
sich in der Mitte der Wahrheit zu halten, von der aus allein die ganze
Wahrheit gesehen und besessen werden kann. Alles, was in den Zeiten
der Kirchengeschichte je neu Reform genannt zu werden verdient, ist
tätige, wirksame Ermahnung gewesen: vom Rand in die Mitte
zurückzukehren.

Die Mitte ist Christus, von dem die ganze Heilige Schrift redet. Die

ganze quantitativ: nicht eine Auswahl von Schriften aus dem Kanon;
die ganze qualitativ: nicht eine Auswahl von Gesichtspunkten, zumal
wenn diese Auswahl andere vorhandene Gesichtspunkte ausschließt. Das

hindert nicht, daß gewisse große Kraftlinien das Ganze durchziehen; ja
gerade auf sie wird zu achten sein, wenn man ein theologisches Ordnungsgefüge

aus dem Corpus der Schriften herausheben will. Dennoch wird
man sich hüten, einen «Kanon im Kanon» aufzustellen, von dem aus

anderes einfachhin abgerichtet werden kann. Die Tendenz zum «Kanon
im Kanon» ist Tendenz zur Ersetzung der Agape durch eine Gnosis als

Höchstwert. Selbst dann, wenn ein Primäres gegenüber einem Sekundären

festzustellen ist - wie etwa Abrahams «Glaube» primär ist gegenüber

dem mosaischen Gesetz und «Werk» - bleibt immer noch die Frage,
ob das Primäre nicht bereits das Sekundäre in sich einbeschließt - das

ist der Gedanke des Jakobusbriefs 2,20 ff. - um überhaupt es selbst sein

zu können; ob das Zweite vielleicht nur die Explizitierung des Ersten



188 Einigung in Christus

ist, und ob man deshalb nicht hairesis betreibt, wenn man das Erste
ohne das Zweite will oder beide nur in dialektische Beziehung zueinander
setzt. Hier haben die terribles simplificateurs auch im Theologischen
leichtes Spiel und die Lacher auf ihrer Seite, während jene, denen neben
der Hierarchie der Gesichtspunkte auch die Integration des Sekundären

angelegen ist, leicht dem Verdikt mangelnden Radikalismus verfallen.
Karl Barths Invektiven gegen das «katholische Und» können als ernste
brüderliche Mahnung an ihrer Stelle wichtig und sogar unentbehrlich
sein - zumal dann wenn sie dagegen protestieren, daß etwas Sekundäres

an den Platz eines Primären gestellt wird - sie können aber auch eine

notwendige Integration überschnell und unnötig präjudizieren.
Hier ist ein Wort über die evangelisch-katholische Kontroverse im

ganzen angebracht. Das heutige ökumenische Gespräch wird nicht selten

zwar als ein gemeinsames Suchen nach der christlichen Wahrheit im Auf-
blick zum gemeinsamen Herrn, aber dabei auch als eine radikale Reduktion

auf das angeblich «Wesentliche» verstanden, unter Ausscheidung
aller entbehrlichen und das Verständnis störenden Beigaben. Daß unter
solchen Voraussetzungen der katholische Partner notwendig den
Kürzeren ziehen wird, ist klar, denn die Reformation hat schon vor
vierhundertfünfzig Jahren das Schiff von all seinem angeblichen «Ballast»
erleichtert und redet heute angesichts der innerkatholischen Vorkommnisse

nicht ohne Genugtuung von einem «Nachholbedarf». Da der
Protestantismus im Lauf seiner Geschichte die verschiedensten und
widersprüchlichsten Formen annahm: strenge Orthodoxie, Pietismus im alten
und im neueren schleiermacherschen Stil, schließlich Liberalismus bis

zur Grenze einer «Theologie nach dem Tode Gottes», kann die ökumenische

Verständigung aufgrund solchen Ballastabwerfens ebenfalls auf
unterschiedlichstem Niveau vor sich gehen, und die Preisgabe von
katholischem (angeblich vor allem «gegenreformatorischem») Gut kann dann
mehr oder weniger summarisch betrieben werden. Alldem gegenüber
muß zu bedenken gegeben werden: wie biblische Theologie eine höchst

komplexe und auf keinen «systematischen» Nenner zu bringende Größe

ist, so wird auch kirchliche Theologie, die jene nur abspiegeln und für
die Verkündigung des Evangeliums bereitstellen soll, nicht aus
Kurzschlußformeln aufgebaut und als «System» vom Zaun gerissen, sondern
bedarf eines gehorsamen Bedenkens aller Aspekte und einer Fähigkeit,
in der gehörigen Abstufung gerade auch das (zur Fülle Christi hin
Ergänzende nicht außeracht zu lassen. Evangelische und anglikanische
Bewegungen unserer Zeit sind intensiv daran, solches Integrationsgut zu-



Einigung in Christus 189

rückzugewinnen - man denke an Taizé und Grandchamps, an die
anglikanische Klosterbewegung, an die neue Aneignung der Mariologie, der

heiligen Messe auch als Opfer, des kirchlichen Lehramtes und des wörtlich

verstandenen Nachfolgelebens in den evangelischen Räten - während
es im katholischen Lager zeitgemäß ist, all das wie billigen Tand in den

Ramsch zu geben. Gehorsam gegenüber dem Wort Gottes ist dies gewiß
nicht, für den Katholiken umsoweniger, als er sich bewußt sein muß,
daß nicht ein einzelner Frommer oder Forscher, auch nicht irgendeine
moderne Richtung oder Sekte - vergleichbar den korinthischen
Parteien - sondern nur die Kirche als Ganze Verwalterin und Betreuerin
aller Heiligen Schriften ist, deren endgültigen Kanon auch sie allein
unter der Leitung des Heiligen Geistes festgelegt hat.

Mit diesem Hinweis auf den Heiligen Geist ist auch abschließend

der Hinweis auf die Notwendigkeit des Gebetes zum Verständnis der

Offenbarung gegeben. Wer nicht mehr betet, hat mit Sicherheit das

Gemeinsame, das ökumenische Anliegen schon verfehlt. Der gemeinsame
Aufblick zum Herrn der Kirche, der auch der Gesamtinhalt der Schrift
ist, ist gleichbedeutend mit gemeinsamem Flehgebet um den Geist des

Herrn. In diesem gemeinsamen Gebet öffnen sich uns auch gemeinsam
die Zugänge zur gemeinsamen Wahrheit, die eine Wahrheit der höchsten

geheimnisvollsten Fülle und nicht eine solche der Simplifikation und
Überblickbarkeit sein wird. Sind wir alle zu Gott hin gelehrig (Joh 6,45),
so kann auch Christus unser aller gemeinsamer Lehrer sein (Mt 23,8),
und dann ist, wie das Reich Gottes, so auch die Einheit der Kirche «am

Kommen», «auf der Türschwelle» (Mk 13,29).


	Einigung in Christus

