
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 15 (1968)

Heft: 1

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN

Sacramentum Mundi. Theologisches Lexikon für die Praxis. Bd. 1 : Abendland

bis Existenz. - Freiburg-Basel-Wien: Herder 1967. xlvii-1312 Sp.

«Sacramentum Mundi» nennt sich die in sechs Sprachen gleichzeitig
erscheinende theologische Enzyklopädie. Ein internationales Herausgeberkomitee

- Karl Rahner und Adolf Darlap vertreten den deutschen Sprachraum

- zeichnet gemeinsam verantwortlich für alle Ausgaben des Werkes.
Ein internationaler Mitarbeiterstab soll dieser theologischen Summe die
erforderliche Weite garantieren, sie vor Einseitigkeiten schützen und zugleich
beispielhaft die Notwendigkeit theologischer Zusammenarbeit aller Länder
in der nachkonziliaren Zeit unterstreichen. Zur Orientierung über den Inhalt
des auf vier Bände angelegten Lexikons ist dem ersten Band ein systematischer

Index vorangestellt (S. xxxiii-xlvi) Ein von A. Darlap unterzeichneter

Vorschlag zur Durchführung des vom Vatikanum II geforderten
theologischen Einführungskurses ist diesem Index beigegeben (S. xlvii). Ein
Verzeichnis der Abkürzungen eröffnet den ersten Band (S. ix-xxxi), ein
ausführliches alphabetisches Sachregister sowie das Mitarbeiterverzeichnis sollen
den vierten Band beschließen.

Im Vorwort zum ersten Band - er allein ist bis jetzt erschienen -
skizzieren die Herausgeber das Ziel ihres Unternehmens : «Mit diesem Werk wird
der Versuch unternommen, die heutige Entwicklung im Glaubensverständnis
auf der Grundlage der gegenwärtigen theologischen Arbeit in den Grund-
und Schlüsselbegriffen der theologischen Disziplinen zu formulieren und für
den reflexen Glaubensvollzug wie für die Praxis fruchtbar zu machen Das
Lexikon will dem geistig aufgeschlossenen Menschen von heute (Kleriker wie
Laien) für seinen reflexen Glaubensvollzug wie für seine Arbeit eine
alphabetisch geordnete und damit unmittelbar zugängliche Summe des
theologischen Wissens vorlegen». Ist dieses Ziel erreicht worden?

Zunächst ist zu sagen : die Notwendigkeit und Nützlichkeit eines neuen
Lexikons muß sich - wenigstens im deutschen Sprachraum - daran erweisen,
daß es keine unnötige Verdoppelung zum soeben abgeschlossenen Lexikon
für Theologie und Kirche (LThK) darstellt. Um es gleich vorweg zu nehmen :

das neue Lexikon hat neben den bereits bestehenden theologischen Lexika
unverwechselbar und unaustauschbar seinen Platz. Wohl sind einige Artikel
wie «Altes Testament» (K. Rahner), «Amerikanismus» (G. Weigel), «Bajanis-
mus» (P. Smulders), «Biblische Ethik» (R. Schnackenburg), «Buße» (K. Rahner),

«Bußsakrament» (K. Rahner), «Christologie» (A. Grillmeier) wortwörtlich

aus dem LThK übernommen worden. Andere Begriffe wie «Dialektische



138 Besprechungen

Theologie» (H. Bouillard), «Dogma» (K. Rahner) haben nur einige sprachliche

Änderungen gegenüber ihrem ersten Erscheinen im LThK erfahren.
Auch Beiträge wie «Ablaß» (K. Rahner), «Religiöser Akt» (J. B. Metz),
«Theologische Anthropologie» (K. Rahner), «Barmherzigkeit» (A. Darlap),
«Dämonen» (A. Darlap) sind mit nur ganz geringfügigen sachlichen Änderungen
dem LThK entnommen worden, und Artikel wie «Anfang und Ende» (A. Darlap),

«Angelologie» (K. Rahner), «Atheismus» (K. Rahner), «Christentum»
(K. Rahner) haben lediglich einige Zusätze und Einschiebungen gegenüber
ihrem ersten Abdruck im LThK erfahren. (Es spricht für die Qualität dieser
schon vor zehn Jahren geschriebenen Artikel, daß sie trotz der durch Vati-
kanum II in Bewegung geratenen Theologie, fast taliter qualiter übernommen

werden konnten.) «Sacramentum Mundi» behält trotz dieser Anleihe
schon veröffentlichter Artikel sein eigenes Gesicht, denn 1) bilden die
entliehenen Artikel nur einen kleinen Teil dieses neuen Lexikons, 2) wurde bei
den entlehnten Artikeln die Bibliographie auf den neuesten Stand gebracht,
3) enthält das LThK nebst den theologischen Grundbegriffen eine Fülle von
kirchen- und religionsgeschichtlichen Artikeln und Notizen, die man gar
nicht als dauernden Besitz wissen will und kann, sondern nur bei Bedarf
konsultieren möchte, während «Sacramentum Mundi» in vier Bänden
zusammengedrängt nur jene Grund- und Schlüsselbegriffe vermitteln will, die
der «gläubige Mensch zur Verantwortung seines Glaubens und seiner Hoffnung

mit der darin angenommenen Verheißung (1 Petr 3,15) dauernd und
lebendig zur Verfügung haben sollte» (Vorwort der Herausgeber), und sind
4) die in die entliehenen Artikel eingefügten Zusätze und Erweiterungen
manchmal von beträchtlicher Tragweite, denn sie wollen nicht nur die
«Lehre der Kirche» durch Zitate aus Vatikanum II à jour bringen, sondern
enthalten oft eingehende hermeneutische Überlegungen.

Es ist denn auch ein Charakteristikum des neuen Lexikons, daß es der
hermeneutischen Fragestellung den ihr gebührenden Platz einräumt und
sich somit der geschichtlichen Dimension des Glaubensverständnisses stellt.
Schon ein flüchtiger Blick auf den Einführungsparagraphen eines jeden
größeren Artikels kann das illustrieren, denn sehr oft fängt ein wichtiger
Artikel so an: «Hermeneutische Vorfragen», «Hermeneutische Situation»,
«Problematik», «Vorüberlegungen», «Fragestellung», «Methodische
Vorbemerkungen» usw. Fragen biblischer Hermeneutik fanden ihren Platz in den
zwei ausführlichen Artikeln von J. Michel «Apokalypsen» und «Apokryphen»,
ferner im instruktiven Beitrag «Apokalyptik» (A. Darlap - P. Grelot), dann
im Artikel «Biblische Hermeneutik» (A. Vögtle), der weit über den
entsprechenden Artikel im LThK hinausgeht, ebenso in der hervorragenden Pro-
blemskizzierung des komplexen Themas «Biblische Theologie» (L. Alonso-
Schökel - A. Vögtle), des weiteren im Artikel «Evangelienkritik» (S. Munoz-
Iglesias), der auch einem theologischen Laien wenigstens einen flüchtigen
Einblick in ein Teilgebiet gegenwärtiger exegetischer Forschung gewährt,
sowie in den Begriffen «Exegese» (J. Schmid) und «Spirituelle Exegese»
(H. Crouzel), die einen Blick in die Geschichte der Exegese werfen, endlich
in den beiden Beiträgen von R. Marié «Existentiale Interpretation» und
«Entmythologisierung», wobei allerdings der letztgenannte Artikel die Pro-



Besprechungen 139

blematik allzusehr verharmlost. Das positive Anliegen Bultmanns hätte
besser herausgearbeitet werden müssen. Fragen und Probleme theologischer
Hermeneutik werden diskutiert u. a. in einem Artikel wie «Dogmengeschichte»
(K. Rahner) oder in den beiden zentralen Beiträgen «Auferstehung des
Fleisches» (J. Schmid-J. Ratzinger) und «Auferstehung Jesu» (J. Schmitt-
IC Rahner). Sowohl der exegetischen Seite der Frage wie auch den
Schwierigkeiten, die sich dem modernen Selbstverständnis bei dem Wort
«Auferstehung» stellen, wurde sorgfältig nachgegangen. Speziell hingewiesen sei
auf den meisterhaften Balancierakt Ratzingers zwischen griechischer
Unsterblichkeitsidee und biblischem Auferstehungsglauben. Ob dabei der Ernst
des Todes nicht etwas überspielt wird, soll als Frage wenigstens gestellt
werden. Auch in den philosophischen Artikeln wie «Denkform» (J. Splett),
«Entscheidung» (J. Splett), «Erkennbarkeit Gottes» (E. Simons), «Erfahrung»

(K.Lehmann), «Existenzial» (F. K. Mayr - K. Rahner), «Existenz»
(E. Simons) fand hermeneutisches Denken seinen Niederschlag. Wohl nur
aus der gegenwärtigen Vorliebe für methodologische Fragen ist es zu erklären,
daß ein 24 spaltenlanger Artikel über «Erkenntnis, Erkenntnismetaphysik»
(A. Halder) sich in ein theologisches Lexikon einnisten konnte. Der sehr
gründlich - wenn vielleicht auch etwas einseitig - gearbeitete Artikel ist in
einem «Lexikon für die Praxis» viel zu lang, zumal Themen wie «Angst»,
«Almosen», «Anbetung», «Andacht» in diesem ersten Band gänzlich fehlen -
Themen, die der theologischen Praxis doch wohl näher stehen als
erkenntnismetaphysische Fragen.

Neben der Berücksichtigung der Hermeneutik zeichnet sich das neue
Lexikon - soweit das aus dem ersten Band schon ersichtlich ist - durch seine
ökumenische Ausrichtung aus. Das zeigt sich nicht nur vordergründig an
der sehr sachlichen Darstellung beispielsweise des «Calvinismus» (J. Witte)
oder des «Altkatholizismus» (V. Conzemius) oder in dem im Vergleich zum
LThK neu hinzu gekommenen - wenn auch für einmal etwas konformistisch
geratenen - Artikel «Dialog und Zusammenarbeit zwischen den Kirchen»
(K. Rahner), sondern mehr noch hintergründig im Hören auf den andern
und im Lernenwollen vom Andern. Die Früchte dieser Haltung fanden in
manchem exegetischen und systematischen Artikel ihren Niederschlag. Als
symptomatisch für diese offene Geisteshaltung darf auch die in der
Bibliographie zahlreich angeführte nichtkatholische Literatur erwähnt werden.

Nicht nur der Hermeneutik und der Oekumene, sondern auch dem
Weltbezug, der Weltoffenheit und WeltVerantwortung des christlichen Glaubens
trug «Sacramentum Mundi» Rechnung. Unter diesem letztgenannten Aspekt
seien erwähnt, der nach neuen Wegen suchende Artikel «Apologetik» (J. B.
Metz - P. Henrici), ferner der hervorragende Beitrag über die «Arbeit»
(M. D. Chenu), sowie der auch pastoraltheologisch sehr wichtige Artikel
«Atheismus» (K. Rahner), und endlich der instruktive und bedenkenswerte
Versuch einer theologischen Interpretation der «Evolution» (P. Overhage-
K. Rahner).

Im allgemeinen sind die einschlägigen moraltheologischen Beiträge wie
z. B. «Ärgernis» (W. Molinski), «Aszese» (F. Wulf), «Sittlicher Akt» (W.
Molinski), «Autorität» (W. Molinski), «Ehe» (W. Molinski), «Eltern» (W. Molinski),



140 Besprechungen

«Ethik» (J. L. L. Aranguren) bedeutend leichter verständlich als die dogmatischen

Artikel. Und das nicht etwa deshalb, weil die Moraltheologen die
bekannte Sprache der Tradition sprechen würden oder an der Oberfläche
blieben. An der Sachlichkeit, Aufgeschlossenheit und Akzentsetzung ihrer
Beiträge ist wenig auszusetzen. Es liegt wohl teilweise in der Sache selbst
begründet, vor allem aber in der geistigen Gesamtsituation der Gegenwart,
daß die Dogmatik - will sie sich nicht damit begnügen, bekannte Formeln
der Vergangenheit einfach zu wiederholen - es heute nicht leicht hat. Zweifelsohne

ist es Pflicht und Aufgabe der Theologie, die Verkündigung so schwer
wie nötig zu machen, doch kann man sich des Eindrucks nicht erwehren,
gewisse dogmatische Beiträge des Lexikons hätten es fast darauf abgesehen,
die Verkündigung so schwer wie nur möglich zu machen. Daß es nicht
notwendig so sein müßte, soll ein wahllos herausgegriffenes Beispiel illustrieren.
Im Artikel «Eschatologie» umschreibt K. Rahner in einem 28zeiligen für
einen Seelsorge-Pfarrer kaum leicht verständlichen Satz sein Eschatologie-
verständnis.

Unmittelbar anschließend bringt K. Rahner «Mit andern Worten» die
'Übersetzung' - und siehe da : in drei kurzen Sätzen wird das vorher so schwer
Verständliche plötzlich ganz durchsichtig, ohne u. E. etwas von seiner
theologischen Substanz einzubüßen (Sp. 1187/1188). Wenn man bezüglich der
noch ausstehenden Bände dieses Lexikons ein Desiderat formulieren darf,
so dies: die 'Übersetzung' der dogmatischen Beiträge (in eine leichter
verständliche Sprache) möchte etwas weiter vorangetrieben werden als dies im
ersten Band geschehen ist; denn «Sacramentum Mundi» nennt sich ja selber
«Theologisches Lexikon für die Praxis».

Das Lexikon vermittelt ein gutes Bild heutiger katholischer Theologie -
nicht zuletzt dank des internationalen Mitarbeiterstabes, wenn auch in
diesem ersten Band die deutschsprachigen Theologen in fast erdrückender
Überzahl sind. Das Spektrum reicht von dem beinahe nur auf Zitationen
aufgebauten und trotzdem sehr nuancierten Beitrag über «Apostasie» (G. B.
Guzzetti) bis hin zu dem vorwärts drängenden Artikel «Akkomodation»
(H. R. Schlette) oder von dem in seiner Art glänzenden, fast offenbarungs-
positivistisch zu nennenden Beitrag über die «Eigenschaften Gottes» (E. Sil-
lem) bis hin zu den tiefsinnigen Spekulationen über « Angelologie» (K. Rahner).
Alles in allem: ein erfreulicher Pluralismus - solange wenigstens keine der
Positionen sich absolut und exklusiv gebärdet - und ein Zeichen der
Lebendigkeit nachkonziliarer Theologie. Die auch in der katholischen Theologie
der Gegenwart de facto bestehende Spannung zwischen Exegese und
Dogmatik wird im neuen Lexikon kaum stark empfunden, gewiß auch deshalb,
weil viele wichtige Artikel von einem Autor verfaßt wurden.

Wir brechen ab. Es kann sich bei der Besprechung eines Lexikons bloß
darum handeln, ein paar Beobachtungen zu formulieren. Sehr wichtige
Artikel bleiben notgedrungen gänzlich unerwähnt. Es ist nur zu wünschen
und zu hoffen, daß «Sacramentum Mundi» sich in Griffnähe eines jeden
Theologiestudenten befindet, daß es in keiner Bibliothek eines Pfarrers oder
Religionslehrers fehlt und daß es auch den Weg zum theologisch interessierten

Laien finden wird. Johannes Brantschen



Besprechungen 141

Hebräisches und aramäisches Lexikon zum Alten Testament von Ludwig

Koehler f und Walter Baumgartner. Neue Auflage, neu bearbeitet
von Walter Baumgartner unter Mitarbeit von Benedikt Hartmann und
E.Y. Kutscher. Lieferung I (alef - tèbah). Leiden: E. J. Brill 1967. liv-352 S.

1. La première chose qui frappe le lecteur ouvrant cette nouvelle édition
du Lexicon de Ludwig Koehler et Walter Baumgartner, c'est la
typographie: on se rend immédiatement compte que l'œuvre originale s'est
renouvelée. Les caractères latins sont légèrement plus grands que précédemment,

ce qui rend la lecture sensiblement plus facile ; les différentes formes des
verbes (qal, piel, etc.) sont en caractères gras, comme aussi les sens principaux

des mots, ce qui permet de se repérer très rapidement à l'intérieur des

articles eux-mêmes. Les caractères hébreux sont eux aussi plus grands, plus
nets et viennent comme d'eux-mêmes à la rencontre des yeux.

2. On a renoncé à la traduction anglaise qui doublait presque le volume
du texte. Pour les usagers dont l'allemand n'est pas la langue maternelle,
cette perte sera sensible, mais à cause de l'ampleur nouvelle du Lexicon (j'en
reparlerai) il fallait faire ce sacrifice sous peine d'avoir un volume trop
encombrant.

3. En effet, cette troisième édition n'est pas seulement une «amélioration»

de la précédente par l'introduction de quelques adjonctions et de corrections

(cf. Supplementum ad Lexicon in Veteris Testamenti Libros, Leiden
1958), mais nous nous trouvons en fait devant une refonte complète de l'œuvre
initiale. Comme le dit lui-même W. Baumgartner dans l'introduction: «Der
ganze Text mußte neu geschrieben und neu gesetzt werden». Les raisons
sont multiples: les recherches considérables faites ces dernières années dans
le domaine de la philologie sémitique, les découvertes archéologiques ont mis
à jour une masse colossale de données éclairant le sens des mots, précisant leur
étymologie, leur histoire ou leur emploi. Même si L. Koehler n'était pas insensible

à cette recherche et donnait régulièrement des étymologies dans la
première édition, il semble que son génie propre le portait plutôt à chercher
dans le mot ce que celui-ci signifiait de vie concrète pour les hommes d'autrefois.

Ce trait de caractère de Koehler s'exprime par exemple dans son «Der
Hebräische Mensch» (Tübingen: Mohr 1953), dans la conférence prononcée à

Leyde en 1950 (Oudtestamentische Studien VIII/1950) ou déjà dans son
discours rectoral à Zurich, le 29 avril 1930. Sans être diminuée, l'œuvre de
Koehler trouve ici son complément et sa plénitude. Car le génie de W.
Baumgartner - qui partage d'ailleurs les mêmes intérêts que Koehler - c'est de
nous faire faire un pas de plus et de montrer quelle est la place et la vie des
mots bibliques, cette fois-ci dans le cadre de leur parenté sémitique.

On ne s'étonnera pas alors de voir dans la partie introductive des pages
nombreuses d'abréviations qui révèlent au lecteur le champ immense des

investigations de W. B. dans la littérature spécialisée.

4. Il nous dit lui-même dans sa préface quelques-uns des points qui ont
été spécialement pris en considération pour l'élaboration de cette nouvelle
édition :



142 Besprechungen

a) Les variantes «orientales» (babyloniennes) de la tradition textuelle.
b) Les fragments du Siracide, en particulier celui qui a été retrouvé à

Masada.
c) Le matériel exhumé à Qumrân et dans les diverses grottes du désert de

Juda.
d) La littérature juive et les textes écrits dans ce qu'on est convenu d'appeler

le «Mittelhebräisch» et le «Jüdisch-Aramäisch». Pour cela on a fait appel
à un spécialiste en la matière, le professeur E. Y. Kutscher, de l'Université

de Jérusalem.
e) Certaines données de l'Hébreu non massorétique, en particulier celles qui

nous viennent de la tradition samaritaine du Pentateuque.
f) L'Araméen-Samaritain.
g) L'apport toujours plus grand et toujours plus important de l'Ougaritien.
h) Le vocabulaire phénicien et punique, sans parler enfin du Mandéen, de

l'Accadien, du vieil Arabe méridional et de l'Ethiopien.

Il y avait là une telle masse d'éléments nouveaux à introduire, que le
texte du nouveau Lexicon a pour ainsi dire doublé.

5. On pourrait entrer ici dans les détails et montrer comment tels articles
ont été refondus ou quelles nouveautés ils comportent. Ainsi, telle étymologie
acceptée autrefois se trouve contestée, tel mot acquiert des sens supplémentaires,

tel autre, inexpliqué jusqu'ici, trouve enfin un sens un peu sûr. Enfin,
pour chaque racine, il y a un renvoi à toute une littérature qui permet au
lecteur de compléter ses recherches.

6. La parution de la première édition avait duré de 1950 à 1953 et avait
la forme de petits cahiers. Ce fut un événement considérable. L'apparition
du volumineux fascicule I de la troisième édition n'est pas un moindre
événement, et l'on jouit beaucoup d'avoir d'un coup sous la main ce qui semble
être déjà le tiers de l'ouvrage complet. On espère que la suite arrivera sans
trop tarder, mais il y a là un tel travail, tant pour la rédaction que pour
l'impression, que l'on serait malvenu d'être impatient.

Une tâche de cette ampleur ne pouvait être menée à bien par un seul
homme. C'est pourquoi, au moment de féliciter et de remercier Walter
Baumgartner de sa patience acharnée et de sa méthode rigoureuse qui ont
porté le fruit que nous avons sous les yeux, on ne peut ne pas remercier aussi
ses collaborateurs, MM. E. Y. Kutscher, déjà nommé, et Benedikt Hartmann,

notre compatriote, orientaliste, professeur d'histoire des religions à

l'Université de Leyde. Que Walter Baumgartner, qui vient de fêter ses 80 ans,
soit assuré de la gratitude des générations d' «Alttestamentler» qu'il a formés
et que son œuvre continuera de faire avancer dans la science.

Philippe Reymond



Besprechungen 143

Internationale Ökumenische Bibliographie International Ecumenical
Bibliography Bibliographie Oecuménique Internationale. (Hrsg. : Stepha-
nus Pfürtner [u. a.]. Red. : Leo Gerken; Hans Weissgerber.) Bd. 1/2,1962/63.-
Mainz: Matthias-Grünewald-Verlag; München: Kaiser 1967. xxvn-400 S.

Die Internationale Ökumenische Bibliographie (IÖB) ist das Werk einer
katholisch-evangelisch-orthodoxen Arbeitsgemeinschaft. Als Herausgeber
zeichnen: Stephanus Pfürtner (verantwortliche Federführung, Fribourg),
Albert Brandenburg (Paderborn), Harry J. P. Brink (Nijmegen), Vincent
Duclos (Kopenhagen), Heinrich Fries (München), Jérôme Hamer (Rom),
Hanfried Krüger (Frankfurt/M.), Ulrich Kühn (Leipzig), Peter Meinhold
(Kiel), Nikos Nissiotis (Genf-Athen), Demosthenes Savramis (Köln), Lukas
Vischer (Genf), Hans Weissgerber (Loccum). Die Redaktion besorgen: Leo
Gerken (jetzt Fribourg), Hans Weissgerber (Loccum). Die neue Anschrift der
zentralen Redaktion: Leo Gerken, rue du Botzet 18, CH-1700 Fribourg.

Wertvolle bibliographische Informationen über das ökumenische Schrifttum

waren bis jetzt in folgenden Zeitschriften zu finden: Catholica (Paderborn),

Journal of Ecumenical Studies (Philadelphia), Theologische Literaturzeitung

(Leipzig), Theologische Revue (Münster Westf.). In diesen
Zeitschriften wird vor allem über wichtige Veröffentlichungen auf dem Gebiet
der ökumenischen Theologie berichtet. Ferner standen die drei bibliographischen

Sammelwerke zur Verfügung: Paul A. Crow: The Ecumenical Movement

in bibliographical outline. New York: Department of Faith and Order.
The National Council of the Churches of Christ in the United States of
America, 1965. J. F. Lescrauwaet, MSC: Critical Bibliography of Ecumenical
Literature. (Bibliographia ad usum Seminariorum, vol. 7) Nijmegen: Bestel
Centrale V. S. K. B. 1965. Hermann Delfs: Ökumenische Literaturkunde.
Hrsg. von D. F. Siegmund-Schultze. (Schriften des ökumenischen Archivs
Soest, Bd. 3) Soest 1966. Diese Sammelwerke beschränken sich fast
ausschließlich auf die Literatur zur Geschichte der ökumenischen Bewegung im
engeren Sinn: Vorbereitung, Gründung, Tätigkeit des Ökumenischen Rates
der Kirchen und zwischenkirchliche Beziehungen.

Das Neue und Einzigartige der IÖB besteht nun darin, daß sie: 1. von
einem ausgedehnten internationalen und interkonfessionellen Stab von
Mitarbeitern bearbeitet wird, 2. fortlaufend jedes Jahr erscheinen wird, 3.

Vollständigkeit anstrebt, 4. die Literatur sowohl zur ökumenischen Kirchenkunde

als auch zur ökumenischen Theologie umfaßt, 5. bedeutsame
Zeitschriftenartikel mit kurzen Inhaltsberichten versieht. Ein großes und
gewagtes Unternehmen, von dem man nur hoffen kann, daß es zur vollen
Verwirklichung gelange.

Die Hauptschwierigkeit wird im Vorwort ausdrücklich erwähnt: «Die
Erarbeitung der Dokumentation steht dabei vor einer grundlegenden Schwierigkeit.

Andere bibliographische Werke haben ein bestimmtes, abgegrenztes
Sachgebiet (z. B. Exegese, Dogmatik, usf.) zum Gegenstand. Die ökumenische

Bibliographie dagegen hat es mit allen kirchlichen und theologischen
Sachgebieten unter einem bestimmten Gesichtspunkt zu tun» (vi). Relativ
einfach war das Kriterium der Auswahl für das erste Sachgebiet: «Die Kir-



144 Besprechungen

chen». Hier wurde alles berücksichtigt, was sich auf das konkrete Leben der
Kirchen, ihrer Typologie und Phänomenologie im Spannungsfeld von Einheit

und Verschiedenheit, Annäherung und Zusammenarbeit bezieht. Viel
schwieriger war die Auswahl für das zweite Sachgebiet: «Theologische
Fragen». Wir heben aber hervor, daß die Redaktion sich hier nicht einseitig
von den Schemata der traditionellen Kontroverstheologie leiten ließ. Auch
das Gemeinsame der Forschung kommt zum Zuge. Eingehend wird über
Exegese, Hermeneutik, biblische Theologie und methodologische Fragen
berichtet. Die aufgeführten Titel stehen überwiegend im Zeichen einer prospektiven

ökumenischen Theologie.
Bd. 1/2 enthält die Literatur der Jahre 1962/63. Die Wahl dieses

terminus a quo ist begründet. 1961 fanden die dritte Vollversammlung des
Ökumenischen Rates der Kirchen in Neu-Delhi und die panorthodoxe Konferenz
auf Rhodos statt. 1962 wurde das Zweite Vatikanische Konzil eröffnet. Diese
Ereignisse bewirkten im Schrifttum eine deutlich feststellbare Zunahme der
ökumenisch relevanten Arbeiten.

Bd. 1/2 umfaßt im ganzen 3450 Titel. Davon fallen 2077 auf den ersten
Teil: «Die Kirchen», 1320 auf den zweiten Teil: «Theologische Fragen» und
53 auf den Anhang: «Allgemeines zu Kirche und Theologie. Festschriften.
Bibliographien». Schon dieser erste Band hat vollen internationalen
Charakter. 272 Zeitschriften wurden ausgewertet. Annähernde Vollständigkeit
wurde jedoch nur für die deutschen, niederländischen, skandinavischen und
finnischen Sprachgebiete erzielt. Ebenso wurden vorwiegend den
Zeitschriftenartikeln aus diesen Sprachgebieten referierende Inhaltsangaben beigefügt.
In den weiteren Bänden soll auch die Literatur in französischer, englischer,
spanischer und italienischer Sprache so vollständig als möglich erfaßt werden.
Der nächste Band wird wiederum ein Doppelband sein und die Literatur der
Jahre 1964/65 anzeigen. Später soll die IÖB laufend in der Form eines Jahresbandes

erscheinen.
Die Riesenarbeit, die hier geleistet wurde und noch weiter ausgedehnt

werden soll, liegt auf der Hand. Die IÖB wird aber nicht nur ausgesprochene
Ökumeniker interessieren. Die Philosophen, Historiker und Exegeten
verfügen schon über technisch vollkommene Fachbibliographien. Trotzdem werden

auch sie in der IÖB ergänzende Information finden. Allen übrigen Theologen

wird die IÖB in Zukunft unentbehrlich sein. Darin liegt wohl ein nicht
zu unterschätzendes Zeichen für die stets enger werdende Symbiose zwischen
wissenschaftlicher Forschung und Dienst für die Einheit. Möge der Dank an
die Mitarbeiter, an die rührigen Redaktoren und mutigen Initiatoren auch
die persönlichen Bande zwischen Kirchen und Theologen festigen. Zwei
entscheidende Werke sind in den letzten Jahren in ökumenischer Zusammenarbeit

in Angriff genommen worden : die ökumenische Übersetzung der Bibel,
vorab die vorbildliche in französischer Sprache, und jetzt die Internationale
Ökumenische Bibliographie (als Beitrag vorwiegend aus deutschsprachigen
Kreisen). Der Verlust an Popularität, den die ökumenische Bewegung in
gewisser Hinsicht zu verzeichnen hat, darf angesichts dieser verheißungsvollen

Schritte nicht voreilig zu einer resignierten Haltung Anlaß geben.
Heinrich Stirnimann



Besprechungen 145

Höfer, Liselotte: Mysterium Unitatis. Pastoraltheologisches zum
Ökumene-Dekret des Zweiten Vatikanischen Konzils. - Freiburg: Seelsorge-
Verlag 1967. (Schriftenreihe für zeitgemäße Seelsorge, hrsg. von Alfons
Fischer, Bd. 3.)

Gemäß dem Konzil ist die Sorge um die Wiederherstellung der Einheit
nicht nur den Hirten und Theologen, sondern der ganzen Kirche anvertraut
(Dekret über den Ökumenismus, Nr. 5). Diesem weitgefaßten Anliegen will
das vorliegende Buch der schon durch verschiedene bedeutsame Veröffentlichungen

(vgl. z. B. «Ökumenische Besinnung über die Heiligen», in der
Schriftenreihe «Begegnung», Bd. 1, Luzern: Räber 1962) bekannten
Schriftstellerin dienen. Es gliedert sich in drei Teile: 1. Zur Situation (11-36),
2. Ökumenische Spiritualität (37-44), 3. De Oecumenismo: Ergebnis und
Ausgangspunkt (45-120).

Der erste Abschnitt ist der Analyse der derzeitigen innerkirchlichen und
ökumenischen Situation gewidmet. Auf katholischer Seite hat das Konzil
eine Welle ökumenischer Begeisterung ausgelöst. Diese Entwicklung war
sicher notwendig. Sie hat aber auch ihre Gefahren. Die vom « Konzil
herbeigeführte ökumenische Öffnung der Kirche hatte leider auch zur Folge, daß
so etwas wie eine ökumenische 'Mode' eingesetzt hat» (14). «Wenn wir dazu
bedenken, daß die oft beschworene Gefahr des Indifferentismus keine Schwarzmalerei

überängstlicher Bischöfe, sondern in allen Konfessionen unserer
abendländischen Welt etwas höchst Reales ist - wenn wir dies alles bedenken,
so werden wir gut tun, einem allzu bereitwilligen 'Ökumenismus* gegenüber
nüchtern zu bleiben» (15). Auf evangelischer Seite gibt es neben eingehender
ernster Beschäftigung mit den konziliaren Texten auch weniger erfreuliche
Phänomene, welche H. treffend unter dem Stichwort «protestantische
Reserve» zusammenfaßt (15—19). Eindringlich wird vor «Rückfällen in die vor-
konziliare Mentalität» gewarnt (19-23). Ziel ist eine «Pastoral zwischen den
Extremen» (14).

Vorzüglich sind auch die Erwägungen zum Thema «Ökumenische
Spiritualität». Die Bemühungen über die Wiederherstellung der Einheit müssen
im Geistlichen verankert sein, sollen sie nicht «in aktivistischen Leerlauf
ausarten oder in müder Resignation versanden» (37). Doch besteht dieser
Abschnitt nicht nur in einem Aufruf zu Gebet, Opfer und Metanoia. Es wird
vielmehr gezeigt, was die Verwurzelung im Geiste Christi für die Theologie,
die missionarische Tätigkeit und unmittelbare Seelsorge in ökumenischer
Ausrichtung bedeutet. «Das beste Kriterium für die Lebendigkeit und Echtheit

einer Theologie ist immer die Frage, ob sie aus dem Gebet entspringt
und ob ihre Erkenntnisse wieder in Gebet und geistliche Erfahrung (des
Einzelnen und der Gemeinschaft) umgemünzt werden können.» «Die Theologie
des Ökumene-Dekrets hält - trotz des stellenweise noch etwas antiquierten
Stils, der ihm wie den anderen Konzilstexten anhaftet - diesem Kriterium
stand, so sehr, daß die Sätze, mit denen es die 'ökumenische Spiritualität'
kennzeichnet, mit ganz geringfügigen Modifikationen zu einer durchaus
zeitgemäßen geistlichen Lesung für Priester und Laien zusammengefaßt werden
könnten» (42).

10



146 Besprechungen

Den Hauptteil bildet der dritte Abschnitt. Er besteht in einer pastoralen
Auswertung des Dekretes über den Ökumenismus. Was hier geboten wird,
ist nicht ein laufender Kommentar zu den verschiedenen Kapiteln und Nummern

des Dekretes. Die Ausführungen werden auf zwei Hauptthemen konzentriert:

«Wahrheit» (46-71) und «Kirche» (71-120). H. verrät hier ein sicheres
Gespür sowohl für die theologische Relevanz der ökumenischen Problematik

als auch für die konkreten seelsorglichen Bedürfnisse. Die beiden
ausgewählten Themen sind jene, welche sowohl im Mittelpunkt einer Theologie
der Ökumene stehen, als auch bei einem vermehrten ökumenischen Engagement

der Gesamtkirche die meisten Fragen aufwerfen. Erstaunlich ist auch
die Fülle von Information und sorgfältig formulierter theologischer
Präzisionen, die in einem vornehmlich auf die Praxis ausgerichteten Werk zu
finden ist. Schließlich ist zu erwähnen, daß hier nun gerade das geschieht,
was nur allzu oft in der nachkonziliaren Zeit unterlassen wird. Es wird nicht
nur gezeigt, was sich verändert hat. Auch den Motiven der Erneuerung wird
nachgegangen. Und auch das wird deutlich gemacht, was die Verwirklichung
der neuen Aufgaben mit der richtig verstandenen katholischen Tradition
verbindet.

Zum Schluß noch eine kritische Bemerkung, «-ismen» sind gefährlich.
«Ökumenismus» ist ein Modewort. Die sprachliche Formulierung hat ihre
Bedeutung. Darin sind wir durchaus mit H. einverstanden. Dem Vorschlag
aber, nun von «Ökumene-Dekret» zu sprechen, können wir nicht ganz
beipflichten. Die journalistische Wendung «Ökumenismus-Dekret» ist sicher zu
verwerfen. Sie ist ungenau und schlechtes Deutsch. «Ökumene-Dekret» aber
ist mißverständlich. Ebenso wie «Kirchen-Konstitution». Es handelt sich ja
nicht um die Konstitution der Kirche und nicht um ein Dekret der Ökumene.
Bisher wurden lehramtliche Dokumente meistens mit dem Lemma zitiert.
Traditionell müßte man also von der Konstitution «Lumen gentium» und
vom Dekret «Unitatis redintegratio» reden. Will man die lateinischen
Anfangsworte vermeiden, so bleibt keine andere Möglichkeit, als den Titel (oder
Untertitel) der offiziellen Texte zu übersetzen. Die korrekte Terminologie
ist also: «Dekret über den Ökumenismus». Was dabei unterstellt wird, ist
klar. Es geht um ein Dekret der römisch-katholischen Kirche, das die Arbeit
im Dienste der Einheit der römisch-katholischen Christen betrifft («Ökumene-
Dekret» scheint uns deshalb zuviel gesagt), auch wenn in diesem wichtigen
konziliaren Text - worin nach unserer Auffassung eine der bedeutsamsten
Aussagen liegt - betont wird, man wünsche, daß der Dienst für die Einheit
der römisch-katholischen Christen «in Verbindung mit den Unternehmungen
der getrennten Brüder fortschreite» (Nr. 24). Heinrich Stirnimann



Besprechungen 147

Perler, Othmar: Méliton de Sardes. Sur la Pâque et fragments. Introduction,

texte critique, traduction et notes. - Paris: Ed. du Cerf 1966. (Sources
Chrétiennes, 123.) 276 p.

Prof. Perler hat uns in diesem Band der Sources Chrétiennes ein wahres
Meisterwerk geschenkt. Eine solide Einführung stellt uns zuerst die Person
und die Schriften Melitons von Sardes vor. Im besondern werden dabei die
literarische, theologische und exegetische Eigenart der sog. Osterhomilie
erklärt, und zwar in beständiger Auseinandersetzung mit der neuesten
Forschung. Es folgt eine kritische Ausgabe dieses Praeconium Paschale mit einer,
soweit ich beurteilen kann, genauen und dennoch fließenden französischen
Übersetzung. Anschließend ein eingehender philologischer und historischer
Kommentar, ein sprechendes Zeugnis für die staunenswerte Belesenheit des

Kommentators. Zu beachten sind darin vor allem die Hinweise auf die Exegese

des zweiten Jahrhunderts. Es ist nur schade, daß der Autor dafür die
beiden Studien von P. Prigent über die Testimonien-Literatur noch nicht
benützen konnte. Der Band wird beschlossen mit den Fragmenten, die Meli-
ton und Apollinaris von Hierapolis zugeschrieben werden (nach modernen
Editionen mit französischer Übersetzung), einem Schriftindex, einem
Verzeichnis der giechischen Vokabeln, einem Wortverzeichnis für die lateinische
Übersetzung der syrischen Fragmente sowie einem Sachindex.

Es möge noch die Frage gestattet sein, ob nicht die Darstellung und
weitere Erklärung der Christologie Melitons zum Teil in einer etwas freieren
Form hätte geschehen sollen. Man wird den Eindruck nicht ganz los, die
spätere Systematik, wie sie im Anschluß an das Chalcedonense entwickelt
worden ist, hätte den Blickwinkel etwas eingeengt. Was Meliton über die
Zweiheit und Einheit in Christus ausgesprochen hat, ist natürlich nicht so

leicht zusammenzufassen. Wenn dabei aber von doppelter Natur («double
nature») oder Vereinigung der zwei Naturen oder der Unterscheidung der
Naturen (S. 36) die Rede ist, mag das etwas verwirrend sein. Auch der
Ausdruck physei Gott und Mensch (8,58 : S. 64. 140) besagt noch nicht zwei
Naturen. Selbst die zwei Ousiai in Fragment VI, 12 (S. 226) sind nicht als
zwei Naturen, sondern als zwei Substanzen aufzufassen, wie anderwärts auch
eigens hervorgehoben wird (S. 140; vgl. S. 40). Der Ausdruck «zwei Naturen»
ist nämlich viel zu sehr mit der Idee der zwei Geburten verbunden, wie sie

gegen Ende des vierten Jahrhunderts entwickelt worden ist, als daß man ihn
schon für das zweite Jahrhundert anwenden könnte. In diesem Zusammenhang

mag noch vermerkt werden, daß auch das «ex formatione nostra» der
lateinischen Fassung von Fragment XIV, 3 mit «de notre nature»
wiedergegeben wird (S. 238 s; vgl. 40 s). Basil Studer



148 Besprechungen

König, Hanns: Das organische Denken Augustins, aufgewiesen an seiner
Lehre von den natürlichen menschlichen Gemeinschaften und an seiner
Geschichtsbetrachtung Paderborn: Schöningh 1966. xix-164 S. (Abhandlungen

zur Philosophie, Psychologie und Soziologie der Religion, 13/4.)

Um es gleich vorwegzunehmen, H. König stellt mit seiner Untersuchung
über das organische Denken Augustins keine geringen Anforderungen an den
Leser. Das mag zum Teil im Thema selbst begründet sein. Es bedeutete keine
Kleinigkeit, Ideen und Denkformen herauszuarbeiten, die mehr vorausgesetzt

als ausgesprochen werden, und das in Schriften, die weitgehend von
mehr exegetischer als philosophischer Art sind (vgl. 148. 156).

Die Schwierigkeit, den Ausführungen des Autors zu folgen, kommt indes
auch von der Art seiner Darstellung her. Wohl hat er seinen Stoff in sieben

Kapitel eingeteilt: 1. Philosophische Grundlegung; 2. Die organischen
Einheiten (Mensch, Familie, Volk); 3. Die Struktur-Linie (Haus, Stadt, Staat);
4. Die Kräfte des innern Zusammenschlusses; 5. Das organische Denken im
übernatürlichen Bereich {Corpus Christi) ; 6. Das organische Denken in der
Geschichtsbetrachtung; 7. Ausblick auf die gegenwärtige Augustinusforschung

und Versuch einer Würdigung und Kritik. Innerhalb der einzelnen
Kapitel jedoch fehlt die Gliederung weitgehend: in gewissen Kapiteln keine
Untertitel, wenig Abschnitte. Zum Teil finden sich zwar im Inhaltsverzeichnis
eine Reihe von Untertiteln, doch ohne Seitenangaben.

Dazu kommt, daß Augustinus selbst in mehreren Abschnitten nur wenig
zur Sprache gelangt. So drängt sich verschiedentlich die Frage auf, ob es

sich noch um Ideen Augustins handelt. So zum Beispiel, wo die Rede von
den Ständen ist (67). Oder man frägt sich wenigstens, ob die vorgelegten
Auffassungen bei Augustinus selbst wirklich eine so große Bedeutung haben.
Der Autor selbst muß diese Schwierigkeit gespürt haben. Auf jeden Fall
erklärt er in der Einleitung, wenn auch auf wenig überzeugende Weise, seine

«interpretatorische» Arbeitsweise (VII).
Zu einem nicht geringen Teil spielt auch mit, daß der Autor einen ziemlich

weiten Begriff des Organischen zur Anwendung bringt. Er versteht
unter dem Organischen etwas Ganzheitliches (3) oder vor allem den
Geschlechtszusammenhang (besonders in Kap. 2). Er stellt es dem Strukturellen,

dem Ordnungsgefüge, gegenüber, sieht aber gleichzeitig auch im
Grundelement des Strukturellen, im Haus, etwas Organisches (Kap. 3).
Schließlich spricht er besonders im Hinblick auf die Einheit der Menschheitsgeschichte

(Menschheit gleich wie ein Mensch) davon (Kap. 5 und 6). Diese
Vielfalt in der Auffassung des Organischen spricht natürlich noch nicht
gegen die Richtigkeit der Analysen. Ein Begriff, der verschiedene Komponenten

umfaßt, kann sicher auch verschieden angewandt werden. Hingegen
muß man sich zum mindesten fragen, ob der Begriff auch mit Recht auf
alles Sein ausgedehnt wird. Hat wohl nicht Kamiah deswegen nicht auf das

Organische hingewiesen, weil es im allgemeineren Begriff der Ordnung nicht
unbedingt enthalten ist (134 s) Tatsächlich kann man sich des Eindrucks
nicht erwehren, daß im ersten Kapitel und in den andern Abschnitten, die
von den Seinsstufen handeln, da und dort der Begriff des Organischen herein-



Besprechungen 149

geschmuggelt wird. Typisch dafür ist, daß «nascuntur» ganz allgemein mit
«werden» übersetzt wird (13) und daß anderseits von «Wachsen» die Rede
ist, wo es sich einfach um Zunahme handelt (19 s. 49). Auch wird die
Auffassung der organischen Stufung alles Seins bloß mit Beispielen aus dem
Leben oder dem menschlichen Körper illustriert (vgl. 20. 22). Gegen eine

Ausdehnung des Begriffs des Organischen auf alles Sein spricht zudem die
Kritik, die K. auf Grund der Ausführungen von Mitterer an der augustini-
schen Entwicklungslehre übt. Er wirft ihr nämlich vor, sie beschränke sich
auf die Entwicklung der Organismenwelt (154 ss). Jedenfalls hätte er, wenn
er schon im Ordnungsdenken Augustins ganz allgemein etwas Organisches
sehen will, nicht so leicht über die Frage der Weltseele bei Augustin hinweggehen

dürfen (29) und hätte zudem den Begriffen natura und generatio eine

größere Beachtung schenken müssen (vgl. 82).
Schließlich mag es auch ungewohnt erscheinen, daß die Auseinandersetzung

mit der gegenwärtigen Augustinusforschung nicht im Status quaes-
tionis, sondern im Schlußkapitel erfolgt. Auf jeden Fall muß es befremden,
daß noch in diesem Zusammenhang seitenlang die Ausführungen von
Mitterer über die Entwicklungslehre Augustins zitiert werden (147-156). Dazu
ist diese abschließende Stellungnahme auf vier oder fünf Autoren beschränkt.
So werden eigenartigerweise die einschlägigen Arbeiten von J. Rief, Der
Ordobegriff des jungen Augustinus, Paderborn, 1962, und A. Wachtel,
Beiträge zur Geschichtstheologie des Aurelius Augustinus, Bonn, 1960, nicht
berücksichtigt. Abgesehen davon, daß die grundlegende Studie von H. I. Mar-
rou, St. Augustin et la fin de la culture antique, Paris, 1938, in einer
Untersuchung über Augustin nicht fehlen dürfte, und das in diesem Fall umso
weniger, als dort die Ansätze zum geschichtlichen Denken Augustins
aufgezeigt werden. Auch sonst kommen die geschichtlichen Zusammenhänge zu
kurz. Gewiß, der Autor selbst legte sich in dieser Hinsicht eine Beschränkung
auf (VII). Aber es frägt sich sehr, ob er das mit Nutzen tat. Jedenfalls hätte
er dann mit Urteilen wie diesem zurückhaltender sein sollen, Augustinus
hätte als erster Theologe die Unendlichkeit Gottes gelehrt (XIV, n. 14), wo
doch Gregor von Nyssa schon vor ihm noch weiter ging (vgl. J. Danielou,
Grégoire de Nysse (pro manuscripto), 26-33; H. U. von Balthasar, Présence
et pensée (Paris, 1942), 74; u. a.).

Mit diesen mehr methodologischen Überlegungen soll keineswegs
bestritten werden, daß K. in seiner Arbeit über das organische Denken Augustins

auf Zusammenhänge hingewiesen hat, die es verdienen, hervorgehoben
zu werden und deren Beachtung gewiß tiefer in das Verständnis des großen
christlichen Philosophen hineinführen wird. Basil Studer



150 Besprechungen

Nacke, Ewald: Das Zeugnis der Väter in der theologischen Beweisführung
Cyrills von Alexandrien nach seinen Briefen und antinestorianischen Schriften.
Theol. Dissertation, Münster Westf. - Münster 1964. 140 S.

Es war sicher verdienstlich, das Problem der Väterautorität bei Cyrill
von Alexandrien aufzugreifen. Wie auch das ausführliche Literaturverzeichnis

beweist, wurde nämlich die Frage wohl unter einigen Teilaspekten schon
verschiedentlich berührt, aber noch nicht eingehend und umfassend dargestellt

(19s). N. selbst behandelt das Thema in drei Fragekreisen: 1. Der
Begriff «Väter»; 2. Die Väterzeugnisse bei Cyrill; 3. Die Rolle des Väterzeugnisses

in der theologischen Beweisführung Cyrills. Auf diese Weise erklärt
er, was vom Väterbegriff Cyrills zu halten ist, wie Cyrill einzelne patristische
Zeugnisse oder das Zeugnis der Väter im allgemeinen verwertete, und welche
Rolle diese Zeugnisse in der theologischen Arbeit Cyrills insgesamt einnahmen.

Eine kurze Zusammenfassung der Ergebnisse beschließt die
Untersuchung.

Es unterliegt keinem Zweifel, daß N. mit den antinestorianischen Schriften

und den Briefen Cyrills, die er seiner Untersuchung zugrunde legte, wohl
vertraut ist. So ist es ihm gelungen, die Hauptelemente von dessen patristi-
scher Methode klar herauszuheben. Indessen ist wohl die Frage nicht
unberechtigt, ob der größere geschichtliche Zusammenhang nicht doch zu kurz
gekommen sei. Auf jeden Fall läßt einen die Darstellung in dieser Hinsicht
verschiedentlich unbefriedigt. So bleibt die Frage, warum Cyrill selbst auf
die Väter zurückgegriffen hat, fast unbeachtet. Es wird nicht herausgestellt,
daß er sich auf das Nicaenum und im Zusammenhang damit auf die besten
Zeugen der Orthodoxie, besonders auf Athanasius berufen mußte, um damit
dem Vorwurf des Nestorius zu begegnen, er sei ein Neuerer und halte sich
nicht an den Glauben der 318 Väter. Um diesen Zusammenhang genügend
zu würdigen, hätte N. nicht nur die Schriften Cyrills mehr chronologisch
untersuchen, sondern auch andere zeitgenössische Schriften mehr
berücksichtigen sollen. Ebenso wenig wird der Zusammenhang mit den sogenannten
«Testimonial> der altchristlichen Exegese sowie mit andern Formen des

antiken Autoritätsbeweises aufgedeckt (vgl. B. Wyss, Doxographie : RA C

4 (1959) 197-210). Sicher wäre es auch von Vorteil gewesen, auch Augustinus
zum Vergleich heranzuziehen. Der Bischof von Hippo gehört nämlich nicht
nur zu jenen, die zuerst sich auf die Zeugnisse der Väter stützten, sondern
er war auch der erste, der einen Nicht-Bischof, nämlich Hieronymus, unter
die Väter rechnete. Der Hinweis auf das Commonitorium, das Vinzenz von
Lerin gegen die «Neuerungen» Augustins gerichtet hätte, ist übrigens zu
wenig differenziert, oder hätte zum mindesten begründet werden müssen.
Es ist nämlich nicht so gewiß, daß jene Schrift gegen Augustinus geschrieben
worden war (vgl. M. Meslin, Vincent de Lérins, Le Commonitorium (Namur,
1960), 15ss; E. Griffe, Pro Vincentio Lerinensi: BullLitEccl 62 (1961) 81-
104). Hingegen kann nicht bezweifelt werden, daß Vinzenz selbst sich in
seiner Lehre über die Väterautorität weitgehend Augustinus anschloß. Ein
Blick in den Westen hätte auch die Frage der Inspiration der Väter in einem
andern Lichte erscheinen lassen (vgl. 107 s). Das Beispiel Leos des Großen,



Besprechungen 151

der selbst für den Kaiser eine Inspiration annimmt, hätte gezeigt, daß es

für Cyrill nicht schwer sein mußte, den noch lebenden Bischöfen, besonders
den Konzilsvätern eine gewisse Inspiration zuzusprechen (vgl. dazu P. Stockmeier,

Leo I. des Großen Beurteilung derKaiserlichen Religionspolitik (München,

1959), 138-152).
Es mag auch nicht unerwähnt bleiben, daß die Beweisführung des

Autors nicht immer leicht zu überblicken ist. Es sei auf zwei Beispiele
hingewiesen. Gegen A. Grillmeier wird die Echtheit des Zeugnisses von Papst
Felix in Schutz genommen (92s). Es bleibt dabei jedoch unverständlich,
warum dieses Zeugnis nicht als apollinaristische Fälschung angesehen werden

darf. Noch schwerer zu verstehen ist der Abschnitt über das Moment
der Geschichtlichkeit (114-122). Eingangs wird dort festgestellt, Cyrill habe
die Tatsache, daß die Väter «als Menschen ihrer Zeit in ihren Vorstellungskategorien,

aber auch in ihren Fragestellungen unbeschadet der Wahrheit
ihrer Lehre von eben dieser ihrer Zeit geprägt und abhängig sind», erkannt
und anerkannt (114). Doch dann wird hervorgehoben, daß Cyrill keinen
Unterschied zwischen impliziten und expliziten Aussagen machte (115) und
daß er mit seinen Textinterpretationen eine spätere Problematik in die
Texte hinzutragen versuchte (116). So frägt man sich, worin denn eigentlich
die Anerkennung der Geschichtlichkeit noch bestanden hat. Auf jeden Fall
wäre es in diesem Zusammenhang von großem Nutzen gewesen, den Artikel
von A. Grillmeier, Das Scandalum oecumenicum des Nestorius : Scholastik
36 (1961) 321-356, mehr heranzuziehen. Die dortigen Ausführungen über das
altchristliche Verständnis der dogmatischen Formeln hätte geholfen, die Art
und Weise, mit der Cyrill den Wortlaut der patristischen Zeugnisse für sich
selbst auswertet, besser zu erfassen. Die zuletzt gemachten Aussetzungen
wollen jedoch nicht so ernst genommen werden wie die vorausgehende Kritik
an der ungenügenden Berücksichtigung des geschichtlichen Zusammenhangs.

Basil Studer

Roca-Puig, Ramon: Himne a la Verge Maria. «Psalmus responsorius».
Papir llati del segle IV. Asociaciôn de Bibliofilos de Barcelona 1965. 213 p.

Dans une luxueuse édition (In 4° de 213 p. — Edition princeps 131 ex. -
Segona ediciö: 1000 ex. numérotés) qui est tout à la fois un ouvrage de bibliophilie

et de science papyrologique, en même temps qu'un hommage au travail
du Rév. Dr. Ramon Roca-Puig, celui-ci présente et étudie le papyrus Barcelona

149b-153, daté de la première moitié du IVe siècle. On se réjouit de

pouvoir connaître ce «petit joiell de la literatura cristiana».
L'auteur y décrit le ms., en présente une reproduction photographique,

une transcription diplomatique, une autre rythmique, et une version catalane;

il en étudie l'écriture, la langue, la versification, et les sources; apport
fouillé qu'apprécieront les spécialistes de ces disciplines, avec un incomparable
instrument de travail.

Ce texte intéresse aussi grandement les liturgistes et, parmi eux, les
historiens des formes hymnodiques de la littérature chrétienne. De ce point



152 Besprechungen

de vue, nous avons là un document des plus précieux dont le titre même
«Psalmus responsorius» (que l'A. pense original, p. xxin) pose une question.

Nous sommes en présence d'un poème, composé de 14 (ou 15) strophes
acrostiches - selon l'alphabet latin - d'un nombre variable de vers. Le genre
«és pröpiament una narraciö versificada». Mais de quel type de poésie? Il ne
s'agit ni de la métrique qualitative classique, ni du rythme tonique utilisé
par Augustin ou Ambroise, ni du rythme syllabique médiéval (p. 75). Cependant,

il y a un rythme prosaïque très caractéristique. L'auteur y décèle six
figures de cursus, des assonances fréquentes, et souvent des hémistiches.

L'auteur estime que tel est le sens du mot responsorius. Le cursus et les

autres éléments poétiques constitueraient la «responsio» (p. xxiv, et p. 76).
Cependant il reconnaît que le terme peut recevoir d'autres explications.

Nous ne voyons aucune raison de ne pas donner ici au mot responsorius
son sens technique le plus simple et le mieux attesté: forme de chant dans
lequel, après chaque strophe exécutée par un soliste, le peuple reprend un
refrain identique. L'A. écarte (p. 156) le rapprochement avec àvn.<pcûvéco, au sens
d'alternance entre le chœur des clercs et le peuple fidèle. Il le faut en effet, car
le terme àvnçcùvcc n'apparaît, pour le chant chrétien, qu'au Ve siècle (et les
deux premiers emplois sont latins : Egérie et Cassien) ; d'autre part, il s'agit-là,
à notre avis, d'un simple développement du chant responsorial qui fait
intervenir deux chœurs alternant au refrain, les versets étant assurés par un
psalmiste. En revanche, la forme responsoriale est attestée depuis le IIIe siècle

de manière suffisamment claire, soit pour des hymnes, soit pour la
psalmodie proprement dite.

Un point nous semble décisif : ce que l'auteur appelle introducciô correspond

au répons, c'est-à-dire au refrain destiné à être chanté par le peuple
après chaque strophe. Nos raisons sont les suivantes. Nous sommes d'abord en
présence d'un genre lyrique bien défini et bien connu du IIIe au VIe siècle,
dont nous ne citerons que trois témoins illustres : le psalmos qui termine le

«Banquet des dix Vierges» de Méthode d'Olympe; les madrashê d'Ephrem le

Syrien; les Kontakia de Romanos le Mélode. Genre stable, comme on le voit,
d'origine syrienne (mais existant aussi bien en grec qu'en syriaque), et qui,
malgré des variantes de détail, a des traits communs précis; c'est une
prédication lyrique, en strophes rythmées, avec un refrain donné au début qui
s'appelle liypacoi en grec et 'onita en syriaque. Or, l'équivalent de hypacoi et
de 'onita en latin, du IIIe au Ve siècle, est responsorium. Notre «hymne»
correspond en tous points à ce genre. On croirait même lire un madrashâ

d'Ephrem, dans un style plus lâche.
Notons en outre que l'introduction est tout à fait à part. Au lieu d'être

une narratio adressée aux fidèles, comme les strophes, c'est une deprecatio
en style direct, ainsi que le sont généralement les hypacoi ou les 'onyata des
madrashê (confessio ou deprecatio). Notons toutefois que la restitution de ce

responsorium ne nous apparaît pas satisfaisante. Il est étrange en effet d'avoir
deux phrases juxtaposées au Père et au Fils, dont la seconde reste «en l'air».

Un dernier point technique du genre auquel nous semble appartenir ce

psalmus responsorius est à noter, car il pourrait jeter une lumière sur certains
de ses détails. Chez Méthode d'Olympe, comme chez Ephrem, le rythme du



Besprechungen 153

refrain reproduit exactement celui de la fin des strophes. (Il en. reproduisait
sans doute aussi la mélodie.) Ainsi se justifient pleinement les termes d'hypa-
coi responsorius. Or, il est remarquable que la majorité des strophes du psal-
mus se terminent par deux vers de 5 + 5 syllabes (chaque hémistiche ayant
deux accents) :

Vocem audibit, / verbo concepit,
inde Maria / virgo devenit.

D'autre part, deux vers du responsorium sont de même rythme (bien que
peco christe nos nous semble restitué de manière hypothétique) :

(peto christi nos) scias heredes

per quem populus / est liberatus.

Nous nous hasarderions enfin à reconnaître dans la facture de cette pièce
une imitation latine de la poétique sémitique : ni quantitative, ni uniquement
syllabique, mais principalement syntaxico-verbale et tonique. Le plus
grand nombre des vers se présentent, en effet, dans une facture à quatre mots
principaux accentués, avec hémistiche 2+2 (fréquent à Qumran et sans
doute dans la poésie syriaque avant qu'Ephrem emploie l'isosyllabisme -
imité par Ambroise). De là viendrait aussi la poétique, populaire et chrétienne,
de Méthode d'Olympe à Romanos le Mélode et aux tropaires. S'il en était
ainsi pour le psalmus responsorius, ce serait un témoignage de plus des
contacts entre la Syrie et le monde occidental au IVe siècle. Plutôt qu'une «hymne
à la Vierge», nous aurions ici une homélie lyrique et responsoriale sur l'Evangile

de l'enfance. J. Gelineau, s. j.

Krapiec, Mieczyslaw A. - Zeleznik, Tadeusz A.: Arystotelesa koncepcja
substancji. Ogôlna teoria i wybôr tekstôw (Der Begriff der Substanz bei
Aristoteles. Eine allgemeine Untersuchung und eine Auswahl von Texten). -
Lublin : Towarzystwo Naukowe Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego 1966.
214 p.

Das hier besprochene Buch ist, wie der Titel andeutet, das Werk zweier
Autoren. Es zerfällt auch in zwei selbständige Teile. Der erste derselben, für
welchen M. A. Krqpiec als Verfasser zeichnet, bietet eine allgemeine
Abhandlung über das Substanzproblem in der aristotelischen «Metaphysik».
Der zweite Teil dagegen enthält eine von T. A. Zeleznik besorgte polnische
Übersetzung derjenigen «Metaphysik»-Bücher, in denen das Substanzproblem
hauptsächlich vorkommt, nämlich der Bücher F, E, Z, H, © und A, wobei
diese Übersetzung mit zahlreichen Erläuterungen zu einzelnen Textstellen
ergänzt wird. Am Schluß des Buches findet sich noch ein Literaturverzeichnis,
das nebst einer Auswahl von bereits bekannten Ausgaben und Übersetzungen
der «Metaphysik», sowie von einschlägiger Literatur neueren Datums,
erstmals eine Zusammenstellung von im slawischen Sprachgebiet entstandenen
«Metaphysik»-Übersetzungen und anderer Beiträge zum Thema unseres
Buches vermittelt.



154 Besprechungen

Wenn man berücksichtigt, daß das Buch sich in erster Linie an eine
polnisch sprechende Leserschaft wendet, ist der zweite Teil desselben, die
Übersetzung, vielleicht wichtiger und epochemachender, denn Zeleznik darf
für sich das Verdienst in Anspruch nehmen, die erste vollständige Übertragung

der erwähnten «Metaphysik»-Bücher ins Polnische erstellt zu haben.
Vom Standpunkt der «Metaphysik»-Forschung ist dagegen die Abhandlung
von Kr^piec sehr interessant und aufschlußreich, weil in ihr u. a. Fragen
behandelt werden, die im Zentrum der modernen Bemühungen stehen.

Kr^piec beginnt seine Ausführungen mit einem kurzen Blick auf das
Leben von Aristoteles und dessen «Metaphysik», ohne indes bei den
vielfältigen, von ihm bloß angedeuteten Problemen historischer und philologischer

Art zu verweilen. Es folgt nun in Kr^piec' Abhandlung das wichtige,
«Das Substanz-sein als Gegenstand der Wissenschaft» betitelte zweite Kapitel,
das seinerseits wiederum in drei Abschnitte zerfällt. Im ersten davon, der
einen Abriß über die sog. Vorsokratiker enthält, sucht Kr^piec die sachliche
Verbundenheit der aristotelischen Substanzlehre mit der vorsokratischen
Philosophie zu zeigen. Im zweiten Abschnitt geht es Kr^piec um den Aufweis

der Eigenschaften, die der Gegenstand wissenschaftlicher Erkenntnis
nach Aristoteles besitzen muß, nämlich Notwendigkeit, Allgemeinheit und
Unveränderlichkeit. Schließlich behandelt unser Autor im dritten und letzten
Abschnitt noch das Problem der Substanz als Gegenstand der Metaphysik,
wobei das Wort Metaphysik hier nicht für das betreffende aristotelische Buch
(von uns immer als «Metaphysik» in Anführungszeichen geschrieben),
sondern für die in diesem Buch zur Darstellung gelangende Wissenschaft
genommen wird.

In dem nun darauf folgenden dritten Kapitel finden wir endlich die
eigentliche und allgemeine Substanzlehre nach Aristoteles, in deren Wiedergabe

der Verfasser sich im Wesentlichen an die Disposition des Buches Z
der «Metaphysik» hält und auch die dort unterschiedenen Bedeutungen des
Wortes Substanz der Reihe nach erörtert. Das Schlußkapitel widmet Kr^piec
der Betrachtung der höchsten immateriellen und göttlichen Substanz, dem
sog. «Unbewegten Beweger», sowie den damit verbundenen Problemen
namentlich kosmologischer Natur, die besonders in Buch A der «Metaphysik»
enthalten sind.

Eines der bis vor kurzem, und teilweise heute noch am meisten
diskutierten Probleme im Zusammenhang mit der aristotelischen «Metaphysik»
betrifft die Definition der dort behandelten Wissenschaft, die - wie man
weiß - nicht nur verschiedene Namen trägt, wie Weisheit, Erste Philosophie
oder Theologie, sondern der auch verschieden benannte Gegegenstände
zugewiesen werden: so z. B. die ersten Ursachen und Prinzipien, das Seiende
als Seiendes, oder das von Bewegung und Materie völlig Losgelöste immaterie-
rielle Seiende schlechthin. Problematisch ist nun vor allem die Frage, wie,
oder aufgrund welcher Überlegungen Aristoteles dazukomme, die
wissenschaftliche Betrachtung des Immateriellen mit derjenigen des Seienden als
Seiendem ausdrücklich zu verbinden, wenn nicht gar zu identifizieren, während
er die Betrachtung der bewegten und materiellen Dinge einer besonderen
Wissenschaft, der sog. Physik zuweist. Sozusagen alle modernen Forscher,



Besprechungen 155

welche wie z. B. Mansion, Owens, Reale, Gomez-Nogales, Décarie, Dhondt
u. a. bestrebt sind, die innere Einheit und Intelligibilität der Metaphysik
oder Ersten Philosophie gegenüber der von Jäger begründeten Evolutionstheorie

zu retten, führen im wesentlichen folgende Argumente an. Die
begriffliche und logische Einheit der Metaphysik wird nach Aristoteles dadurch
gewährleistet, daß die verschiedenen Seinsbedeutungen auf den Substanzbegriff

bezogen werden und dort ihr gemeinsames, analoges Fundament
besitzen. Der Substanzbegriff selber ist wiederum im ersten und eigentlichen
Sinne in der immateriellen Substanz begründet und kann nur von dort her
in seinem wahren Wert erkannt werden.

Demgegenüber ist es interessant, bei Krqpiec eine differenziertere
Stellungnahme zu finden. Er geht mit den erwähnten Autoren zwar insofern
einig, als er zugibt, daß in der Erkenntnis der immateriellen Substanz sämtliche

Bedingungen, die an den Gegenstand metaphysischer Erkenntnis
gestellt würden, in geradezu idealer Weise erfüllt seien, weil - das nachfolgende
Argument ist übrigens neu in der modernen «Metaphysik»-Literatur - in der
immateriellen Substanz das to 8s tl d. i. die konkrete Einzelsubstanz, und
das to Ti fjv elvca, d. i. das der wissenschaftlichen Erkenntnis allein zugängliche

allgemeine substantielle Wesen, völlig identisch seien.

Umgekehrt rückt Krqpiec von der genannten Interpretation wieder ab,
wenn er dartut, daß die die verschiedenen Seinsbedeutungen auf den
Substanzbegriff beziehende Seinsanalogie - die sog. «analogia attributionis» —

nicht genüge, um die innere Einheit der Metaphysik zu garantieren, da eine
solche Analogie nicht einen einheitlichen (analogen) Begriff, sondern nur einen
Komplex von vielen Begriffen zu schaffen vermöge, die unter sich bloß mittels

äußeren, kausalen Beziehungen verbunden seien. Erst mit der Einführung

der «analogia proportionalitatis» und des Begriffes «Existenz» durch
Thomas von Aquin sei es möglich geworden, der das Immaterielle und Gott
als «Idealfall» miteinbeziehenden aristotelischen Metaphysik ein wirkliches
Fundament im Sinne einer analogen Einheit zu geben (vergleiche Krqpiec
a. a. O. S. 42-46).

Die Argumentation Krqpiec', sowohl die positive - die Identifikation
des «Einzelnen» mit dem «Allgemeinen» im Immateriellen - wie auch die
negative - die Ablehnung der sog. npoc, ev-Analogie als inneres Fundament
der aristotelischen Metaphysik — könnte Anlaß zu einer interessanten und
fruchtbaren Auseinandersetzung bieten. Doch dies würde den Rahmen dieser
Buchbesprechung sprengen, und deshalb möchten wir uns nur auf eine
einzige Bemerkung beschränken. Es wäre jedenfalls verfehlt, den Umstand, daß

Krqpiec das Problem der Einordnung der immateriellen Substanz in den
Bereich der Wissenschaft vom Seienden als Seiendem nur dialektisch-apore-
tisch behandelt, als ein Zeichen von Schwäche oder mangelnder Vertrautheit
mit der aristotelischen «Metaphysik» zu deuten. Im Gegenteil, je mehr man
in dieses Buch eindringt und die dort auftretenden Probleme zu meistern
sucht, desto mehr wird man auch erkennen, daß dieses Werk nicht nur äußerlich,

sondern auch inhaltlich aus verschiedenen Schichten besteht, wo scheinbar

Ähnliches aus ungleichen Voraussetzungen herkommt und ungleiche
Zwecke verfolgt. Das gilt vor allem von den Texten, die - wie oben kurz



156 Besprechungen

angedeutet - den Gegenstand der Ersten Philosophie bestimmen. Die
Tatsache, daß, wie die Kritik Kr^piec' gezeigt hat, diese Bestimmungen nicht
ohne eine spekulative Erweiterung des in ihnen enthaltenen Analogiegedankens

zu einem innerlich kohärenten Ganzen verbunden werden können, ist
vielleicht ein Indiz mehr dafür, daß man sich damit abfinden muß, daß das

Substanzproblem in der aristotelischen «Metaphysik» zwischen den beiden
Extremen einer bloß abstrakten «Substanzialität an sich» und einer im
Immateriellen Wirklichkeit gewordenen «forma substantialis» oszilliert, ohne
daß man diese Bewegung auf einem bestimmten Punkt fixieren könnte.

Dr. phil. Hans Ambühl


	Besprechungen

