
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 15 (1968)

Heft: 1

Artikel: Zum Gespräch über die bekenntnisverschiedenen Ehen

Autor: Allmen, Jean-Jacques von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760443

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760443
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jean-Jacques von Allmen

Zum Gespräch

über die bekenntnisverschiedenen Ehen

Aufriß der Problematik *

I. Wo liegt das Ärgernis?

1. Es gibt zweierlei Gründe, die das Problem der bekenntnisverschiedenen

Ehen zu einem Ärgernis machen. Die einen brauchen die
Kirche nicht zu beunruhigen, die anderen verdienen, von ihr ernst
genommen zu werden.

2. Unter den Gründen, welche die Kirche nicht beunruhigen müssen,
sind vor allem die zwei folgenden zu erwähnen:

a) Ärgernis entsteht, wenn die Trauung zu einer bloß folkloristischen
Feier herabgewürdigt wird, welche die Kirche für diejenigen
veranstaltet, die bereit sind, sie dafür zu bezahlen (sei es indirekt durch die

Kirchensteuer, sei es direkt durch eine Spende oder eine festgesetzte
Abgabe). Man versteht dann nicht, daß die Kirche für eine solch
nebensächliche Angelegenheit so viele Umstände, macht.

b) Ärgernis entsteht auch, wenn der Kirche das Recht bestritten
wird, ihre Mitglieder an eine eigene Ehedisziplin zu binden, wenn also

die Ehe als eine rein diesseitige, vom Heilsgeschehen losgelöste
Angelegenheit betrachtet wird - eine Angelegenheit, in welcher die Kirche
keinerlei Rechte hätte, sondern lediglich die Pflicht der Segnung und
der Fürbitte.

* Die folgende thesenartige Zusammenfassung wurde als Grundlage für die
Diskussion in einer ökumenischen Arbeitsgemeinschaft entworfen. Wir danken
Herrn Prof. von Allmen für die freundliche Erlaubnis, sie hier abdrucken zu dürfen.

H. Stirnimann.



Zum Gespräch über die bekenntnisverschiedenen Ehen 129

3. Unter den Gründen, welche die Kirche beeindrucken sollen, sind

vor allem die drei folgenden anzuführen:
a) Ärgernis entsteht dadurch, daß die Kirche Verlobte verschiedener

Konfessionen daran hindert, in der Ehe eine Form des Ökumenismus zu
verwirklichen, auch dann, wenn sie die damit verbundenen Schwierigkeiten

klar ins Auge fassen.

b) Ärgernis entsteht auch dadurch, daß es den Kirchen immer
schwerer fällt, vor gläubigen Verlobten die tieferen Ursachen ihrer Trennung

glaubhaft und verständlich zu machen.

c) Ärgernis entsteht - und vielleicht am häufigsten - aus der
gegensätzlichen Haltung der Kirchen auf diesem Gebiet. Die eine hat für ihre

Mitglieder eine eigene Ehedisziplin aufrecht erhalten (wenn auch deren

Anwendung eher nach kanonistischen Regeln als nach Gesichtspunkten,
die der heutigen pastoralen Situation Rechnung tragen, erfolgt), während
die andere, von einigen Überresten abgesehen, auf eine besondere

Disziplin zugunsten der zivilen Ehegesetzgebung verzichtet hat.

II. Neutestamentliche Perspektiven

4. Das Neue Testament kennt das Problem der bekenntnisverschiedenen

Ehen nicht, weil es damals noch keine Spaltung der Kirche in
verschiedene Konfessionen gab. Dennoch wird man in den Texten des

Neuen Testaments, auch wenn die Aussagen nicht völlig übereinstimmen,
richtunggebende Elemente für die kirchliche Praxis in Gegenwart und
Zukunft finden.

5. Einige neutestamentliche Texte lassen die Ehe im Zwielicht der

Dinge dieser Welt (vgl. Lk 18,29; 1 Kor 7,31 und auch Rom 7,3; 1 Kor
7,40 - nach denen die Wiederverheiratung der Witwen erlaubt ist -,
sowie 1 Tim 3,2 u. 12; Tit 1,6, wo bezüglich der Diener des Wortes nicht
nur von Monogamie, sondern sogar von strenger Henogamie die Rede

ist; siehe noch Mk 12,25; Gal 3,28). Indessen bezeugt das Neue Testament

auch, daß für die Christen die Ehe zu einer Heilswirklichkeit
erhoben wird. Sie ist ein Charisma (1 Kor 7,7). Sie vereint und verpflichtet
die Partner voll und ganz. Dadurch erhalten sie den Auftrag, im
konkreten Bereich ihres Ehelebens (vgl. 1 Kor 7,3 ff.) das Heilsgeheimnis
selbst widerzuspiegeln, d. h. die Vereinigung Christi mit seiner Kirche
(Eph 5,22 ff.). In diesem Bezug ist sowohl die Monogamie als auch die

Unauflöslichkeit der christlichen Ehe begründet. Daher ist es vom Bösen,

9



130 Zum Gespräch über die bekenntnisverschiedenen Ehen

die Mitglieder der Kirche am Heiraten hindern zu wollen unter dem
Vorwand, die Taufe verbiete ein solches Unternehmen (1 Tim 4,3; vgl. 1 Kor
7 u. ö.).

6. Dank dieser Erneuerung der Ehe durch Christus und in ihm -
wenn sie «im Herrn» gefeiert wird (1 Kor 7,39), wenn sie «in Heiligkeit
und Ehrbarkeit » und nicht in der Leidenschaft der Begierde gelebt wird
(vgl. 1 Thess 4,4; Tob 8,7; Ignatius, Ad Polyc. 5,2) - erlaubt die christliche

Ehe denen, die sie leben, das, was «von Anbeginn der Schöpfung»
(Mk 10,6 ff. ; Mt 19,4 ff.) war, wieder zu entdecken. Eben aus diesem

Grund bedarf sie des Schutzes, soll sie doch gelebt werden in einer durch
die Sünde gefährdeten Welt. So ist die Ehedisziplin auch ein Punkt,
worüber die Nachrichten aus der apostolischen Kirche am zahlreichsten und
klarsten fließen. Das Neue Testament bezeugt mit Nachdruck, daß diese

Vorschriften vom Herrn (vgl. 1 Kor 7,10; Mk 10,1 ff.; Mt 19,1 ff.) oder

von einem in seinem Auftrag als Träger des Geistes Gottes sprechenden
Apostel (1 Kor 7,12, 25, 40) herkommen. Diese Disziplin spielt auch eine

nicht zu unterschätzende Rolle, um die Einheit der verschiedenen
Gemeinden untereinander zu bezeugen (vgl. 1 Kor 7,10 ff.; 1 Thess 4,1-10).

7. Diese Disziplin hat nichts mit idealistischem Perfektionismus zu
tun. Sie hat vielmehr ihre tiefere Begründung in dem zeichenhaften Hinweis

der Ehe auf das «große Geheimnis» (Eph 5,32) und in der Tatsache,
daß die beiden Partner als Glaubende «Glieder Christi sind» (1 Kor 6,

12-20).

8. Steht das ganze christliche Eheleben unter den Forderungen Jesu
Christi, welche selbst die Apostel als schwer ansahen (Mt 19,10), so gibt
es auch für das Eingehen und Verlassen der Ehegemeinschaft bestimmte
Regeln.

a) Nach dem Neuen Testament können Christen nur unter folgenden
Bedingungen eine Ehe schließen:

- Die Ehe muß «im Herrn» (1 Kor 7,39) geschlossen werden können.
Dies setzt voraus, daß die beiden Verlobten Glieder der Kirche sind.

- Sie sollen nicht in dem Grad verwandt sein, daß sie vom Inzestverbot
der jüdischen Gesetze betroffen werden (Lv 18). Dies wird klar aus
dem Verhalten des Paulus in Korinth (1 Kor 5,1-5) und aus der
berühmten Bestimmung des Aposteldekretes von Jerusalem (Apg 15,20

u. 28 f.).

- Sie sollen entweder ledig sein (Mk 10,1-12; Mt 19,1-9), oder Witwer
(vgl. Rom 7,3; 1 Kor 7,39), d. h. frei, eine Ehe einzugehen.



Zum Gespräch über die bekenntnisverschiedenen Ehen 131

b) Nach dem Neuen Testament hört die Ehegemeinschaft nur in
folgenden zwei Fällen auf:

- Tod eines der Partner (vgl. Rom 7,3; 1 Kor 7,39). Die Heirat eines

Witwers ist eher ein seelsorgerlich motiviertes Zugeständnis und gilt
nicht als vorbildlich für ein Leben in Christus (vgl. 1 Kor 7,40 ; 1 Tim
3,2,12; Tit 1,6);

- der Scheidungsantrag in folgendem besonderen Fall: von zwei Partnern

ist der eine nach der Heirat Christ geworden, während der andere
diesen Schritt nicht vollzieht. Hier steht dem christlichen Teil eine

Möglichkeit der Scheidung offen, wenn diese vom nichtchristlichen
Teil beantragt wird (1 Kor 7,12-16).

c) Zwei parallele Evangelien-Texte werfen hier eine Frage auf: bei

Mt 5,32 und 19,9 heißt es nämlich, daß im Fall von «porneia» eine Ehe

aufgelöst werden kann und eine Wiederverheiratung freisteht. Um diese

Texte auszulegen, kann man sich nur auf Hypothesen stützen. Dabei
ist folgendes zu beachten:

- Der Ausdruck «porneia» wird nicht vor dem vierten Jahrhundert mit
«moicheia» gleichgesetzt und als Ehebruch verstanden (vgl. die

Untersuchung von J. Dupont: Mariage et divorce dans l'Evangile, 1959).

Er scheint vielmehr eine blutschänderische Verbindung nach den Normen

von Lev 18 zu bezeichnen (vgl. die Untersuchung von J. Bon-
sirven: Le Divorce dans le Nouveau Testament, 1948).

- Diese «porneia» berechtigt nicht nur zur Scheidung und Wiederverheiratung,

sondern verlangt die Scheidung sogar als Vorbedingung für
die Taufe. Der Text meint also: Wer seine Frau entläßt - außer er
müsse dies tun, weil die Verbindung mit ihr blutschänderisch ist - und
eine andere heiratet, begeht Ehebruch (vgl. dazu H. Baltensweiler:
Die Ehebruchsklausel bei Matthäus, ThZ, 1959, 340-356, im gleichen
Sinn P. Bonnard: L'Evangile selon saint Matthieu, 1963, z. St.).

- Diese Auslegung kann eine interessante Bestätigung in zwei Stellen
des Neuen Testaments finden: Erstens in der Predigt Johannes des

Täufers gegen das Zusammenleben des Herodes mit seiner Schwägerin
(Lk 3,19; Mk 6,14-29; Mt 14,1-12; vgl. Lv 18,16). Für diese Predigt
setzte der Täufer sein Leben aufs Spiel. Zweitens in dem außerordentlich

strengen Vorgehen des Paulus gegen die Gemeinde von Korinth,
weil sie unter ihren Mitgliedern einen Mann duldete, der in «porneia»
lebte (1 Kor 5,1).



132 Zum Gespräch über die bekenntnisverschiedenen Ehen

- Eine ganz neue Auslegung sieht in der «porneia» das Fehlen der
Jungfräulichkeit einer Braut, die sich ihrem Bräutigam gegenüber als Jungfrau

ausgegeben hatte (Mt 1,19). Diese «porneia» würde es ihm zur
Pflicht machen, seiner Braut, die noch nicht seine Frau ist, einen
Scheidebrief auszustellen (vgl. Abel Isakson: Marriage and ministry
in the New Temple, 1965).

Welches auch die Lösung ist, an die man sich hält, scheint es vom
Standpunkt der Exegese einleuchtend, daß der Zwischensatz, den
Matthäus zweimal bringt, schon wegen seines Alleinstehens (und auch wegen
des Ausrufs der Jünger in Mt 19,10) nicht zu einer laxen Interpretation
einlädt. Dies umsoweniger, als Matthäus die Forderungen des Lebens im
Glauben eher unterstreicht als abschwächt (vgl. H. Baltensweiler,
A. Isakson, a. a. O.).

9. Das Neue Testament gibt weder ausdrücklich Auskunft über die

Art der Trauung der Christen, noch sagt es irgend etwas über denjenigen
aus, der beauftragt ist, die Brautleute zu trauen oder ihre Ehe zu
erlauben. Immerhin bleiben folgende Bemerkungen durchaus in der Linie
der neutestamentlichen Aussagen :

- Zunächst hat das Eingehen einer Ehe offenbar auch etwas mit der

Disziplin der Kirche zu tun (vgl. 1 Kor 6,12-20; siehe auch das «nihil
obstat», die bischöfliche «gnome», welche die Christen nach Ignatius,
Ad Polyc, 5,2, verlangen müssen, um zu heiraten. Der Ausdruck «pre-
pei» hat in diesem Text zweifellos den gleichen starken Sinn wie bei

Mt 3,15; Eph 5,2; 1 Tim 2,10; Tit 2,1; Hebr 2,10; 7,26 und - wenn
wir auch heute anders empfinden - 1 Kor 4,13). Die Kirche ist schon

deshalb verpflichtet, die Trauung als eine ernste Sache zu betrachten,
weil die Ehe der Christen die Reinheit einer bestimmten Gemeinde

weder vor Gott, noch vor der Welt, noch vor den übrigen Gemeinden

gefährden darf (vgl. 1 Kor 5,1-13; Gal 5,19; Hebr 12,15 f.).

- Der Bericht der Hochzeit von Kana und die Häufigkeit des Hochzeits-
Themas in der Eschatologie Christi schaffen auch das Klima für eine

kirchliche Trauungsfeier.

- Da Christus die Ehe zu ihrem ursprünglichen, vom Schöpfer gewollten
Wesen zurückführt (Mk 10,5), kann diese Feier auch mit Recht eine

Form annehmen, die einer Vergegenwärtigung des Berichtes von der

Erschaffung des Menschenpaares (Gen 2,21-23) gleichkommt. Im Verlauf

dieser Trauungsfeier ist jemand zu verkünden beauftragt, daß



Zum Gespräch über die bekenntnisverschiedenen Ehen 133

hier im Namen Gottes - der nicht will, daß das, was er eint, vom
Menschen getrennt werde (Mk 10,9) - zwei Menschen sich zu einer dauernden

Lebensgemeinschaft verbinden.

- Es widerspricht der biblischen Lehre nicht, daß der, welcher dies im
Namen Gottes verkündet, derjenige ist, der am unmißverständlichsten
den Herrn vertritt : der Diener Gottes in der Gemeinde, in welcher die

Trauung stattfindet.

- Diese Feier soll auch die Form einer Weihe annehmen, welche die
Gatten verpflichtet, durch ihr gemeinsames Leben Zeugnis abzulegen

vom «großen Geheimnis», dem bräutlichen Verhältnis Christi zur
Kirche (Eph 5,22 f.).

- Es ist sinnvoll, daß der Auftrag zu diesem Zeugnis mit der gemeinsamen

Teilnahme an der Eucharistie, dem deutlichsten Hinweis auf
die Vollendung der bräutlichen Beziehung Christus-Kirche, beginnt.

- Da die Kirche sich über diesen Auftrag und das Zeugnis der Gatten
freut, ist es gut, daß sie die Trauung mit Danksagung umgibt. Auch
mit ihrer Fürbitte, da das Zeugnis der Gatten in dieser Welt nicht
ohne Schwierigkeiten sein wird.

III. Fragen an die Kirchen

10. An alle Kirchen:

a) Nehmen sie den eschatologischen Charakter der christlichen Ehe
ernst

b) Haben sie das Recht, einer großen Anzahl von Menschen, die
nicht mehr im Leben der Kirche verwurzelt sind, eine christliche Trauung
aufzuzwingen, lediglich weil sie eine kirchliche Feier wünschen? Bringt
man sie dadurch nicht eher in eine falsche Situation - vor allem heute,

wo der soziologische Druck sich immer weniger im Sinn einer
verantwortlichen Verherrlichung des Vaters, des Sohnes und des Heiligen
Geistes auswirkt?

c) Sind sie sich ihrer geistlichen und pastoralen Verantwortung, die
sie übernehmen, bewußt, wenn sie die Verlobten, wie dies nur allzu oft
geschieht, ohne eingehende Unterweisung, ohne echte geistliche
Vorbereitung trauen und den Verheirateten nicht eine ihrer besonderen Situation

entsprechende, fortgesetzte Seelsorge anbieten?
d) Haben sie das Recht, nur dann eine Disziplin geltend zu machen,

wenn es sich um bekenntnisverschiedene Ehen handelt oder um Wieder-



134 Zum Gespräch über die bekenntnisverschiedenen Ehen

Verheiratung (beispielsweise nach einer Scheidung) Stellt denn die Ehe
zwischen zwei nicht oder nur schwach praktizierenden Partnern, die zur
selben Konfession gehören, nicht auch Fragen an die Disziplin

11. An die römisch-katholische Kirche:

Der nach der Lehre der römisch-katholischen Kirche « sakramentale »,

Charakter der Ehe ist eine Quelle zahlreicher Mißverständnisse. Zunächst
weil der Ausdruck «Sakrament» als solcher mehrdeutig ist und jeweils
das bedeutet, was man ihn bedeuten lassen will durch die Definition, die

man vom Sakrament gibt. Ferner, weil man leicht dazu neigt, die «Sakra-
mentalität» und die Unauflöslichkeit der Ehe zu verquicken, als ob die

zum Sakrament erklärte Ehe unauflöslicher wäre als die nicht-sakramentale

Ehe. Doch geht es aus der Tradition hervor, daß die Einfügung der
Ehe in die offiziell festgelegte Zahl der Sakramente (erste konziliare
Festlegung auf sieben Sakramente auf dem Konzil von Lyon 1274, vgl. Denz.

Nr. 860) die Lehre der Kirche von der Unauflösbarkeit der Ehe in keiner
Weise verändert hat. Die Unauflösbarkeit folgt aus der Natur der christlichen

Ehe, nicht aus ihrer Definition als Sakrament. Wäre es unter diesen

Umständen nicht möglich, das Problem der Ehe wieder aufzunehmen,
ohne die Ehe sogleich unter dem Aspekt eines «Sakramentes» des neuen
Bundes zu sehen, wie dies in der römisch-katholischen Theologie geschieht
(vgl. Denz. Nrr. 1601, 1800 ff.)

12. An die reformierte Kirche:

Sollte sie nicht anerkennen, daß ihr Wille, sich der Heiligen Schrift
zu unterwerfen, sie zum Zugeständnis verpflichtet - auch wenn sie

dadurch der römisch-katholischen Kirche recht geben muß -, daß die christliche

Ehe eine ihr eigene Disziplin erfordert, und daß eine Trauung in
der Kirche Jesu Christi noch etwas anderes ist, als eine Fürbitte für ein

nach ziviler Gesetzgebung anerkanntes Ehepaar? Mit anderen Worten:
Sollte sie nicht zugeben, daß sie durch das Ehegelöbnis, das sie in ihrer
Liturgie von den Brautleuten verlangt, oder durch ihr Einverständnis
gewisse Ehen als gültig anzuerkennen, welche der Staat als ungültig
betrachtet (z. B. Ehen von zum Protestantismus übergetretenen Spaniern,
Ehen zwischen christlichen Ariern und christlichen Juden unter dem

Naziregime, rassisch gemischte Ehen in Südafrika usw.), ihre Theologie

vor Fragen stellt, die sie neu durchdenken muß? Damit müßte sie auch
die Ehedisziplin für ihre Mitglieder neu überprüfen.



Zum Gespräch über die bekenntnisverschiedenen Ehen 135

IV. Was können wir heute tun?

13. Gerade aus Ehrfurcht vor der Schrift kann die reformierte Kirche
von der römisch-katholischen Kirche nicht verlangen, daß sie das
Problem durch Verzicht auf eine eigene kirchliche Ehedisziplin löse. Sie kann
dagegen selbst eine theologisch in ähnliche Richtung weisende Disziplin
wiederfinden. Sie täte sogar gut daran, eine solche in regelmäßiger
Konfrontation mit der römisch-katholischen Kirche wiederzufinden. Dabei
müßte allerdings auch auf die neue soziologische Lage Rücksicht
genommen werden, in der die Kirche sich heute tatsächlich befindet (eine
Situation der im Verhältnis zum Wachstum der Menschheit stets
zunehmenden Minderheit der Christen).

14. Mit diesem gemeinsamen Suchen und dieser gegenseitigen
Konfrontation sollten folgende Belange angestrebt werden:

a) Man müßte sich klar werden, daß der konfessionelle Pluralismus

vorläufig unvermeidlich ist, sich aber gleichzeitig weigern, diesen
Pluralismus als normal und dauerhaft anzusehen. So wäre man bereit, in der
anderen Konfession genügend kirchlichen Charakter zu sehen, um
sowohl anzuerkennen, daß ihre Mitglieder sich auf dem Weg des Heils
befinden, als auch den Wunsch nach Wiedervereinigung mit ihr als dringend

wahrzunehmen.
b) Es brauchte ein gemeinsames Vorgehen gegen die Gewohnheit,

das Geheimnis der Ehe und die Trauung einer folkloristischen Profanierung

auszuliefern und ihr so ihren Ernst zu nehmen. Es bedarf einer

gegenseitigen öffentlichen Unterstützung, um der christlichen Ehe ihre

ganze Tiefe und Weite wiederzugeben. Mit anderen Worten: die Suche

nach einer gemeinsamen seelsorglichen Lösung für ein gemeinsames seel- *

sorgliches Problem (z. B. der gemeinsame Entschluß, keine Trauung in
der einen Kirche vorzunehmen, die von der anderen verweigert wird,
- jedenfalls nicht bevor eine gemischte Untersuchungskommission dazu
ihre Ansicht geäußert hat).

c) Die Ausbildung einer gemeinsamen Grundkatechese für Brautleute,

ob sie verschiedenen oder gleichen Bekenntnisses seien (eine
Grundkatechese, die sowohl das christliche Glaubensverständnis der Ehe als

auch die Fragen christlicher Ethik bezüglich Ehe und Familie betrifft).
d) Die kirchliche Anerkennung der Gültigkeit der Trauung, die in

der einen oder anderen Kirche geschlossen wird, sofern es sich um ge-



136 Zum Gespräch über die bekenntnisverschiedenen Ehen

taufte, katechisierte und ledige (bzw. verwitwete) Verlobte handelt. Diese

kirchliche Anerkennung der Gültigkeit müßte für die bekenntnisverschiedenen

Gatten das Recht einschließen, in der Kirche ihres Bekenntnisses

die Eucharistie zu empfangen (vorausgesetzt natürlich, daß sie

nicht aus einem anderen Grund davon ausgeschlossen wurden).
e) Eine offene seelsorgliche Zusammenarbeit mit dem Hauptanliegen,

überall, wo bekenntnisverschiedene Partner sich auf die Ehe vorbereiten

(dabei ist auch eingehend auf die besonderen Schwierigkeiten dieses

Vorhabens aufmerksam zu machen) oder eine Ehe geschlossen haben, das

Wachsen der Gläubigen in Christus zu fördern.
Auf jeden Fall sollte eine echte zwischenkirchliche Solidarität

verwirklicht werden, um gemeinsam einem gemeinsamen seelsorglichen
Anliegen dienen zu können. Billige Lösungen müssen vermieden werden.
Solche wären z. B. : Geringachtung der evangelischen Forderungen an

die christliche Ehe, einseitiges Nachlassen der römisch-katholischen
Ehedisziplin (in ihrer grundsätzlichen Ausrichtung, in der Durchführung
scheinen uns gewisse Modifizierungen notwendig), mangelnder Ernst in
der Vorbereitung und Feier der Trauungen, zu große Angleichung an die

Regeln und Sitten dieser Welt (Rom 12,2: «Wandelt euch! Werdet
anders!»), usw.

Übersetzt von A. Schenker.


	Zum Gespräch über die bekenntnisverschiedenen Ehen

