Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 15 (1968)

Heft: 1

Artikel: Zum Gesprach Uber die bekenntnisverschiedenen Ehen
Autor: Allmen, Jean-Jacques von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760443

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760443
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JEAN-JACQUES VON ALLMEN

Zum Gesprich
iiber die bekenntnisvetrschiedenen Ehen

Aufriff der Problematik *

I. Wo liegt das Argernis?

1. Es gibt zweierlei Griinde, die das Problem der bekenntnisver-
schiedenen Ehen zu einem Argernis machen. Die einen brauchen die
Kirche nicht zu beunruhigen, die anderen verdienen, von ihr ernst ge-
nommen zu werden.

2. Unter den Griinden, welche die Kirche nicht beunruhigen miissen,
sind vor allem die zwei folgenden zu erwihnen:

a) Argernis entsteht, wenn die Trauung zu einer bloB folkloristischen
Feier herabgewiirdigt wird, welche die Kirche fiir diejenigen veran-
staltet, die bereit sind, sie dafiir zu bezahlen (sei es indirekt durch die
Kirchensteuer, sei es direkt durch eine Spende oder eine festgesetzte Ab-
gabe). Man versteht dann nicht, da die Kirche fiir eine solch neben-
sdachliche Angelegenheit so viele Umstdande macht.

b) Argernis entsteht auch, wenn der Kirche das Recht bestritten
wird, ihre Mitglieder an eine eigene Ehedisziplin zu binden, wenn also
die Ehe als eine rein diesseitige, vom Heilsgeschehen losgeloste Ange-
legenheit betrachtet wird — eine Angelegenheit, in welcher die Kirche
keinerlei Rechte hitte, sondern lediglich die Pflicht der Segnung und
der Firbitte.

* Die folgende thesenartige Zusammenfassung wurde als Grundlage fiir die
Diskussion in einer dkumenischen Arbeitsgemeinschaft entworfen. Wir danken
Herrn Prof. von Allmen fiir die freundliche Erlaubnis, sie hier abdrucken zu diirfen.

H. STIRNIMANN.



Zum Gesprich iiber die bekenntnisverschiedenen Ehen 129

3. Unter den Griinden, welche die Kirche beeindrucken sollen, sind
vor allem die drei folgenden anzufiihren:

a) Argernis entsteht dadurch, daB die Kirche Verlobte verschiedener
Konfessionen daran hindert, in der Ehe eine Form des Okumenismus zu
verwirklichen, auch dann, wenn sie die damit verbundenen Schwierig-
keiten klar ins Auge fassen.

b) Argernis entsteht auch dadurch, daB es den Kirchen immer
schwerer fillt, vor gliubigen Verlobten die tieferen Ursachen ihrer Tren-
nung glaubhaft und verstdndlich zu machen.

¢) Argernis entsteht — und vielleicht am hiufigsten — aus der gegen-
sitzlichen Haltung der Kirchen auf diesem Gebiet. Die eine hat fiir ihre
Mitglieder eine eigene Ehedisziplin aufrecht erhalten (wenn auch deren
Anwendung eher nach kanonistischen Regeln als nach Gesichtspunkten,
die der heutigen pastoralen Situation Rechnung tragen, erfolgt), wahrend
die andere, von einigen Uberresten abgesehen, auf eine besondere Dis-
ziplin zugunsten der zivilen Ehegesetzgebung verzichtet hat.

II. Neutestamentliche Perspektiven

4. Das Neue Testament kennt das Problem der bekenntnisverschie-
denen Ehen nicht, weil es damals noch keine Spaltung der Kirche in
verschiedene Konfessionen gab. Dennoch wird man in den Texten des
Neuen Testaments, auch wenn die Aussagen nicht vollig ibereinstimmen,
richtunggebende Elemente fiir die kirchliche Praxis in Gegenwart und
Zukunft finden.

5. Einige neutestamentliche Texte lassen die Ehe im Zwielicht der
Dinge dieser Welt (vgl. Lk 18,29; 1 Kor 7,31 und auch Rém 7,3; 1 Kor
7,40 — nach denen die Wiederverheiratung der Witwen erlaubt ist —, so-
wie 1 Tim 3,2 u. 12; Tit 1,6, wo beziiglich der Diener des Wortes nicht
nur von Monogamie, sondern sogar von strenger Henogamie die Rede
ist; siehe noch Mk 12,25; Gal 3,28). Indessen bezeugt das Neue Testa-
ment auch, daB fiir die Christen die Ehe zu einer Heilswirklichkeit er-
hoben wird. Sie ist ein Charisma (1 Kor 7,7). Sie vereint und verpflichtet
die Partner voll und ganz. Dadurch erhalten sie den Auftrag, im kon-
kreten Bereich ihres Ehelebens (vgl. 1 Kor 7,3 ff.) das Heilsgeheimnis
selbst widerzuspiegeln, d. h. die Vereinigung Christi mit seiner Kirche
(Eph 5,22 ff.). In diesem Bezug ist sowohl die Monogamie als auch die
Unaufléslichkeit der christlichen Ehe begriindet. Daher ist es vom Bésen,

9



130 Zum Gesprich iiber die bekenntnisverschiedenen Ehen

die Mitglieder der Kirche am Heiraten hindern zu wollen unter dem Vor-
wand, die Taufe verbiete ein solches Unternehmen (1 Tim 4,3; vgl. 1 Kor
71 8.)

6. Dank dieser Erneuerung der Ehe durch Christus und in ihm -
wenn sie «im Herrn» gefeiert wird (1 Kor 7,39), wenn sie «in Heiligkeit
und Ehrbarkeit» und nicht in der Leidenschaft der Begierde gelebt wird
(vgl. 1 Thess 4,4; Tob 8,7; Ignatius, Ad Polyc. 5,2) — erlaubt die christ-
liche Ehe denen, die sie leben, das, was «von Anbeginn der Schopfung»
(Mk 10,6 ff.; Mt 19,4 ff.) war, wieder zu entdecken. Eben aus diesem
Grund bedarf sie des Schutzes, soll sie doch gelebt werden in einer durch
die Siinde gefdhrdeten Welt. So ist die Ehedisziplin auch ein Punkt, wor-
tiber die Nachrichten aus der apostolischen Kirche am zahlreichsten und
klarsten flieBen. Das Neue Testament bezeugt mit Nachdruck, daf diese
Vorschriften vom Herrn (vgl. 1 Kor 7,10; Mk 10,1 ff.; Mt 19,1 ff.) oder
von einem in seinem Auftrag als Triger des Geistes Gottes sprechenden
Apostel (1 Kor 7,12, 25, 40) herkommen. Diese Disziplin spielt auch eine
nicht zu unterschitzende Rolle, um die Einheit der verschiedenen Ge-
meinden untereinander zu bezeugen (vgl. 1 Kor 7,10 ff.; 1 Thess 4,1-10).

7. Diese Disziplin hat nichts mit idealistischem Perfektionismus zu
tun. Sie hat vielmehr ihre tiefere Begriindung in dem zeichenhaften Hin-
weis der Ehe auf das «groBe Geheimnis» (Eph 5,32) und in der Tatsache,
daB3 die beiden Partner als Glaubende «Glieder Christi sind» (1 Kor 6,
12-20).

8. Steht das ganze christliche Eheleben unter den Forderungen Jesu
Christi, welche selbst die Apostel als schwer ansahen (Mt 19,10), so gibt
es auch fiir das Eingehen und Verlassen der Ehegemeinschaft bestimmte
Regeln.

a) Nach dem Neuen Testament kénnen Christen nur unter folgenden
Bedingungen eine Ehe schliefen:

— Die Ehe mulB3 «im Herrn» (1 Kor 7,39) geschlossen werden konnen.
Dies setzt voraus, dal3 die beiden Verlobten Glieder der Kirche sind.

— Sie sollen nicht in dem Grad verwandt sein, daB sie vom Inzestverbot
der jiidischen Gesetze betroffen werden (Lv 18). Dies wird klar aus
dem Verhalten des Paulus in Korinth (1 Kor 5,1-5) und aus der be-
rithmten Bestimmung des Aposteldekretes von Jerusalem (Apg 15,20
. 28 £.).

— Sie sollen entweder ledig sein (Mk 10,1-12; Mt 19,1-9), oder Witwer
(vgl. Rom 7,3; 1 Kor 7,39), d. h. frei, eine Ehe einzugehen.



Zum Gesprich iiber die bekenntnisverschiedenen Ehen 131

b) Nach dem Neuen Testament hort die Ehegemeinschaft nur in
folgenden zwei Fillen auf:

— Tod eines der Partner (vgl. Rom 7,3; 1 Kor 7,39). Die Heirat eines
Witwers ist eher ein seelsorgerlich motiviertes Zugestdndnis und gilt
nicht als vorbildlich fiir ein Leben in Christus (vgl. 1 Kor 7,40; 1 Tim
3.2.12; Tit 1.6);

— der Scheidungsantrag in folgendem besonderen Fall: von zwei Part-
nern ist der eine nach der Heirat Christ geworden, wihrend der andere
diesen Schritt nicht vollzieht. Hier steht dem christlichen Teil eine
Moglichkeit der Scheidung offen, wenn diese vom mnichtchristlichen
Teil beantragt wird (1 Kor 7,12-16).

¢) Zwel parallele Evangelien-Texte werfen hier eine Frage auf: bei
Mt 5,32 und 19,9 heiBt es namlich, daBl im Fall von «porneia» eine Ehe
aufgelést werden kann und eine Wiederverheiratung freisteht. Um diese
Texte auszulegen, kann man sich nur auf Hypothesen stiitzen. Dabei
ist folgendes zu beachten:

— Der Ausdruck «porneia» wird nicht vor dem vierten Jahrhundert mit
«moicheia» gleichgesetzt und als Ehebruch verstanden (vgl. die Unter-
suchung von J. DupoNT: Mariage et divorce dans I'’Evangile, 1959).
Er scheint vielmehr eine blutschinderische Verbindung nach den Nor-
men von Lev 18 zu bezeichnen (vgl. die Untersuchung von J. Bon-
SIRVEN: Le Divorce dans le Nouveau Testament, 1948).

— Diese «porneia» berechtigt nicht nur zur Scheidung und Wiederver-
heiratung, sondern verlangt die Scheidung sogar als Vorbedingung fiir
die Taufe. Der Text meint also: Wer seine Frau entliflt — auller er
miisse dies tun, weil die Verbindung mit ihr blutschianderisch ist — und
eine andere heiratet, begeht Ehebruch (vgl. dazu H. BALTENSWEILER:
Die Ehebruchsklausel bei Matthdus, ThZ, 1959, 340-356, im gleichen
Sinn P. BoNNARD: L’Evangile selon saint Matthieu, 1963, z. St.).

— Diese Auslegung kann eine interessante Bestdtigung in zwei Stellen
des Neuen Testaments finden: Erstens in der Predigt Johannes des
Taufers gegen das Zusammenleben des Herodes mit seiner Schwigerin
(Lk 3,19; Mk 6,14-29; Mt 14,1-12; vgl. Lv 18,16). Fiir diese Predigt
setzte der Tédufer sein Leben aufs Spiel. Zweitens in dem auBerordent-
lich strengen Vorgehen des Paulus gegen die Gemeinde von Korinth,
weil sie unter ihren Mitgliedern einen Mann duldete, der in «porneia»
lebte (1 Kor 5,1).



132 Zum Gesprach iiber die bekenntnisverschiedenen Ehen

— Eine ganz neue Auslegung sieht in der «porneia» das Fehlen der Jung-
fraulichkeit einer Braut, die sich ihrem Brautigam gegentiber als Jung-
frau ausgegeben hatte (Mt 1,19). Diese «porneia» wiirde es thm zur
Pflicht machen, seiner Braut, die noch nicht seine Frau ist, einen
Scheidebrief auszustellen (vgl. ABEL IsaAxsoN: Marriage and ministry
in the New Temple, 1965).

Welches auch die Losung ist, an die man sich hilt, scheint es vom
Standpunkt der Exegese einleuchtend, daB3 der Zwischensatz, den Mat-
thaus zweimal bringt, schon wegen seines Alleinstehens (und auch wegen
des Ausrufs der Jiinger in Mt 19,10) nicht zu einer laxen Interpretation
einlddt. Dies umsoweniger, als Matthdus die Forderungen des Lebens im
Glauben eher unterstreicht als abschwicht (vgl. H. BALTENSWEILER,
A. TsAksoN, a. a. O.).

0. Das Neue Testament gibt weder ausdriicklich Auskunft {iber die
Art der Trauung der Christen, noch sagt es irgend etwas iiber denjenigen
aus, der beauftragt ist, die Brautleute zu trauen oder ihre Ehe zu er-
lauben. Immerhin bleiben folgende Bemerkungen durchaus in der Linie
der neutestamentlichen Aussagen:

- Zunichst hat das Eingehen einer Ehe offenbar auch etwas mit der
Disziplin der Kirche zu tun (vgl. 1 Kor 6,12-20; siehe auch das «nihil
obstat», die bischofliche «gnome», welche die Christen nach Ignatius,
Ad Polyc, 5,2, verlangen miissen, um zu heiraten. Der Ausdruck «pre-
pei» hat in diesem Text zweifellos den gleichen starken Sinn wie bei
Mt 3,15; Eph 5,2; 1 Tim 2,10; Tit 2,1; Hebr 2,10; 7,26 und - wenn
wir auch heute anders empfinden — 1 Kor 4,13). Die Kirche ist schon
deshalb verpflichtet, die Trauung als eine ernste Sache zu betrachten,
weil die Ehe der Christen die Reinheit einer bestimmten Gemeinde
weder vor Gott, noch vor der Welt, noch vor den iibrigen Gemeinden
gefahrden darf (vgl. 1 Kor 5,1-13; Gal 5,19; Hebr 12,15 1.).

— Der Bericht der Hochzeit von Kana und die Héufigkeit des Hochzeits-
Themas in der Eschatologie Christi schaffen auch das Klima fiir eine
kirchliche Trauungsfeier.

— Da Christus die Ehe zu ihrem urspriinglichen, vom Schopfer gewollten
Wesen zuriickfiithrt (Mk 10,5), kann diese Feier auch mit Recht eine
Form annehmen, die einer Vergegenwirtigung des Berichtes von der
Erschaffung des Menschenpaares (Gen 2,21-23) gleichkommt. Im Ver-
lauf dieser Trauungsfeier ist jemand zu verkiinden beauftragt, dal



Zum Gesprich iiber die bekenntnisverschiedenen Ehen 133

hier im Namen Gottes — der nicht will, da3 das, was er eint, vom Men-
schen getrennt werde (Mk 10,9) — zwei Menschen sich zu einer dauern-
den Lebensgemeinschaft verbinden.

~ Es widerspricht der biblischen Lehre nicht, daf der, welcher dies im
Namen Gottes verkiindet, derjenige ist, der am unmiBverstindlichsten
den Herrn vertritt: der Diener Gottes in der Gemeinde, in welcher die
Trauung stattfindet.

— Diese Feier soll auch die Form einer Weihe annehmen, welche die
Gatten verpflichtet, durch ihr gemeinsames Leben Zeugnis abzulegen
vom «groBen Geheimnis», dem briutlichen Verhiltnis Christi zur
Kirche (Eph 5,22 f.).

— Es ist sinnvoll, daB der Auftrag zu diesem Zeugnis mit der gemein-
samen Teilnahme an der Eucharistie, dem deutlichsten Hinweis auf
die Vollendung der brdutlichen Beziehung Christus-Kirche, beginnt.

— Da die Kirche sich iiber diesen Auftrag und das Zeugnis der Gatten
freut, ist es gut, daB sie die Trauung mit Danksagung umgibt. Auch
mit ihrer Fiirbitte, da das Zeugnis der Gatten in dieser Welt nicht
ohne Schwierigkeiten sein wird.

III. Fragen an die Kirchen

10. An alle Kirchen:

a) Nehmen sie den eschatologischen Charakter der christlichen Ehe
ernst?

b) Haben sie das Recht, einer groBen Anzahl von Menschen, die
nicht mehr im Leben der Kirche verwurzelt sind, eine christliche Trauung
aufzuzwingen, lediglich weil sie eine kirchliche Feier wiinschen? Bringt
man sie dadurch nicht eher in eine falsche Situation — vor allem heute,
wo der soziologische Druck sich immer weniger im Sinn einer verant-
wortlichen Verherrlichung des Vaters, des Sohnes und des Heiligen
Geistes auswirkt?

¢) Sind sie sich ihrer geistlichen und pastoralen Verantwortung, die
sie tibernehmen, bewullt, wenn sie die Verlobten, wie dies nur allzu oft
geschieht, ohne eingehende Unterweisung, ohne echte geistliche Vorbe-
reitung trauen und den Verheirateten nicht eine ihrer besonderen Situa-
tion entsprechende, fortgesetzte Seelsorge anbieten?

4) Haben sie das Recht, nur dann eine Disziplin geltend zu machen,
wenn es sich um bekenntnisverschiedene Ehen handelt oder um Wieder-



134 Zum Gespriach iiber die bekenntnisverschiedenen Ehen

verheiratung (beispielsweise nach einer Scheidung)? Stellt denn die Ehe
zwischen zwei nicht oder nur schwach praktizierenden Partnern, die zur
selben Konfession geh6ren, nicht auch Fragen an die Disziplin?

11. An die romisch-katholische Kirche:

Der nach der Lehre der romisch-katholischen Kirche «sakramentaley,
Charakter der Ehe ist eine Quelle zahlreicher Miverstindnisse. Zundchst
weil der Ausdruck «Sakrament» als solcher mehrdeutig ist und jeweils
das bedeutet, was man ihn bedeuten lassen will durch die Definition, die
man vom Sakrament gibt. Ferner, weil man leicht dazu neigt, die «Sakra-
mentalitdt» und die Unaufloslichkeit der Ehe zu verquicken, als ob die
zum Sakrament erkldrte Ehe unauflgslicher wire als die nicht-sakramen-
tale Ehe. Doch geht es aus der Tradition hervor, daB die Einfiigung der
Ehe in die offiziell festgelegte Zahl der Sakramente (erste konziliare Fest-
legung auf sieben Sakramente auf dem Konzil von Lyon 1274, vgl. Denz.
Nr. 860) die Lehre der Kirche von der Unauflésbarkeit der Ehe in keiner
Weise verdndert hat. Die Unauflésbarkeit folgt aus der Natur der christ-
lichen Ehe, nicht aus ihrer Definition als Sakrament. Wire es unter diesen
Umstinden nicht moglich, das Problem der Ehe wieder aufzunehmen,
ohne die Ehe sogleich unter dem Aspekt eines «Sakramentes» des neuen
Bundes zu sehen, wie dies in der rémisch-katholischen Theologie geschieht
(vgl. Denz. Nrr. 1601, 1800 ff.)?

12. An die reformierte Kirche:

Sollte sie nicht anerkennen, daf3 ihr Wille, sich der Heiligen Schrift
zu unterwerfen, sie zum Zugestdandnis verpflichtet — auch wenn sie da-
durch der romisch-katholischen Kirche recht geben muf3 —, daf3 die christ-
liche Ehe eine ihr eigene Disziplin erfordert, und daB eine Trauung in
der Kirche Jesu Christi noch etwas anderes ist, als eine Fiirbitte fiir ein
nach ziviler Gesetzgebung anerkanntes Ehepaar? Mit anderen Worten:
Sollte sie nicht zugeben, daBl sie durch das Ehegeltbnis, das sie in ihrer
Liturgie von den Brautleuten verlangt, oder durch ihr Einverstdndnis
gewisse Ehen als giiltig anzuerkennen, welche der Staat als ungiiltig be-
trachtet (z. B. Ehen von zum Protestantismus {ibergetretenen Spaniern,
Ehen zwischen christlichen Ariern und christlichen Juden unter dem
Naziregime, rassisch gemischte Ehen in Stidafrika usw.), ihre Theologie
vor Fragen stellt, die sie neu durchdenken muf3? Damit miilte sie auch
die Ehedisziplin fiir ihre Mitglieder neu tiberpriifen.



Zum Gesprach iiber die bekenntnisverschiedenen Ehen 135

IV. Was konnen wir heute tun?

13. Gerade aus Ehrfurcht vor der Schrift kann die reformierte Kirche
von der romisch-katholischen Kirche nicht verlangen, daB sie das Pro-
blem durch Verzicht auf eine eigene kirchliche Ehedisziplin 16se. Sie kann
dagegen selbst eine theologisch in dhnliche Richtung weisende Disziplin
wiederfinden. Sie tite sogar gut daran, eine solche in regelmiBiger Kon-
frontation mit der rémisch-katholischen Kirche wiederzufinden. Dabei
miilte allerdings auch auf die neue soziologische Lage Riicksicht ge-
nommen werden, in der die Kirche sich heute tatsidchlich befindet (eine
Situation der im Verhiltnis zum Wachstum der Menschheit stets zu-
nehmenden Minderheit der Christen).

14. Mit diesem gemeinsamen Suchen und dieser gegenseitigen Kon-
frontation sollten folgende Belange angestrebt werden:

a) Man miif3te sich klar werden, daBB der konfessionelle Pluralismus
vorldufig unvermeidlich ist, sich aber gleichzeitig weigern, diesen Plura-
lismus als normal und dauerhaft anzusehen. So wire man bereit, in der
anderen Konfession geniigend kirchlichen Charakter zu sehen, um so-
wohl anzuerkennen, daB ihre Mitglieder sich auf dem Weg des Heils
befinden, als auch den Wunsch nach Wiedervereinigung mit ihr als drin-
gend wahrzunehmen.

b) Es brauchte ein gemeinsames Vorgehen gegen die Gewohnheit,
das Geheimnis der Ehe und die Trauung einer folkloristischen Profanie-
rung auszuliefern und ihr so ihren Ernst zu nehmen. Es bedarf einer
gegenseitigen Offentlichen Unterstiitzung, um der christlichen Ehe ihre
ganze Tiefe und Weite wiederzugeben. Mit anderen Worten: die Suche
nach einer gemeinsamen seelsorglichen Losung fiir ein gemeinsames seel- "
sorgliches Problem (z. B. der gemeinsame EntschluB, keine Trauung in
der einen Kirche vorzunehmen, die von der anderen verweigert wird,
— jedenfalls nicht bevor eine gemischte Untersuchungskommission dazu
ihre Ansicht geduBert hat).

¢) Die Ausbildung einer gemeinsamen Grundkatcchese fiir Braut-
leute, ob sie verschiedenen oder gleichen Bekenntnisses seien (eine Grund-
katechese, die sowohl das christliche Glaubensverstindnis der Ehe als
auch die Fragen christlicher Ethik beziiglich Ehe und Familie betrifft).

d) Die kirchliche Anerkennung der Giiltigkeit der Trauung, die in
der einen oder anderen Kirche geschlossen wird, sofern es sich um ge-



136 Zum Gesprich iiber die bekenntnisverschiedenen Ehen

taufte, katechisierte und ledige (bzw. verwitwete) Verlobte handelt. Diese
kirchliche Anerkennung der Giiltigkeit miillte fiir die bekenntnisver-
schiedenen Gatten das Recht einschlieBen, in der Kirche ihres Bekennt-
nisses die Eucharistie zu empfangen (vorausgesetzt natiirlich, dal} sie
nicht aus einem anderen Grund davon ausgeschlossen wurden).

e) Eine offene seelsorgliche Zusammenarbeit mit dem Hauptanliegen,
tiberall, wo bekenntnisverschiedene Partner sich auf die Ehe vorbereiten
(dabei ist auch eingehend auf die besonderen Schwierigkeiten dieses Vor-
habens aufmerksam zu machen) oder eine Ehe geschlossen haben, das
Wachsen der Glaubigen in Christus zu fordern.

Auf jeden Fall sollte eine echte zwischenkirchliche Solidaritdt ver-
wirklicht werden, um gemeinsam einem gemeinsamen seelsorglichen An-
liegen dienen zu koénnen. Billige Losungen miissen vermieden werden.
Solche wiren z. B.: Geringachtung der evangelischen Forderungen an
die christliche Ehe, einseitiges Nachlassen der rémisch-katholischen Ehe-
disziplin (in ihrer grundsitzlichen Ausrichtung, in der Durchfithrung
scheinen uns gewisse Modifizierungen notwendig), mangelnder Ernst in
der Vorbereitung und Feier der Trauungen, zu groe Angleichung an die
Regeln und Sitten dieser Welt (Rom 12,2: «Wandelt euch! Werdet an-
ders!»), usw.

Ubersetzt von A. Schenker.



	Zum Gespräch über die bekenntnisverschiedenen Ehen

