
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 15 (1968)

Heft: 1

Artikel: Freie Marxisten in den USA

Autor: Weiss, Andreas von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760442

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760442
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Andreas von Weiss

Freie Marxisten in den USA

Die Radicals um die Zeitschrift DISSENT

I. Moderner Marxismus als lebendige Denktradition

Der Ausdruck «freie Marxisten» bezeichnet solche Anhänger der
marxistischen Denktradition, die nicht parteiorganisatorisch gebunden
sind. Die Beschäftigung mit diesem Personenkreis erscheint sinnvoll als

Stellungnahme zu dem jetzt häufig vertretenen Standpunkt, wonach der
Marxismus schlicht als «tot» bezeichnet wird 1. Demgegenüber soll hier
der Beweis angetreten werden für die Gegenthese, daß der Marxismus
eine lebendige Denktradition sei. Allerdings verlangt diese Behauptung
nach einer differenzierten Beweisführung.

1 Aus der Fülle diesbezüglicher Aussagen ein paar Beispiele. George Lichtheim:

Marxism. An historical and critical study. New York 1961 [weiterhin zitiert:
Lichtheim, Marxism], S. 406: «Therewith Marxism désintégrâtes in the only manner

suitable to a system that represents the union of its own theory with the practice

of a revolutionary movement: its accomplishments are shown to be
incompatible with its ultimate aims». S. 400: «... it [die Feststellung, daß der Marxismus
nicht das Ende der 'menschlichen Vorgeschichte' herbeiführen kann] spells the
dissolution of the Marxian synthesis and the end of the eschatological hopes enbodied
in it». - Lewis Coser: USA. Marxists at Bay, in: Revisionism. Essays on the history
of Marxist ideas. Ed. by Leopold Labedz. New York 1962, S. 357-362 [weiterhin
zitiert: Coser, Marxists], hier S. 362: «... Marxism as a political and as an orthodox
doctrine is all but dead in the Unites States». - Schließlich eine Zusammenstellung
von Stimmen, die von einer «Aushöhlung der [marxistischen] Ideologie» sprechen,
bei: Kurt Marko: Das Sowjetsystem zwischen Programm und Wirklichkeit. Die
Transformation der Sowjetideologie und Sowjetmacht, in: Moderne Welt, Jg. 6
(1965), H. 4, S. 375-401 [weiterhin zitiert: Marko, Sowjetsystem], hier S. 399 f. -
Besonders auch: Richard Löwenthal: Fortschritt und Reaktion in der
Innenpolitik, in: Ost-Europa, Jg. 14 (1964), H. 11, S. 795-804; hier S. 803.



110 Freie Marxisten in den USA

Unter «Marxismus» wird hier ein begriffliches System verstanden,
das in seinen tragenden Elementen auf Marxsche Vorstellungen, Begriffe,
Axiome und Postulate zurückgeht. Dieses aus den Werken von Marx
ableitbare System wird hier «Originärmarxismus» genannt, es läßt sich

von dem später von Marxens Nachfolgern konzipierten
«Nachfolgemarxismus» unterscheiden. Es bedarf wohl nicht der Umständlichkeit
einer historisch fundierten Analyse, wenn man feststeht, daß der
gegenwärtige «Kommunismus» oder der «Marxismus-Leninismus» mit dem

Begriff «Nachfolgemarxismus» nicht identisch sind.
Der außerhalb des festen organisatorischen und dogmatischen

Rahmens der Kommunistischen Partei stehende moderne, freie Marxismus,
in seiner geistesgeschichtlichen Genesis ebenfalls eine Form des

«Nachfolgemarxismus», zeigt eine schillernde Variationsbreite individuell
geprägter Denksysteme. Doch ist mit dieser Feststellung das Phänomen
des modernen Marxismus nicht in den Nebel des Undefinierbaren
entlassen worden, in den gleichen Nebel, in dem das geistig-pohtische Phänomen

des Weltkommunismus dank der vielstimmig geführten Polyzentris-
mus- und Revisionismus-Diskussion zu verschwinden droht. Im Gegenteil,

die Absicht dieser Untersuchung ist es gerade, ungeachtet der
personellen Vielzahl der Vertreter des modernen Marxismus und unbeirrt
durch die konzeptionelle und terminologische Vielfältigkeit der
Formulierungen, dem fundamentalen Gehalt an originärmarxistischen Elementen

in zeitgenössischen gesehschaftskritischen Publikationen nachzuspüren

2.

Dies Unterfangen bedarf für sein Gehngen einer gewissen geographischen

Beschränkung des Beobachtungsgebiets, wodurch wegen der dann
gegebenen Gleichartigkeit der pohtischen, soziologischen, wirtschaftlichen

u. a. Prämissen auch der betrachtete Personenkreis vom national-
staatlichen Milieu her eine gewisse Gleichartigkeit erhält. Daneben wird
der zeitgeschichthche Bezug der kultur- und gesellschaftskritischen
Aussagen übersichtlicher und überschaubarer.

2 K. Marko, Sowjetsystem, S. 375, bezweifelt die Nützlichkeit von
Überlegungen, die auf die Herausarbeitung eines solchen «basic dogma» zielen. Hier wird
hingegen von der Meinung ausgegangen, und dieser Aufsatz ist eine weitere Artikulation

dieser Ansicht, daß eine kritische Behandlung der Probleme um den Marxismus

nur auf der Grundlage einer solchen Elementaranalyse möglich ist. Vgl. A. von
Weiss, Fundamente und Wirksamkeit der «bolschewistischen Ideologie», in: Ost-
Europa, Jg. 8 (1958), H. 3, S. 165-178 und J. M. Bochenski, Toward a Systematic
Logic of Communist Ideology, in: Studies in Sowjet Thought, Jg. 4 (1964), H. 3,
S. 184—205. Ferner: A. von Weiss, Die Diskussion über den historischen Materialismus

in der deutschen Sozialdemokratie 1891—1918. Wiesbaden 1965, S. 26—39.



Freie Marxisten in den USA 111

II. Ein Beispiel des modernen Marxismus:
«Radicals» in den Vereinigten Staaten von Nordamerika

Als Objekt der Exemplifikation sollen die Verhältnisse in den
Vereinigten Staaten von Nordamerika dienen. Eine Erläuterung der Bedeutung

der Vereinigten Staaten, jedenfalls in politischer, ^militärischer,
wirtschaftlicher, technologischer, sozialer und kulturgeschichtlicher
Hinsicht, erübrigt sich wohl. Doch gerade das absolute Gewicht dieses Landes
läßt alle Bereiche des dortigen Geschehens bedeutungsvoll werden. Nun
ist die Kenntnis des Problems «Marxismus in den USA» gemeinhin in der

übrigen Welt gering. Seine Einschätzung wird in eigentümlicher Weise

durch das Selbsturteil der Nordamerikaner gefärbt. Ausdruck einer
solchen für Nicht-Amerikaner paradigmatisch gewordenen Einstellung ist
in bezeichnender Weise der Titel des Beitrages, den Lewis A. Coser für
den von Leopold Labedz herausgegebenen Sammelband über den
«Revisionismus» beigesteuert hat. Er heißt: «Marxismus in Bedrängnis» 3.

Doch auch die Amerikaner nehmen gelegentlich Einschränkungen
und Retouchen an dem sonst so einheitlich angelegten Bild einer Un-
beeinflußbarkeit amerikanischen Denkens durch den Marxismus vor. Es

läßt sich anscheinend nicht ohne weiteres behaupten, «daß das
amerikanische Geistesleben von Marx nicht berührt worden ist». Vielmehr hat

3 Lewis Coser, Professor für Soziologie an der Brandeis-Universität, Waltham,
Mass., ist Mitherausgeber der Zeitschrift Dissent. In dem in Anmerkung 1 erwähnten
Aufsatz sagt er auf S. 351 : «The historian of American Marxist groups in the postwar

period cannot but feel a certain kinship with those anthropologists who rush
into the field because they fear that their tribe may soon become extinct. The
American Marxist has become a rare species».

Clinton Rossiter, ein bekannter Staatsrechtler der USA, veröffentlichte in
einer mit staatlichen Mitteln geförderten Schriftenreihe Communism in American
Life ein Buch mit dem Titel: Marxism: The view from America. New York 1960

[weiterhin zitiert: Rossiter, Marxism]. Dort heißt es auf Seite 8 : «My purpose is it
to inquire into this final aspect of the failure of Marxism in America». Weitere
Variationen zu diesem Thema finden sich bei David A. Shannon, The Decline of
the American Communism, in: Communism in American Life, New York 1959,
S. 364, und Nathan Glazer, The Social Basis of American Communism, in:
Communism in American Life, New York 1959, S. 191. Schließlich Irving Howe, Radical
Questions and the American Intellectuals, in : Partisan Review, vol. XXXIII, (1966),
Nr. 2, S. 179-192; 312-324, [weiterhin zitiert: Howe, Radical Questions], hier:
S. 179: «Even those intellectuals who where never under the sway of Marxism have
been strongly affected by its crisis and collapse, both as a system of politics and
encompassing Weltanschauung».



112 Freie Marxisten in den USA

sich «... ein durchdringender marxistischer Einfluß in den Kreisen der
amerikanischen Intellektuellen im 20. Jahrhundert ausgebreitet, und
viele Leute, die es rundherum ablehnen würden, irgend etwas von Marx
übernommen zu haben, dachten in den Kategorien von Marx und
gebrauchten eine marxistische Terminologie»4. Clinton Rossiter schließt
diese Überlegungen, indem er wiederum Anschluß an die These: «Der
Marxismus hatte keine Chance in Amerika»5 sucht, mit der Feststellung:
«... Der Marxismus hatte in diesem Land weniger Erfolg als in irgendeinem

anderen auf der Welt»6.
Die Aufgabe dieser Untersuchung ist es, festzustellen, ob das von

Rossiter gewählte Tempus der Vergangenheit bei dieser Periodisierung
marxistischen Einflusses aufrechterhalten werden kann, oder ob wir es

mit einem Problem der Gegenwart zu tun haben.

Allerdings soll die im Gegensatz zu der amerikanischen
Selbsteinschätzung behauptete Virulenz des Marxismus in den USA nicht am

Beispiel erklärter Vertreter des Marxismus, wie Earl Browder, Paul
Sweezy oder William Foster nachgewiesen werden, oder etwa bei Renegaten

wie Sidney Hook und Norman Thomas. Der Blick richtet sich bei
einer solchen Beweisführung auf Gruppen der amerikanischen Intellektuellen,

deren allgemeine Einstellung am ehesten durch das charakterisiert

werden kann, was L. Coser von der sozialkritischen Zeitschrift
DISSENT sagt: «... Der Gruppe von Sozialisten und Radikalen, unter
ihnen der Schreiber dieser Zeilen, die die Zeitschrift DISSENT gegründet
haben und herausgeben, kann kaum nachgesagt werden, sie vertrete eine

marxistische Tendenz, obwohl einige von ihnen sich immer noch gern
mit diesem Namen bezeichnen. DISSENT erklärte in der ersten Ausgabe
(Winter 1945): 'Der Tenor von DISSENT wird radikal sein. Ihre
Tradition ist die Tradition des demokratischen Sozialismus. Wir werden die

freiheitlichen Werte des sozialistischen Idealismus wieder erstehen lassen

und gleichzeitig alles das frei und aufrichtig diskutieren, was in der

4 Rossiter, Marxism S. 25 f. und Coser, Marxists, S. 362 : «Marxian modes
of analysis, certain strands of Marxist doctrine and Marxist method have become
an enduring component of American radicalism, as well as of American social
science». Ferner: Irving Howe, Radical Questions, S. 180 : «... We must acknowledge
that the Marxist heritage, no doubt shaping our thought in more ways than we
know, remains powerful, and that the Marxist method, especially if it becomes
absorbed with a minimum of selfconsciousness into a larger style of thought, can
still be valuable in sharpening the issues of political debate».

5 Rossiter, Marxism, S. 9.
6 Rossiter, Marxism, S. 26.



Freie Marxisten in den USA 113

sozialistischen Tradition lebendig geblieben ist und was verworfen und
abgeändert werden soll'. Die Zeitschrift ist Sammelplatz der
nichtsektiererischen undogmatischen Radikalen geworden» 7.

Nun läßt sich die These des vorhegenden Aufsatzes allerdings nicht
dadurch beweisen, daß man im obigen Zitat das Wort «sozialistisch»

jeweils durch «marxistisch» ersetzt. Auch die Gleichung «radikal»
«marxistisch» geht nicht auf. Das Problem ist komplizierter.

Doch bietet sich für die hier interessierende Menschengruppe
zunächst die Bezeichnung «radicals», also «Radikale» an, mit der sie sich
selbst gern bezeichnet, und die auch sonst in der Pubhzistik der USA,
neben anderen Namen, mit Vorrang akzeptiert zu sein scheint 8.

Da eine summarische Gleichsetzung «Radikale» «Marxisten» nicht
möglich ist, müssen die publizistischen Meinungsäußerungen dieser

Gruppe zwecks Herausarbeitung der darin enthaltenen marxistischen
Elemente einer Analyse unterworfen werden, die primär auf den
Fundamentalcharakter dieser nachzuweisenden Elemente zielt. D. h. die
marxistischen Elemente müssen sowohl für das System des oben beschriebenen

Originärmarxismus von tragender Relevanz sein, als auch im Denken

derjenigen «Radikalen», die als moderne Marxisten bezeichnet werden

können, eine bestimmende Rolle haben. Dabei werden die für die
Beweisführung in Frage kommenden Meinungsäußerungen einzelner «Radikaler»
als in sich geschlossene, personal abgegrenzte Auffassungen angesehen.
Die Wertigkeit der marxistischen Elemente in einer solchen Meinungsäußerung

wird nur auf diese selbst bezogen. Es wird also nicht von der

Hypothese ausgegangen, hier würde ein einheitliches Dogma vielstimmig
vertreten. Auch soll so der Vorwurf vermieden werden, es seien aus den

Publikationen von einem halben Dutzend Personen eine Reihe marxistisch

anmutender Formulierungen herausgesucht worden, die dann
zusammen eine «marxistische Ideologie» ergeben sollten.

7 Hinsichtlich der Attribute, die sich die «Radikalen» hier zulegen, sei bei
«nicht-sektiererisch» auf die Parallele zur Definition der « Kommunisten » in der engl.
Fassung des Kommunistischen Manifests vom Jahre 1888 hingewiesen: «Sie (die
Kommunisten) stellen keine sektiererischen Prinzipien auf, wonach sie die proletarische

Bewegung modeln wollen». Karl Marx, F. Engels, Ausgewählte Schriften.
In zwei Bänden. Berlin 1953, [weiterhin zitiert: MEAS I/II], hier: S. 35.

8 Daneben erscheinen auch andere Bezeichnungen wie: The Left, New Left,
Democratic Left, Democratic Radicals, Radical Liberals u. a. m., siehe: The New
York Times und New York Herald Tribune passim. Ferner Coser, Marxists passim;
James Missey, Talking About the Left, in: Dissent, vol. XII (1965), Nr. 4, S. 516;
Arthur F. Wasicow, The New Student Movement, in: Dissent, vol. XII, (1965),
Nr. 4, S. 486^4-93 [weiterhin zitiert: Waskow, Student Movement], hier: S. 487.

8



114 Freie Marxisten in den USA

Abschließend zur Methode noch einmal ein Hinweis auf die moderne

Terminologie der «Radikalen», der besonders notwendig wird in
Anbetracht der Feststellung von Rossiter, daß die amerikanischen Intellektuellen

eine marxistische Terminologie gebraucht hätten. Dies jedenfalls
hat sich geändert, fast kein originärmarxistischer Begriff trägt eine

originärmarxistische Bezeichnung. Im Anschluß an diese Anmerkung
wagt man kaum die Vermutung auszusprechen, daß es anscheinend für
die Tarnung marxistischen Denkens ausreicht, wenn z. B. «Verelendung»
auf Englisch nicht «pauperization», sondern «impoverishment» oder
schlicht «poverty» genannt wird, und daß diese «Tarnung» wiederum

genügen könnte, um Fehlurteile hinsichtlich der Virulenz herbeizuführen.
Doch sieht es zuweilen so aus.

Jedenfalls kann man kaum die Ansicht vertreten, daß für die «Radikalen»

die Tarnung ihrer Ansichten das Hauptmotiv für die Wahl neuer
Bezeichnungen gewesen sei. Eher ist sie ein Hinweis für eine
undogmatische Lebendigkeit des Denkens in Marxschen Kategorien, dem

terminologische Traditionstreue nebensächlich erscheinen mag. Oder
sollte man annehmen, ein Teil der in der DISSENT-Programmatik in
Anspruch genommenen Freigeistigkeit gegenüber veralteten Kategorien
des Marxismus erschöpfe sich in der Einführung einer neuen Semantik?

Lewis A. Coser, ein führender Kopf unter den «Radikalen», stellt den

«modern intellectual» als Avantgarde der menschlichen Gesellschaft in
den Mittelpunkt einer Betrachtung, die den amerikanischen Intellektuellen

und seine Berufung zu konstruktiver Gesellschaftskritik in einem
Atem mit Jakobinern, Bolschewisten, Fabiern, «Newdeal»-Anhängern,
«Dreyfusards», Sklavereigegnern, Gomulka und Revisionisten nennt9.

Cosers Anschauung zum Problem des «social conflict», also

Sozialkonflikt, gilt in den Intellektuellenkreisen, die sich um die Zeitschrift
DISSENT geschart haben, als klassisch 10. Cosers Überlegungen zu
diesem Thema stellen eine Paraphrase zu den Theorien des Philosophen und
Soziologen Georg Simmel dar 11, in der er die konstruktive schöpferische
Kraft jeder Konfliktsituation 12 in Übereinstimmung mit der Marxschen
Geschichtsdialektik des Klassenkampfes zur Grundlage seiner Ansicht

9 Lewis Coser, Men of Ideas: A Sociologist's View. New York 1965.
10 Dissent, vol. XII (1965), Nr. 2, 2. Umschlagseite, Anzeige: Lewis A. Coser,

The function of social conflict, London 1954, broschiert: New York/London 1965

[weiterhin zitiert: Coser, Conflict.]
11 Georg Simmel, Der Konflikt der modernen Kultur, o. O. 1918.
12 Coser, Conflict, S. 151 ff.



Freie Marxisten in den USA 115

erhebt: «Die schlechte Seite ist es, welche die Bewegung ins Leben ruft,
welche die Geschichte macht, dadurch, daß sie den Kampf zeitigt»
(K. Marx) 13. Nicht Anpassung und Einfügung sei das treibende Element
des Fortschritts, sondern der Gegensatz 14. Coser versucht auch eine

Unterscheidung von antagonistischen und nicht antagonistischen Gegensätzen

zu formulieren, die bei ihm mit einer gewissen Bedeutungsverschiebung

«unrealistic» und «nonrational», respektive «realistic» und
«rational» heißen. Die Bedeutungsverschiebung betrifft die vom rationalen

Fortschrittsoptimismus vorgenommene Abwertung der
ressentimentbestimmten «unrealistischen» oder «irrationalen» Konflikte als

zerstörerisch und dem Fortschritt undienlich. Ihre Ausschaltung wird von
dem Abbau erstarrter Sozialgruppen erhofft, wodurch ausweglose
Situationen, und dadurch die Gefahr von Explosionen vermieden werden. Die
moderne Gesellschaft, die keine starren Gruppierungen
Klassengegensätze) mehr kennen sollte, gibt den einzelnen Menschen frei für
mobile wechselnde Engagements, die nicht mehr die Verkrampfung
unrealistischer, irrationaler Konflikte entstehen lassen. Die neue, rationale
Gesellschaft soll aus dem Antrieb des rationalen Konflikts, des

nichtantagonistischen Gegensatzes also, leben 15.

Während Coser den Konflikt weitgehend formell als«... Auseinandersetzung

über Wertungen und den Anspruch auf quantitativ begrenzte
Status-, Macht- und Besitzpositionen definiert16, geht Michael Harrington
bei seinen sozialkritischen Überlegungen wesentlich konkreter von dem

marxistischen Elementarbegriff der «Verelendung» aus. Er findet im

13 Coser, Conflict, S. 9 ; Karl Marx, Das Elend der Philosophie, in : Die
Frühschriften, hrsg. v. S. Landshut, Stuttgart 1965 [weiterhin zitiert Landshut,
Frühschriften] hier S. 510

14 Coser, Conflict, S. 20.
15 Coser, Conflict, S. 8; 48-55; 156 f. Vgl. dazu Karl Marx, Das Elend der

Philosophie, in: Landshut, Frühschriften, S. 524. «Nur bei der Ordnung der Dinge,
wo es keine Klassen und Klassengegensätze gibt, werden die gesellschaftlichen
Evolutionen aufhören politische Revolutionen zu sein». Dieser Gedanke wird im
Vorwort «Zur Kritik der politischen Ökonomie» aufgegriffen : MEAS I, S. 338 f. :

«Die bürgerlichen Produktionsverhältnisse sind die letzte antagonistische Form des

gesellschaftlichen Produktionsprozesses, antagonistisch nicht im Sinne von
individuellem Antagonismus, sondern eines aus den gesellschaftlichen Lebensbedingungen

der Individuen hervorwachsenden Antagonismus, aber die im Schoß der bürgerlichen

Gesellschaft sich entwickelnden Produktivkräfte schaffen zugleich die
materiellen Bedingungen zur Lösung dieses Antagonismus. Mit dieser Gesellschaftsformation

schließt daher die Vorgeschichte der menschlichen Gesellschaft ab». Diese
Bemerkungen von Marx können als Ansatzpunkt für alle Theoreme über antagonistische

und nicht-antagonistische Gegensätze gelten.
16 Coser, Conflict, S. 8.



116 Freie Marxisten in den USA

Problem der Verelendung poverty), bezogen auf die Realität der
Sozialverhältnisse in den USA, die aus einer Minusposition breiter
Bevölkerungskreise erwachsende treibende Kraft des sozialen Konflikts 17.

Harrington vertritt die Meinung, daß die Maßnahmen der Regierung
des Präsidenten Johnson hinsichtlich der Bekämpfung der Verelendung
in den Vereinigten Staaten gänzlich inadäquat seien 18. Harrington ist
dabei Anhänger der Theorie einer «relativen» Verelendung 19. Er meint,
daß die Lage des Proletariats (— new poverty, new poor) 20 sich im Rahmen

der bisherigen Gesellschaftsordnung verschlimmern würde, da der

Privatbesitz an den Produktionsmitteln sowie die Ausbeutung 21 keinen

vernünftig geplanten Einsatz der «revolutionären Technologie», diese

Bezeichnung wird vorwiegend für Automation benutzt, zulassen würde 22.

Die Situation verlangt daher nach «... fundamentalen Veränderungen
unserer wirtschaftlichen und sozialen Struktur»23. Falls das private
Kapital nicht willens ist, im Rahmen einer Regierungsplanung
mitzuwirken, könnte es zu einer Verschärfung des Radikalismus kommen 2+.

Sollte also eine revolutionäre Entwicklung vermieden werden, so ist eine

Koalition aller progressiven Kräfte, d. h. der Liberalen, der Arbeiterschaft,

der Religionsgruppen, der Radikalen notwendig, die auf die

Planung Einfluß nehmen sollte 2S. Diese Entwicklung würde allerdings

17 Michael Harrington, The Politics of Poverty, in: Dissent, vol. XII (1965),
Nr. 4, S. 412^-30 [weiterhin zitiert: Harrington, Poverty], Michael Harrington ist
Publizist und Mitglied der Socialist Party. Im Jahre 1964 veröffentlichte er zusammen

mit Linus Pauung ein Manifest des Spezialkomitees für die Probleme der
dreifachen Revolution, das von M. V. Mitin und V. S. Semenov in einem Aufsatz:
Dvizeniec elovecestva k kommunizmu i burzuaznaja koncepcija «edinogo industrial'
nogo obscestva» [Die Bewegung der Menschheit zum Kommunismus und die bürgerliche

Konzeption der «einheitlichen Industriegesellschaft»], in: Voprosy filosofii,
Jg. XIX (1965), H. 5, S. 35-46, hier: S. 45, lobend erwähnt wird. Zum Problem der
Verelendung noch Coser, Marxists, S. 360 f. Hier wird der ehemalige Führer der
KPUSA (1919-1946, jetzt ausgeschlossen), Earl Browder, für seinen originellen
Beitrag: Marx and America. A Study of the Doctrine of Impoverishment, New York
1958, zur Theorie der relativen Verelendung mit Anerkennung genannt.

18 Harrington, Poverty, S. 412.
19 Harrington, Poverty, S. 416: «In absolute terms and objective indices,

the impoverished today are better off than their predecessors in misery; but
relatively speaking in terms of hope and economic opportunity their plight is much
worse».

20 Harrington, Poverty, S. 419.
21 Harrington, Poverty, S. 421, 423, 427.
22 Harrington, Poverty, S. 412.
23 Harrington, Poverty, ebenda.
24 Harrington, Poverty, S. 426.
25 Harrington, Poverty, S. 417 f.



Freie Marxisten in den USA 117

die Zukunft der Gesellschaftsordnung selbst berühren. Es wären dann

durchgreifende Reformen ins Auge zu fassen und zwar: «... eine

grundlegende Umgestaltung, deren die gesamte Gesellschaft morgen bedürfen
wird, wenn sie ihre revolutionäre Technologie vermenschlichen will»26.

Abschließend bekennt sich Harrington zu der Vorstellung einer

nicht-spontanen, sondern voluntaristisch herbeigeführten «fundamentalen

Umstrukturierung» der Gesellschaft, diese wird herbeigeführt durch
die treibende Kraft der neuen politischen Koalition, der Volksfront
«... der Armen, der Gewerkschaften, der besten Vertreter der religiösen
Bewegung, der Liberalen, der Radikalen, eines jeden also, dessen Ziel die

Demokratisierung der wirtschaftlichen und sozialen Macht ist » 27.

Bayard Rustin interessiert besonders der Prozeß der Revolution 28.

Seiner Überzeugung nach ist nämlich der Kampf der USA-Neger um die

«Gleichberechtigung» seinem Wesen nach revolutionär. Der Terminus
«revolutionär» wird von Rustin wie folgt bestimmt: Bei Ausschluß der

Nebenbedeutung der Gewaltanwendung bezieht er sich auf eine mehr
oder weniger schnelle qualitative Umgestaltung der grundlegenden
Institutionen bis zu dem Punkt, an dem die soziale und wirtschaftliche
Struktur, die durch die Ganzheit der grundlegenden Institutionen
gebildet wird, nicht mehr als die gleiche wie vor der revolutionären
Umwälzung gelten kann29. Die entscheidenden Tatbestände der Veränderung

26 Harrington, Poverty, S. 430, vgl. auch Landshut, Frühschriften, S. 235.
27 Harrington, Poverty, S. 430. Die Interpretation von Harringtons Sozialkritik

wurde eingehender ausgeführt, weil sich an ihr außer der Anwendung der
tragenden Elemente des Marxismus wie: Verelendung, Sprengung der überlebten
Produktionsverhältnisse durch neue Produktivkräfte, Basis-Überbau-Schema,
Klassenkampf und Klassenbündnis — auch noch die von Rossiter, Marxism, S. 18

beschriebene marxistische Gedankenführung: «... description, prediction, proscription

and prophecy ...» nachweisen läßt. Zum Problem der objektiven Wirklichkeit
und einer marxistischen Interpretation dieser Wirklichkeit ist zu sagen, daß die
zwecks marxistischer Interpretation vorgenommenen Feststellungen von Tatbeständen

durchaus der Realität entsprechen können. Falsch dagegen sind zuweilen die
prognostischen Schlußfolgerungen und die Behauptungen eines Kausalnexus, z. B.
die Verelendung der Neger in den USA ist eine Tatsache, die Erklärung dieses
Tatbestandes mittels der Milieutheorie (in weitestem Sinne) ist marxistisch und in
diesem Umfang nicht aufrechtzuerhalten.

28 Bayard Rustin, From Protest to Politics. The Future of the Civil Rights
Movement, in: Commentary, vol.39 (1965), Nr. 2, S. 25-31 [weiterhin zitiert:
Rustin, Protest]. Der Neger Bayard Rustin, Direktor des A. Philip Randolph
Institute organisierte 1963 den Marsch der Bürgerrechtsbewegung nach Washington,
er gilt allgemein als ausschlaggebend in der Planung der Taktik der Bürgerrechtsbewegung.

29 Rustin, Protest, S. 28.



118 Freie Marxisten in den USA

sind dabei die objektiv notwendige Umgestaltung der politischen und
wirtschaftlichen Verhältnisse Produktionsverhältnisse) und die
Tatsache, daß der Kampf der Neger für alle Gruppen der amerikanischen
Gesellschaft eine «Demokratisierung des Lebens» herbeigeführt hat30.
Es handelt sich also nicht, wie es zuweilen scheinen möchte, um einen

Rassenkampf, sondern um einen Klassenkampf. Es geht also letztlich
nicht um die Bürgerrechte, sondern um die Produktionsverhältnisse, der

eigentliche Anstoß, weswegen die Veränderung notwendig wird, ist die

technologische Revolution, mit der die jetzige Wirtschaftsstruktur nicht
fertig wird 31. Die Bürgerrechtsbewegung, die so zur Avantgarde aller
fortschrittlichen Kräfte in den USA geworden ist32, hat auf ihrem
revolutionären Wege die Aufgabe, nach politischer Macht zu streben und von
dem individuellen Protest zur kollektiven Aktion fortzuschreiten.

«Die Bürgerrechtsbewegung ist eine der wenigen Kräfte in der
amerikanischen Gesellschaft, die in der Lage ist, als wirksamer sozialer Katalysator

zu dienen». Diese Identifizierung der Bürgerrechtsbewegung mit
ihrer revolutionären Avantgarde vollzieht Tom Kahn in einem Aufsatz,
den er zusammen mit dem bereits erwähnten Bayard Rustin veröffentlicht

hat 33.

Einen wesentlichen Teil der Betrachtung der Rolle, die die
Bürgerrechtsbewegung in der Innenpolitik der USA spielt, nehmen Überlegungen

ein, die sich mit dem Problem «Masse - politische Führung» befassen.

Rustin und Kahn entwerfen folgendes Bild der innenpolitischen Situation
in den Vereinigten Staaten: Präsident Johnson hat das Verlangen, als ein

großer Präsident in die Geschichte einzugehen. Es gibt zwei Probleme,
deren Lösung ihm den Weg zur historischen Größe öffnen könnte: Das

Bürgerrechtsproblem und der Kampf gegen die Armut. «Größe wird
Staatsmännern danach beigemessen, wie sie auf Probleme reagieren, die
ihnen aufgezwungen werden» 34.

30 Rustin, Protest, ebenda.
31 Rustin, Protest, S. 26.
32 Rustin, Protest, S. 29.
33 Tom Kahn und Bayard Rustin, Civil Rights, in: Commentary, vol. 39

(1965), Nr. 6, S. 43—46 [weiterhin zitiert: Kahn, Civil Rights], hier: S. 46. Vgl. dazu:
Kommunistisches Manifest, in: MEAS I, S. 35 f. Tom Kahn ist geschäftsführender
Direktor der League for Industrial Democracy (LID), einer Gründung des
langjährigen Führers der Socialist Party, Norman Thomas.

34 Kahn, Civil Rights, S. 43: «... because Johnson is a consummate politician
and acutely sensitive to pressures, he mirrors the civil-rights movement's real
strength at any given time. No independent idealismus colors his language and



Freie Marxisten in den USA 119

Diese These wird mit Beispielen aus der amerikanischen Innenpolitik

belegt. Die Auseinandersetzung mit der Beweiskraft dieser

Beispiele ist hier in diesem Zusammenhang unwichtig. Es kommt nur auf
den theoretischen Ansatz bei der Analyse des politischen Geschehens an.

Folgerichtig und in ihrer Denkrichtung marxistisch ist dann auch die

Vorschrift von Kahn, man müßte, um mehr zu erreichen, noch stärkere
Koalitionen auf die Beine stellen. Die Gefahr, daß die Impulse der
Bürgerrechtsbewegung von «vorurteilsfreien Politikern» mißbraucht, d. h. für
abwegige Ziele ausgenutzt werden, läßt sich nur beseitigen, wenn eine

Massenbewegung geschaffen wird, die die wahren Bedürfnisse der Gesellschaft

zum Ausdruck bringt 35. Hier ist der Punkt, wo erkannt werden

muß, daß nur die Änderung der sozialen Basis der gesamten Gesellschaft
die sozialen und wirtschaftlichen Nöte der Neger beseitigen könne. Dies

ist ein Gedanke, den auch Rustin näher ausführte 36.

Der Weg zur «sozialen Gerechtigkeit» führt durch «rauhes politisches
Gelände», doch dieser Weg muß beschritten werden. Die Rolle des

Präsidenten als Politiker, aber auch der Wert und das «Schicksal der

Bürgerrechtsbewegung» können «... nicht getrennt werden von dem Schicksal
der ganzen Gesellschaft. Am Ende wird sie danach beurteilt werden, in
welchem Maße es ihr gelungen ist, die Kräfte der Veränderung in Amerika
anzutreiben und zu mobilisieren» 37.

Das Schema des Geschichtsvorgangs, wie dieser vom Marxismus
verstanden wird, d. h. mit den treibenden Kräften: Spannung in der
ökonomischen Basis, notleidende Masse, politische Avantgarde, schließlich

politische Führer, «... die nur auszuführen haben was die Masse will» 38,

und wonach deren Rang und Rolle in der Geschichte beurteilt wird, ist
hier folgerichtig durchgeführt worden 39.

actions ; no heavy philosophical biases cloud the image of us which he reflects back.
Men weighted with such biases can create illusions. But the mirror-politician
furnishes a valuable service. He lets us know that what we have won is what our relative
power has entitled us to; no more, no less».

33 Kahn, Civil Rights, S. 45.
36 Rustin, Protest.
37 Kahn, Civil Rights, S. 46.
38 Vgl. dazu Philip Scheidemann über Rosa Luxemburg, die auf einer

Wahlversammlung gesagt haben soll: «Die Masse trifft immer das Richtige; die Masse
muß die Führung übernehmen; die Masse muß den Führern den Korporalstock aus
der Hand schlagen ...»; «die Masse führt und die Führer haben nur auszuführen,
was die Masse will». Protokolle über die Verhandlungen des Parteitages der
Sozialdemokratischen Partei Deutschlands. Stuttgart/Berlin 1881, hier: Jena 1913, S. 330f.

39 Hier sei auch auf das marxistische Symbol der «Wiederspiegelung»
hingewiesen.



120 Freie Marxisten in den USA

Nach den elementarmarxistischen Variationen auf die Themata:
dialektischer Prozeß; Verelendung; Revolution; Rolle des Kollektivs in
der Geschichte, d. h. Masse und Führung, soll noch ein Beispiel für die

Formulierung des originärmarxistischen Begriffs der «Gesetzmäßigkeit»
im terminologischen Gewände des modernen Marxismus gebracht werden.
Robert L. Heilbroner untersucht die «Zukunft des Kapitalismus» unter
dem Aspekt einer notwendigen Entwicklung40.

Obwohl es nicht möglich ist, das Tempo des Fortschritts und den

Weg, den die «... einbrechenden Kräfte einer neuen Gesellschaft » nehmen,
detailliert vorherzusagen, «so übersteigt es doch nicht unser Vermögen,
die allgemeine Marschroute vorherzusehen» 41.

Die moralische Notwendigkeit, das kapitalistische System zu ändern,
wird als gegeben unterstellt. Die «... hauptsächliche Ursache der Armut • • •

ist die Tatsache, daß große Gruppen der Bevölkerung keine Verbindung
zum kapitalistischen Marktmechanismus haben» 42.

Heilbroner sucht nach den immanenten Gegebenheiten im
Kapitalismus, die diesem ein Ende bereiten könnten. «Die wiederholten Krisen
der kapitalistischen Wirtschaft können alle auf eine einzige fundamentale
Ursache zurückgeführt werden: den anarchischen oder planlosen Charakter

der kapitalistischen Produktion 43. Diesen Mißständen ist nur durch
Planung der Wirtschaft zu begegnen, doch Planung allein wäre nicht das

Allheilmittel, wenn nicht im Bereich des Kapitalismus selbst die Kräfte
heranreifen würden, die den Wandel des kapitalistischen Systems von
innen heraus herbeiführen müßten. Das Profitstreben der Kapitalisten
veranlaßt eine stürmische Entwicklung der industriellen Technik 44. Doch
diese moderne Technik ist eigentlich die Manifestation der wesentlichen

40 Robert L. Heilbroner, The Future of Capitalism, in: Commentary,
vol. 41, (1966), Nr. 4, S. 23-35, [weiterhin zitiert: Heilbroner, Future]. R.
Heilbroner ist Professor für Wirtschaftswissenschaft. Im Herbst 1966 sollte sein Buch
«The Limits of American Capitalism» erscheinen, dem dieser Aufsatz entnommen ist.

41 Heilbroner, Future, S. 24.
42 Heilbroner, Future, S. 26.
43 Heilbroner, Future, S. 27. Vgl. dazu: Kommunistisches Manifest, in:

MEAS I, S. 29: «... die Handelskrisen, in ihrer periodischen Wiederkehr ...», und
S. 46: «... die Anarchie in der Produktion ...».

44 Heilbroner, Future, S. 28: «Capitalism is essentially defenseless before
the revolutionizing impact of its technical drive». Dazu vgl.: Kommunistisches
Manifest, in : MEAS I, S. 26 : « Die Bourgeoisie kann nicht existieren, ohne die
Produktionsinstrumente, also die Produktionsverhältnisse, also sämtliche gesellschaftliche

Verhältnisse fortwährend zu revolutionieren».



Freie Marxisten in den USA 121

revolutionierenden Kraft im Kapitalismus. Diese ist das «organisierte
Wissen», d. h. die Wissenschaft als Produktivkraft45. Zur Stützung seiner

These von den immanenten Voraussetzungen des Wandels einer
Wirtschaftsformation führt Heilbroner die analoge Erscheinung der Ablösung
des Feudalismus durch den Kapitalismus an 46.

Die Hoffnung der Zukunft ruht auf der «vernünftigen Lösung sozialer

Probleme», dies ist nur von der «Welt der Wissenschaft» zu erwarten 47.

Nach Heilbroner stehen sich in fundamentaler Unvereinbarkeit
gegenüber«... die neue Idee eines aktiven Einsatzes der Wissenschaft innerhalb
der Gesellschaft und die Idee des Kapitalismus» 4S.

45 Heilbroner, Future, S. 31: «This revolutionary power is the veritable
explosion of organized knowledge, and its applied counterpart, scientific technology».

46 Heilbroner, Future, S. 31: «How did feudalism expire? It gave way to
capitalism as part of a subversive process of historic change in which a newly-
emerging attribute of daily life proved to be as irresistibly attractive to the privileged
orders of feudalism as it was to be ultimately destructive of them. This subversive
influence was the gradual infiltration of commercial relationships and cash exchanges
into the everyday round of feudal life, each act of marketing binding men more
fully into the cash nexus and weakening by that degree the traditional duties and
relationship on which feudalism was based. Against this progressiv monetization
the old order struggled in vain, for the temptations and pleasures of the cash economy

were greater than the erosion of privileges that went with it». Vgl. dazu:
Kommunistisches Manifest, in: MEAS I, S. 26: «Die Bourgeoisie hat in der Geschichte
eine höchst revolutionäre Rolle gespielt, die Bourgeoisie, wo sie zur Herrschaft
gekommen, hat alle feudalen, patriarchalischen, idyllischen Verhältnisse zerstört,
sie hat die buntscheckigen Feudalbande, die den Menschen an seinen natürlichen
Vorgesetzten knüpften, unbarmherzig zerrissen und kein anderes Band zwischen
Mensch und Mensch übrig gelassen, als das nackte Interesse, als die gefühllose 'bare
Zahlung' ».

47 Heilbroner, Future, S. 34 ff.
48 Heilbroner, Future, S. 35: «The conflict lies in the ideas that ultimately

inform both worlds. The world of science as it is applied to society is committed to
the idea of man as a being who shapes his collective destiny : the world of capitalism
to an idea of man as one who permits his common social destination to take care of
itself. The essential idea of a society built on scientific engineering is to impose
human will on the social universe ; that of capitalism to allow the social universe to
unfold as if it were beyond human interference». Vgl. dazu K. Marx,
Nationalökonomie und Philosophie, in: Landshut, Frühschriften, S. 237: «Also ist dieser
gesellschaftliche Charakter der allgemeine Charakter der ganzen Bewegungen; wie
die Gesellschaft selbst den Menschen als Menschen produziert, so ist sie durch ihn
produziert. Die Tätigkeit und der Geist, wie ihrem Inhalt, sind auch der
Entstehungsweise nach gesellschaftlich; gesellschaftliche Tätigkeit und gesellschaftlicher
Geist. Das menschliche Wesen der Natur ist erst da für den gesellschaftlichen
Menschen»; die Einschätzung der Wissenschaft als Produktivkraft bei Marx ergibt
sich u. a. aus Landshut, Frühschriften, S. 244: «Aber desto praktischer hat die
Naturwissenschaft vermittelst der Industrie in das menschliche Leben eingegriffen



122 Freie Marxisten in den USA

III. Politische Bedeutung der «Radikalen» in den Vereinigten Staaten

Die informatorische Aufgabe dieser Betrachtung der «Radikalen» in
den USA ist mit den Beispielen für eine geistesgeschichtliche Verbindung
zwischen diesen Elementarmarxisten und dem Originärmarxismus nicht
erfüllt. Auch der Anspruch auf politischen Ausgriff gehört, gemäß dem
Postulat der aktiven Betätigung im Sinne der Weltveränderung, zur
geistigen Einstellung eines Marxisten.

Die Einheit der Theorie (Wissenschaft) und der Praxis in der

Verwirklichung dieser Theorie, ist als Kriterium von entscheidender Bedeutung

bei der Beurteilung, ob man es mit einer elementarmarxistischen

Einstellung zu tun hat. Nun involviert aber eine marxistische Analyse
die marxistische Praxis des Veränderungswillens 49. Die kritische Frage
nach den Produktionsverhältnissen spricht also gleichzeitig den Willen
aus, sie zu ändern.

Der Prüfstein für die «Radikalen» in den USA ist die Frage des

Privatbesitzes an den Produktionsmitteln, wie das auch Irving Howe,
der Chefredakteur von DISSENT kürzlich mit aller Klarheit aussprach50.

Die Marxisten erkennen nun im kritisierten Zustand den
dialektischen Konflikt, der als treibende Kraft dem Fortschritt dienlich werden

und es umgestaltet und die menschliche Emanzipation vorbereitet...». Dazu noch:
Kommunistisches Manifest, in : MEAS I, S. 26 ff.

49 Dazu K.Marx, «Deutsche Ideologie: Feuerbach», in: Landshut,
Frühschriften, S. 351 : «(Es handelt) sich in Wirklichkeit und für den praktischen Materialisten,

d. h. Kommunisten Marxisten, in der Marxschen Definition), darum
die bestehende Welt zu revolutionieren, die vorgefundenen Dinge praktisch
anzugreifen und zu verändern».

50 Howe, Radical Questions, passim, etwa im Sinne von K. Marx,
Nationalökonomie und Philosophie, in: Landshut, Frühschriften, S. 236: «Dies materielle,
unmittelbar sinnliche Privateigentum, ist der materielle sinnliche Ausdruck des

entfremdeten menschlichen Lebens ». Irving Howe, ist Professor am Hunter College,
New York, in der Zeitschrift Dissent vertritt er eine anti-kommunistische und
antitotalitäre Linie, z. B. Leserdiskussion Du Boff/Howe, in: Dissent, vol. XII (1965),
Nr. 4, S. 516; auch: Howe, in: Radical Questions, S. 324; Howe bezweifelt in:
Radical Questions, S. 180 die heutige Gültigkeit solcher «crucial aspects of political
Marxism» wie «revolutionary potential of the working class», «withering away of the
state», «dictatorship of the proletariate». Howe hat anscheinend eine eigentümliche
Auffassung von der hierarchischen Wertigkeit der genannten Konzeptionen, die
jedoch auf das System des Marxismus bezogen geringerwertig sind als die Theorie
des «Klassenkampfes» und der «Revolution», die von Howe als weiterhin gültig
stillschweigend anerkannt werden. Außerdem kommt es bei der Abschätzung dieser
Theorien auf die Realdefinition der Begriffe «Proletariat» und «working class» an.



Freie Marxisten in den USA 123

kann. Dieser Fortschritt ist jedoch nur durch politischen Einsatz zu
erreichen, daher müssen über den «Wohlfahrtsstaat» hinaus politische
Ziele gesetzt werden 51. Ein kurzer Hinweis auf die Bedeutung der «Radikalen»

im Ensemble der politischen Faktoren in den USA muß daher
diese Berichterstattung auch in zeitgeschichtlicher Beziehung abrunden.
Das politische Ziel der «Radikalen» ist revolutionär, d. h. es besteht in
der grundsätzlichen Veränderung der Gesellschaftsstruktur. Dabei muß

man sich vor Augen halten, daß der Vorgang der Umwälzung und ihr
Resultat, als Zielsetzung genommen, nicht mit der Technik, wie dies

Ziel erreicht werden solle, gleichgesetzt werden kann. Die Frage nach den

Mitteln, wie die Revolution zu vollziehen sei, interessiert die «Radikalen»
zunächst nur am Rande 52. Am häufigsten wird die Notwendigkeit der

Kraftkonzentration besprochen. Diese wird vornehmlich in der Form einer

großen Koalition angestrebt. Immer wieder werden die dafür in Frage
kommenden Kräftegruppierungen genannt: Neger, Gewerkschaften,
Liberale, Radikale, religiöse Gruppen 53. Es ist dies die Koalition, die

51 Howe, Radical Questions, S. 189. Howe zitiert hier zustimmend, ohne
bibliographische Angaben, den Engländer Alasdair MacIntyre, Dozent für
Philosophie am Trinity College, Oxford, und Herausgeber der trotzkistischen Zeitschrift
« International Socialism ».

52 Heilbroner, Future, S. 35, schließt die Gewaltanwendung nicht aus: «It
is conceivable that violence may attend the transfer of power and responsibility
from one elite to another, but more probably the transfer will be imperceptible».

53 Rustin, Protest, S. 29 und Howe, Radical Questions, S. 189. Vgl. dazu
auch die Interpretation des 1966 vorgelegten Entwurfs des Programms der
Kommunistischen Partei der USA durch den Parteisekretär Gus Hall, der zur «Schaffung
einer neuen, einer Volkspartei...» aufruft. Diese «wird die antimonopolistischen
Kräfte vereinigen: die Arbeiterklasse, das Negervolk, die selbständigen Farmer, die
Intelligenz, die Angehörigen freier Berufe, die kleinen Geschäftsleute und andere
Mittelschichten, die Jugendlichen, und andere Volksgruppen ...» «ein Programm des

Kampfes für Demokratie, gegen die Herrschaft der Monopole». In: Probleme des
Friedens und Sozialismus. Jg. 9, (1966), Nr. 5, S. 381-388; hier S. 385. Die
Volksfrontthese von der Notwendigkeit einer großen antimonopolistischen Koalition wird
von den Radicals bis in die jüngste Zeit vertreten, z. B. Tom Kahn in Beantwortung
einer Umfrage «What's happening to America? », in: Partisan Review, 1967, Winter,
Nr. 1, S. 13-63, hier S. 34: «1968 will be a new watershed in American politics.
The strengthening of the liberal-labor-civil-rights coalition will be decisive».
Dazu noch Tom Hayden, The politics of the movement, und Emanuel Geltman
and Stanley Plastrik, The politics of coalition, beide in: The Radical Papers.
Essays in Democratic Socialism. Ed. by Irving Howe. New York 1966. Auch
politisch gemäßigte Beobachter der Entwicklung in den USA halten die Bildung einer
dritten Partei, «a mass party of the ideological left», für möglich, so Irving Kristol,
American Intellectuals and Foreign Policy, in: Foreign Affairs, Vol.45 (1967),
Nr. 4, S. 594-609, hier S. 608.



124 Freie Marxisten in den USA

auch hinter der Bürgerrechtsbewegung steht, doch wird diese andererseits

von den «Radikalen» im wesentlichen als «Katalysator» der großen,
allgemeinen Sozialrevolutionären Bewegung angesehen 54. Der eigentliche
Kampf der Neger um ihre Bürgerrechte, die sogenannte Bürgerrechtsbewegung

ist daher mit den Bestrebungen der «Radikalen» nicht
identisch. Hier ist nicht der Ort, weiter auf die Bürgerrechtsbewegung
einzugehen. Es bleibt aber die psychopolitische Situation derjenigen Kreise
der Bevölkerung zu skizzieren, die nicht primär an den speziellen
Negerforderungen interessiert sind, sondern bei ihrer Kritik die Gesellschaftsordnung

der Vereinigten Staaten allgemein im Auge haben. In einer

Analyse der Protestbewegung der Studenten an den Hochschulen der
USA beschreibt Arthur J. Waskow die Einstellung desjenigen Teils der

jungen Akademikerschaft, der sich nicht mit dem Prozeß des faktischen
Ausschlusses großer Teile der Bevölkerung von der aktiven Teilnahme an
der «Polis» abfinden will. Diese Studenten halten sich selbst für
«Ausgestoßene», mögen sie auch aus wohlhabenden Familien stammen. Sie

fühlen sich ausgestoßen von einer auf die Perfektion des glatten
Funktionsablaufs getrimmten Staatsmaschine. «Aus diesem Grunde meinen
die Studenten, daß 'die Revolution' von der sie sprechen, nicht nur die

Umverteilung des Besitzes, die Machtergreifung durch die bisher Machtlosen

und das Recht auf Menschenwürde für jedermann beinhalten müsse,
sondern auch einen Umbau der Gesellschaftsordnung in der Art, daß sie

nicht wie eine Maschine aussieht oder wie eine Maschine funktioniert,
sondern stets und immer eine menschliche Gesellschaft sei. Dies ist die
wahre Hoffnung und der Sinn hinter den Schlagworten wie 'Demokratie
der Teilhabe' '.Hochschulreform', 'Die Dritte Welt' usw. Darüber hinaus
haben diese Schlagworte keinen detaillierten Inhalt» 55.

54 Die Vorgänge auf den beiden von der Civil Rights Commission einberufenen
Konferenzen der Negervertreter, die am 17./18. 11. 1965 resp. am 1. 6. 1966 in
Washington stattfanden, illustrieren den Sozialrevolutionären Anspruch dieser
Bewegung. Die Negervertreter, Phil. Randolph und Bayard Rustin, stellten die
Forderung von 100 Mrd. Dollar für ein sogenanntes Freiheits-Budget, die im Juni
1966 auf 112 Mrd. Dollar erhöht wurde. Dieser Betrag sollte der Resozialisierung
der verelendeten Neger dienen. Die vorhergesehene Ablehnung dieser provokativen
Forderung an die wirtschaftliche Substanz des Landes wurde sogleich mit den
Ausgaben für den «imperialistischen Vietnam-Krieg» erklärt. Erst der persönliche Einsatz

und die Anwesenheit von Präsident Johnson und Mitgliedern seiner Regierung
verhinderten die Annahme dieser revolutionären Resolutionen auf der Juni-Konferenz.

55 Waskow, Student Movement, S. 487. Arthur I. Waskow ist Dozent am



Freie Marxisten in den USA 125

Doch darf neben der Darstellung der psychopolitischen Situation
der Hinweis auf organisatorisch konkretere Aktionen der «Radikalen»
auf der politischen Bühne nicht fehlen. Es kann sich auch bei diesem Hinweis

nur um ein Beispiel, keine vollständige Aufstellung handeln.
Im Frühjahr 1966 trat eine «National Conference for New Politics»

zusammen, die es sich zur Aufgabe macht, die zersplitterten Kräfte der

Bewegung gegen den Vietnam-Krieg und die verschiedenen Strömungen
der Bürgerrechtsbewegung unter einen Hut zu bringen. Ihr Nahziel war
die Unterstützung «radikaler» Politiker, die sich für die November-
Wahlen um die Nomination bewerben wollten. Dafür sollten zunächst
500 000 Dollar aufgebracht werden, mit denen die Wahlkampagnen für
ca. 50 Kandidaten dieser Art im ganzen Land ermöglicht werden sollten.
Ein Aufruf vom 22. Mai 1966 wandte sich an «... örtliche Wahlbündnisse
einschlägig interessierter Liberaler, studentische Aktivisten, Mitglieder
der Friedens- und Bürgerrechtsbewegung, sowie Zusammenschlüsse der
Armen auf unterster Ebene» 56.

In einer nur mittelbaren Bezugnahme auf das Kernland des

Weltkommunismus, die Sowjetunion, wird die Frage zu stellen sein, wie die
«Radikalen» den Weltkommunismus resp. den Sowjet- oder Ostblock
beurteilen. Im allgemeinen werden der Abbau des «Kalten Krieges» und
das Suspektwerden des «Antikommunismus» begrüßt57. L. Coser zeigt
sich in dieser Diskussion als Anhänger einer Konvergenztheorie besonderer

Art: Die nicht-kommunistische Linke dürfe den Dialog mit den

Kommunisten nicht ablehnen. «Die Zeit kann kommen, wenn es auch

nicht morgen sein wird, wo der verwaiste Westkommunismus im Haus
des demokratischen Sozialismus des Westens aufgenommen werden
kann». Die kommunistischen Parteien würden dann militanten links-

Institute for Policy Studies, Washington, außerdem Herausgeber des Informationsblattes

The Alliance of New Politics. Vgl. zu Waskows Meinung über die Rolle der
Studenten auch Howe, Radical Questions, S. 323 f.

56 The New York Times vom 11./12. 6. 1966. Als Mitglied genannt wird
A. I. Waskow, Herausgeber des Informationsblattes (Anmerkung 55). Professor
I. Howe, der zu den Initiatoren der Aktion gehörte, trat später aus, da ihm die
Ablehnung des Vietnam-Krieges durch die National Conference for New Politics
(NCNP) nicht entschieden genug war. Im September 1967 fand eine NCNP in
Chicago statt. Sie endete, wegen der nationalistischen Radikalisierung der
teilnehmenden NegerVertreter, mit einem Mißerfolg.

57 Lewis Coser, The Breakup of the Sowjet Camp, in: Dissent, vol. XII (1965),
Nr. 2, S. 213-225 [weiterhin zitiert: Coser, Breakup] passim. Dazu Howe, Radical
Questions, S. 179 f. und Leserdiskussion Du Boff/Howe, in: Dissent, siehe
Anmerkung 50.



126 Freie Marxisten in den USA

sozialistischen Parteien ähnlich sein, ihre «... einzige Hoffnung wird dann
darin bestehen, als Partner anderer Kräfte auf der Linken teilzuhaben

an der Macht im Rahmen der demokratischen Politik ihres Landes» 58.

Als Korrelat soll eine sowjetische Stimme der Beurteilung der sozial-

revolutionären Bewegungen im Vorfelde des Weltkommunismus angeführt

werden. Ju. A. Krasin sagt in einem Aufsatz über die «Probleme
der sozialistischen Revolution und die Gegenwart » :

Unter den heutigen Bedingungen ist die Frage des Verhältnisses von
Revolution und Reformen von großer Aktualität. Im Prinzip haben die
Marxisten niemals die Bedeutung von Reformen im Klassenkampf des

Proletariats zurückgewiesen. Sie stellten sich gegen den Reformismus,
der die Aufgaben der sozialistischen Revolution mit den Forderungen
nach Reformen verwechselte und über die Grenzen des kapitalistischen
Aufbaus nicht hinauskam. Die Marxisten betrachten den Kampf um
Reformen als Nebenprodukt der revolutionären Bewegung der Massen.

«Die Revolution — sagte Genosse Togliatti - wird für uns zu einem Prozeß
der schon heute einen ganzen Komplex von Handlungen vor sich her
schiebt, die alle Gebiete des sozialen Lebens berühren. Wir bemühen
uns schon heute, der Demokratie einen neuen Inhalt zu geben, der nicht
in begrenzten und fragwürdigen äußeren Formen liegt, sondern in
wirtschaftlichen und politischen Reformen.

Der Kampf um eine Realisierung kann als Plattform für die Handlungseinheit

der Kommunisten und Sozialisten dienen. Weite Möglichkeiten für
gemeinsame Aktionen aller Parteien der Arbeiterklasse bietet der Kampf
für den Frieden, gegen den Militarismus und gegen die militärischen
Abenteuer des Imperialismus. Die Praxis der einheitlichen Handlungen
von Kommunisten und Sozialisten ist der reale Weg zur Einheit der
Arbeiterbewegung»59.

58 Coser, Breakup, S. 224 f. und S. 225 : «There is now a chance for the Socialist

left, about to be relieved from the Communist incubus which fatally hampered
its movements for two generations, to embark anew on its effort to build a more
democratic society upon the foundations the welfare state has provided. Will it
be able to take advantage of this second chance » Vgl. dazu : Ossip K. Flechtheim,
Weltkommunismus im Wandel, Köln 1965, S. 241 f. «... Jetzt kündigt sich zum
ersten Male wieder eine Konstellation an, in der die Kommunisten im Westen
möglicherweise zu ihrer ursprünglichen Position auf der radikalen Linken zurückkehren
werden. Das würde das Aneinanderrücken der verschiedenen Richtungen der
Arbeiterbewegung erleichtern - jedenfalls müßte es die Linke stärken und damit der
Anpassung des politischen Lebens an die technisch-industrielle Dynamik Tür und
Tor öffnen. Sicherlich wäre diese Entwicklung nicht ohne Risiko - sie stünde aber
auch im Zeichen einer neuen Hoffnung».

59 Ju. A. Krasin, Problemy socialisticeskoj revoljucii i sovremennost'
[Probleme der sozialistischen Revolution und die Gegenwart], in: Voprosy filosofii,
Jg. XIX (1965), H. 11, S. 14-25, hier: S. 18, 19, 21.



Freie Marxisten in den USA 127

Der Einwand, daß hier mit der Formel: «Moscovia locuta, causa finita»,
gearbeitet würde, um die These des Aufsatzes zu beweisen, trifft nicht.
Auch diese Untersuchung geht von der Meinung aus, daß Vertreter des

Marxismus-Leninismus keineswegs schlechthin als arbitri elegantiarum
in Sachen originärmarxistischer Orthodoxie fungieren könnten. Dennoch
ist der Marxismus-Leninismus eine Spielart des Nachfolgemarxismus und
hat originärmarxistischen Gehalt. Gerade der Anspruch auf die
Weltrevolution, d. h. auf die Veränderung der Welt in toto, ist originärmarxistisch.

Da häufig Zweifel dahingehend geäußert werden, ob das sowjetische

Bekenntnis zur Weltrevolution nicht eigentlich zu einem
Lippenbekenntnis geworden sei, sollten die Marxisten-Leninisten in ihrer
Beurteilung der verschiedensten Sozialrevolutionären Strömungen auf der

Welt gehört werden. Ihre Aussage ermöglicht dann eine weitere,
selbstverständlich keine abschließende Einsicht in korrelativer Erhellung der
beiden Größen «Weltkommunismus» und «moderner Marxismus».
Moderner Marxismus als Problem der Zeitgeschichte hat viele Erscheinungsformen,

der originärmarxistische Anspruch auf WeltVeränderung
erscheint dennoch recht virulent. Ohne in eine Kritik des Marxismus
überhaupt eintreten zu wollen, die hier nicht beabsichtigt war, soll aber allen

Anhängern der Konvergenztheorie obiger Definition geraten werden, sich

die Frage vorzulegen, welcher politische Faktor in diesem Parallelogramm
der Kräfte schließlich am längeren Hebel sitzen wird.


	Freie Marxisten in den USA

