
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 15 (1968)

Heft: 1

Artikel: Regio dissimilitudinis

Autor: Schmidt, Margot

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760441

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760441
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Margot Schmidt

Regio dissimilitudinis

Ein Grundbegriff mittelhochdeutscher Prosa

im Lichte seiner lateinischen Bedeutungsgeschichte

Es ist bekannt, daß die mhd. Prosa von einer Fülle von Topoi durchsetzt

ist, die in wechselnder Umgebung verschiedenartige Auslegungen
zulassen. Ihre Interpretation muß sich an der Analyse der Texte
bewähren. Nicht zuletzt wird sie aber auch vom Ursprungsort des einzelnen

Begriffes und seiner Tradition mitbestimmt, so daß wir nach E. R. Curtius
«das Werden neuer Topoi» beobachten können und damit «unsere
genetische Erkenntnis literarischer Formelemente» erweitern 1. Ferner geben
solche Topoi Aufschlüsse über geistesgeschichtliche Strömungen und

tragen auf diese Weise dazu bei, den jeweiligen Standort eines Autors
zu lokalisieren.

Aus der Vielzahl der Topoi soll einer der Grundbegriffe ausgewählt
werden, der im Schrifttum des deutschen Mittelalters bei einer Reihe von
Autoren keine geringe Rolle spielt, da er ein wesentlicher Begriff der
Seinslehre ist : die regio dissimilitudinis : wege der unglicheit, wie es später
bei Seuse heißt 2. Der Topos erscheint in den Texten von Eckhart,
Hermann von Fritslar, Tauler, Seuse, Rudolf von Biberach, einem

Zeitgenossen Eckharts 3, Johannes von Kastl und Gerhard Zerbolt von

1 E. R. Curtius, Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter, Bern-
München 19655, S. 92.

2 Horologium Sapientiae, hrsg. von C. Richstätter SJ. Taurini 1929, S. 10;
BdeW, hrsg. von K. Bihlmeier, Seuse, Deutsche Schriften, Stuttgart 1907, S. 200,21.

3 In Kürze gedenke ich eine kritische Textausgabe der «siben Strassen zu got»
des Rudolf von Biberach in hochalemannischer Übertragung vorlegen zu können.



64 Regio dissimilitudinis

Zutphen in oberdeutscher Fassung. Die Frage ist, woher stammt diese

Formulierung, welche inhaltliche Spannweite zeigt sie in der lateinischen
Tradition und was besagt sie in ihrer mittelhochdeutschen Fassung?

Seit den 40ger Jahren etwa ist vor allem die französische theologische

Forschung mit besonderer Aufmerksamkeit den Fragen über

Ursprung und Entfaltung dieses Begriffes nachgegangen, von dem sich

zeigte, daß er sich durch eine bemerkenswerte Verbreitung und
Bedeutungsfülle auszeichnet. Die bisherigen Forschungsergebnisse
verbinden sich mit den Namen: A. E. Taylor, F. Châtillon, M. E. Gilson,
I.-C. Didier, J.-M. Déchanet, G. Dumeige, J. Leclercq, D. van den Eynde,
P. Courcelle und J. Châtillon 4.

Ausgangspunkt für die Begriffsgeschichte dieses Topos ist die
platonische Formulierung t6toç dtvofxoioTiptoq aus Piatons Politikos (273d) 5.

In einer philosophischen Allegorie wird die Welt mit einem Schiff
verglichen, das von seinem Steuermann (Gott) verlassen wird und so in
Gefahr des Untergangs gerät. Damit es nicht gänzlich zerschmettert
wird und in àvopoiÔT-rçToç... tötov versinke, ergreift der Steuermann wie-

4 A. E. Taylor, Regio dissimilitudinis, Arch, d'histoire doctr. et litt, du moyen
âge 9, Paris (1934) 305-306. M. E. Gilson, La Theologie mystique de saint Bernard,
Paris 1934, S. 63. A. E. Taylor, Regio dissimilitudinis, Arch, d'hist. doctr. et litt, du
moyen âge 20 (1945) 84—102. F. Châtillon, Regio dissimilitudinis, in: Mélanges
E. Podechard, Lyon (1945) 85-102. J.-M. Déchanet, Guillaume et Plotin, Revue
du moyen âge latin 2, Paris (1946) 241-260. E. Gilson, «Regio dissimilitudinis» de
Platon à Saint Bernard, Mediaeval Studies 9, Toronto (1947) 108—130. F. Châtillon,
La «région de la dissemblance» signalée dans Saint Athanase, Revue du moyen âge
latin 3 (1947) 376. J. Leclercq, in: Analecta Monastica I, coll. Studia Anselmiana
20, Rom (1948) 101, 9; 145 und Anm. 8. J.-C. Didier, Pour la fiche Regio dissimilitudinis,

in: Mélanges de science religieuse 8, Lille (1951) 205-210. D. van den Eynde
OFM, Literary note on the earliest scholastic «Commentarii in Psalmos», Franciscan
Studies 14, New York (1954) 121-154. Ders. Complementary note on the early
scholastic « Commentarii in Psalmos», ibid. Bd. 17 (1957) 149-172. J. Leclercq, in:
Analecta Monastica III, coll. Studia Anselmiana 37 (1955) 189—190 n. 115. G.

Dumeige, art. Dissemblance (regio dissimilitudinis) in: Dictionnaire de Spiritualité,
Paris (1956) 1330-1346 Dumeige, DSp. P. Courcelle, Tradition néoplatonicienne

et traditions chrétiennes de la «Région de dissemblance», Arch, d'hist. doctr.
et litt, du moyen âge 14 (1957) 5—33; ein Répertoire von Texten befindet sich S. 24—

33 Courcelle, répertoire. Ders. Témoins nouveaux de la région de dissemblance,
Bibl. Ecol. Chart. 118 (1960) 20-36. J. Châtillon, Les régions de la dissemblance
et de la ressemblance selon Achard de Saint-Victor, Rech. Aug. 2, Paris (1962)
237-250. E. des Places, Rez. Guillaume de Saint-Thierry, Exposé sur le Cantique
des Cantiques (Sources Chrétiennes 82) G.-M. Déchanet, Paris 1962, in: Biblica 44,
Rom (1963) 116. P. Courcelle, Les Confessions de Saint Augustin dans la tradition
littéraire antécédante et postérieure, Paris 1963.

5 A. E. Taylor, a. a. O. (1934) 305 f.



Regio dissimilitudinis 65

der selbst das Ruder und führt durch seine Lenkung das in Seenot
geratene Schiff zu geordneter Fahrt, so daß sich eine bessere Welt erhebt,
die unsterblich und unzerstörbar ist6.

Bei Plato bedeutet to7toç àvofroioTijToç Ort des kosmischen Chaos, das

zum Untergang führt. Plato wird in der frühchristlichen griechischen
Literatur wörtlich von Eusebius von Cäsaria 7 in der Zeit von 315-320
und von Athanasius von Alexandrien vor 323 exzerpiert 8. Das Echo
dieses platonischen Begriffes finden wir auch bei Plotin, Enneaden I,
8,13 9. In der 8. Enneade wird über Ursprung und Wesen des Bösen

reflektiert. Der Begriff regio dissimilitudinis wird bei Plotin zum absoluten
Bösen, zum Tod der Seele. Das platonische, kosmische Chaos wird bei
Plotin radikalisiert zum totalen spirituellen Untergang. Damit verwandelt
sich die Seele zum Übel schlechthin und zur dissimilitudo an sich. Diese

muß man fliehen, muß die Augen vor ihr schließen und eine andere Art
des Sehens lernen. Die plotinische Aufforderung, mit inneren Augen in
sich sehen zu lernen, wird von Augustinus aufgenommen und ins Christliche

verwandelt. Wie Plotin und mit ihm forscht er nach dem Ursprung
des Übels. Aus dem Bewußtsein seiner kreatürlichen Situation erkannte

Augustinus: «inveni longe me esse a te in regione dissimilitudinis, tam-

quam audirem vocem tuam in excelso» 10. Regio dissimilitudinis wird bei

Augustinus zum Zustand der Unwahrheit und Sünde, in dem die Seele

ihre Ebenbildlichkeit verliert und sich von Gott entfernt. Sie weist aber
auch auf die ontologische Ungleichheit hin, die zwischen Geschöpf und
Gott besteht u. Die Entfernung bedeutet für Augustinus die Bedingung
für solche Existenzen, die noch nicht wahrhaft sind, noch eine eigene

Unbeständigkeit haben gegenüber dem univoken Sein. So zeigt dieser

erste Beleg im Lateinischen bereits implizit die Verbindung von Piatons

T07toç àvopt,oi6T7]TOç mit der biblischen regio longinqua der Parabel aus

Luk 15,13, die in mittelalterlichen Texten vom 12. Jahrhundert an viel

6 Über die Kontroverse der Lesart: ob tÔtioç'. regio oder ttovtoç ocean vgl.
Dumeige, DSp 1330 f. V. Lossky, Théologie negative et connaissance de Dieu chez
Maître Eckhart. Paris 1960 (Etudes de Philosophie Médiévale XLVIII) 175. Cour-
celle, a. a. O. (1960) 27 und Anm. 3. Ders., a. a. O. (1963) 624 f. n. 6.

7 Eusebius, Praeparat. evang. XI, 34, 1-4 (GCS II [1956]) 73, 4-8.
8 Athanasius, De incarnatione Verbi 43, 4 (PG 25, 173 A). Courcelle, répertoire

n. 2, 3, S. 24.
9 A. E. Taylor, a. a. O. (1934) 305 f. E. Gilson, a. a. O. (1947) 119.
10 Augustinus, Confessiones VII c. 10 n. 16 (CSEL 33, 157, 21).
11 Lossky, a. a. O. S. 175.

5



66 Regio dissimilitudinis

ausdrücklicher und häufiger wird. Augustinus aber ist der Urheber für
die Vermischung der platonischen Formel mit einem biblischen Begriff12.

Das griechische Wort totco? bedeutet sowohl Ort, Gegend (regio),
Raum wie auch übertragen Stand, Rang, Zustand (status essendi). Während

im aristotelisch-thomistischen Denken Ungleichheit (dissimilitudo)
im Sinne des Reichtums und der Vielfalt der Schöpfung positiv gewertet
werden kann und nicht unbedingt etwas moralisch Schlechtes ist, hat
sich im platonisch-augustinischen Denken Einheit, Vollkommenheit und
Gleichheit dem Ureinen so stark genähert, daß eine logische Scheidung
zwischen positivem Pluralismus und negativ bewertbarer Uneinheitlich-
keit (dissimilitudo) oft nicht möglich ist. Im alten Mythos und in den

alten Religionen des Orients hat sich meist das Reich des Lichtes, der
Vollkommenheit mit der höchsten Höhe des Himmels und die Tiefe der
Erde oder des Meeres mit dem Ort des Verderbens, der Zerstörung
verbunden. Dabei nahm aber nur das, was unten ist, wirklich raumzeitliche
Dimensionen an, während die höchste Sphäre trotz des Bildes eines

Lichtmeeres stärker vergeistigt, wenn nicht gar hypostasiert wurde zur
Person. Im dualistischen Manichäismus wird das Böse zum Fürsten der
Finsternis hypostasiert, das Reich des Guten steht aber nicht nur in der
Höhe unter dem Vater des Lichts, sondern bekommt einen typischen
quantitativen Zug durch den Ausdruck «Vater der Größe»13. Ist dort
Vollkommenheit soviel wie Angleichung an den «Vater der Größe», kommt
man zu dem Paradox, daß dort die Erlösung von der finsteren Materie
nicht eine Lösung von der raum-zeitlichen Dimension ins Geistige,
sondern ein Hineinwachsen in eine «Gegend» (regio) des nördlichen oberen

Himmels bedeutet. Zu diesem Sachverhalt bemerkt Adam 14, daß in den

Confessiones hin und wieder bei der Beschreibung jenseitiger Dinge das

Wort «regio» auftaucht, z. B. Confessiones IX c. 10 n. 24 (CSEL 33, 216,

19-20): « attingeremus regionem ubertatis indeficientis, unde pascis
Israel in aeternum veritate pabulo». Zugrunde hierfür liegt Ez 34,14,
aber gerade der Begriff «regio» findet sich hier nicht, sondern ist von
Augustinus zugefügt. Das Wort ist sinnbildlich gebraucht. Trotzdem
finden wir in Confessiones XIII c. 9 n. 10 (CSEL 33, 351, 15) eine

Steigerung dieser Sinnbildlichkeit bis dahin, wo der bildliche Ausdruck in

12 F. Châtillon, a. a. O. (1945). Didier, a. a. O. (1951) 208-10. Courcelle,
a. a. O. (1957) 5 und Anm. 2. Luk 15,13: «Profectus est in regionem longinquam».

13 H.-Ch. Puech, Manichäismus, in: LThK 6 (1961z) 1353.
14 A. Adam, Das Fortwirken des Manichäismus bei Augustinus. Zeitschrift f.

Kirchengeschichte 69 (1958) 1-25, bes. 10-11.



Regio dissimilitudinis 67

seine begriffliche Grundvorstellung übergeht, und Gott als «locus noster»

angeredet wird. Adam fragt: «Woher stammt diese Anwendung des

Raumbegriffes auf Gott?» Der Neuplatonismus dürfte hierfür
wahrscheinlich keinen Ansatzpunkt bieten. «Wohl hat bei Piaton und Aristoteles

alles einen totcoç, seinen systematischen Ort, aber das bedeutet nur,
daß eine geistige Ordnung für die Ideen in Anspruch genommen wird.
Die unmittelbare Übertragung des Begriffes auf Gott dagegen setzt einen
besonderen gedanklichen Antrieb voraus»15, der sich wohl nur vom
manichäischen Denken hat erheben können.

Bei Ephram dem Syrer finden wir in seiner Auseinandersetzung mit
dem Manichäismus die Formel 'atrâ d-nafseh16: locus sui ipsius, mit
der er die Antinomie Gott und Raum zu lösen versuchte. Diese Formulierung

entspricht dem to7îoç s«vto5 des Theophilos, aus Philo 3, 218, 24

C.-W. 17. Ephram hat nach dem christlichen Glauben und wie später
auch Augustinus die Räumlichkeit Gottes unmißverständlich abgelehnt.
Der regio longinqua bei Augustinus verbindet sich die neuplatonische
Vorstellung, daß die spirituelle Flucht und Abwesenheit kein physischer
Vorgang und zwischen Gott und Seele nicht räumlich meßbar ist, sondern
eine dissimilitudo auslöst: «Sed tanto a te longius, quanto dissimilius.

Neque enim locis ...» ls. Welche genaue Gleichung zwischen den Begriffen :

Entfernung und Unähnlichkeit, Unähnlichkeit und Sünde und Ähnlichkeit

mit Gott und Zugang zu Gott besteht, bezeugen weitere Textstellen
bei Augustinus 19. Im Manichäismus dagegen ist der Gottesbegriff von

15 Adam, a. a. O. S. 10.
16 S. Ephraim's Prose Refutations of Mani, Marcion and Bardaisan, hrsg. von

C. W. Mitchell, A. A. Bevan und F. C. Burkitt, I, London (1912) 132, 3.
17 E. Beck, Ephraem Syrus in: RAC, Stuttgart (1961) Sp. 525.
18 Augustinus, Confessiones XII c. 7 n. 7 (CSEL 33, 314, 3-4). De Civ. Dei

IX, 17 (CC XLVII, 216, 8-9) : «nulla est ab illo alia longinquitas quam ejus dissimilitudo.

Carl Andresen, Augustinusgespräch der Gegenwart, Darmstadt 1962, S. 170
Anm. 109.

19 De Trinitate VII, c. 6 n. 12 (PL 42, 946): «... non aequatur parilitate, sed

quadam similitudinem accedit. Non enim locorum intervallis, sed similitudinis
acceditur ad Deum, et dissimilitudine receditur ab eo sicut in distantibus signifi-
catur quaedam vicinitas, non loci, sed cujusdam imitationis». Ennarr. in Ps 43,2,6
(CC 38, 316, 17—29): «Et nonnumquam in uno homine utrumque contigit, ut ali-
quando propinquet, et aliquando fiat: propinquat luce veritatis, longe fit nubilo
carnis. Neque enim, fratres, Dei qui ubique est, et nullo continetur loco, aut per
loca propinquamus, aut ab illo per loca removemur. Propinquare illi, est similem
illi fieri, recedere ab illo, dissimilem illi fieri... Longe est haec res ab illa: non utique
loco, sed dissimilitudine». Ep. 187, V, 17 (CSEL 57, 95, 12-14): «Hique ab eo longe
esse dicuntur, qui peccando dissimillime facti sunt; et hi ei propinquare, qui ejus



68 Regio dissimilitudinis

vorneherein aufs engste mit der RaumVorstellung verknüpft. Die
Lichtgottheit heißt: «Vater der Größe», und ihr «Ort» ist der nördliche obere

Himmel, der nach einer Seite, nämlich nach unten, durch das Reich des

Regenten der Finsternis begrenzt, sonst aber nach allen Seiten ausgedehnt
ist» 20. Nach Adam ist daher Augustinus in der Übertragung von
Raumbegriffen auf Gott von manichäischen Denkformen beeinflußt, während
er die Begrifflichkeit der Gottesvorstellung weithin aus dem Neuplatonis-
mus übernommen hat, dagegen seine inhaltlichen Aussagen vom christlichen

Glauben her bestimmt sind.
Die augustinische Formulierung der regio dissimilitudinis fand vom

12. Jahrhundert an im lateinischen Schrifttum eine erstaunliche
Verbreitung und Entfaltung. Im 12. Jahrhundert führen Bernhard von
Clairvaux und die Zisterzienser. Bemerkenswert hingegen ist, daß für
die Zeit vom 5. bis 12. Jahrhundert noch keine Textzeugen vorliegen, die
Filiation des Begriffes somit noch etliche Probleme in sich birgt.

12. Jahrhundert

Das älteste Zeugnis aus dem 12. Jahrhundert ist die wörtliche
Übernahme aus Augustinus, Confessiones VII c. 10 n. 16 (CSEL 33, 157, 21)

bei Ivo von Chartres in dessen Exceptiones de Confessionibus et de vita
s. Augustini 21. Derselbe verquickt ferner den platonischen Begriff aufs

engste mit dem biblischen in der Formulierung de longinqua regione
dissimilitudinis in einem Brief an den Abt von Jumiège, Ours von Rouen

aus dem Jahre 1107 22.

Ein sehr früher Beleg über die ontologische Deutung der regio
dissimilitudinis stammt aus dem Jahre 1112 von Hugo Farsitus, Ocium

I, 48 (Troyes, ms. 433 f. 64ra) 23.

similitudinem pie vivendo recipiunt...». F. Châtillon, a. a. O. (1945) 95. Civ. Dei
IX, 17, 7 (CC XLVII, 265, «Si ergo Deo quanto similior, tanto fit quisque propin-
quior, nulla est ab illo alia longinquitas quam eius dissimilitudo » (nach Plotin,
Enn. I, 6, 8, 16) ; cf. Ambrosius, In Ps 118, Sermo XV, 31, 3 (CSEL LXII, 347, 8) :

«Non ergo intervallo locorum Deus relinquitur, sed pravitate morum et deformitate
gestorum». Courcelle, a. a. O. (1963) 278 Anm. 3.

20 Adam, a. a. O. S. 11. Vgl. M. Schahrastâni's Religionsparteien und
Philosophen-Schulen, übers, von Th. Haarbrücker 2 Bd. Plalle 1850/1851, 2, S. 286 und
294.

21 Courcelle, répertoire n. 6, S. 25. Zur quellengeschichtlichen Frage: van
den Eynde, a. a. O. (1954) 139 f. und 140-147. J. Châtillon, a. a. O. (1962) 243,
Anm. 15.

22 PL 162, 165; Courcelle, a. a. O. (1960) 24 f. Ders. a. a. O. (1963) 625 n. 7.
23 Courcelle, a. a. O. (1963) 625 n. 9.



Regio dissimilitudinis 69

I. Monastische Vertreter

7. Bernhard von Clairvaux und die Zisterziensertradition

Gilson nimmt für den bei Bernhard vorkommenden Begriff der regio
dissimilitudinis als vermutliche Quelle die wörtliche Übernahme dieses

Augustinus-Zitates aus einem Officium zum Fest des Hl. Augustinus am
28. August an 24. Courcelle widerspricht dieser Annahme, da das Datum
dieses Beleges zu unsicher wäre, das Eigen-Offizium zum Fest des Hl.
Augustinus bei den Benediktinern und Zisterziensern nicht verrichtet wurde
und vermutet neben Augustinus auch Plotin als Quelle 25.

Die 10 Textzeugen der regio dissimilitudinis bei Bernhard stehen fast
immer im Zusammenhang mit der gefallenen Natur 26. Die platonische
Idee der kosmischen Katastrophe oder der plotinischen geistigen
Zerstörung fehlt. Bernhards Denken ist von der theologischen Auffassung
bestimmt, daß der Mensch ursprünglich Bürger des Himmels war und
nur dort seine volle Herrlichkeit besitzt. Infolge der Erbsünde ist der
irdische Aufenthalt eine Verbannung vom Paradies, seiner Heimat, und
ein Sturz vom Zustand der Engel zu dem der Tiere. Auf Erden ist er
daher nur ein Fremder. Die regio dissimilitudinis wird bei Bernhard zum
irdischen Aufenthalt des seiner ursprünglichen Integrität beraubten
Menschen, der zwar noch immer gottebenbildlich, aber auf vielfältige
Weise gefangen ist 21. Dieser theologische Ausgangspunkt stellt die Belege
der regio dissimilitudinis meist in das Oppositionsschema : Erde-Himmel,
Hölle-Paradies. Die wesentlichen Bedeutungen der regio dissimilitudinis
bei Bernhard lassen sich folgendermaßen umschreiben :

1. Die Ursache der regio dissimilitudinis ist die Erbsünde, die den
Menschen aus dem Lande der Ähnlichkeit und des ewigen Glücks ver-

24 E. Gilson, a. a. O. (1934) 63. Dees. Sur l'office de Saint Augustin, Mediaeval
Studies 13 (1951) 233. Dumeige, DSp 1338. Courcelle, répertoire n. 61, S. 32.

Ders. a. a. O. (1963) 280 und Anm. 3. J. Châtillon, a. a. O. (1962) 242 Anm. 15.
25 Courcelle, a. a. O. (1957) 16 f. Dumeige, DSp 1338.
26 Z. B. in: De gratia et libero arbitrio c. 10 n. 32 (LTR III, 188, 27-28). De

diversis, Sermo 40 (PL 183, 649 A) ; ibid. Sermo 42, 661 D. In Cant. Cant. Sermo 36,5
(LTR II, 7, 9). Gilson, a. a. O. (1934) 63. Die Bernhardtexte finden sich abgedruckt
bei Didier, a. a. O. (1951) 206, Anm. 1; bei van den Eynde, a. a. O. (1954) 151;
bei Courcelle, répertoire n. 11-20, S. 26 ff.

27 De diversis 42, 2-3. Vgl. J.-M. Déchanet, Aux sources de la pensée
philosophique de S. Bernard, in: Analecta Sacris Ordinis Cist. IX, Rom (1953) 70-72.



70 Regio dissimilitudinis

trieben und in den Zustand der animalischen Unähnlichkeit gestürzt
hat 2S.

2. Die aktuelle Sünde führt noch tiefer in die regio dissimilitudinis als

in das Böse schlechthin hinein 29.

3. Der Gedanke der Verunreinigung durch die Sünde, die den Menschen
seines ursprünglichen Adels beraubt, und die regio dissimilitudinis als

eitle verachtenswürdige Tätigkeit in der Welt, die geflohen werden
muß, zeigen Anklänge an Plotin 30.

Weitere Aspekte zu diesen Grundbedeutungen der regio dissimilitudinis

bringen die Paraphrase zu Ps. 18 als Verletzung der ursprünglichen

Gutheit durch die verderbten «affectiones» 31
; De gratia et libero

arbitrio X, 32 (LTR III, 788, 27-28), ein Beleg, der älter ist als 1128 32,

enthält die Idee der Entfernung von der ursprünglichen Unversehrtheit
in vertiefter und verwandelter Form als Versehrtheit der ursprünglichen
Schönheit; Sermo 40 (PL 183, 649 A) verbindet die regio dissimilitudinis
mit der Selbsterkenntnis der aktuellen Sünde und Reue und bringt sie

in Zusammenhang mit der Parabel des Verlorenen Sohnes. Einmal ist
hier bei Bernhard die direkte Anspielung auf das biblische Gleichnis, die
sich in der Folgezeit bei anderen Autoren vermehren und von der
Zisterziensertradition begünstigt wird. Courcelle zählt 17 Texte, die ausdrücklich

diese Parabel erwähnen und sechs weitere, die indirekt auf das Gleichnis

Bezug nehmen 33. Regio dissimilitudinis und regio longinqua werden
im Laufe der Zeit identifiziert, wir sehen also, wie sich zwei verschiedene

Einflüsse, nämlich ein Sachverhalt philosophischen Ursprungs und ein

biblischer Gehalt, vermischen 34. Eine allgemeinere aber auch positivere
Bedeutung bringt der Beleg in De moribus et officio episcoporum III, 8

(PL 782, 817 A). Die Privatio der vollen Herrlichkeit und die geschöpfliche

Gefangenheit werden von einem Leben in Keuschheit weniger scharf

gesehen, da es ein spezifisches Maß an Freiheit dokumentiert. Zu den

28 De Diversis, Sermo 40 (PL 183, 649 A) ; ibid. 661 D; Cant. Cant. Sermo 27,
6 (LTR I, 185, 22-24.

29 De Diversis, Sermo 40 ibid.; Cant. Cant. Sermo 36, 5 (LTR II, 7, 9).
30 Cant. Cant. Sermo 35, 6 ibid. ; Epist. ad Brunonem VIII, 2 (PL 182, 106, A) ;

De diversis, Sermo 42, 2-3 ibid.
31 Leclercq, Analecta Monastica I, coli. Studia Anselmiana 20 (1948) 145.

Courcelle, répertoire n. 18, S. 27.
32 LTR III (1963) XI und 157.
33 Courcelle, a. a. O. (1963) 282 und Anm. 3, 4.
34 F. Châtillon, a. a. O. (1945) 98. Courcelle, a. a. O. (1960) 8 Anm. 2.



Regio dissimilitudinis 71

vornehmsten menschlichen Auszeichnungen gehört neben der Liebe und
Demut die Keuschheit, da in ihr nicht mehr die Begrenzungen von Mann
und Frau herrschen. Es bedeutet vielmehr eine Vorwegnahme der künftigen

Herrlichkeit. Diese Zierde macht ähnlich einem Heiligen im Jenseits,
während das Leben noch in der regio dissimilitudinis verläuft. Damit
wird diese indirekt als durch die Erbsünde bedingte ontologische
Seinsverschiedenheit anerkannt, die selbst durch höchste Tugenden nicht
aufgehoben werden kann.

Wilhelm von St. Thierry macht neben Bernhard von Clairvaux einen

besonders selbständigen Gebrauch in der Anwendung des Begriffes regio
dissimilitudinis. Die fünf verschiedenartigen Textzeugen aus der Zeit von
1120-1135 zeigen neben dem augustinischen Einfluß auf Denken und
Terminologie den der platonischen Allegorie und Plotins Enneaden.

1. In De natura et dignitate amoris c.11 n. 34 35 von 1120 meint regio
dissimilitudinis den ungeordneten, zerstörten Zustand, aus dem sich

der Mensch nicht aus eigener Kraft befreien kann, sondern nur mit
Hilfe Christi. Die Auffassung des Chaos erinnert mehr an Piatos

Beschreibung, Politikos [273d), als an Plotin 36.

2. In De natura corporis et animae um 1229 37 beinhaltet regio dissimili¬
tudinis den Zustand der seelischen Zerrissenheit durch die
Leidenschaften. Die plotinischen Kategorien verlieren ihren philosophischen
Gehalt, und die moralische Verunreinigung wird in biblischer Sprache

ausgedrückt (sicut Caün, in terra Naüm, etc.) 3S.

3. In Meditativae orationes von 1138 39 bedeutet regio dissimilitudinis die

Verbannung in ein fremdes Land als Folge der Vertreibung aus dem

35 PL 184, 401 A ; Dumeige, DSp 1336. Courcelle, répertoire n. 6, S. 25:
«... Videbat quippe Dominus quantum ad hominum omnia confusa, omnia turbata;
nihil stare in loco suo, nihil procedere ordine suo. Videbat hominem abiisse in
regionem dissimilitudine tarn longe, ut per se nec sciret, nec posset redire». Zur
quellengeschichtlichen Frage: J. Châtillon, a. a. O. (1962) 243 Anm. 15.

36 Déchanet, a. a. O. (1946) 246 f. Anm. 1.
37 PL 180, 726 C; Courcelle, répertoire n. 8, S. 25: «Nam ad imaginem et

visionem Dei creata, ubi incipere debuit Deum sapere, ibi incipit desipere ; egressaque
a facie domini sicut Cain (cf. Gen 4,16) habitabat in regione dissimilitudinis, in terra
Nairn, id est commotionis ...».

38 Déchanet, a. a. O. S. 245 verweist auf Plotin Enneaden I, 8, 13 und Ori-
genes, Hom. 21 in Jerem. 10 (PG 13, 5406). Courcelle, a. a. O. (1957) 14 und Anm. 4
denkt sich für die plotinische Beeinflussung als Zwischenglied auch einen der griechischen

Väter, der nach Art des Athanasius Piatos Politikos interpretierte.
39 PL 180, 216 B; Courcelle, répertoire n. 9, S. 26: «Serpens irrepsit, Evam



72 Regio dissimilitudinis

Paradies des guten Gewissens, eine Stelle, die mit Plotins Enneaden
verwandt ist.
Zwei Belege unterschiedlicher Bedeutung aus expositio altera in Cantica
Canticorum um 1138 40 zeigen plotinische Anklänge in christlicher
Einkleidung.

4. Die Entfernung der Seele zu sich selbst infolge von «concupiscentia»
und «curiositas» und damit von Gottes Ebenbildlichkeit führt in
locum dissimilitudinis.

5. Die zweite Stelle spricht von tantum profundum dissimilitudinis als

einem Zustand, in den die Erbsünde den Menschen unterhalb seiner

selbst, aus dem es keine Hoffnung mehr gibt, hineinstieß.

Nach Déchanet hat Wilhelm von St. Thierry die neuplatonischen
Reminiszenzen mit biblischem Denken entwickelt und vertieft.

Andere Textzeugen für die regio dissimilitudinis aus der Zisterziensertradition

sind: Nikolaus von Clairvaux, Adam von Perseigne, Gilbertus
Universalis v. Auxerre), Isaak von Stella, Aelred von Rievaulx, Abt
Hugo von Troisfontaines 41 und Pseudo-Bernhard 42.

Die Belege zeigen 43, daß der Begriff regio dissimilitudinis im weitesten

Sinne des Wortes den irdischen Aufenthalt als Verbannung durch
die Sünde meint. Bei Nikolaus von Clairvaux ist regio dissimilitudinis
diese Welt ; bei Gilbertus Universalis der durch die Erbsünde verursachte
Zustand; bei Hugo von Troisfontaines das Tal der Tränen. Drei
anonyme Belege aus der Schule Bernhards von Clairvaux kennzeichnen die

regio dissimilitudinis in Verbindung mit Luk 15,13 als terra aliéna. Ein

meam seduxit et per earn me praevaricatorem constituit. Propter quod expulsus de

paradiso bonae conscientiae exsul factus sum in terra aliéna, in regione dissimilitudinis)).

Déchanet, a. a. O. S. 242.
40 PL 180, 493 C - 494 D; Courcelle, répertoire n. 10, S. 26: «... Abi a me, a

similitudine mea, in locum dissimilitudinis, a te vero in dévia concupiscentiae vel
curiositatis ...» Déchanet, a. a. O. S. 246. Ibid. 502 A: «Conditi sane ad imaginem
et similitudinem Creatoris cecideramus a Deo in nos per peccatum, et a nobis infra
nos, in tantum profundum dissimilitudinis, ut nulla esset spes». Déchanet, a. a. O.
S. 247 Anm. 2. E. des Places, a. a. O. S. 116.

41 Didier, a. a. O. (1951) 202. Van den Eynde, a. a. O. (1954) 151.
42 Pseudo-Bernhard, De fuga et reductione filii prodigi 2 (PL 183, 758 D) ;

Courcelle, répertoire n. 21, S. 28. Ms. de Tagragone 54, saec. XII, f. 54 (gedr.
J. Leclercq, Studia Anselmiana 37 [1955] 190 n. 115) ; Courcelle, répertoire n. 22,
S. 28. Sermo, Paris B. N. ms. lat. 2547, fol. 37r (gedr.: J. Leclercq, Rev. bénéd. 63

[1953] 302, n. 1) ; Courcelle, répertoire n. 19, S. 27 f.
43 Courcelle, répertoire n. 21, 22, 23, 25, 27, 30 S. 28 f. Didier, a. a. O. S. 207.



Regio dissimilitudinis 73

Vergleich der beiden Texte Aelreds von Rievaulx 44, die zeitlich etwas
auseinander liegen, - der erste etwa zwischen 1153-1157, der letzte etwa
zwischen 1158-1163 - zeigt, daß der ältere Text noch die platonische
Auffassung vom Fall der Seele in den Körper bewahrt, der spätere
hingegen eine topologische Allegorese ist. Die regio dissimilitudinis, die in
Antithese zur regio dissimilitudinis steht, ist der Ort der Seligkeit als

Preis der Tugend, während die regio dissimilitudinis ein unteres Niveau
darstellt, das entsprechend dem Maße der Laster noch in sich gegliedert
ist 45. Ein schematisierender und pädagogischer Aspekt ist hier nicht zu
übersehen.

IL Nichtmonastische Autoren

7. Prämonstratenser

Die Belege der Prämonstratenser bringen keine neuen Gesichtspunkte.

Der Prämonstratenserabt Philipp von Harvengt in Vita s. Augustini

7 (PL 203, 1210 C) 46 und Adam der Schotte in Sermo 4, 15 (PL 198,

118 B) 47 stützen sich auf Augustinus und Vivianus in Harmonia 8

(PL 166, 1331 C) 48 schreibt Bernhard von Clairvaux aus.

2. Weltliche Theologen

Anselm von Laon spricht von der regio dissimilitudinis in der Glossa

in Psalmos I, 1 (Bihlia sacra t. III, Venetiis 1588, p. 87) als einer
Entfernung, die durch das Denken geschieht 49. Dieser Beleg bildet
wahrscheinlich den Ausgangspunkt für das Eindringen des Topos in die scho-

44 Tractatus de Jesu puero duodenni I, 3 (PL 184, 852 A) und éd. A. Hoste,
Paris 1958 (Sources chrétiennes, 60) 52-54. Courcelle, répertoire n. 57, S. 32.
Sermo de oneribus 7 (PL 195, 391 A-C); Courcelle, a. a. O. (1960) 21 fi.

45 «... Virtus itaque et virtutis praemium beatitudo; regio similitudinis est;
Vitium et miseria, dissimilitudinis Quotquot autem et vitia, tota et regiones,
quae ad earn, in qua omnia vitia sunt, pertinent regionem dissimilitudinem».
Courcelle, a. a. O. (1960) 22.

46 Vgl. F. Châtillon, a. a. O. (1945) 95 n. 2. Dumeige DSp 1343. Courcelle,
répertoire n. 60, S. 32.

47 Courcelle, répertoire n. 59, S. 32.
48 Courcelle, répertoire, n. 56, S. 32.
49 Courcelle, répertoire, n. 29, S. 29: «Beatus vir qui non abiit in regionem

dissimilitudinis cogitatione, quamvis impii hoc molirentur ».



74 Regio dissimilitudinis

lastische Literatur, vor allem für die später folgenden zeitgenössischen
Psalmenkommentare 50.

Petrus Lombardus mit 16 Belegen steht in der bernhardinischen

Deutung der regio dissimilitudinis 51. Er unterscheidet vier Arten, die

zur regio dissimilitudinis führen : « mundalis laetitiae, immoderata tristitia,
hypocrisis» und «superbia» (Courcelle n. 41); oder entsprechend einem

dreifachen Weg, der von Gott abzieht, kennzeichnet er drei Weisen, die

zur regio dissimilitudinis hinleiten: «scilicet cogitatu, verbo et opere
malo» (Courcelle n. 42); oder daß die Dreiheit: «concupiscentia carnis,

concupiscentia oculorum, superbia vitae» die regio dissimilitudinis sind,
wo die drei menschlichen Vermögen «memoria, intellectus, voluntas»

geschwächt und verletzt werden (Courcelle n. 46). Der Teufel wird als

Fürst der regio dissimilitudinis bezeichnet (Courcelle n. 46, 47). Im Sermo

communis, vor 1160, wird mit regio dissimilitudinis der ungeordnete und
zerstreute geistige Zustand des Sünders in besonders reicher allegorischer
Ausmalung definiert, wie wir sie auch bei Ps.-Bernhard antreffen, sich
aber von dieser unterscheidet52. Ferner bedeutet regio dissimilitudinis
die babylonische Verwirrung und ägyptische Finsternis als terra aliéna

(Courcelle n. 40).

3. Schule von St. Viktor

Eine weitere Entfaltung der Bedeutungsgeschichte von regio
dissimilitudinis bringt die Viktorinerschule. Die Forschung hat bisher für
Hugo von St. Viktor keine Belege nachgewiesen 53. Ich darf an dieser

Stelle auf ein Zeugnis bei Hugo von St. Viktor, Miscellanea V, tit. 72,

De negotiatione claustralium hinweisen 54. Der Text bietet nichts anderes

als eine straffere und kürzere Darstellung in terminologischem und
sachlichem Anschluß an Bernhard von Clairvaux 55. Ebenso bewegen sich

50 Van den Eynde, a. a. O. (1954) 151 f. und 154: «... and there can be no
doubt that this Glossa in psalmos was one of the main channels, if not the only one,
through which is spread in the spiritual literature of the time».

51 Van den Eynde, a. a. O. S. 153 f. Courcelle, repertoire n. 38, 40^-8. Die
Belege unter n. 42, 45, 47, 48 zeigen Vermischung der platonischen mit der biblischen
Formulierung.

52 Didier, a. a. O. S. 209 f. Dumeigb, DSp 1342. Courcelle, répertoire n. 48,
S. 31.

53 Dumeige, DSp 1342.
PL 177, 795 sq.

55 Bernhard, De divers. Sermo 42,2 (PL 183, 661): «De quinque negotia-



Regio dissimilitudinis 75

die Formulierungen von Jonas 56, Godefroy 57 und Richard von St. Viktor
mehr oder weniger innerhalb der bekannten Tradition. Der Topos ist
schon zu einem Klischee erstarrt. Bemerkenswert bei Godefroy von
St. Viktor ist, daß dieses schon geläufige Begriffschema in vertiefter
theologischer Sicht den Rahmen für eine Psychologie der Tugenden
abgibt58.

Bei Richard von St. Viktor, der mit vier Belegen vertreten ist59,
bleibt die regio dissimilitudinis das Land der Finsternis, der Versklavung
an die «concupiscentia» und an die innere Zerstreuung, das verlassen

werden muß. Im Liber exceptionum ist die regio dissimilitudinis das

fremde Land, wohin das Volk Israel verbannt wurde. Die gleiche Identifikation

war bei Petrus Lombardus 60. Châtillon wies auf die interessante
Tatsache hin, daß Richard an dieser Stelle die Glossa ausschreibt, die
Hrabanus Maurus folgt, aber weder Glossa noch Hrabanus Maurus
kennen die regio dissimilitudinis, so daß dieser Begriff hier auf Initiative
Richards eingeführt worden ist 51.

Neue Gesichtspunkte bringt Achard von St. Viktor, bei dem die

regio dissimilitudinis ausdrückliches Predigtthema wird. Seine Belege

aus zwei Sermones zählen zu den ältesten Zeugen der Viktoriner, da sie

wahrscheinlich vor 1155 verfaßt worden sind 62. Es handelt sich um eine

längere exhortatio In quadragesima mit dem Titel: De Septem desertis.

Die regio dissimilitudinis umreißt in knapper Form Fall und Erlösung
des Menschen, also eine traditionelle Anwendung des platonischen
Begriffes, der implicit mit der biblischen Formulierung «longius abiens»

tionibus et quinque regionibus» gliedert: «regio dissimilitudinis, regio paradisus
claustralis, regio expiationis, regio gehennalis, regio paradisus supercoelestis». Hugo :

«regio dissimilitudinis, regio australis claustrum vel eremus, regio expiationis, regio
gehennalis, regio supercoelestis».

56 Epist. ad Eruisium (PL 196, 1388 C); Courcelle, répertoire n. 49, S. 31.

Didier, a. a. O. S. 207. Für die Datierung vgl. F. Châtillon, a. a. O. (1945) 97 f.;
Van den Eynde, a. a. O. (1954) 151.

57 Microcosmos 45, éd. Ph. Delhaye, Mémoires et travaux des Facultés
catholiques de Lille, LVI (1951) 65, 3. Courcelle, répertoire n. 53, S. 31. Didier,
a. a. O. S. 205 ff. Van den Eynde, a. a. O. (1954) 151 Anm. 94.

58 Didier, a. a. O. S. 207 f.
59 De exterminatione mali et promotione boni I, 1 (PL 196, 1073 D). Adno-

tationes in Ps. 28 und 84, ibid. 313 C, 328 D; Courcelle, répertoire n. 50-52, S. 31.
Liber exceptionum XI, 7, c. 33, éd. J. Châtillon, Paris 1959, S. 338. J. Châtillon,
a. a. O. (1962) 238 Anm. 4. Courcelle, a. a. O. (1963) n. 61, S. 635.

60 Sermo 9 (PL 171, 847 C). Courcelle, répertoire, n. 40, S. 30.
61 J. Châtillon, a. a. O. (1962) 238 Anm. 4.
62 Hs. Paris B. N. lat. 14590; Châtillon, a. a. O. (1962) 239.



76 Regio dissimilitudinis

in Verbindung steht63. Anders im Sermo zum Feste des heiligen
Augustinus, dessen Thema die Erklärung des Satzes: «In regione, inquam
dissimilitudinis, in quam invenit se Augustinus longe esse a Deo» 64 ist,
der aus der ersten Nokturn der Matutin am Feste des heiligen Augustinus
nach dem Brauche der Viktoriner stammt. Die im Gedächtnis verankerte

Formulierung legt Achard von St. Viktor in scholastischen Distinktionen
auseinander. Die dreifach gegliederte regio dissimilitudinis wird in Opposition

zur regio dissimilitudinis erläutert65. Anders wie bei den übrigen
mittelalterlichen Autoren, die bei dieser Formulierung immer von der

Situation des gefallenen Menschen ausgehen, die bei Achard der zweiten

regio dissimilitudinis entspricht, kennzeichnet die erste regio dissimilitudinis

die allgemeine metaphysische Situation der Ähnlichkeit und

Unähnlichkeit, d. h., der Mensch als Bild und Spur Gottes, wahrscheinlich
nach Augustinus, De Trinitate VI c. 10 n. 12 {PL 42,932) 66. Aber bei aller
Ähnlichkeit und Ebenbildlichkeit der ersten regio dissimilitudinis, steht
ihr dialektisch die erste regio dissimilitudinis gegenüber, die sich von
der radikalen Unähnlichkeit, die das Geschaffene vom Ungeschaffenen

trennt, herleitet 67. Der ontologischen Ähnlichkeit steht eine noch größere

ontologische Unähnlichkeit gegenüber. Die zweite regio dissimilitudinis
ist die Unähnlichkeit und Gottesferne an sich als aktueller sündiger
Zustand. Sie ist Finsternis, in dieser regio «pascuntur porci, que est lutu-
osa et fece plena» 6S, eine Beschreibung, die Anklänge an Wilhelm von

63 Ibid. 239 Anm. 10: «Cumque longius a Deo homo discessisset, in regionem
abiens dissimilitudinis spiritu vadens et non rediens, tune non continens in ira sua
misericordias suas, copiosus vere in misericordia, propius ad hominem accessit
Deus» (Paris, B. N. lat. 14 590 f. 120a).

64 Ibid. 239 f.
65 Ibid. 244: «Très regiones sunt dissimilitudinis : una nature, secunda culpe,

tertia pene. Sunt et très regiones similitudinis : prima nature, secunda justitie,
tertia vite beate» (f. 83a).

66 Ibid. 243 f. Anm. 16.
67 Ibid. 245: «Huic regione similitudinis opposita est regio dissimilitudinis

ejusdem generis, id est naturalis. Omne quippe quod est multo dissimilius est ei a

quo est quam sit simile; nec aliquid, quantumcumque ei accedat per similitudinem,
potest ei per omnia adequari».

68 Ibid. 246: «Cui opposita est regio dissimilitudinis que est culpe, que multo
longior est a Deo quam ilia que est nature vel pene, cum omne quod est, preter
peccatum, aliquid similitudinis habet cum Deo. Pena etiam aliquid simile habet
cum Deo, vel quia justa est, vel saltern justo judicio Dei fit, vel ideo quia talis natura
est a Deo quod talis res tali rei non potest applicari quin patiatur, ut digitus igni.
Hec est regio illa longinqua in qua filius prodigus, luxuriöse vivendo, cum meretri-
cibus dissipaverat substantiam suam (cf. Luk 15,13). In hac regione pascuntur porci,



Regio dissimilitudinis 77

St. Thierry zeigt, ohne jedoch in direkter literarischer Abhängigkeit zu
stehen 69. Ferner identifiziert Achard die biblische regio longinqua mit der
zweiten regio dissimilitudinis. Die dritte regio dissimilitudinis im Hinblick
auf die Sündenstrafen, die in größerer Nähe und Ähnlichkeit Gottes
steht, - «aliquid simili habet cum Deo» - wird nur als Gegensatz zur
dritten regio similitudinis, der ewigen Seligkeit, formuliert. Oberhalb
dieser erhebt sich als höchste die der ungeschaffenen Dreifaltigkeit, der

gegenüber es keine regio dissimilitudinis mehr gibt 70. Zu den drei regiones

similitudinis bringt Achard die Unterscheidung, daß das Universum an
der jeweiligen regio teil hat, die similitudo aber sich jeweils im Einzelnen
realisiert 71.

Bei Achards Ausführungen sehen wir den Abstand zwischen einer

platonischen Vorstellung und scholastischem Denken, das in aristotelisch
abstrahierender Weise Distinktionen trifft. Die bereits bei Augustinus
angelegte ontologische Ungleichheit wird hier ausdrückliches Thema.

Die Unterscheidungen der drei verschiedenen regiones dissimilitudinis

finden ein Echo in einem anderen Sermo zum Feste des heiligen
Augustinus, der ebenfalls in Paris B. N. lat. 14- 590, aber anonym,
überliefert wird 72. Nach Châtillon stammt er auch aus der Viktorinerschule,
aber gegen Ende des 12. Jahrhunderts. In der Einteilung der drei
verschiedenen regiones beschränkt sich der Verfasser darauf, Achard zu
resümieren 73. Die etwas andere Sehweise zeigt sich darin, daß hier die regio
dissimilitudinis als Totalität der Sünden (universitas peccatorum) präzisiert

wird, und die Interpretation über die Entfernung (longe esse a Deo)
sich vertieft 74. Als Folge davon erscheint die Finsternis als totale Fin-

que est lutosa et fece plena. Hec est illa regio tenebrarum in qua invenit Augustinus,
cum in his tenebris lux orta est ei» (f. 83°).

69 Ibid. 246 Anm. 17 und Courcelle, n. 8, S. 26: «... animalitatis vel sensuum
illecebris turpiter se immergens luxuriatur efficiturque sicut equus et mulus, quibus
non est intellectus.

70 Ibid. 247.
71 Ibid. 244, 245, 247: « similitudo est in singulis, regio vero in universis».
72 J. Châtillon, a. a. O. (1962) 247 und Anm. 18. Courcelle, a. a. O. (1963)

634 n. 56.
73 Ibid. 248 f.
74 Ibid. 248: «... Sed cum Deus sit ubique, quomodo invenit se longe a Deo?

Non locorum distantia, sed dissimilitudine. Unde sequitur, quasi expositio: In
regione dissimilitudinis. Hie autem dissimilitudo dicitur quodlibet peccatum quod
nos dissimiles Deo reddit. Regio dissimilitudinis universitas peccatorum. Invenit se

ergo Augustinus in regione dissimilitudinis, id est in quadam universitate peccatorum,

ut universitas intelligatur secundum genera singulorum, non singula generum »

(f. 155 ac).



78 Regio dissimilitudinis

sternis, und der Verfasser ergeht sich in Ausmalungen, die wieder an die

plotinische Verunreinigung erinnern 75. Die selbständige Weiterentwicklung

zeigt der Verfasser durch Beispiele, die er für den Übergang der
regio dissimilitudinis in die regio similitudinis anführt. Maria Magdalena
befand sich in der regio dissimilitudinis : «quando Septem demonia in se

habuit » ; durch die Gnade des Erlösers kam sie in die regione similitudinis,
de turpitudine ad pudicitiam» 76. Ebenso war Paulus in der regio
dissimilitudinis «quando fuit persecutor contumeliosus et blasphemus»; aber

er gelangte in die regio similitudinis «dum iret Damascum» 11.

Zur Viktorinerschule gehört wahrscheinlich auch der Beleg von
Mauritius (von St. Viktor?) aus dem Sermo de ascensione, Paris, B. N.
lat. 14 590 f. 58d 78. Auch wird die regio dissimilitudinis als ontologische
Distanz aufgefaßt. Sie steht im Gegensatz zur regio longinqua, dem
Jenseits, von dem der Mensch während seines irdischen Aufenthaltes
seinsmäßig weit entfernt ist. Die sonst übliche Verbindung oder Identifizierung
von regio longinqua und regio dissimilitudinis hat sich in ein oppositionelles

Verhältnis gewandelt.

«... Dominus Jesus iuit in longinquam regionem, id est ascendit in celum,
cuius regio ab homine commorante in regione dissimilitudinis ualde erat
longinqua ...».

Wir sehen hier die ersten Ansätze für die spätere spekulative
Durchdringung dieses Topos bei Meister Eckhart. Aus der Opposition wird bei
ihm ein Paradox.

4. Pseudonyme

Die nicht wenigen Belege der Pseudonyme stehen alle im Zusammenhang

mit dem menschlichen Sündenfall. Es handelt sich fast ausschließlich

um Psalmenkommentare wie Pseudo-Beda, In Psalmorum librum
exegesis (PL 93,477-1098) mit sechs Belegen 79; Pseudo-Bruno von Würz-

75 Ibid. 249: «... Illa regio dissimilitudinis in qua se invenit Augustinus proprie
dicitur dissimilitudinis, quia nihil habet similitudinis, sicut prima vel etiam tertia
penarum, sed tota tenebrosa, lubrica, feda, sordibus et fetoribus plena» (f. 155 c).

76 Ibid. 249.
77 Ibid. 249.
78 Courcelle, a. a. O. (1963) 635, n. 62.
79 Van den Eynde, a. a. O. (1954) 139-147. Courcelle, répertoire n. 31-36,

S. 29 f.



Regio dissimilitudinis 79

burg, Expositio Psalmorum I, 1 (PL 142, 49 B) 80; Pseudo-Remigius mit
zwei Belegen In Ps. 94 und 134 (PL 131, 641 C, 794 C) 81 ; ferner Pseudo-

Hildebert, Sermo 7 (PL 171, 404 D) und Pseudo-Rhabanus, Vita sanctae

Mariae Magdalenae 3 (PL 112, 1434 C) 82: «... abusa est carnis oblecta-
mentis et rediit in regionem dissimilitudinis», wo regio dissimilitudinis
auch die Entfernung des Ichs zu sich selbst meint, wieder in Anlehnung
an platonisches Denken 83.

Der anonyme Text Oratio caritatis divinae, den Leclercq dem Stil
nach dem Benediktiner Johannes Fécamp zuspricht84, beleuchtet die

regio dissimilitudinis als eine ungeeignete Entfaltungsmöglichkeit für die

geistigen Kräfte der Seele, da sie hier von den körperlichen Sinnen
beherrscht wird, sie infolgedessen überschritten werden muß.

Bei der immer größer werdenden Zahl der Textzeugen aus dem
12. Jahrhundert zum Begriff regio dissimilitudinis verschärfte sich die

Frage, welches sind die Zwischenglieder, die die Lücke vom 5.-12.
Jahrhundert schließen, vor allem, da auch deutlich wurde, daß sich nicht alle

Belege von Augustinus herleiten lassen. Wilhelm von St. Thierry übersetzt

z. B. T07TOÇ àvojAoïoTyj-ïoç mit locus dissimilitudinis und zeigt auch
sonst eigenständige neuplatonische Anklänge 85. Auch Bernhard und
seine Schüler stehen nicht ganz außerhalb des plotinischen Einflusses.
Courcelle verweist in diesem Zusammenhang auf Proklus und seinen

Kommentar zur Odyssee, speziell zur Erklärung des Circe-Mythos 86.

In der wahrscheinlich von Porphyrius herstammenden Exegese versteht
Proklus unter dem Liebeszauber der Circe den Irrtum, das Vergessen,
die Unkenntnis, die die Seelen zu Fall bringen, d. h. zum locus (regio)
dissimilitudinis sxi tov -rîjç (xvo[aoi6tï)toç totov. Proklus setzt die regio
dissimilitudinis in Beziehung zur animalischen Metamorphose, die Circe

bewirkt, so daß für ihn der Sturz in die regio dissimilitudinis der Fall des

Menschen in die Animalität bedeutet. In analoger Weise besteht diese

Auffassung auch schon bei Plotin und bei verschiedenen Texten aus dem
12. Jahrhundert. Bei Wilhelm von St. Thierry bedeutet der Sturz in die

regio dissimilitudinis gleich wie ein Pferd oder ein Esel zu werden bar

80 Courcelle, répertoire, n. 37, S. 30.
81 Ibid. n. 54-55, S. 32.
82 Ibid. n. 24, S. 28.
83 Courcelle, a. a. O. (1960) 6 Anm. 4.
84 J. Leclercq, Analecta monastica I, Studia Anselmiana 20 (1948) 101, 9.

Dumeige, DSp 1342. Courcelle, répertoire n. 26, S. 28.
85 Vgl. oben Anm. 35.
86 Courcelle, a. a. O. (1960) 25-36.



80 Regio dissimilitudinis

jeder Vernunft87. Die Belege Bernhards von Clairvaux, Nikolaus von
Clairvaux, Aelred von Rievaulx erklären die regio dissimilitudinis als

Verlust einer engelhaften Natur, um hier ähnlich und vergleichbar einem

wilden Tier ohne Vernunft zu werden 88. Bei Achard von St. Viktor
verbindet sich für die zweite regio dissimilitudinis, die die Unähnlichkeit an
sich ist, die Vorstellung: «pascuntur porci, que est lutosa et fece plena».
Die Verwandlung von einem Engel in ein Tier durch den Sturz der Seele

kennt auch Origenes in Peri Archon in der Überlieferung des Hieronymus
in Epist. ad Avitum 124, 4, 3 (CSEL 56, 19) 89. Ebenfalls sprechen Ambrosius

und Augustinus beim Abfall in das Böse vom Verlust einer göttlichen,
engelhaften Natur und von einer Verwandlung in ein wildes Tier 90. Die
porphyrische Tradition wird besonders bei Augustinus, Confessiones X
c.7 n. 11 (CSEL 33,234,8-14), deutlich, der den gefallenen, in der Anima-
lität sich befindlichen Menschen in der regio gemendi wohnen läßt 91.

Courcelle sieht hier eine bewußte oder unbewußte Wiederaufnahme der

porphyrischen Exegese, nach der die Insel der Circe den Namen 'Aîatr)
Insel der Weinenden trägt. Der Beleg von Isaak von Stella spricht von der
regio dissimilitudinis als einem Ort der Tränen 92, eine Formulierung, die

in keinem direkten Zusammenhang mit dem Gleichnis vom verlorenen
Sohn steht, das hier mit dem platonischen Begriff vermischt ist93. Der
porphyrische Kommentar zu dieser homerischen Episode, daß Ratio und
Logos das Gegengift zum Zauber der Circe sind, war aber auch dem
lateinischen Mittelalter bekannt, so daß Courcelle einen unübersehbaren

Zusammenhang der porphyrischen Erklärung bei Proklus und den
spirituellen Autoren des 12. Jahrhunderts sieht, die über die regio dissimilitudinis

sprechen 94. Nun geschah aber die lateinische Übersetzung des

Proklus erst gegen Ende des 13. Jahrhunderts durch Wilhelm von Moer-
becke. Courcelle vermutet daher eher eine Adaption durch griechische
oder lateinische Väter und denkt hierfür an Gregor von Nyssa oder an
die verloren gegangene Schrift De Philosophia des Ambrosius, der an-

87 Ibid. 29 Anm. 3.
88 Ibid. 30 Anm. 1. Vgl. ebenso Pseudo-Hildebert und Petrus Lombardus,

Courcelle, répertoire n. 39, 42, S. 30.
89 Courcelle, a. a. O. (1960) 30 Anm. 1.
90 Ibid. 31 f. und Anm. 1, 2, 3.
91 Ibid. 33.
92 Courcelle, répertoire n. 58, S. 32 : «in regione dissimilitudinis, in terra

aliéna, ubi sedeat et fleat...».
93 Courcelle, a. a. O. (1960) 33 und Anm. 4.
94 Ibid. 34 und Anm. 1-3.



Regio dissimilitudinis 81

gesichts des Circe-Mythos gegen die Lehren der Metamorphose und
Metensomatose gekämpft hat95.

Zu diesen quellengeschichtlichen Erhellungen von Courcelle darf
auf eine weitere Tradition hingewiesen werden. Ephräm der Syrer spricht
in seinen Hymnen «De Paradiso» davon, daß der erbsündliche Sturz den

Menschen zum Wohnort ('umrâ) der Tiere hinabstieß 96 :

Hymn. 13, 5 «David weinte über Adam, wie (tief) er gefallen sei von jener -
seiner königlichen Wohnung zum Wohnort ('umrâ) 97 der
Tiere». «Weil er durch ein Tier sich verführen ließ, machte
(Gott) ihn den Tieren gleich».

13, 6 Weil Nabuchodonosor «Gott erzürnt hatte, nahm er ihm die
Königswürde. - Der Gerechte verstieß ihn zürnend zum Wohnort

('umrâ) 98 der Tiere Doch da er Buße tat, kehrte er
zurück in sein Haus (l-'umreh) 99 und in seine Würde 10°.

13, 8 «Es geziemt sich, daß, wie jener König kein Gefallen fand - am
Wohnort ("umrâ) 101 der Tiere, so daß er dort hätte bleiben
(wollen), (auch wir handeln). Trotz seines Irr- und Wahnsinns
hatte er nicht vergessen, ein Mensch zu sein und er betete um
die Rückkehr in seine Wohnung (1-ma'mreh) I02.

14, 5 «Wie ziemt es sich da für uns, zu entsagen - dieses Wohnortes
(men ma'mrâ hânâ) - des Portes aller Übel (Imênâ d-kul
bîsân) 103 !»

95 Ibid. 35 f. und 36 Anm. 2.
96 Ephräm des Syrers Hymnen «De Paradiso», syr. Text und deutsche

Übersetzung von E. Beck im C(orpus) S(criptorum) C(hristianorum) O(rientalium)
vol. 174/5, scriptores syri t. 78/79, Louvain (1957). Vol. geht auf die durchlaufende
Zählung des ganzen Corpus, t. gibt die Nr. der syr. Sektion, dabei ist die erste Nr.
die des Textbandes, die zweite die der (deutschen) Übersetzung.

97 CSCO vol. 174/t. 78, 55, 25.
98 CSCO ibid. 56, 6.
99 CSCO ibid. 56, 8.

100 CSCO 175 /1. 79, S. 51. Die gleiche Stelle findet sich bei Barlaam und
Josaphat des Rudolf v. Ems, hrsg. von Franz Pfeifler, versehen mit Anhang, Nachwort

und Register von Heinz Rupp, Berlin 1965, 60, 22-27 :

dô wart der über müete man (Nabuchodonosor)
von gotes geböte schiere
verwandelt zeinem tiere.
siben mânôde er daz was.
in rou sin Sünde : dô genas
er wider in die menscheit.
101 CSCO 174/t. 78, 56, 17.
102 CSCO ibid. 56, 19; 175/t. 79, S. 52.
103 CSCO 174/t. 78, 59, 23. 175/t. 79, S. 55.

fi



82 Regio dissimilitudinis

14, 7 «Laßt uns zum Hause (1-bêt)104 des Vaters zurückkehren, und
wollen wir uns nicht fesseln lassen von der Liebe zur
vergänglichen Welt, denn siehe, Eure (Heimat)stadt ist Eden»105

Das syrische Wort 'umrâ bedeutet: Leben, Lebensart, aber auch

Wohnung, Platz, Haus, Familie 106. Der Wechsel mit ma'mrâ (habitatio)
und die Gegenüberstellung zu Paradies (pardaysâ atrâ brîkâ w-kul
d-beh brîkâ : locus benedictus et quod in eius est benedictus 107) weisen

deutlich auf die Raumvorstellung hin. Für Ephram ist der Wohnort der

Tiere, unser Wohnort, verglichen mit dem Wohnort Adams, dem Paradies,

ein Kerker und Gefängnis, eine «regio longinqua» (1-ruhqâ) 108, in
welcher Gott « fecit eum (Adam) similem bestiis» (dammyeh 1-haywâtâ) 109.

Doch staunend stellte er fest, wie trotzdem die Menschen am Leben dieser

Erde hängen, wie sie nur weinend den Kerker verlassen und mit Tränen

von der Erde für das Paradies geboren werden no. Sachlich und terminologisch

ist die Parallele vor allem mit Bernhard von Clairvaux auffallend.
Wie Bernhard lehrte bereits Ephräm, daß die Integrität der menschlichen

Natur nur im Paradies, dem Ort des Friedens und der Schönheit,
möglich ist. Das Thema der unvernünftigen Liebe zum Diesseits, die

Ephräm in der theologischen Gegenüberstellung von Paradies : Erde wie
Bernhard sieht, behandelt er im 13. Hymnus «De Paradiso» ausführlicher.
Bei Bernhard bricht somit eine frühchristlich-orientalisch-theologische
Richtung wieder durch. Ephräm war nach Sozomenos 111 nicht nur im
byzantinischen Räume außerordentlich verbreitet und hochverehrt,
sondern wurde auch in der lateinischen Kirche bis zum 13. Jahrhundert
gelesen. Vor allem waren seine asketischen Werke bekannt und
geschätzt 112. Ein besonders guter Zeuge für die lateinische Ephrärn-

104 CSCO vol. 174/t. 78, S. 60, 6.
105 CSCO vol. 175/t. 79, S. 55.
106 J. Payne Smith, A compendious syriac dictionary, Oxford 1957, S. 405.
107 So im Kommentar zu Genesis in: CSCO 152/Syr. t. 71, S. 24, 4.
108 CSCO 174/Syr. t. 78, Hymn. XIII, 4: «in regionem longinquam proiecit

eos»: 1-ruhqâ. S. 55, 20. Vgl. E. Beck, Ephrams Hymnen über das Paradies, lat.
Übersetzung und Kommentar, Studia Anselmiana 26, Romae (1951) 143.

109 CSCO 174/Syr. t. 78, S. 55, 26.
110 CSCO 175/Syr. t. 79, S. 52 und 55.
111 Sozomenos, Historia Ecclesiastica 3, 16 (PG 67, 1085-1094) und GCS 60,

Berlin (1960) 127, 17-131, 9. Nach Sozomenos wurde Ephräm schon zu seinen
Lebzeiten ins Griechische übersetzt ; er habe an Schönheit und Glanz der Rede und an
Tiefe und Reichtum der Gedanken die griechischen Schriftsteller bei weitem
übertroffen.

112 Ich darf mich hier mit dem Hinweis auf den instruktiven art. «Ephrem»
in DSp IV (1961) 788-822, bes. 815-819 beschränken und gedenke, an anderer Stelle



Regio dissimilitudinis 83

Tradition ist der Liber-Scintillarum, ein Florilegium um 700 113. Da er
in seinen Ephräm-Zitaten den Quellen treuer gegenüber steht als ältere

griechische Handschriften ist dieser Text sowie durch sein Alter ein

Zeugnis erster Ordnung für den lateinischen Ephram. Eine Beeinflussung

von Ephram dem Syrer, dessen zahlreiche Schriften eine so erstaunliche

Verbreitung im Griechischen, Arabischen, Armenischen, Georgischen,

Koptischen, Slawischen und Lateinischen gefunden hat, dürfte in unserem
Zusammenhang über die lateinische Patristik nicht ausgeschlossen sein.

Dunkel ist vorerst noch die Frage, wie die lateinische Ephräm-Über-
lieferung, die in Handschriften vom 7. Jahrhundert an, in mittelalterlichen

Bibliothekskatalogen, Inkunabeln und Autorenzitaten greifbar
wird, vor sich gegangen ist114, ob direkt aus dem Syrischen oder über das

Griechische und Arabische. Zur Erhellung dieser Frage bleibt noch alles

zu tun.

13. Jahrhundert

Die Mehrzahl der Textzeugen aus dem 13. Jahrhundert stammen

von Dominikanern und bewegen sich innerhalb der bisher bekannten
Tradition. Jakob von Voragine bringt in der Legenda aurea 124 (119)1

den Text aus Augustinus, Confessiones VII c. 10 n. 16 (CSEL 33, 157

21) 115. Hugo von St. Chèr bezeichnet in seiner Postilla zu Luk 15,14 die

präzisere Belege über die lateinische Version Ephräms und deren Einfluß auf die
deutsche Literatur geben zu können.

113 Ausgaben: D. H. M. Rochais, Defensoris Locogiancensis Monachi Liber
Scintillarum, Turnholti 1957 (CC Ser. lat. t. 117). Ders. Defensor de Ligugé. Livre
d'étincelle, I-II Paris 1961-1962 (Sources Chrétiennes 77, 86). Literatur: G. Bardy,
Le souvenir de saint Ephrem dans le haut-moyen âge latin, Revue du moyen âge
latin 2 (1946) 297-300. H. M. Rochais, Contribution à l'histoire des florilèges
ascétiques du haut moyen âge latin, Revue bénéd. 63, Maredsous (1953) 286-287.
J. Leclercq, L'Amour des lettres et le désir de Dieu, Paris 1957, S. 90 f. D. Hemmer-
dinger-Iliadou und J. Kirchmeyer, Saint Ephrem et le «Liber scintillarum»,
Recherches de science religieuse 46, Paris (1958) 545-550. B. de Vregille, art.:
Écriture Sainte et vie spirituelle in: DSp (1960) 177. G. Maiolo di S. Theresa,
Ephraemiana «Dicta» e il Liber Scintillarum, Ephemerides Carmeliticae 14, Roma
(1963) 432-453.

114 A. Siegmund, Die "Überlieferung der griechisch-christlichen Literatur in der
lateinischen Kirche bis zum 12. Jahrhundert. München 1949, S. 67-71. Ergänzend
hierzu: D. Hemmerdinger-Iliadou und J. Kirchmeyer in DSp IV (1961) 818. Für
Inkunabeln: Catalogue of Books printed in the XVth Century now in the British
Museum 3, London 1913, S. 693-694. E. Dekker, Clavis Patrum Latinorum, Sacris
Erudiri 3, Steenbrugis (1961) 253-256, n. 1143-1152.

115 Courcelle, répertoire n. 64, S. 33.



84 Regio dissimilitudinis

regio dissimilitudinis als Ort der Verbannung116. Bei Albert dem Großen,
De natura boni (Clm 26831, f. 1131) 117 meint regio dissimilitudinis die
Sünde als Gefängnis.

Ein vereinzelter Textzeuge der Zisterzienser ist John Godard von
Newenhem (j 1250), der in der Epistola ad sororem Margaretamus in
knapperer Form als Godefroy von St. Viktor die regio dissimilitudinis
als Zustand des Irrtums beschreibt, in den die fünf Sinne so tief
hineinführen, daß keine Rückkehr mehr möglich ist. Die Ausführungen stehen
in Verbindung mit der biblischen Parabel, Luk 15,13 U9.

14. Jahrhundert

Ein ausgeführterer Aspekt zur regio dissimilitudinis in
Weiterführung zur Idee des Anselm von Laon findet sich zu Beginn des 14.

Jahrhunderts bei Gertrud d. Großen (1256-1302) in den aus ihrem Nachlaß
stammenden Insinuationes divinae pietatis. In der Lebensbeschreibung
wird die Nichtigkeit der profanen Studien dahin gekennzeichnet, daß die

Beschäftigung mit ihnen nicht zu Gott hinführt, sondern den Menschen

von ihm fernhält in der regio dissimilitudinis 12°. Die Entsprechung von
Entfernung und Unähnlichkeit ist geläufig geworden, wir sehen dagegen,
daß sich die Begründungen für diesen Zustand differenzieren, die in
dieser Ausführung an Plotin, Enneaden VI 9, 24 ff. erinnern 121.

116 Dumeige, DSp 1343 f. Courcelle, répertoire n. 62, S. 32.
117 Courcelle, a. a. O. (1960) 36 und Anm. 5.
118 Ed. C. H. Talbot, Analecta sacri ordinis Cisterciensis 10 (1954) 237, 26.

Dumeige, DSp 1344.
119 Courcelle, répertoire n. 63, S. 32.
120 Ed. Köln, 1588, S. 12, zitiert nach Dumeige, DSp 1344, wo sich auch Belege

für die regio dissimilitudinis finden, die über das 14. Jh. hinausgehen.
121 Plotin Enn. VI 9, 24 ff. : « Es beruht aber die Schwierigkeit hauptsächlich

darauf, daß man des Einen gar nicht auf dem Wege des wissenschaftlichen
Erkennens, des reinen Denkens wie der übrigen Denkgegenstände inne werden kann,
sondern nur vermöge einer Gegenwärtigkeit, welche von höherer Art ist als Wissenschaft.

Die Seele erleidet ja einen Abfall vom Einssein und ist nicht völlig eines,
wenn sie die wissenschaftliche Erkenntnis einer Sache gewinnt; denn Wissenschaft
ist Begriff, der Begriff aber ist ein Vieles ; so verfehlt sie das Einssein, da sie in Zahl
und Vielheit gerät. So muß sie also über die Wissenschaft hinauseilen, darf in keiner
Weise aus dem Einssein hinaustreten, sondern muß ablassen von der Wissenschaft
und dem Wißbaren, ja von jedem andern Gegenstand der Schau, wenn er auch
schön sein mag; denn alles Schöne ist später als das Eine und kommt von ihm so
wie alles Tageslicht von der Sonne. Darum läßt sich von ihm «weder reden noch
schreiben», wie es heißt: sondern wir reden und schreiben nur davon, um zu ihm



Regio dissimilitudinis 85

Der bisherige Überblick zeigte, daß der Begriff regio dissimilitudinis
nach der einzigen Formulierung aus Augustinus' Confessiones als
beherrschender Topos in die lateinische Literatur vom 12. Jahrhundert an
eingedrungen ist. Wie dies genauer vor sich ging, ist noch nicht erhellt.
Etliche Belege beweisen aber auch, daß außer den Confessiones noch
andere Überlieferungen wirksam gewesen waren, wie der Neuplatonis-
mus, Einflüsse aus der griechischen Mythologie und der frühchristlichen
orientalischen Tradition.

Vor diesem bedeutungsgeschichtlichen Hintergrund sollen die Belege

aus den mittelhochdeutschen Texten im Hinblick auf ihre inhaltliche
Aussagekraft betrachtet werden.

Eckhart

Neben seiner traditionellen Bedeutung entfaltet sich der bereits zu
einem Topos erstarrte Begriff bei Meister Eckhart zu einer Fundgrube
neuer Gedanken. Zunächst führt Eckhart die augustinische Entsprechung
von Entfernung und Unähnlichkeit und Unähnlichkeit und Sünde weiter :

LW II, Expositio libri Sapientiae n. 166, p. 500, 9-11 :

«Peccatum vere nihil est, Psalmus: 'longe a peccatoribus salus'. Et
Augustinus invenit se longe esse a Deo.

Quid enim tam longe quam esse et nihil, simile et dissimile »

In Verbindung mit plotinischem Denken finden wir bei Eckhart die

augustinische Gleichung : Entfernung-Unähnlichkeit Unreinheit und
damit Abfall von Gott :

LW IV, Sermo XXIV. 2 n. 246, p. 225, 7-8 :

«Omnis exitus dissimilitudo quaedam et consequenter displicentia quae-
dam et impuritas.»

Neben der Gleichung: Sünde Entfernung und Unähnlichkeit
umschreibt das volle Augustinuszitat die Schwäche und Ohnmacht der
menschlichen Erkenntnisschärfe, die von sich aus ohne das Licht des

hinzuleiten, aufzuwecken aus den Begriffen zum Schauen und gleichsam den Weg
zu weisen dem, der etwas erschauen will; denn nur bis zum Wege, bis zum Aufbruch
reicht die Belehrung, die Schau muß dann selbst vollbringen, wer etwas zu sehen

gewillt ist».



86 Regio dissimilitudinis

Glaubens, nicht fähig ist, Übernatürliches zu erkennen, sondern von
Natur aus in der regio dissimilitudinis ist:

LW V, Sermo die b. Augustinis Parisius habitus n. 5, p. 94, 2-10:
«Mentis enim humanae acies invalida in tarn excellenti lumine non figitur,
nisi per iustitiam fidei prius purius emundetur Ecce qualiter dicit,
quod assumptus fuerit, ut viderit esse quod viderat, et nudum me esse

qui videram; et reverberasti infirmitatem meam radians in me
vehementer, et contremui amore et horrore et inveni me longe esse a te in
regione dissimilitudinis. »

In modifizierter Weise spricht Eckhart den gleichen Gedanken in einer
mhd. Predigt aus. Der Akzent liegt hier weniger auf der seinsmäßigen
Beschaffenheit als auf dem eigenen Versagen, Gott nicht genügend
erkannt zu haben, so daß die mhd. Übersetzung lande des unglichnisses
die traditionelle Umschreibung für den sündhaften Zustand ist.

par. an. Pr. 37, 85, 29-32:
«sente Augustinus: 'ich suchte dich und vant mich verre fon dir in eime
lande des unglichnisses, nicht also verre, wan du allinthalben bist, und
nicht daz ich dir forborgin were, wan du alle dinc weist, sunder ich hatte
mich forborgin in deme unglichnisse, daz ich dich nicht bekente' ».

Die gleiche Bedeutung zeigt eine andere mhd. Stelle, nur daß sich hier
die augustinische regio dissimilitudinis wie bereits bei älteren Autoren
mit der biblischen Formulierung terra aliéna verbindet:

par. an. Pr. 1, 7, 23-24:
«sente Augustinus sprichit fon yme selbir, du her noch unbekart was,
daz her sich verre vant von Gode in eime fremedin lande der unglicheit».

Ferner meint regio dissimilitudinis die Schwäche des inneren Hörens.
Nicht das äußere Hören, rein verbaliter, wie es den Zustand der regio
dissimilitudinis kennzeichnet, führt den Menschen zu sich selbst, es muß

etwas innerlich aufgenommen werden. Drei verschiedene Schriftstellen
sind mit dem Topos verknüpft, um gleichsam den sakralen Charakter
dieses aus der griechischen Philosophie stammenden Begriffes zu
unterstreichen :

LW III, in Joh. n. 48, p. 39, 9-13 :

«audito quod justitia sit quaedam rectitudo qua redditur unicuique
quod suum est, nonnulli foris stantes et longe in regione dissimilitudinis
'audientes non audiunt neque intelligunt' (Matth 13,13). Isti sunt simulacra,

de quibus in Psalmos dicitur: 'aures habent, et non audient'
(113b, 6). Propter quod Matthaei (13, 9), ubi supra, dicitur: 'qui habet
aures audiendi, audiat'».



Regio dissimilitudinis 87

Die regio dissimilitudinis bildet den Gegensatz zur geforderten Sammlung
und Innerlichkeit als neue Umschreibung für den noch nicht zu sich

gekommenen Menschen. Zur Fülle des Seins gehört Verinnerlichung.
Prononcierter spricht Eckhart an anderer Stelle von einer geschaffenen

regio dissimilitudinis und formuliert damit in weitaus schärferer
Weise als Augustinus, wohl aber in Nachfolge von Achard von St. Viktor
die ontologische Distanz zwischen Gott und Mensch. Dieser als Teil des

Schöpfungswerkes befindet sich von Natur aus in der regio dissimilitudinis,

d. h., er ist noch nicht vollends bei sich selbst. Aus dieser

mangelnden Identität kann ihn nur die Gnade herausführen 122 :

LW IV, Sermo IX n. 96, p. 92, 7-10.
«Nota primo quod Deus, cum sit innominabilis pro immensitate sui,
ex operibus suis solet nobis innotescere. Quae tarnen opera exteriora
quam sint longe in regione dissimilitudinis, patet primo ex operatione
omnis creaturae, quae distat ut accidens a substantia».

Den Gedanken der ontologischen Unähnlichkeit weiter ausführend lehrt
Eckhart, daß die regio dissimilitudinis dem Menschen entspricht, da er
als geschaffenes Wesen der Veränderlichkeit unterliegt und somit der

Entfremdung vom Ursprung, dessen Wesen darin besteht, immer neu

zu sein.

LW IV, Sermo XV n. 155, p. 147, 10-12:
«sed ea, quae sunt 'sub sole', sunt 'longe' a principio rerum, scilicet Deo,
'in regione dissimilitudinis', utpote corruptibilia.» 148, 3: «ex parte
verbi stat, et 'factum est' ex parte creatura».

Entsprechend lautet eine mhd. Predigt:
Pf. II, Pr. 20, S. 85, 15-17:

«Davon sprichet Augustinus: herre, dô ich mich verre von dir vant, daz
kam nicht von der verri der stat, mêr: ez kam von der unglîcheit, dâ
ich mich inne vant».

Die Ausführung Eckharts, daß die ontologische Distanz und Beziehung
zwischen Gott und Mensch nicht mit der Kategorie des Ortes gemessen
werden kann, geht auf andere Textstellen bei Augustinus zurück, die
weiter oben aufgeführt worden sind 123.

122 Vgl. V. Lossky, Théologie négative et connaissance de Dieu chez Maître
Eckhart. Paris 1960 (Etudes de Philosophie Médiévale XLVIII) 176, 182.

123 Siehe oben Anm. 16. Als Widerhall der geschaffenen regio dissimilitudinis,
die die Seinsungleichheit zwischen Gott und Mensch umschreibt, heißt es bei einem
Barfüßer-Lesemeister, par. an., 132, 4—5 : «wan ni nicht unglicher wart dan schepher
und geschepnisse ».



88 Regio dissimilitudinis

Am Ende des gleichen Sermo, Deus omnis gratiae, ändert Eckhart
plötzlich die Perspektive der regio dissimilitudinis. Sie wird zur Aussageformel

für die ewige unfaßliche Transzendenz Gottes, die jenseits aller

Kategorien ist :

LW IV, Sermo IX n. 102, p. 96, 10-97, 2:
«ubi iam gratia non gratia formaliter, sed virtualiter sicut calor in coelo,
ubi iam nec bonum nec suave nec esse, sed supra in regione et regno
dissimilitudinis infinitae ».

Lossky hat darauf hingewiesen, daß Eckhart mit der Formulierung:
in regione dissimilitudinis infinitae unbewußt wieder zum Ausgangspunkt
des Begriffes regio dissimilitudinis zurückkommt, indem er für Gott
anwendet, was Plato, für die Indétermination der Welt sagt124, mit dem

Unterschied allerdings, daß bei Plato diese Indétermination als
kosmisches Chaos negativ ist, bei Eckhart sie die für den menschlichen Geist
unerforschliche Größe Gottes beinhaltet125. Zur Verstärkung dieses

Gedankens verbindet Eckhart mit der regio dissimilitudinis infinitae
Formulierungen der negativen Theologie, die auf pseudo-dionysischen Einfluß

zurückgehen, so daß wir hier eine Vermischung von platonisch-
augustinischem und pseudo-dionysischem Denken sehen. Nach dieser

Formulierung ist für Eckhart der Mensch in seiner Gotteserkenntnis durch
einen unendlichen Aufstieg gekennzeichnet und damit ein ewig
Gottsuchender und Gottfindender 126.

124 Vgl. Lossky, a. a. O. S. 195 ff.
125 Mit der Auffassung über die Unerforschlichkeit Gottes und der damit

verbundenen ontologischen Verschiedenheit, die sich mit dem Topos verbindet, bricht
bei Eckhart eine frühchristlich-orientalische Denkweise durch. Ephram der Syrer
lehrt in seinen Hymnen «De fide», hrsg. von E. Beck, CSCO vol. 155/t. 74 (1955)

Hymn. 5, 15 «Das Geschöpf selber kann nicht auf gleicher Stufe stehen mit seinem
S. 14, 30 Schöpfer»

Hymn. 9, 14 «Weil er nicht erforscht werden konnte, wird kund getan, daß er Gott
S. 32, 24-26 ist, - denn siehe, die Menschen verirrten sich in ihm und konnten

ihn nicht fassen».
15, 5 «Ein gewaltiger Abgrund, ein unermeßlicher, liegt zwischen dem

S. 48, 20-22 Menschen und dem Sohne in Beziehung auf die Erforschung»
37, 24 «Deine Grenze, o Herr, hat keiner überschritten, deine Höhe, o Ge-

S. 102, 14-17 waltiger, hat keiner bezwungen. - Die Natur des Wesens - der Schoß
des Vaters, sie sind die Mauern des Sohnes, die Unbezwinglichen».

37, 26 «Wer wollte es wagen, den Schoß erforschen zu wollen, jener aller-
S. 102, 21-24 furchtbarsten Wesenheit. - Im Meere finden ihr Ende die Ströme».

126 Vgl. Lossky, a. a. O. S. 196.



Regio dissimilitudinis 89

Entsprechend der Eckhartschen Erkenntnis, daß Gott nur durch die

regio dissimilitudinis infinitae erfaßt werden kann, spricht er in einer
mhd. Predigt von dem Ähnlichwerden des Menschen mit Gott. Dies kann

nur erreicht werden, wenn der Mensch «entglichet», sich und keiner
Kreatur mehr «glich» ist127.

Pf. II, Pr. 74, 235, 6-9 :

«Dar umbe muoz der mensche getoetet sin unde gar tôt sin und an im
selber niht sin unde gar entglichet sin, sô ist er gote eigentliche gelich.
Wan daz ist gotes eigenschaft unde sin nâtûre, daz er ungelîch si unde
niemanne gelich si».

Die Gleichheit steht also im Gegensatz zum reinsten Wesen Gottes in der

regio dissimilitudinis infinitae, dem der Mensch sich allein durch
Auslöschung aller Gleichheit nähert128.

Pf. II, Pr. 7, 40, 40-41, 3 :

«... so muoz in mir kein gelich sin offen noch kein bilde, wan kein bilde
ist uns ofienende die gotheit noch sin wesen. Blibe kein bilde in dir oder
kein gelich, dû enwiirdest niemer ein mit gote».

Daraus ergibt sich für Eckhart ein paradox gedachtes Seinsverhältnis
zwischen Gott und Mensch. Für ihn ist «die Ähnlichkeit des endlichen
und ewigen Seins die Unähnlichkeit selbst, die umso ähnlicher ist, je
unähnlicher sie ist und umgekehrt» 129. Dieses Paradox liegt für Eckhart
nicht nur als logische, sondern als ontologische Kategorie vor, von der

er die Interpretation des Seins aufbaut 13°.

Im Zusammenhang mit dem Topos: regio dissimilitudinis müßte der

gesamte Wortschatz von glîch/unglîch, glîcheit/unglîcheit etc. auf seine

Bedeutung hin untersucht werden, was den Rahmen dieser Darlegung
wegen der sehr zahlreichen Belege bei Eckhart überschreiten würde 131.

127 Siehe auch Quint V, 406, 4—7 : «... si enwil weder under noch obe sîn, si wil
alsô stân von ir selber, niemanne ze liebe noch ze leide, und enwil weder glîcheit
noch unglîcheit mit keiner créature haben noch diz noch daz : si enwil niht anders
wan sîn». Lossky, a. a. O. S. 207.

128 Vgl. Josef Zapf, Die Funktion der Paradoxie im Denken und sprachlichen
Ausdruck bei Meister Eckhart, Köln 1966, S. 320.

129 Zapf, a. a. O. S. 376.
130 Zapf, a. a. O. S. 377.
131 Die Untersuchungen von Benno Schmoldt, Die deutsche Begriffssprache

Meister Eckharts, Heidelberg 1954, S. 45-49 und von Lauri Seppänen, Studien zur
Terminologie des Paradisus Animae Intelligentis, Helsinki 1964, S. 234-236 bringen
nur Teilergebnisse. Vgl. Courcelle, a. a. O. (1963) 638 n. 78-84.



90 Regio dissimilitudinis

Ich beschränke mich hier, darauf hinzuweisen, in welch stereotyper Form
die augustinische Gleichung: Entfernung-Ungleichheit als Verquickung
von biblischer regio longinqua und platonischer regio dissimilitudinis bei
Eckhart nicht selten vorkommt :

«und ie ez verrer kumet von im selben und ie unglîcher fez wirtj
(Quint V, 32, 15-17)

Daz kumet alles und aleine dâ von, daz er verre von gote ist und nicht ledic
der créature, gote unglich und kalt an gotlîcher minne.»

(Quint V, 35, 9-11)

«Wan geliten-hân ist verrer und unglîcher lîdenne» (Quint V, 40, 4 f.)

«wan der mensche muoz aller bilde und sîn selbes ûzgân und dem allem gar
verre und gar unglîch werden.» (Quint V, 114, 18-19)

«Hitze des viures und wesen des viures sint gar unglich und wunderliche
verre von einander in der natûre, aleine si gar nähe sint nâch der zit und
nâch der stat. » (Quint V, 118, 16-18)

«... swenne dich die liute hier ane als unglich vindent, sô ahtent sie sich dicke
verre von gote. » (Quint V, 249, 7-9)

«... daz im missevalle, waz gote unglich ist. Wan an dem selben sol auch der
mensche prüeven, wie verre und wie nähe er gote si. » (Quint V, 263, 8-9)

«Die wile ich kneht bin, sô bin ich dem eingebornen sune gar verre und
unglich. » (Quint I, 169, 5-6)

Aus dem Umkreis von Eckhart :

«dit sprechin dise meistere und sezin glich daz verre unglich ist
(Giselher v. Slatheim par. an. 60, 36)

«doch ist naturlich minne also unglich und also verre von gotlicher minne alse
der himil ist fon der erdin. » (Johannes Franco par. an. 65, 13-15)

Daneben findet sich auch die Vermischung mit biblischem terra aliéna:

«... daz gote vremde und unglich ist...» (Quint V, 18, 6)

«... daz allez und dem glich und ouch glichnisse selbe gote verre und vremde
sint.» (Quint V, 41, 6-7)

«... in süezicheit und saelicheit, dâ im unmaere ist allez daz, daz dem unglich
ist und vremde. » (Quint V, 112, 11-12)

«... und vliuhet allez, daz gote unglich und vremde ist.» (Quint V, 200, 7-8)

«... swaz wir sehen oder hoeren, swie vremde daz sî oder swie unglich.»
(Quint V, 209, 12 f.)



Regio dissimilitudinis 91

Was lehrt uns diese Registrierung? Das von Augustinus eingeführte und
verbundene Begriffspaar: Unähnlichkeit-Entfernung als Vermischung
eines griechischen und biblischen Begriffes, letzterer in sukzessiver

Verschmelzung von regio longinqua und terra aliéna, ist im mhd. zu einer
fixierten Formel zur Umschreibung verschiedener Sachverhalte geworden.

Wir haben gesehen, daß die regio dissimilitudinis bei Eckhart in
ihrer Funktionsmöglichkeit erweitert wurde. Diente sie bisher zur
Erhellung des menschlichen Seinszustandes, vorwiegend zur Beleuchtung
der gefallenen Natur, aber auch zur Kennzeichnung des geschaffenen
Seins im Abstand zum ungeschaffenen, so wird die letzte Bedeutung in
Fortführung zu Achard von St. Viktor verinnerlichter. In Erweiterung
des Topos zur regio dissimilitudinis infinitae erhält er die neue Funktion
der Seinsaussage für Gott, die in ihrer Indeterminiertheit zur positiven
Umkehrung des ursprünglich negativen platonischen Begriffes geworden
ist. Kraft dieser inhaltlichen Bedeutung hat sich Eckhart ein Hilfsmittel
geschaffen, um als Paradox das Seinsverhältnis zwischen Gott und Mensch

kategorial zu erfassen. Mit diesem Schritt hat Eckhart, wohl in Anlehnung

an die Überlieferung, einen traditionellen Begriff in auffallender
Weise selbständig weiterentwickelt.

In etwas abgewandelter Form erscheint der Topos regio dissimilitudinis

bei Hermann von Fritslar. Er kennzeichnet die unvernünftige
Liebe zu allem Geschöpflichen, die Gottesferne auslöst :

Pf. I, 23, 20-22 :

«di wîle di sêle klebet an den krêatûren, und die krêatûren kleben an ir,
di wîle ist si verre von gote und ist in eime verren lande. »

Rudolf von Biberach

Der Begriff regio dissimilitudinis kommt in den «siben Strassen zu

got» des Rudolf von Biberach nicht vor, wohl aber ein Augustinuszitat,
das der regio dissimilitudinis sehr nahe steht und das bereits oben
erwähnt wurde 132. Im Prolog d. 6 zitiert der Verfasser De Trinitate VII c. 6

n. 72 [PL 42, 946):

«Augustinus sprichet, 'daz der mensche mit glicheit zü got gat, vnd mit
vngelicheit von gotte gat'» (f. IIa).

132 Ygj 0ben Anm. 19. «Die siben Strassen zu got» werden nach der einzigen
Einsiedler Hs. 278 zitiert, die eine hochalemannische Übertragung von Rudolfs von
Biberach « De Septem itineribus aeternitatis » ist.



92 Regio dissimilitudinis

Durch den folgenden Satz wird die «vngelicheit» näher erläutert:

Ynd dar vmbe so sol der mensche tvgend minnen vnd in leben vnd
nach in kriegen als armüt vnd diemut, nut alleine want si irtom des

geistes vnde gebresten ablegent, want (lib) sol si dar vmbe svnderlich
lieb han, want si krist formlich sint, vnd dur gelicheit, daz si zv Cristo
hant wurchten vns, nût daz wir von der lustlich selikeit vertriben werden. »

Ganz anders als bei Eckhart und früheren Autoren wird hier « gelicheit
und vngelicheit» in Verbindung zur Christusnachfolge gebracht. Armut
und Demut sind die bevorzugten Tugenden, die aus der seinsmäßigen
Unähnlichkeit herausführen, weil sie in besonderer Weise christusförmig
sind. Nicht die Überwindung erkenntnismäßiger Irrtümer und Schwächen

ist das einzige und höchste Ziel, sondern die Nachfolge Christi, die in
«der inren inwanung Christi», «in siner aller tiefsten inwendikeit» (f. IIa)
zu wohnen besteht. Unähnlichkeit meint also, außerhalb des innersten
Seins Christi zu stehen.

Die gleichen Begriffe, die Eckhart für seine Seinsspekulation
einsetzt, um etwas über die Beziehung zwischen Gott und Mensch auszusagen,

verwendet sein franziskanischer Zeitgenosse Rudolf von Biberach,
um von der Nachfolge Christi zu sprechen.

Das nämliche Augustinuszitat findet sich an späterer Stelle in anderer

Umgebung und besagt etwas ganz anderes. In VI, d. 6 wird über die

fünf geistlichen Sinne gehandelt. Zum «tactus spiritualis»:
« geistlichv berürde» erläutert Rudolfvon Biberach : Man berührt Gott :

«mit mit eim geistlichen zv gange, noch mit liplicher berürde, want me,
'der mensche gat zv gotte mit geistlicher glicheit vnd gat von got mit
geistlicher vnglicheit', als sant Augustinus spricht» (f. 122b).

Entsprechend der plotinisch-augustinischen Tradition trifft für das
Verhältnis zwischen Gott und Seele die Kategorie des Ortes nicht zu. Im
Vergleich aller drei Fassungen, der von Augustinus, von Rudolf von
Biberach und der alemannischen Übertragung läßt sich eine stufenweise

Zuspitzung für die Gewichtigkeit dieser Aussage ablesen.

Bei Augustinus heißt es :

«non locorum intervallis, sed similitudine acceditur ad Deum, et dissimili-
tudine disceditur ab eo 133 ».

133 De Trinitate VII c. 6 n. 12 (PL 42, 946). Ferner: De immort. animae 10, 17

(PL 32, 1081). Die Berührung mit Gott geschieht: «miro quodam eodemque incor-
porali modi, scilicet non localiter».



Regio dissimilitudinis 93

Rudolf von Biberach präzisiert :

«non accessu locali, nec tactu corporali, sed similitudine spirituali acce-
ditur ad Deum, et dissimilitudine a Deo receditur, ut dicit Augustinus

...» 134.

Der alemannische Übersetzer kommentiert «accessu locali» mit «eim

geistlichen zv gange» und erweitert «dissimilitudine» in Analogie zur
geistlichen Gleichheit zu geistlicher vnglicheit. Was besagt dies Abgesehen

von der interessanten Tatsache, in welcher Weise sich ein Zitat wandelt
und von daher Rückschlüsse gezogen werden könnten, ob der Autor
seine Quelle aus erster Hand benutzt hat oder nur sekundär - eine Frage,
die in unserem Zusammenhang nicht zur Diskussion steht - scheint hier
eine Absicht vorzuliegen, um einen Sachverhalt immer besser zu
verdeutlichen. Welchen Sachverhalt Mit Hilfe eines Augustinuszitates wird
das Phänomen der religiösen Erfahrung über jede physiologische und
psychologische Kategorie gestellt und hierfür nicht für zuständig erklärt.
Die Ergänzung zu «geistlicher Gleichheit» kann nur als eine erhöhte
Gleichheit im Sinne einer speziellen Formung für den Zugang zu Gott,
in unserem Zusammenhang für den «tactus spiritualis» verstanden werden,

der umso unmöglicher wird, je weniger die inneren Sinne geweckt
sind. Vom Hintergrund der regio dissimilitudinis, die im Zusammenhang
dieses Augustinuszitates zu sehen ist, bedeutet geistliche Ungleichheit
die unerweckten geistlichen Sinne. Dies besagt eine außerordentliche

Verinnerlichung des Begriffes, der in oppositioneller Stellung zur
Verdeutlichung eines subtilen theologischen Sachverhaltes, den der Erfahr-
barkeit der Gnade, aufgegriffen wurde. Diese vollzieht sich ohne die

Mitwirkung irgend eines menschlichen Organes, vielmehr durch deren
seinsmäßige Überformung, die mit «geistlicher Gleichheit» umschrieben wird.
Durch die «geistliche Gleichheit» gehört der Mensch einer außerweltlichen,
übernatürlichen Ordnung an und ist wie bei Eckhart ontologisch in zwei
Welten verwurzelt. Eckhart verdeutlicht das Ausgespanntsein zwischen

zwei Zonen von der erkenntnistheoretischen Seite her, Rudolf von
Biberach von der Erfahrung durch die geistlichen Sinne. Beide bedienen
sich über Augustinus einer platonisch-neuplatonischen Terminologie,
deren verschiedene Ansatzpunkte für das gleiche Problem, der Erfahr-
barkeit der Gnade, sich dahin formulieren lassen: «sciendum est» und
«experiendum est».

134 A. C. Peltier, S. Bonaventurae Opera omnia VIII, Paris 1866, p. 400b.



94 Regio dissimilitudinis

Seuse

Zu dem einzigen Beleg der regio dissimilitudinis bei Heinrich Seuse

aus dem Horologium Sapientiae 135 registrierte bereits Bihlmeier in einer
kurzen Fußnote seiner Ausgabe, daß die lateinische Formulierung eine

Nachbildung von Augustinus, Confessiones VII c.10 n.16 (CSEL 33,

157, 21) ist136. In kritischer Selbstanalyse schildert Seuse im Prolog
seinen sündigen Zustand in der regio dissimilitudinis, bis ihn die göttliche
Weisheit erleuchtet und auf den rechten Weg gebracht hat. Nicht nur
die Terminologie, sondern auch die innere Bewegung der Seelengeschichte
verbindet Seuse mit der Autobiographie Augustinus'. Die regio dissimilitudinis

wird bei ihm zum Abfall «a statu propriae salutis» durch die

flüchtigen Freuden der Welt. Die beachtenswerte entsprechende mhd.
Übersetzung: «... vergangen in die wege der ungelicheit» im BdeW 137 ist
wohl vom Hintergrund dieses traditionsreichen Begriffes zu verstehen.
Die Autoren des 12. Jahrhunderts sprachen vom Verlassen und
überschreiten der regio dissimilitudinis und zeigten die verschiedenen Arten
auf, die in die regio dissimilitudinis hineinführen. Insbesondere sprach
Anselm von Laon in Verbindung eines dreifachen Weges, der von Gott
abzieht, von drei Arten, die zur regio dissimilitudinis hinleiten 138. Aelred

von Rievaulx sprach von einer nach Lastern gegliederten regio dissimilitudinis.

Mit der Formulierung: die wege der ungelicheit betont Seuse die

Deutung der regio dissimilitudinis in ihrem Zusammenhang mit dem

sündigen Zustand des Menschen und in anderer Weise implizit den
Gedanken der Entfernung von Gott, und zwar nicht als Zustand, sondern
als Bewegung.

Die selbständige Handlung, die der menschlichen Verantwortung
unterliegt, wird ans Licht gerückt. Der Aktion nach außen in die Gottferne

entspricht eine auf stärkste Innerlichkeit ausgerichtete innere

Bewegung:

135 Horologium Sapientiae, a. a. O. S. 10.
136 Bihlmeier, a. a. O. S. 88, 22 (App.) und 200, 21 (App.).
137 Bihlmeier, a. a. O. S. 200, 21.
138 Sermo XIV (CXII), PL 171, 856 A: «Via enim trium dierum triplex defi-

ciendi via ac triplex proficiendi forma intelligitur. Sicut enim tribus modis a Deo
receditur in regionem dissimilitudinem, scilicet cogitatu, verbo et opere malo, ita
tribus modis in contrarium versis proficitur et ad Dei similitudinem revertitur ...».
Courcelle, répertoire n. 42, S. 30.



Regio dissimilitudinis 95

«Und welle alsus ein mit ein in einikeit worden sint, der hertze und geist
wirt ernüwert mit dem infliessen sins selbes geistes mit nuwer warheit,
mit verborgen liehte, mit ungewonlicher sussikeit, mit eime ablegen aller
unglicheit, mit eime waren inblick der gütlichen clarheit. Alle ir sinne
koment in sogtan ingezogenheit und ir verstantnisse in ein schowen der
blossen warheit, daz kein schöner blûm in disem wunneklichen zit sich
nie so schone naturlich gefârwet noch geziert, als ir hertze und müt in
dem hohen Ursprünge alles gutes übernatürlich wirt mit gnaden und mit
tugenden geziert» 139.

Seuse spricht hier von einem Seinswandel und einer Seinserfahrung von
innen her, die von Gnade und Tugenden begleitet sind. Im Augenblick
einer gnadenhaften religiösen Erfahrung fällt die trennende Wand
zwischen Gott und Mensch «mit eime ablegen aller unglicheit». Die Seele

wird in ein anderes Sein hineingezogen, in dem die natürlichen Sinne

schweigen, das innere Leben dafür umso reicher wird. Eine neue Wahrheit,

eine ungewöhnliche Süße und eine nie gekannte Schönheit verbindet
die Seele mit ihrem Ursprung. Nicht nur die durch die Sünde bedingte
Ungleichheit, sondern auch die ontologische wird im Augenblick der

Einigung übernatürlich aufgehoben.
Von ontologischer Ungleichheit zwischen Gott und Mensch sprechen

auch folgende Textstellen :

«Nu lüg, wel unglicheit ist zwüschen miner und dis zites vrüntschaft» 14°.

«Wie ist din minne und der kreatur so ungelich» 141.

«... wie kan man bildlos gebilden unde wiselos bewisen, daz über alle
sinne und über menschlich Vernunft ist? Wan waz man glichnust dem
git, so ist es noh tusentvalt ungelicher, denn es glich si» 142.

«Fro tohter, nu merk eben, daz disu ellü entworfnü bild und disü us-
geleiten verbildetü wort sind der bildlosen warheit als verr und als
ungelich, als ein swarzer mor der schönen sunnen, und kunt daz von der
selben warheit formlosen, unbekanten einvaltekeit» 143.

Im letzten Beispiel steht Seuse auch in der augustinischen Tradition, die

Entfernung und Ungleichheit identifiziert, hier auf den ontologischen
Abstand bezogen, die die ewige Wahrheit von der menschlichen Wahrheit
abhebt. Nicht die Sprache ist hier also die primäre Ursache einer mangelnden

Leistungsfähigkeit in der Aussage - aus ihr wurde ja bereits das

139 Großes Briefbuch, 25. Br., Bihlmeier, a. a. O. S. 478, 3-12.
140 BdeW, Kap. 12, Bihlmeier, a. a. O. S. 247, 5-7.
141 BdeW, Kap. 7, Bihlmeier, a. a. O. S. 228, 5-6.
142 Vita, Kap. 23, Bihlmeier, a. a. O. S. 191, 6-9.
143 Bihlmeier, a. a. O. S. 199, 14-19.



96 Regio dissimilitudinis

Möglichste herausgeholt - sondern der fundamentale seinsmäßige
Unterschied. Gerade weil Seuse die deutsche Sprache so gut zu handhaben
versteht, und sich der Macht des Wortes, im besonderen wohl seines

dichterischen Wortes bewußt ist, setzt er diese Mächtigkeit als Ohnmacht
gegenüber dem aus der Gnade stammenden göttlichen Wort. Von hier
fällt ein erneutes Licht auf die schon mehrmals kommentierte Stelle im
Prolog zum BdeW :

«Ein ding sol man wissen: als unglich ist, der ein suzes seitenspil selber
horti suzklich. erklingen gegen den, daz man da von allein hört sprechen,
als ungelich sint du wort, du in der lutren gnade werdent empfangen und
usser einem lebenden herzen dur einen lebenden munt us fliezent gegen
den selben worten, so su an daz tot bermit koment, und sunderliche in
tütscher zungen; ...» 143.

Erst jüngst haben Maria Bindschedler und Ciaire Champollion gegenüber
früheren Auslegungen zu Recht darauf hingewiesen, daß diese Aussage
nichts mit einer Geringschätzung Seuses gegenüber der deutschen Sprache
zu tun habe oder den Gegensatz Deutsch-Latein meine 144. Im Zusammenhang

mit dem Topos regio dissimilitudinis betont diese Stelle vielmehr
die seinsmäßige Andersartigkeit des aus der Gnade stammenden Wortes,
das nur von der Lebendigkeit des Herzens und durch nichts anderes

eingeholt werden kann. Dem unerhörten Einbruch des göttlichen Wortes
steht selbst die von Seuse so meisterlich beherrschte deutsche Sprache
hilflos gegenüber. Er ist sich bewußt, daß dem Absoluten nicht mit
Worten beizukommen ist. Wenn im Zusammenhang dieses Vergleiches

Champollion als eine wichtige Aussage Seuses den Verlust der «communi-
catio» betont145, Bindschedler die Macht des Herzens gegenüber dem

toten Buchstaben 146, so sind das wesentliche Aspekte im Hinblick auf
die Wirkungen des unterschiedlichen göttlichen und menschlichen Wortes,

die je einer anderen Seinsordnung entspringen. Das Herz als Organ
des Empfangens und Verstehens wird durch das göttliche Wort mit
besonderer Fähigkeit, Fülle und Mächtigkeit der Erfahrung ausgezeichnet
und zu einer Lebendigkeit gebracht, die das geschriebene Wort niemals

wiederzugeben im Stande ist, «sunderliche in tütscher zungen». Denn das

144 Maria Bindschedler, Seuses Auffassung von der deutschen Sprache, in:
Heinrich Seuse, Studien zum 600. Todestag, hrsg. von E. Filthaut, Köln 1966,
S. 71 fî. Claire Champollion, Zum intellektuellen Wortschatz Heinrich Seuses,

daselbst, S. 77 f.
145 Champollion, a. a. O. S. 77.
146 Bindschedler, a. a. O. S. 73.



Regio dissimilitudinis 97

dichterische deutsche Wort ist eingängiger als die Fremdsprache Latein.
Aber man täusche sich nicht: Poesie und Gotterfahrung sind zweierlei.

Angesichts dieser Gewichtigkeit eröffnet Seuse mit klaren, bestimmten
und eindringlichen Worten seinen Vergleich: «Ein ding sol man wissen ...»
und beschreibt in der ihm eigenen poetischen Ausmalung als das wissenswerte

Gut die unüberbrückbare seinsmäßige Kluft zwischen göttlichem
und menschlichem Wort. Mit dieser Aussage über klar voneinander
geschiedene, ontologische Grundlagen vom Hintergrund des Topos regio
dissimilitudinis steht Seuse in der Nähe zu Thomas von Aquin, den er
«das klare licht» nennt 147. Wie seinem Lehrer geht es Seuse um
Vermittlung wesentlicher und grundsätzlicher Erkenntnisse auf Grund einer
unbestechlichen «discretio».

Die gedächtnismäßige Verankerung des einzigen Augustinuszitates
aus den Confessiones beweist Horologium c. 8: «Dum haec audio, altius
ingemisco tarn longe me esse cognosco» 148, ein Beleg, der in verkürzter
Form den Topos in seiner Funktion als Entfernung von Gott
widerspiegelt.

Tauler

In den Predigten Taulers erscheint die Formulierung regio dissimilitudinis

nicht ausdrücklich, dagegen steht die Predigt Nr. 28 unter der

Thematik des Wortpaares glich-unglich 149, die diese wie ein Leitmotiv
durchzieht und vom Hintergrund des Todos regio dissimilitudinis
einsichtiger wird. Die folgende Interpretation der genannten Wortgleichung
soll die Bedeutung der regio dissimilitudinis für das Verständnis dieser

Dreifaltigkeitspredigt aufzeigen.
Einleitend beginnt die Predigt damit: Zur Erfassung dieses hohen

Geheimnisses muß sich der Mensch seiner doppelten Seinsordnung
bewußt werden, nämlich als Ebenbild (in der regio similitudinis glich)
und als seinsmäßige Ungleichheit (in der regio dissimilitudinis ungelich),

um die richtigen Relationen zu gewinnen. Die seinsmäßige Ungleichheit
erlegt dem Menschen immer wieder Grenzen auf. Um diese zu über-

147 Vita, c. 51, Bihlmeier, a. a. O. S. 180, 16 f.
148 Richstätter, a. a. O. S. 91, 4-6.
149 Ferdinand Vetter, Die Predigten Taulers, Berlin 1910 (Deutsche Texte

des Mittelalters XI) 114-118. Die Übersetzung von G. Hoffmann, Johannes Tauler
Predigten, Freiburg, Basel, Wien 1961, S. 192-197 bringt an den fraglichen Stellen
nicht immer eine befriedigende Lösung.

7



98 Regio dissimilitudinis

schreiten und die volle Ebenbildlichkeit zu erreichen - denn die
seinsmäßige Ungleichheit ist größer als die Ebenbildlichkeit150 - muß er «vil
tôde» erleiden.

«Die erste uslegung von der trivaltikeit seit, das ein iegelich mensche
müs haben zwene gezügen, glich und ungelich, sol er zü dem edelen ende
kummen, und dozu gehôrent vil tôde, das man neme in leide liep und
in sure susse lsl.

Auch Christus gehörte diesen beiden Seinsordnungen an, «glich und
unglich», gemäß seiner göttlichen und geschaffenen Natur. Erst beide

Seinsordnungen kennzeichnen das volle Leben, die wie zwei Schwestern

zusammen gehören und alles gemeinsam tun. Es kann und soll keine

Seinsordnung für sich allein bestehen und handeln, vielmehr: «daz man
sich in dem geliehen bereit vinde gegen dem ungelicheni), nämlich in Zeiten
der Gottesnähe, die durch Glück und Harmonie gekennzeichnet sind,
muß man eingedenk und willens sein, die Belastungen, die sich

notwendigerweise aus der ontologischen Ungleichheit ergeben einerseits zu
verkraften und andererseits in Nöten und Bedrängnissen des kreatür-
lichen Lebens die Ebenbildlichkeit Gottes nicht verletzen («in dem

ungelichen gelich gehalten») 152. Aber mit einer rein äußeren Orientierung
und nur mit natürlichen Kräften kann man die angelegte Ebenbildlichkeit

nicht erlangen, aber man kann sehr wohl diese Formung erhalten,
da die Gnade aus der regio dissimilitudinis herauszuführen vermag :

«Dise glicheit enmag mit sin in dem ussern menschen noch in der nature,
aber man mag wole werden glich 153. »

Auch im folgenden Satz bedeutet nunglicheme» die geschaffene regio
dissimilitudinis :

«Kinder, es müs manig bitter tot uf die nature vallen ussewendig in
diseme unglicheme » 154.

«Der verklerte geist der minnet und meinet gelich und ungelich in eime

gelicheme gemüte 155
», besagt, nur der durch die Gnade überformte Geist

ist fähig, Gottesnähe und Ferne mit unveränderlichem Sinn zu lieben und

zu erstreben.

15° Vgl. Achard von St. Viktor, S. 15 f. Courcelle, a. a. O. (1963) 639 n. 85.
151 Vetter, a. a. O. 114, 14-17.
152 Vetter, a. a. O. S. 115, 9-16.
153 Vetter, a. a. O. S. 115, 16-17.
154 Vetter, a. a. O. S. 115, 18-19.
155 Vetter, a. a. O. S. 115, 23-24.



Regio dissimilitudinis 99

Im Sinne von Eckhart bekommt im Folgenden ungeliche einen

anderen Aspekt und wird zur regio dissimilitudinis infinitae, der unendlich

unerkannten Gottheit. Solange die Verbundenheit und Nähe Gottes
sich realisiert, würden viele Menschen ihm gerne folgen, aber sobald er
sich in seiner Unverständlichkeit zeigt, wenden sie sich sofort ab. Und
doch kommt diese Unerkanntheit Gottes, die sich in dieser Unähnlichkeit
zeigt, seinem Wesen viel näher als alle Erfahrung der Ähnlichkeit, denn
nach dem Paradox von Eckhart führt die Relation der Unähnlichkeit
zwischen Mensch und Gott zu größerer Ähnlichkeit als die Ähnlichkeit
selbst, da das Sein Gottes sich in der regio dissimilitudinis infinitae als

letzte Aussage und wesentliche Wahrheit offenbart. Das Wissen der
Ähnlichkeit ist wie eine Blume in ihrem Duft, ihrer Lieblichkeit und
Schönheit als ein Zugang zur Frucht, die sich in der größeren Ähnlichkeit
der unendlichen Unähnlichkeit des unerkannten Gottes bildet. Die
Erfahrung der Ähnlichkeit, die immer vorausgeht, ist ein Anreiz für die
Last der regio dissimilitudinis infinitae, die die je größer werdende
Indeterminiertheit Gottes mit sich bringt. Diese Erkenntnis übersteigt die
natürlichen Kräfte des Menschen, zu der er auch nie vordringen würde,
wüßte er nicht von der Erfahrung der Ähnlichkeit, die Hilfe und Stütze

ist, die größere Ähnlichkeit in der unendlichen Unähnlichkeit als eigentliche

Relation zwischen Gott und Mensch zu gewinnen. Denn erst in ihr
wird der Mensch in der Wahrheit geboren, da er alle anderen Stützen

abgelegt hat. Zusammenfassend wiederholt Tauler nochmals: Die
Erfahrung der Ähnlichkeit bringt die Frucht über die tiefste Erkenntnis
Gottes nicht hervor, sosehr diese auch den Zugang hierfür eröffnet.

«Vil mensche woltent Gotte gerne volgen, also es in dem geliehen stünde,
mere also es in das ungeliche vellet, so kerent su zûhant wider. Nu ist
doch dis ungeliche vil fruchtberer, nutzer und besser wan daz geliche,
dis bringet die wesenden worheit; das geliche ist der blümen und das
ungeliche ist die fruht ; das geliche ist ein dienst dem ungelichen und get
ime vor, es hilffet und stercket zu der bürden des ungelichen. Aber hie
inne wurt der mensche in der worheit geboren. Dis bringet die fruht nüt,
dis geliche, also vil aise es herzü dienet» 156;

Zur Verdeutlichung dieser abstrakten Gedankengänge führt Tauler das

Bild der Wüste ein :

«Daz enist nüt das gezüge Jhesu Cristi, wanne er ist der slange den
Moyses ufhieng in der wustenunge, den alle die an m&stent sehen die

156 Vetter, a. a. O. S. 115, 24-31.



100 Regio dissimilitudinis

gesunt woltent werden; disen süllent wir ansehen und nemen sin gezüg
und volgen deme mit warem armüte unsers geistes ...» 157.

Dem ungelichen als regio dissimilitudinis infinitae entspricht die Metapher
Wüste zur Verdeutlichung der geistigen Armut, die mit der unendlichen
Unerforschlichkeit Gottes verbindet und in die Freiheit führt, die allein
das Heil des Menschen ist. Wie stark Tauler der Spekulation Eckharts
verbunden ist, zeigt die Fortsetzung der Predigt, in der später die Begriffe
glich-unglich mit der Auslegung des Evangeliums verknüpft werden :

«Danvon sprach ouch Cristus in disem ewangelio: 'es si denne daz ir
anderwerbe geboren werdet in dem geiste und in dem wasser, so enmügent
ir nüt gan in daz riche der himele'. By dem geiste nimmet man dis geliche
und bi dem wasser das ungeliche. Noch diseme ussewendigen groben
ungelichen so ist ein indewendiger edelre luter ungelich, und daz ungeliche
wurt geboren us dem ersten unglichen. Der sich in diseme gewerlich
hielte, in dem wurde endecket und geoffenbaret eine erkentnisse des

unsprechenlichen ungelichen, daz alle creaturen nüt ervolgen mügent
mit enkeinre wise; denne ein gelütert geist in dem ussewendigen
ungelichen der minnet und meinet me das ungeliche und smacket ime bas
und vôilet und bevindet me do inne denne in allem dem geliehen do man
zü komen mag oder verstan mag. le dis ungeliche ie klerlicher und blôs-
licher und offenlicher bekant wurt, ie noherre und innerlicher die glicheit
geboren und drinne ervolget wurt» 158.

Im Geist ist die Ebenbildlichkeit regio similitudinis) verankert, das

Wasser bezeichnet die seinsmäßige Ungleichheit. Dieser äußeren, groben
Unähnlichkeit entspricht eine viel innerlichere, edlere und lautere Un-
ähnlichkeit. Es sind also zweierlei Arten von Unähnlichkeit gemeint.
Die Letzte, viel innerlichere stammt aus der ersten Unähnlichkeit, nämlich

von Gott als regio dissimilitudinis infinitae. Wer diese aufmerksam

betrachtet, dem würde sich eine Erkenntnis über die unsagbare
Unähnlichkeit regio dissimilitudinis infinitae) erschließen und offenbaren.
Diese Erkenntnis entspricht nicht mehr natürlicher Ordnung, sondern

gnadenhafter Einsicht. Deshalb liebt nur der begnadete Geist in der

geschaffenen Ungleichheit Gottes Unähnlichkeit das ungeliche) mehr,
in der er mehr von der Größe Gottes empfindet als in allem, was ihm
durch die Ähnlichkeit zufließt oder er von ihr her verstehen kann. Je
deutlicher diese seinsmäßige Ungleichheit zwischen Gott und Mensch

157 Vetter, a. a. O. S. 115, 32-36.
158 Vetter, a. a. O. S. 116, 27-117, 5.



Regio dissimilitudinis 101

erkannt wird, umso näher und innerlicher wächst die Ähnlichkeit. Wir
sehen wieder die traditionelle Verbindung von Ähnlichkeit und Nähe in
Umkehrung zu Unähnlichkeit und Ferne.

Diese Seinsungleichheit zu Gott erkannte Luzifer nicht, als er nach
Gottähnlichkeit verlangte.

«Dis ungeliche daz ensach mit an der Lucifer do er sich wolte in daz
geliche setzen» 159.

Deshalb verlor er auch die geschaffene Ähnlichkeit und stürzte in eine

unaussprechliche Unähnlichkeit der Gottesferne.

«und danvon kam er in ein unsprechenliches ungelich und verlor alle
gelicheit» 160

Die Engel aber erkannten ihre seinsmäßige Ungleichheit und versanken
daher in eine unaussprechliche Ähnlichkeit.

Das Beispiel der Engel auf den Menschen übertragend folgert Tauler:
Welch unaussprechliche Frucht würde sich «uz diseme gründe» aus der
unaussprechlichen Unähnlichkeit Gottes entfalten, wenn der begnadete
Geist mit der unendlichen Unähnlichkeit Gottes [mit disem ungelichen
regio dissimilitudinis infinitae) in Liebe versinken und verschmelzen
könnte in der wahren Erkenntnis seiner geschaffenen Ungleichheit161.
Zu diesem Schritt kann niemand verhelfen als Gott allein, der durch
seine Gnade in die göttliche Finsternis der Indétermination führt, in der
eine unaussprechliche Vereinigung geschieht, wo jede Unterscheidung von
gleich und ungleich sich aufhebt162.

Neben den von Augustinus her sich entwickelnden Topos der regio
similitudinis und regio dissimilitudinis, der von Eckhart zur regio
dissimilitudinis infinitae weiter entwickelt wurde, bedient sich Tauler in
dieser Predigt der Metaphern Wüste und Finsternis, die von
PseudoDionysius stammen, um das Seinsverhältnis zwischen Gott und Mensch

zu umschreiben, das sich am intensivsten realisiert im Zurücklassen aller
Determinationen.

Wie bekannt Tauler die Formulierung der regio dissimilitudinis zur
Erklärung der seinsmäßigen Verschiedenheit und für die durch die Sünde

verursachte Ungleichheit waren, bezeugen zwei andere Stellen :

159 Vetter, a. a. O. S. 117, 6-7.
160 Vetter, a. a. O. S. 117, 7-8.
161 Vetter, a. a. O. S. 117, 11-13.
162 Vetter, a. a. O. S. 117, 26-36.



102 Regio dissimilitudinis

In der Predigt Nr. 39 spricht Tauler von einem Seinswandel in der

Vereinigung, ungelicheit meint dann die geschaffene Unähnlichkeit.

«Und so wirt er von unserm herren mit grosser sûssikeit begobet, und
wirt im ein innerlich umbevang in bevintlicher vereinunge. Alsus locket
und zühet und reisset Got den menschen usser im selben zû dem ersten
und usser aller ungelicheit zu im selber».

In der Predigt Nr. 52 ist ungelicheit der sündige Zustand des Menschen :

«Als nu dise uswendigen groben gebresten ab geschorn sint, so blibent
doch in dem gründe der neiglicheit die bilde der vorgegangener gewon-
heit, die sol der mensche vertriben mit dem minneklichen bilden unsers
herren Jhesu Christi und sol recht einen val mit dem anderen us slahen
und sol die als innerlichen mit grosser andacht in sich ze gründe trucken
und ziehen, das alle ungelicheit in im verwerde und verlösche».

Diese Beispiele bei Tauler zeigen deutlich seine Abhängigkeit von Eckhart
und werfen auch ein Licht auf seinen Zuhörerkreis, dem er eine so

geistig anspruchsvolle Diktion wie in der Dreifaltigkeitspredigt zumuten
konnte. Indirekt offenbart dieses Predigtniveau auch, daß in Lehre und

Verkündigung der Topos regio dissimilitudinis und regio similitudinis ins

allgemeine Bewußtsein eingegangen war.

Johannes von Kastl

Der Benediktiner Johannes von Kastl, dessen Schriften gegen
Ende des 14. / Anfang des 15. Jahrhunderts anzusetzen sind, spricht in
einem Gebet von der regio dissimilitudinis in Vermischung mit der regio

longinqua :

«miser ego, abstractus a te, in longinquam dissimilitudinis regionem
exulans ...» 163.

Neben dem moralischen Unterschied ist stärker der ontologische Abstand
ausgesprochen, der schon durch die Nähe zum Bibelzitat, Sap. 11, 21:

163 Josef Sudbrack, Die geistige Theologie des Johannes von Kastl. Studien
zur Frömmigkeitsgeschichte des Spätmittelalters, I Darstellung, II Texte und
Untersuchungen, Münster 1967 (Beiträge zur Geschichte des alten Mönchstums und des

Benediktinerordens H. 27, 1.2) II, 124,30-37: «rursus an totius rectitudinis et
aequitatis norma ac verae disciplinae forma, ego econtra impudenter abste alienatus
factus sum, totus curvus, distortus, stolidus et indisciplinatus ; tu insuper omnia in
numéro, pondéré et mensura faciens, cuique rei speciem, modum ac ordinem tri-
buens.sicut et substantiam, virtutem et operationem largiens, ediverso miser ego... ».



Regio dissimilitudinis 103

«tu insuper 'omnia in numéro, pondéré et mensura' faciens» deutlich
wird. Da Johannes von Kastl für seine Schriften «De adhaerendo Deo»,

«De lumine increato» und «Expositio» zur Benediktinerregel vielfach
Rudolfs von Biberach «De Septem itineribus aeternitatis» benutzte164,
findet sich bei ihm auch das von Rudolf von Biberach zweimal verwendete

Augustinuszitat aus De Trinitate VII c.6 n.12 {PL 42, 946). Die regio
dissimilitudinis als Zustand des gefallenen Menschen wird bei Johannes

von Kastl zur regio tenebrarum, und die Vorstellung, daß die Entfernung
von Gott nicht der Kategorie des Ortes unterliegt, sondern durch geistige
Unähnlichkeit bestimmt wird, verschärft sich entsprechend der regio
tenebrarum zur Entfernung durch geistige «dissonantia» und «con-
trarietas» 165.

Als regio tenebrarum bezeichnete schon Achard von St. Viktor die

zweite regio dissimilitudinis «que est culpe Hec est illa regio tenebrarum,

in qua invenit se Augustinus, cum in his tenebris lux orta est ei» 166. Die

augustinische Illuminationslehre ist in der Formulierung regio dissimilitudinis

miteingefangen.
Wie selbstverständlich der Topos regio dissimilitudinis dem

zeitgenössischen Denken assimiliert war, zeigt die Einleitung des Traktates
«De adhaerendo Deo». Das religiöse Ziel des Verfassers ist die Niederschrift

als solche und zwar «etwas endgültig zu beschreiben, soweit das

in dem Lande dieser Verbannung und Wanderschaft möglich ist» 167. Der
Sache nach ist der Topos regio dissimilitudinis gemeint, der als

Seinsaussage jedes natürliche Menschenwerk nur als Stückwerk kennzeichnen

kann, das stets der Fülle und Vollkommenheit entbehrt. Die Einschränkung

der menschlichen Aussage aus der Vorstellung des Topos regio
dissimilitudinis machte auch Sense. Der Diktion nach findet sich bei

164 J. Huijben, Le de adhaerendo Deo, Vie spirituelle, Suppl. (1922) 22-37;
(1923) 80-101. Sudbrack, a. a. O. II, S. 246.

165 J. v. Kastl, De lumine increato c. 4 (Sudbrack, a. a. O. II, 90, 62-67):
«alioquin ut sie in omnibus opera tenebrarum ex nobis faeimus, atque in hac
tenebrarum regione et umbra mortis a vera luce Deo et lucis via plus et plus nos elon-
gemus, non per loci distantiam, sed per virium animae et voluntatis nostrae ad
divinae voluntatis et beneplaciti dissimilitudinem et dissonantiam et contrarietatem,
ac per hoc nobis semper ipsis peiores fiamus et impeius proficiamus ».

166 Courcelle, a. a. O. (1963) 633 n. 54.
167 De adhaerendo Deo c. I, 16-13, éd. Huijben: «Cogitanti mihi aliquid

ultimate, in quantum possibile est in huius exilii et peregrinationis immoratione depin-
gere, scriptando de et super ab omnibus plena et. possibili abstractione, et cum solo
Domino Deo expedita, secura et nuda formaque adhaesione, praesertim cum ipsius
christianae perfectionis finis sit Caritas, qua Domino Deo adhaeretur» (Sudbrack
a. a. O. II, 219).



104 Regio dissimilitudinis

Johannes von Kastl eine synonyme Formulierung: «... in huius exilii et

peregrinationis immoratione». Da dieses Werk sehr bald ins Deutsche
übersetzt worden ist168, wäre ein Vergleich mit der deutschen

Übersetzung sehr interessant.

Gerhard Zerbolt von Zutphen

In den beiden Hauptwerken von Gerhard Zerbolt von Zutphen
De reformatione virium animae und De spiritualibus ascensionibus zeigen
die Belege der regio dissimilitudinis einen betont moralischen Charakter.
Das Thema in De reformatione virium animae ist der Fall des Menschen

aus seinem ursprünglichen Zustand in Jerusalem, der «visio pacis» zur
regio dissimilitudinis in Jericho 169, dem Elend der moralischen
Unbeständigkeit 17°. Dem ursprünglichen Sein der «rectitudinis et innocentiae»

steht der erbsündliche Zustand der regio dissimilitudinis gegenüber, die

gekennzeichnet ist von der dauernden Versuchung «secundum varios
motus concupiscentiarum». Noch stärker zur Geltung kommt die moralische

Interpretation in De spiritualibus ascensionibus 171. Die Todsünde

168 W. Stammler, Verfasserlexikon II, Berlin-Leipzig 1936, Sp. 603.
169 Gerhard Zerbolt von Zutphen, Piissimi ac ervdissimi viri D. Gerhardi

Zvtphaniensis, opuscula duo, divina prorsus et aurea. I. De reformatione interiori,
seu virium animae. II. De spiritualibus ascensionibus quibus accessit Hortvlvs
Devotionis, variis piorum exercitiorum floribus peramoenus, iam primum diligen-
tissime repurgatus et typis excusus. D. Hugonis Carthusiani. Coloniae (bei Ludovicus
Alectorius) 1579. De reformatione virium animae cap. VI.

170 Ibid. cap. I: «Iste igitur homo descendit de Hierusalem in Hiericho, id est,
de statu rectitudinis et innocentiae, ad statum vel potius casum mutabilitatis et
miseriae Hierusalem visio pacis dicitur. Hiericho vero luna, quoniam mutabili-
tatem innuit, interpretatur ita homo factus est sibiypsi grauis et propria eius vita
facta est ei tentatio et continuo secundum varios motus concupiscentiarum et
suggestus desideriorum mutatur vt luna et numquam in eodem statu permanet,
donec ad illum statum redeat vnde ad hanc mutabilitatis miseriam est prolapsus».
A. Rayez SJ, Gérard Zerbolt de Zutphen et saint Bonaventure. Dépendances
Littéraires, in: Dr. L. Reypens Album, Antwerpen 1964, S. 328 Anm. 19.

171 Ibid. De spiritualibus ascensionibus, cap. V: «De tertio hominis descensu

per peccatum mortale quo longissime abiit in dissimilitudinis regionem. Sed nec
adhuc filius prodigus cessât longius ire atqua amplius perire. Nam quo plus it, eo

amplius perit qua e Deo auersus recedit. Quid plura: Omnibus consumptis cum
meretricibus venit in regionem dissimilitudinis vbi se subiecit vni ciuium regionis
illius, et hic eum posuit vt porcus eius pasceret, id est breuiter per peccatum mortale
se diabolo subdidit, et in omnibus motibus concupiscentiarum et desideriorum
satisfecit. Ecce homo quo nunc deuenisti in regionem dissimilitudinis, non apparet
vestigium virtutis. Hae sunt très descensiones, quibus a statu rectitudinis in regionem
dissimilitudinis longissime descendit».



Regio dissimilitudinis 105

ist nach der Erbsünde, dem Ungehorsam Adams, und den schwankenden

Begierden der dritte Abfall des Menschen, durch die er longissime abiit
in dissimilitudinis regionem. In ihr gibt es keine Spur von Tugend mehr,
daher ist sie die weiteste Entfernung vom Ursprung, nach der Art wie
sich der Verlorene Sohn des biblischen Gleichnisses in regionem dissimilitudinis

verirrte.

Aufschlußreich ist die deutsche Übersetzung 172 :

De spiritualibus ascensionibus cap. V Deutsche Übersetzung cap. VI
1. De tertio hominis descensu per

peccatum mortale quo longissime
abiit in dissimilitudinis regionem

2. venit in regionem dissimilitudinis

3. Ecce homo quo nunc deuenisti in
regionem dissimilitudinis

4. Hae sunt très descensiones,quis-
bus a statu rectitudinis in regionem

dissimilitudinis longissime
descendit.

Von der dritten abstigung des
menschen durch die todsünd do durch
du dich aller witest geferret hast
von dem vatterlant173.

ist er kommen in ein frômd vnbekant
lant.

Nu nim war wie du kommen bist
in ein vnbekant land

Diß sint die abstigung durch die du
wit vnd fer in frômde land gewandelt
vnd abgegangen bist.

Die erste Übersetzung in Form einer Interpretation lehrt, wie geläufig
der Topos regio dissimilitudinis nach bernhardinischem Denkschema:
Erde als Fremde /Verbannung: Himmel als Heimat / Vaterland war.
Die ontologische Bedeutung als Ferne zum Ursprung ist unverkennbar,
sie wird aber nicht als geschaffene, seinsmäßige Distanz ins Bewußtsein

gebracht, sondern als selbstverschuldete 174. In diesem Sinne bestimmt
sie als Kapitelüberschrift den Ausgangspunkt der Betrachtung.

172 Hain 16 299, Bl. lr: (in kursiver Handschrift) «Collegiy Societatis Jesu
Monachy 1515». Darunter got. Druck: «Eyn Tractat von den geystlichen vffsti-
gungen». Bl. 2r Incipit: «Ein andechtiger Tractat doctor herr Gerhartz von Zutphan
von geistlichen vffstigungen genommen vß der heyligen geschrifit vnd gezogen».
Dieser Frühdruck bietet eine vollständige und ziemlich genaue oberdeutsche
Übersetzung des lateinischen Originals in 72 Kapiteln. Vgl. hierzu K. Ruh, Altniederländische

Mystik in deutschsprachiger Überlieferung, in: Dr. L. Reypens Album,
Antwerpen 1964, S. 375 und S. 376 Anm. 75.

173 Die gleiche Übersetzung zeigt die Kapitelüberschrift im vorangestellten
Inhaltsverzeichnis, Hain 16 299, Bl. 3r (von mir gezählt, der Druck enthält weder
Foliierung noch Paginierung).

174 Hain 16 299 c.V : « groß wit vnd verr ist der wege zwuschen dem tal der trehen
do du mensch nu in bist vnd do dich got der herr des ersten in gesetzt hat». Lat. c. 4.



106 Regio dissimilitudinis

Zu der bisherigen Identifizierung von Entfernung / Fremde mit
Unähnlichkeit erscheint jetzt die regio dissimilitudinis als ein vnbekant

lant im Gegensatz zu vatterlant. Die mangelnde Identität mit sich selbst

infolge der Sünde wird auf diese Weise schärfer gefaßt.
Der plotinische Gedanke der Verunreinigung klingt an in der

Verstrickung schlechter Begierden, die «wit ferrer» treiben und zwar in «die

aller verrest region»: «in longissimam regionem abiens» 175, in der
Tradierung durch Bernhard: «Vnd alß sant Bernhart sprichet / wir sint alle
mit einander geuallen in einen vnreinen pfûl / vnd vff einen huffen stein /
vnd sint vervnreynent mit der vrsprünglichen schuld» 176. Umschreibungen

der regio dissimilitudinis nach der Zisterziensertradition sind
ebenfalls «vallis lachrymarum, vallis bassa»: «tal der trehen, tief tal»177

im Gegensatz zu «mons altus»: für regio similitudinis.
Für die sehr komplexe Spiritualität der Devotio moderna 178 dürften

diese Vorstellungen der regio dissimilitudinis und ihre Deutungen die

Grundlage ihrer Frömmigkeitslehre bilden, die jenseits aller Seinsspekulationen

vom moralischen Denken bestimmt wird.
Die Betrachtung über Ursprung, Ausbreitung und Funktion eines

Topos lehrte, daß der Ausgangspunkt der regio dissimilitudinis die
platonische Formulierung: Ort des kosmischen Chaos, das zum Untergang
führt, war und sich durch verschiedenste Einflüsse bis hin zur Gottferne
des geschaffenen oder sündigen Menschen wandelte. Die aufgeführten
Textzeugen sind eine Zusammenfassung bis jetzt bekannter Belege bis

zum 14. Jahrhundert. Zu den bei Courcelle im erweiterten Répertoire
abgedruckten Belegen 179 wären die hier neu vorgelegten Stellen von
Hugo von St. Viktor, Eckhart, Hermann von Fritslar, Rudolf von
Biberach, Seuse, Tauler, Johannes von Kastl und Gerhard Zerbolt von

175 De spiritualibus ascensionibus c. IV; Hain 16 299 c. V.
176 Hain 16 299 c. IV; De spiritualibus ascensionibus c. III: «vt Bernardus

dicit. Cecidimus simul in lutum et super aceruum lapidum. Vnde et coinquinati
fuimus originali culpa ».

177 Ibid. c. I.
178 Zur Devotio moderna vgl. St. Axters, Geschiedenis van de vroomheid in

de Nederlanden, t. 3: De Moderne Devotie 1380, Antwerpen 1956. P. Debongnie,
Art. : Devotion moderne, DSp III (1957) 727-747.

179 Courcelle, a. a. O. (1963) 624-640. Hinzu käme noch ein Beleg bei Jan
van Schoonhoven aus einem bisher unveröffentlichten Brief. Hier kennzeichnet die
regio dissimilitudinis im Vergleich mit der Parabel des Verlorenen Sohnes den
Zustand der Sünde - nämlich den der ungeordneten Begierde - der bar jeglicher
Tugend und Gnade Gottes ist. Vgl. A. Gruijs, Jean de Schoonhoven. Quatre lettres
inédites de direction spirituelle. Roma 1967, S. 7 und S. 16, 188.



Regio dissimilitudinis 107

Zutphen hinzuzufügen. Die Texte der mittelhochdeutschen geistlichen
Prosa zeigten, daß der Topos hier eine auf höchste Innerlichkeit
abzielende Bedeutung erhielt. Bei Eckhart gewann er eine eigenständige

spekulative Dichte, bei Rudolf von Biberach wurde er zum Hilfsmittel
für eine spezifisch mystische Aussage. Am Ende des 14. Jahrhunderts
dominiert hei Gerhard Zerbolt von Zutphen das auf frühchristlicher
Tradition beruhende theologische Denken über Bernhard von Clairvaux.
Der Topos erhält eine rein theologisch-moralische Deutung. Natürlich
läßt sich auf Grund von einem Topos noch nicht die Persönlichkeit eines

Autors charakterisieren. Erst eine Vielzahl von sprachlichen Erscheinungen

erlaubt ein Urteil. Aber soviel dürfte aus dem Überblick einsichtig
geworden sein, daß wir Eckhart nicht nur mit den Augen der Scholastik

interpretieren können, da die Tradition viel tiefere Wurzeln hat und
verflochtener ist ; daß Seuse nicht nur als Dichter und reiner Gefühlsmensch

anzusprechen ist, da er selbst unmißverständlich die Grenzen des

dichterischen Wortes gezogen hat, das gegenüber dem göttlichen Wort
verblaßt. Hinter dem Glanz und der Leichtigkeit seiner bilderreichen Sprache
steht eine vom Ernst der Wahrheit gezeichnete männliche Natur, die in
kritischem Urteil Seinsordnungen voneinander scheidet. Wir können auch

Rudolf von Biberach nicht in erster Linie als einen Vertreter
franziskanischer Mystik einreihen, da der zu seiner Zeit noch junge Orden, wie
auch der Dominikanerorden, eine geistliche Formung ist, die sich vom
Boden der mehr als 1000 jährigen geistesgeschichtlichen Tradition
orientalischer, griechischer und lateinischer Provenienz nährte, die in ihrer
Ausstrahlung noch der weiteren Präzisierungen harrt. Ferner dürfte
einmal mehr deutlich geworden sein, daß für das Verständnis
mittelhochdeutscher Prosa sprachimmanente Prinzipien nicht ausreichen, um
den Geist der Sprache zu erfassen. Wie eng Sprachgeschichte als

Wortbedeutungsgeschichte mit Geistesgeschichte verbunden ist, zeigte die

Entwicklung des Begriffes regio dissimilitudinis, an dem sich
griechischphilosophische und biblische Vorstellungen kreuzten. Daraus erhellt sich,
wie sehr Frömmigkeitsgeschichte mit Bildungsgeschichte verflochten
ist, die durch eine stete Tradition das Denken beeinflußte und die Be-

deutungs- und Funktionsmöglichkeit eines einmal geprägten Wortes
erweiterte und sublimierte. Dies spricht nicht zuletzt für den Wert eines

Topos, der in sich die Möglichkeit birgt, eine geistige Bewegung lebendig
zu halten. Tatsächlich läßt sich an unserem Beispiel aufzeigen, daß es

über Zeiten hinaus nichts an Kraft und Vitalität eingebüßt hat und durch
einen überzeitlichen Gehalt bis in die Gegenwart wirksam geblieben ist.



108 Regio dissimilitudinis

Eine verblüffende Reminiszenz der mittelalterlichen Exegese von regio
dissimilitudinis finden wir bei André Gide 180. In «Retour de l'Enfant
prodigue» (1907) verwendet Gide sehr genau Idee und Begriff der regio
dissimilitudinis in Verbindung mit der regio longinqua: «Que cherchais-

tu? - Je cherchais qui j'étais. - O! Fils de tes parents et frère entre
tes frères. - Je ne ressemblais pas à mes frères Mon seul soin désormais,
c'est de ressembler à vous tous Rien n'est plus fatiguant que de réaliser

sa dissemblance. Ce voyage à la fin m'a lassé»181. Auf Grand dieses

Zeugnisses bei Gide vermutet Lebreton bei den klassischen spirituellen
Autoren des 17./18. Jahrhunderts Spuren der mittelalterlichen Tradition,
über die Gide zu seiner Formulierung gekommen sein könnte, die nichts
anderes ist, als die Fortsetzung der mittelalterlichen Exegese.

Abschließend darf daher festgestellt werden, daß die sprachliche
Beschäftigung mit der mittelhochdeutschen Prosa einen besonderen

Bildungswert in sich schließt. Die Untersuchung der einzelnen Topoi eröffnet

geistesgeschichtliche Zusammenhänge und Perspektiven, die nicht nur
näher an die Texte heranführen, sondern auch in ihrer Thematik die

Gegenwart erreichen.

Abkürzungen

Büchlein der ewigen Weisheit.
Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum, Wien 1866 ff.
J. Leclercq, C. H. Talbot, H. M. Rochais, S. Bernardi Opera,
Romae 1957 ff.
Meister Eckhart, 1. Reihe. Die lateinischen Werke, 6 Bde. Hrsg.
im Auftrag der deutschen Forschungsgemeinschaft von Josef
Koch, Konrad Weiß, Bruno Decker, Stuttgart 1937 ff.
Paradisus anime intelligentis, hrsg. von Philipp Strauch (Deutsche
Texte des Mittelalters XXX), Berlin 1919.
Franz Pfeiffer, Deutsche Mystiker des 14. Jahrhunderts, Leipzig
1857, II. Bd.
J. P. Migne, Patrologia cursus complétas, series latina, Paris 1844ff.
Meister Eckharts Predigten, hrsg. von Josef Quint (Meister
Eckhart. Die deutschen und lateinischen Werke, hrsg. im Auftrage
der deutschen Forschungsgemeinschaft, Die deutschen Werke I
und V), Stuttgart-Berlin 1936 ff.

180 M. M. Lebreton, André Gide et le «Regio dissimilitudinis», Revue du
moyen âge latin 4 (1948) 66.

181 A. Gide, Retour de l'Enfant prodigue, Paris 1926, S. 218. Lebreton,
a. a. O. S. 66. Courcelle, a. a. O. (1963) 640 n. 95.

BdeW
CSEL
LTR

LW

par. an.

Pf.

PL
Quint


	Regio dissimilitudinis

