Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 15 (1968)

Heft: 1

Artikel: Regio dissimilitudinis

Autor: Schmidt, Margot

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760441

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760441
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MARGOT SCHMIDT
Regio dissimilitudinis

Ein Grundbegriff mattelhochdeutscher Prosa
wm Lichte seiner lateinischen Bedeutungsgeschichte

Esist bekannt, dafl die mhd. Prosa von einer Fiille von Topoi durch-
setzt ist, die in wechselnder Umgebung verschiedenartige Auslegungen
zulassen. Thre Interpretation muB sich an der Analyse der Texte be-
wéhren. Nicht zuletzt wird sie aber auch vom Ursprungsort des einzelnen
Begriffes und seiner Tradition mitbestimmt, so daB3 wir nach E. R. Curtius
«das Werden neuer Topoi» beobachten kénnen und damit «unsere gene-
tische Erkenntnis literarischer Formelemente» erweitern 1. Ferner geben
solche Topoi Aufschliisse tiber geistesgeschichtliche Strémungen und
tragen auf diese Weise dazu bei, den jeweiligen Standort eines Autors
zu lokalisieren.

Aus der Vielzahl der Topoi soll einer der Grundbegriffe ausgewdhlt
werden, der im Schrifttum des deutschen Mittelalters bei einer Reihe von
Autoren keine geringe Rolle spielt, da er ein wesentlicher Begriff der
Seinslehre ist: die regio dissimilitudinis: wege der unglicheit, wie es spiter
bei Seuse heifit 2. Der Topos erscheint in den Texten von Eckhart, Her-
mann von Fritslar, Tauler, Seuse, Rudolf von Biberach, einem Zeit-
genossen Eckharts 3, Johannes von Kastl und Gerhard Zerbolt von

1 E. R. Curtius, Europiische Literatur und lateinisches Mittelalter, Bern-
Minchen 19655, S. 92.

2 Horologium Sapientiae, hrsg. von C. RicHSTATTER S]J. Taurini 1929, S. 10;
BdeW, hrsg. von K. BIHLMEIER, Seuse, Deutsche Schriften, Stuttgart 1907, S. 200,21.

3 In Kiirze gedenke ich eine kritische Textausgabe der «siben strassen zu got»
des RupoLF voN BIBERACH in hochalemannischer Ubertragung vorlegen zu kénnen.



64 Regio dissimilitudinis

Zutphen in oberdeutscher Fassung. Die Frage ist, woher stammt diese
Formulierung, welche inhaltliche Spannweite zeigt sie in der lateinischen
Tradition und was besagt sie in ihrer mittelhochdeutschen Fassung?

Seit den 40ger Jahren etwa ist vor allem die franzésische theolo-
gische Forschung mit besonderer Aufmerksamkeit den Fragen iiber Ur-
sprung und Entfaltung dieses Begriffes nachgegangen, von dem sich
zeigte, daB er sich durch eine bemerkenswerte Verbreitung und Be-
deutungsfiille auszeichnet. Die bisherigen Forschungsergebnisse ver-
binden sich mit den Namen: A. E. Taylor, F. Chatillon, M. E. Gilson,
I.-C. Didier, J.-M. Déchanet, G. Dumeige, J. Leclercq, D. van den Eynde,
P. Courcelle und J. Chatillon *. |

Ausgangspunkt fiir die Begriffsgeschichte dieses Topos ist die plato-
nische Formulierung t6mog dvopotdotyrog aus Platons Politikos (273d) 3.

In einer philosophischen Allegorie wird die Welt mit einem Schiff ver-
glichen, das von seinem Steuermann (Gott) verlassen wird und so in
Gefahr des Untergangs gerdt. Damit es nicht ginzlich zerschmettert
wird und in dvopordtnrog... témov versinke, ergreift der Steuermann wie-

* A. E. TAYLOR, Regio dissimilitudinis, Arch. d’histoire doctr. et litt. du moyen
age 9, Paris (1934) 305-306. M. E. GiLsoN, La Théologie mystique de saint Bernard,
Paris 1934, S. 63. A. E. TAYLOR, Regio dissimilitudinis, Arch. d’hist. doctr. et litt. du
moyen age 20 (1945) 84-102. F. CEATiLLON, Regio dissimilitudinis, in: Mélanges
E. Podechard, Lyon (1945) 85-102. J.-M. D£cHANET, Guillaume et Plotin, Revue
du moyen age latin 2, Paris (1946) 241-260. E. GiLsoN, «Regio dissimilitudinis» de
Platon a Saint Bernard, Mediaeval Studies 9, Toronto (1947) 108-130. F. CHATILLON,
La «¢région de la dissemblance» signalée dans Saint Athanase, Revue du moyen age
latin 3 (1947) 376. J. LECLERCQ, in: Analecta Monastica I, coll. Studia Anselmiana
20, Rom (1948) 101, 9; 145 und Anm. 8. J.-C. DiDI1ER, Pour la fiche Regio dissimili-
tudinis, in: Mélanges de science religieuse 8, Lille (1951) 205-210. D. vAN DEN EYNDE
OFM, Literary note on the earliest scholastic « Commentarii in Psalmos», Franciscan
Studies 14, New York (1954) 121-154. Ders. Complementary note on the early
scholastic « Commentarii in Psalmos», ibid. Bd. 17 (1957) 149-172. J. LECLERCQ, in:
Analecta Monastica III, coll. Studia Anselmiana 37 (1955) 189-190 n. 115. G. Du-
MEIGE, art. Dissemblance (regio dissimilitudinis) in: Dictionnaire de Spiritualité,
Paris (1956) 1330-1346 = Dumeicge, DSp. P. CourcieLLE, Tradition néoplatoni-
cienne et traditions chrétiennes de la « Région de dissemblance», Arch. d’hist. doctr.
et litt. du moyen age 14 (1957) 5-33; ein Répertoire von Texten befindet sich S. 24—
33 = COURCELLE, répertoire. DERs. Témoins nouveaux de la région de dissemblance,
Bibl. Ecol. Chart. 118 (1960) 20-36. J. CHATILLON, Les régions de la dissemblance
et de la ressemblance selon Achard de Saint-Victor, Rech. Aug. 2, Paris (1962)
237-250. E. pes PLAcESs, Rez. Guillaume de Saint-Thierry, Exposé sur le Cantique
des Cantiques (Sources Chrétiennes 82) G.-M. DEcHANET, Paris 1962, in: Biblica 44,
Rom (1963) 116. P. CourcELLE, Les Confessions de Saint Augustin dans la tradition
litteraire antécédante et postérieure, Paris 1963.

5 A. E. TAYLOR, a. a. O. (1934) 305 f.



Regio dissimilitudinis 65

der selbst das Ruder und fithrt durch seine Lenkung das in Seenot ge-
ratene Schiff zu geordneter Fahrt, so daB sich eine bessere Welt erhebt,
die unsterblich und unzerstérbar ist °.

Bei Plato bedeutet tomog dvoporétyrog Ort des kosmischen Chaos, das
zum Untergang fithrt. Plato wird in der frithchristlichen griechischen
Literatur wortlich von Eusebius von Césaria 7 in der Zeit von 315-320
und von Athanasius von Alexandrien vor 323 exzerpiert 8. Das Echo
dieses platonischen Begriffes finden wir auch bei Plotin, Enneaden I,
8,13° In der 8. Enneade wird iiber Ursprung und Wesen des Bdsen
reflektiert. Der Begriff vegio dissimilitudinis wird bei Plotin zum absoluten
Bosen, zum Tod der Seele. Das platonische, kosmische Chaos wird bei
Plotin radikalisiert zum totalen spirituellen Untergang. Damit verwandelt
sich die Seele zum Ubel schlechthin und zur dissimilitudo an sich. Diese
mufBl man fliehen, mul} die Augen vor ihr schlieBen und eine andere Art
des Sehens lernen. Die plotinische Aufforderung, mit inneren Augen in
sich sehen zu lernen, wird von Augustinus aufgenommen und ins Christ-
liche verwandelt. Wie Plotin und mit ihm forscht er nach dem Ursprung
des Ubels. Aus dem BewuBtsein seiner kreatiirlichen Situation erkannte
Augustinus: «inveni longe me esse a te in regione dissimilitudinis, tam-
quam audirem vocem tuam in excelso» 0. Regio dissimilitudinis wird bei
Augustinus zum Zustand der Unwahrheit und Siinde, in dem die Seele
ihre Ebenbildlichkeit verliert und sich von Gott entfernt. Sie weist aber
auch auf die ontologische Ungleichheit hin, die zwischen Geschoépf und
Gott besteht 1. Die Entfernung bedeutet fiir Augustinus die Bedingung
fir solche Existenzen, die noch nicht wahrhaft sind, noch eine eigene
Unbestdndigkeit haben gegeniiber dem univoken Sein. So zeigt dieser
erste Beleg im Lateinischen bereits implizit die Verbindung von Platons
ToT0g &vopoldtytog mit der biblischen regio longingua der Parabel aus
Luk 15,13, die in mittelalterlichen Texten vom 12. Jahrhundert an wviel

6 Uber die Kontroverse der Lesart: ob témoc: regio oder movroc ocean vgl.
DuwmeiGe, DSp 1330 f. V. Lossky, Théologie négative et connaissance de Dieu chez
Maitre Eckhart. Paris 1960 (Etudes de Philosophie Médiévale XL VIII) 175. Cour-
CELLE, a. a. O, (1960) 27 und Anm. 3. DERs,, a. a. O. (1963) 624 1. n. 6.

7 EUsEBIUS, Praeparat. evang. XI, 34, 14 (GCS II [1956]) 73, 4-8.

8 ATHANASIUS, De incarnatione Verbi 43, 4 (PG 25, 173 A). COURCELLE, réper-
toire n. 2, 3, S. 24.

9 A. E. TAYLOR, a. a. O. (1934) 305 f. E. GiLson, a. a. O. (1947) 119.

10 AucgusTIiNUs, Confessiones VII c. 10 n. 16 (CSEL 33, 157, 21).

11 T.ossKY, a.a. O, S. 175.



66 Regio dissimilitudinis

ausdriicklicher und hidufiger wird. Augustinus aber ist der Urheber fiir
die Vermischung der platonischen Formel mit einem biblischen Begriff 2.

Das griechische Wort témog bedeutet sowohl Ort, Gegend (regio),
Raum wie auch iibertragen Stand, Rang, Zustand (status essendi). Wih-
rend im aristotelisch-thomistischen Denken Ungleichheit (dissimilitudo)
im Sinne des Reichtums und der Vielfalt der Schépfung positiv gewertet
werden kann und nicht unbedingt etwas moralisch Schlechtes ist, hat
sich im platonisch-augustinischen Denken Einheit, Vollkommenheit und
Gleichheit dem Ureinen so stark genidhert, daB eine logische Scheidung
zwischen positivem Pluralismus und negativ bewertbarer Uneinheitlich-
keit (dissimilitudo) oft nicht moéglich ist. Im alten Mythos und in den
alten Religioﬁen des Orients hat sich meist das Reich des Lichtes, der
Vollkommenheit mit der héchsten Héhe des Himmels und die Tiefe der
Erde oder des Meeres mit dem Ort des Verderbens, der Zerstorung ver-
bunden. Dabeil nahm aber nur das, was unten ist, wirklich raumzeitliche
Dimensionen an, wahrend die hochste Sphire trotz des Bildes eines
Lichtmeeres stdarker vergeistigt, wenn nicht gar hypostasiert wurde zur
Person. Im dualistischen Manichdismus wird das Bose zum Fiirsten der
Finsternis hypostasiert, das Reich des Guten steht aber nicht nur in der
Hohe unter dem Vater des Lichts, sondern bekommt einen typischen
quantitativen Zug durch den Ausdruck «Vater der GroBe» 3. Ist dort
Vollkommenheit soviel wie Angleichung an den «Vater der GroBe», kommt
man zu dem Paradox, daB3 dort die Erlésung von der finsteren Materie
nicht eine Lésung von der raum-zeitlichen Dimension ins Geistige, son-
dern ein Hineinwachsen in eine «Gegend» (regio) des noérdlichen oberen
Himmels bedeutet. Zu diesem Sachverhalt bemerkt Adam !4, da3 in den
Confessiones hin und wieder bei der Beschreibung jenseitiger Dinge das
Wort «regio» auftaucht, z. B. Confessiones IX c. 10 n. 24 (CSEL 33, 216,
79-20): «attingeremus regionem ubertatis indeficientis, unde pascis
Israel in aeternum veritate pabulo». Zugrunde hierfiir liegt Ez 34,14,
aber gerade der Begriff «regio» findet sich hier nicht, sondern ist von
Augustinus zugefiigt. Das Wort ist sinnbildlich gebraucht. Trotzdem
finden wir in Confessiones XIII c¢. 9 n. 10 (CSEL 33, 357, 15) eine Stei-
gerung dieser Sinnbildlichkeit bis dahin, wo der bildliche Ausdruck in

12 F. CHATILLON, a. a. O. (1945). DIDIER, a. a. O. (1951) 208-10. COURCELLE,
a.a. 0. (1957) 5 und Anm. 2. Luk 15,13: «Profectus est in regionem longinquam .

13 H.-CH. PuecH, Manichdismus, in: LThK 6 (19612) 1353.

4 A. ApaMm, Das Fortwirken des Manichdismus bei Augustinus. Zeitschrift {.
Kirchengeschichte 69 (1958) 1-25, bes. 10-11.



Regio dissimilitudinis _ 67

seine begriffliche Grundvorstellung iibergeht, und Gott als «locus noster»
angeredet wird. Adam fragt: «Woher stammt diese Anwendung des
Raumbegriffes auf Gott?» Der Neuplatonismus diirfte hierfiir wahr-
scheinlich keinen Ansatzpunkt bieten. « Wohl hat bei Platon und Aristo-
teles alles einen témoc, seinen systematischen Ort, aber das bedeutet nur,
daB eine geistige Ordnung fiir die Ideen in Anspruch genommen wird.
Die unmittelbare Ubertragung des Begriffes auf Gott dagegen setzt einen
besonderen gedanklichen Antrieb voraus» !>, der sich wohl nur vom
manichdischen Denken hat erheben kénnen.

Bei Ephram dem Syrer finden wir in seiner Auseinandersetzung mit
dem Manichdismus die Formel ‘atrd d-nafSeh ¢: locus sui ipsius, mit
der er die Antinomie Gott und Raum zu lésen versuchte. Diese Formu-
lierung entspricht dem 1é6mog €avtob des Theophilos, aus Philo 3, 218, 24
C.-W. Y7, Ephrdm hat nach dem christlichen Glauben und wie spéter
auch Augustinus die Riaumlichkeit Gottes unmiBBverstindlich abgelehnt.
Der regio longingua bei Augustinus verbindet sich die neuplatonische
Vorstellung, dal3 die spirituelle Flucht und Abwesenheit kein physischer
Vorgang und zwischen Gott und Seele nicht rdumlich meBbar ist, sondern
eine dissimilitudo auslost: «Sed tanto a te longius, quanto dissimilius.
Neque enim locis ...» 8. Welche genaue Gleichung zwischen den Begriffen:
Entfernung und Unihnlichkeit, Unihnlichkeit und Siinde und Ahnlich-
keit mit Gott und Zugang zu Gott besteht, bezeugen weitere Textstellen
bei Augustinus *°. Im Manichdismus dagegen ist der Gottesbegriff von

15 Apawm, a. a. O. S. 10. .

16 S. Ephraim’s Prose Refutations of Mani, Marcion and Bardaisan, hrsg. von
C. W. Mitchell, A. A. Bevan und F. C. Burkitt, I, London (1912) 132, 3.

17 E. Beck, Ephraem Syrus in: RAC, Stuttgart (1961) Sp. 525.

18 AuGusTiNus, Confessiones XII c. 7 n. 7 (CSEL 33, 314, 3—4). De Civ. Dei
IX, 17 (CC XLVII, 216, 8-9): «nulla est ab illo alia longinquitas quam ejus dissimili-
tudo. CARL ANDRESEN, Augustinusgesprach der Gegenwart, Darmstadt 1962, S. 170
Anm. 109.

19 De Trinitate VII, c. 6 n. 12 (PL 42, 946): «... non aequatur parilitate, sed
quadam similitudinem accedit. Non enim locorum intervallis, sed similitudinis
acceditur ad Deum, et dissimilitudine receditur ab eo ... sicut in distantibus signifi-
catur quaedam vicinitas, non loci, sed cujusdam imitationis». Ennarr. in Ps 43,2,6
(CC 38, 316, 17-29): «Et nonnumquam in uno homine utrumque contigit, ut ali-
quando propinquet, et aliquando fiat: propinquat luce veritatis, longe fit nubilo
carnis. Neque enim, fratres, Dei qui ubique est, et nullo continetur loco, aut per
loca propinquamus, aut ab illo per loca removemur. Propinquare illi, est similem
illi fieri, recedere ab illo, dissimilem illi fieri ... Longe est haec res ab illa: non utique
loco, sed dissimilitudine». Ep. 187, V, 17 (CSEL 57, 95, 12-14): «Hique ab eo longe
esse dicuntur, qui peccando dissimillime facti sunt; et hi ei propinquare, qui ejus



68 Regio dissimilitudinis

vorneherein aufs engste mit der Raumvorstellung verkniipft. Die Licht-
gottheit heilit: « Vater der GroBe», und ihr «Ort» ist der nérdliche obere
Himmel, der nach einer Seite, namlich nach unten, durch das Reich des
Regenten der Finsternis begrenzt, sonst aber nach allen Seiten ausgedehnt
ist» 20, Nach Adam ist daher Augustinus in der Ubertragung von Raum-
begriffen auf Gott von manichiischen Denkformen beeinflult, wihrend
er die Begrifflichkeit der Gottesvorstellung weithin aus dem Neuplatonis-
mus tibernommen hat, dagegen seine inhaltlichen Aussagen vom christ-
lichen Glauben her bestimmt sind.

Die augustinische Formulierung der regio dissimilitudinis fand vom
12. Jahrhundert an im lateinischen Schrifttum eine erstaunliche Ver-
breitung und Entfaltung. Im 12. Jahrhundert fithren Bernhard von
Clairvaux und die Zisterzienser. Bemerkenswert hingegen ist, daB fiir
die Zeit vom 5. bis 12. Jahrhundert noch keine Textzeugen vorliegen, die
Filiation des Begriffes somit noch etliche Probleme in sich birgt.

12. Jahrhundert

Das dlteste Zeugnis aus dem 12. Jahrhundert ist die wortliche Uber-
nahme aus Augustinus, Confessiones VII c¢. 10 n. 16 (CSEL 33, 157, 21)
bei Ivo von Chartres in dessen Exceptiones de Confessionibus et de vita
s. Augustini 2. Derselbe verquickt ferner den platonischen Begriff aufs
engste mit dem biblischen in der Formulierung de longinqua vegione dis-
similitudinis in einem Brief an den Abt von Jumiége, Ours von Rouen
aus dem Jahre 1107 22,

Ein sehr frither Beleg iiber die ontologische Deutung der regio
dissimilitudinis stammt aus dem Jahre 1112 von Hugo Farsitus, Ocium
I, 48 (Troyes, ms. 433 f. 64™) 23.

similitudinem pie vivendo recipiunt ...». F. CHATILLON, a. a. O. (1945) 95. Civ. Dei
IX, 17,7 (CC XLVII, 265, «Si ergo Deo quanto similior, tanto fit quisque propin-
quior, nulla est ab illo alia longinquitas quam eius dissimilitudo» (nach Plotin,
Enn. I, 6, 8, 16); cf. AMBRoOsIUS, In Ps 118, Sermo XV, 31, 3 (CSEL LXII, 347, 8):
«Non ergo intervallo locorum Deus relinquitur, sed pravitate morum et deformitate
gestorum». COURCELLE, a. a. O. (1963) 278 Anm. 3.

20 Apam, a. a. O. S. 11. Vgl. M. ScHAHRASTANI's Religionsparteien und Philo-
sophen-Schulen, iibers. von Th. Haarbriicker 2 Bd. Halle 1850/1851, 2, S. 286 und
294.

21 COURCELLE, répertoire n. 6, S. 25. Zur quellengeschichtlichen Frage: VAN
DEN EYNDE, a. a. O. (1954) 139 {. und 140-147. J. CHATILLON, a. a. O. (1962) 243,
Anm. 15.

22 PL. 162, 165; COURCELLE, a. a. O. (1960) 24 {. DERrs. a. a. O. (1963) 625 n. 7.

23 COURCELLE, a. a. 0. (1963) 625 n. 9.



Regio dissimilitudinis 69

I. Monastische Vertreter

1. Bernhard von Clairvaux und die Zisterziensertradition

Gilson nimmt fiir den bei Bernhard vorkommenden Begriff der regio
dissimalitudinis als vermutliche Quelle die wortliche Ubernahme dieses
Augustinus-Zitates aus einem Officium zum Fest des Hl. Augustinus am
28. August an ?*. Courcelle widerspricht dieser Annahme, da das Datum
dieses Beleges zu unsicher ware, das Eigen-Offizium zum Fest des Hl. Au-
gustinus bei den Benediktinern und Zisterziensern nicht verrichtet wurde
und vermutet neben Augustinus auch Plotin als Quelle 2.

Die 10 Textzeugen der regio dissimalitudinis bei Bernhard stehen fast
immer im Zusammenhang mit der gefallenen Natur 2. Die platonische
Idee der kosmischen Katastrophe oder der plotinischen geistigen Zer-
stérung fehlt. Bernhards Denken ist von der theologischen Auffassung
bestimmt, dal der Mensch urspriinglich Biirger des Himmels war und
nur dort seine volle Herrlichkeit besitzt. Infolge der Erbsiinde ist der
irdische Aufenthalt eine Verbannung vom Paradies, seiner Heimat, und
ein Sturz vom Zustand der Engel zu dem der Tiere. Auf Erden ist er
daher nur ein Fremder. Die regio dissimilitudinis wird bei Bernhard zum
irdischen Aufenthalt des seiner urspriinglichen Integritit beraubten
Menschen, der zwar noch immer gottebenbildlich, aber auf vielfdltige
Weise gefangen ist 27. Dieser theologische Ausgangspunkt stellt die Belege
der regio dissimilitudinis meist in das Oppositionsschema: Erde-Himmel,
Holle-Paradies. Die wesentlichen Bedeutungen der regio dissimilitudinis
bei Bernhard lassen sich folgendermafBen umschreiben:

1. Die Ursache der regio dissimilitudinis ist die Erbsiinde, die den Men-
schen aus dem Lande der Ahnlichkeit und des ewigen Gliicks ver-

24 E. GILsON, a. a. 0. (1934) 63. Ders. Sur 'office de Saint Augustin, Mediaeval
Studies 13 (1951) 233. DumMmEIGE, DSp 1338. COURCELLE, répertoire n. 61, S. 32.
DERs. a. a. 0. (1963) 280 und Anm. 3. J. CHATILLON, a. a. O. (1962) 242 Anm. 15.

25 COURCELLE, a. a. O. (1957) 16 {f. DuMmEIGE, DSp 1338.

26 Z. B. in: De gratia et libero arbitrio ¢. 10 n. 32 (LTR III, 188, 27-28). De
diversis, Sermo 40 (PL 183, 649 A); ibid. Sermo 42, 661 D. In Cant. Cant. Sermo 36, 5
(LTR II, 7, 9). GILsON, a. a. O. (1934) 63. Die Bernhardtexte finden sich abgedruckt
bei DIDIER, a.a. O. (1951) 206, Anm. 1; bei VAN DEN EYNDE, a. a. O. (1954) 151;
bei CouRrcELLE, répertoire n. 11-20, S. 26 ff.

21 De diversis 42, 2-3. Vgl. J.-M. DtcuEANET, Aux sources de la pensée philo-
sophique de S. Bernard, in: Analecta Sacris Ordinis Cist. IX, Rom (1953) 70-72.



70 Regio dissimilitudinis

trieben und in den Zustand der animalischen Unihnlichkeit gestiirzt
hat 28,

2. Die aktuelle Siinde fithrt noch tiefer in die regio dissimilitudinis als
in das Bose schlechthin hinein 2°.

3. Der Gedanke der Verunreinigung durch die Stinde, die den Menschen
seines urspriinglichen Adels beraubt, und die regio dissimilitudinis als
eitle verachtenswiirdige Tétigkeit in der Welt, die geflohen werden
muB, zeigen Ankldnge an Plotin 3°.

Weitere Aspekte zu diesen Grundbedeutungen der regio dissimili-
tudinis bringen die Paraphrase zu Ps. 18 als Verletzung der urspriing-
lichen Gutheit durch die verderbten «affectiones» 3'; De gratia et libero
arbitrio X, 32 (LTR 111,188, 27-28), ein Beleg, der élter ist als 1128 32,
enthélt die Idee der Entfernung von der urspriinglichen Unversehrtheit
in vertiefter und verwandelter Form als Versehrtheit der urspriinglichen
Schonheit; Sermo 40 (PL 183, 649 A) verbindet die regio dissimilitudinis
mit der Selbsterkenntnis der aktuellen Siinde und Reue und bringt sie
in Zusammenhang mit der Parabel des Verlorenen Sohnes. Einmal ist
hier bei Bernhard die direkte Anspielung auf das biblische Gleichnis, die
sich in der Folgezeit bei anderen Autoren vermehren und von der Zister-
ziensertradition begiinstigt wird. Courcelle zdhlt 17 Texte, die ausdriick-
lich diese Parabel erwdhnen und sechs weitere, die indirekt auf das Gleich-
nis Bezug nehmen 33. Regio dissimilitudinis und regio longingua werden
im Laufe der Zeit identifiziert, wir sehen also, wie sich zwei verschiedene
Einfliisse, ndmlich ein Sachverhalt philosophischen Ursprungs und ein
biblischer Gehalt, vermischen 3*. Eine allgemeinere aber auch positivere
Bedeutung bringt der Beleg in De moribus et officio episcoporum I11, 8
(PL 182, 877 A). Die Privatio der vollen Herrlichkeit und die geschopi-
liche Gefangenheit werden von einem Leben in Keuschheit weniger scharf
gesehen, da es ein spezifisches Mall an Freiheit dokumentiert. Zu den

28 De Diversis, Sermo 40 (PL 183, 649 A); ibid. 661 D; Cant. Cant. Sermo 27,
6 (LTR I, 185, 22-24.

29 De Diversis, Sermo 40 ibid.; Cant. Cant. Sermo 36, 5 (LTR 11, 7, 9).

30 Cant. Cant. Sermo 35, 6 ibid.; Epist. ad Brunonem VIII, 2 (PL 182, 106, A);
De diversis, Sermo 42, 2-3 ibid. ,

31 LeEcLERCQ, Analecta Monastica I, coll. Studia Anselmiana 20 (1948) 145.
COURCELLE, répertoire n. 18, S. 27.

32 LTR III (1963) XI und 157.

33 COURCELLE, a. a. O. (1963) 282 und Anm. 3, 4.

3+ F. CHATILLON, a.a. 0. (1945) 98. COURCELLE, a.a.O. (1960) 8 Anm. 2.



Regio dissimilitudinis 71

vornehmsten menschlichen Auszeichnungen gehdrt neben der Liebe und
Demut die Keuschheit, da in ihr nicht mehr die Begrenzungen von Mann
und Frau herrschen. Es bedeutet vielmehr eine Vorwegnahme der kiinf-
tigen Herrlichkeit. Diese Zierde macht dhnlich einem Heiligen im Jenseits,
wihrend das Leben noch in der regio dissimilitudinis verliuft. Damit
wird diese indirekt als durch die Erbsiinde bedingte ontologische Seins-
verschiedenheit anerkannt, die selbst durch héchste Tugenden nicht
aufgehoben werden kann.

Wilhelm von St. Thierry macht neben Bernhard von Clairvaux einen
besonders selbstdndigen Gebrauch in der Anwendung des Begriffes regio
dissimilitudings. Die fiinf verschiedenartigen Textzeugen aus der Zeit von
1120-1135 zeigen neben dem augustinischen EinfluB auf Denken und
Terminologie den der platonischen Allegorie und Plotins Enneaden.

1. In De natura et dignitate amoris c. 17T n. 34 35 von 1120 meint regio
dissimilitudinis den ungeordneten, zerstérten Zustand, aus dem sich
der Mensch nicht aus eigener Kraft befreien kann, sondern nur mit
Hilfe Christi. Die Auffassung des Chaos erinnert mehr an Platos
Beschreibung, Politikos (273d), als an Plotin 36,

2. In De natura corporis et animae um 1229 37 beinhaltet regio dissimili-
tudinis den Zustand der seelischen Zerrissenheit durch die Leiden-
schaften. Die plotinischen Kategorien verlieren ihren philosophischen
Gehalt, und die moralische Verunreinigung wird in biblischer Sprache
ausgedriickt (sicut Cain, in terra Naim, etc.) 38.

3. In Medstativae orationes von 1138 32 bedeutet regio dissimilitudinis die
Verbannung in ein fremdes Land als Folge der Vertreibung aus dem

35 PL 184, 401 A; DumEeice, DSp 1336. CoURCELLE, répertoire n. 6, S. 25:
¢... Videbat quippe Dominus quantum ad hominum omnia confusa, omnia turbata;
nihil stare in loco suo, nihil procedere ordine suo. Videbat hominem abiisse in
vegionem dissimilitudine tam longe, ut per se nec sciret, nec posset redire». Zur
quellengeschichtlichen Frage: J. CHATILLON, a. a. O. (1962) 243 Anm. 15.

36 DECHANET, a. a. O. (1946) 246 f. Anm. 1.

37 PL 180, 726 C; CoURCELLE, répertoire n. 8, S. 25: «Nam ad imaginem et
visionem Dei creata, ubi incipere debuit Deum sapere, ibi incipit desipere; egressaque
a facie domini sicut Cain (cf. Gen 4,16) habitabat in regione dissimilitudinis, in terra
Naim, id est commotionis ...».

38 DECHANET, a. a. O. S. 245 verweist auf Plotin Enneaden I, 8, 13 und Ori-
genes, Hom. 21 in Jerem. 10 (PG 13, 5405). COURCELLE, a. a. O. (1957) 14 und Anm. 4
denkt sich fiir die plotinische Beeinflussung als Zwischenglied auch einen der griechi-
schen Viter, der nach Art des Athanasius Platos Politikos interpretierte.

39 PL 180, 216 B; CoURCELLE, répertoire n. 9, S. 26: «Serpens irrepsit, Evam



72 Regio dissimilitudinis

Paradies des guten Gewissens, eine Stelle, die mit Plotins Enneaden
verwandt ist.
Zwei Belege unterschiedlicher Bedeutung aus expositio altera in Cantica
Canticorum um 1138 40 zeigen plotinische Ankldnge in christlicher
Einkleidung.

4. Die Entfernung der Seele zu sich selbst infolge von «concupiscentia»
und «curiositasy und damit von Gottes Ebenbildlichkeit fithrt in
locum dissimilitudinis.

5. Die zweite Stelle spricht von fantum profundum dissimilitudinis als
einem Zustand, in den die Erbsiinde den Menschen unterhalb seiner
selbst, aus dem es keine Hoffnung mehr gibt, hineinstieB3.

Nach Déchanet hat Wilhelm von St. Thierry die neuplatonischen
Reminiszenzen mit biblischem Denken entwickelt und vertieft.

Andere Textzeugen fiir die regio dissimilitudinis aus der Zisterzienser-
tradition sind: Nikolaus von Clairvaux, Adam von Perseigne, Gilbertus
Universalis (= v. Auxerre), Isaak von Stella, Aelred von Rievaulx, Abt
Hugo von Troisfontaines # und Pseudo-Bernhard *2.

Die Belege zeigen 43, daB der Begriff regio dissimilitudinis im weite-
sten Sinne des Wortes den irdischen Aufenthalt als Verbannung durch
die Stinde meint. Bei Nikolaus von Clairvaux ist regio dissimilitudinis
diese Welt; bei Gilbertus Universalis der durch die Erbsiinde verursachte
Zustand; bei Hugo von Troisfontaines das Tal der Trdnen. Drei ano-
nyme Belege aus der Schule Bernhards von Clairvaux kennzeichnen die
regio dissimilitudinis in Verbindung mit Luk 15,13 als ferra aliena. Ein

meam seduxit et per eam me praevaricatorem constituit. Propter quod expulsus de
paradiso bonae conscientiae exsul factus sum in terra aliena, in regione dissimili-
tudinis». DECHANET, a. a. O. S. 242.

40 PI. 180, 493 C - 494 D; CoUuRCELLE, répertoire n. 10, S. 26: «... Abi a me, a
similitudine mea, in locum dissimilitudinis, a te vero in devia concupiscentiae vel
curiositatis ...» DECHANET, a. a. O. S. 246. Ibid. 502 A: «Conditi sane ad imaginem
et similitudinem Creatoris cecideramus a Deo in nos per peccatum, et a nobis infra
nos, in tantum profundum dissimilitudinis, ut nulla esset spes». DECHANET, a. a. O.
S. 247 Anm. 2. E. des PLACES, a. a. O. S. 116.

41 DIDIER, a. a. O. (1951) 202. VAN DEN EYNDE, a. a. O. (1954) 151.

42 Pseupo-BERNHARD, De fuga et reductione filii prodigi 2 (PL 183, 758 D);
COURCELLE, répertoire n. 21, S. 28. Ms. de Tagragone 54, saec. XII, f. 54 (gedr.
J. LEcLERCQ, Studia Anselmiana 37 [1955] 190 n. 115); COURCELLE, répertoire n. 22,
S. 28. Sermo, Paris B. N. ms. lat. 2547, fol. 37t (gedr.: J. LECLERcQ, Rev. bénéd. 63
[1953] 302, n. 1) ; COURCELLE, répertoire n. 19, S. 27 f.

43 CouRCELLE, répertoire n. 21, 22, 23, 25, 27, 30 S. 28 {. DIDIER, a. a. O. S. 207.



Regio dissimilitudinis 73

Vergleich der beiden Texte Aelreds von Rievaulx #, die zeitlich etwas
auseinander liegen, — der erste etwa zwischen 1153-1157, der letzte etwa
zwischen 1158-1163 — zeigt, dall der dltere Text noch die platonische
Auffassung vom Fall der Seele in den Korper bewahrt, der spatere hin-
gegen eine topologische Allegorese ist. Die regio dissimilitudinis, die in
Antithese zur regio dissimilitudinis steht, ist der Ort der Seligkeit als
Preis der Tugend, wihrend die regio dissimilitudinis ein unteres Niveau
darstellt, das entsprechend dem MaBe der Laster noch in sich gegliedert
ist 4. Ein schematisierender und piddagogischer Aspekt ist hier nicht zu
iibersehen.

II. Nichtmonastische Autoren

1. Pramonstratenser

Die Belege der Pramonstratenser bringen keine neuen Gesichts-
punkte. Der Pramonstratenserabt Philipp von Harvengt in Vita s. Augu-
stint 7 (PL 203, 1210 C) *¢ und Adam der Schotte in Sermo 4, 15 (PL 198,
718 B) 47 stiitzen sich auf Augustinus und Vivianus in Harmonia 8
(PL 766, 1337 C) *® schreibt Bernhard von Clairvaux aus.

2. Weltliche Theologen

Anselm von Laon spricht von der regio dissimilitudinis in der Glossa
in Psalmos I, 1 (Biblia sacra t. I1I, Venetiis 1588, p. 87) als einer Ent-
fernung, die durch das Denken geschieht #°. Dieser Beleg bildet wahr-
scheinlich den Ausgangspunkt fiir das Eindringen des Topos in die scho-

# Tractatus de Jesu puero duodenni I, 3 (PL 184, 852 A) und éd. A. Hoste,
Paris 1958 (Sources chrétiennes, 60) 52-54. COURCELLE, répertoire n. 57, S. 32.
Sermo de oneribus 7 (PL 195, 391 A-C); COURCELLE, a. a. O. (1960) 21 ff.

#5 ... Virtus itaque et virtutis praemium beatitudo; regio similitudinis est;
vitium et miseria, dissimilitudinis ... Quotquot autem et vitia, tota et regiones,
quae ad eam, in qua omnia vitia sunt, pertinent vegionem dissimilitudinem». COUR-
CELLE, a. a. 0. (1960) 22.

% Vgl. F. CHATILLON, a. a. O. (1945) 95 n. 2. DuMEIGE DSp 1343. COURCELLE,
répertoire n. 60, S. 32.

47 COURCELLE, répertoire n. 59, S. 32.

46 COURCELLE, répertoire; 11. 56, 5. 32,

49 CoURcELLE, répertoire, n. 29, S. 29: «Beatus vir qui non abiit in regionem
dissimilitudinis cogitatione, quamvis impii hoc molirentur».



74 Regio dissimilitudinis

lastische Literatur, vor allem fiir die spdter folgenden zeitgendssischen
Psalmenkommentare °.

Petrus Lombardus mit 16 Belegen steht in der bernhardinischen
Deutung der regio dissimalitudinis 51. Er unterscheidet vier Arten, die
zur regio disstmilitudings fithren : «mundalis laetitiae, immoderata tristitia,
hypocrisis» und «superbia» (Courcelle n. 41); oder entsprechend einem
dreifachen Weg, der von Gott abzieht, kennzeichnet er drei Weisen, die
zur regio dissimilttudinis hinleiten: «scilicet cogitatu, verbo et opere
malo» (Courcelle n. 42); oder daBl die Dreiheit: «concupiscentia carnis,
concupiscentia oculorum, superbia vitae» die regio dissimilitudinis sind,
wo die drel menschlichen Vermdgen «memoria, intellectus, voluntas»
geschwicht und verletzt werden (Courcelle n. 46). Der Teufel wird als
Fiirst der regio dissimalitudinis bezeichnet (Courcelle n. 46, 47). Im Sermo
communis, vor 1160, wird mit regio dissimilitudinis der ungeordnete und
zerstreute geistige Zustand des Stinders in besonders reicher allegorischer
Ausmalung definiert, wie wir sie auch bei Ps.-Bernhard antreffen, sich
aber von dieser unterscheidet 2. Ferner bedeutet regio dissimilitudinis
die babylonische Verwirrung und dgyptische Finsternis als ferra aliena

(Courcelle n. 40).

3. Schule von St. Viktor

Eine weitere Entfaltung der Bedeutungsgeschichte von regio dissi-
militudinis bringt die Viktorinerschule. Die Forschung hat bisher fiir
Hugo von St. Viktor keine Belege nachgewiesen 3. Ich darf an dieser
Stelle auf ein Zeugnis bei Hugo von St. Viktor, Miscellanea V', tit. 72,
De negotiatione claustralium hinweisen >*. Der Text bietet nichts anderes
als eine straffere und kiirzere Darstellung in terminologischem und sach-
lichem Anschluf8 an Bernhard von Clairvaux . Ebenso bewegen sich

3¢ VAN DEN EvYNDE, a.a. O. (1954) 151 . und 154: ¢... and there can be no
doubt that this Glossa in psalmos was one of the main channels, if not the only one,
through which is spread in the spiritual literature of the timen.

51 VAN DEN EYNDE, a. a. O. S. 153 f. COURCELLE, répertoire n. 38, 40—48. Die
Belege unter n. 42, 45, 47, 48 zeigen Vermischung der platonischen mit der biblischen
Formulierung.

52 DIDIER, a. a. O. S. 209 {. DuMEIGE, DSp 1342. COURCELLE, répertoire n. 48,
S. 31.

33 DumMmEIGE, DSp 1342.

5t PL 177, 795 sq.

55 BERNHARD, De divers. Sermo 42, 2 (PL 183, 661): «De quinque negotia-



Regio dissimilitudinis 75

die Formulierungen von Jonas %6, Godefroy 57 und Richard von St. Viktor
mehr oder weniger innerhalb der bekannten Tradition. Der Topos ist
schon zu einem Klischee erstarrt. Bemerkenswert bei Godefroy von
St. Viktor ist, daB dieses schon geldufige Begriffschema in vertiefter
theologischer Sicht den Rahmen fiir eine Psychologie der Tugenden
abgibt 38,

Bei Richard von St. Viktor, der mit vier Belegen vertreten ist 39,
bleibt die regio dissimilitudinis das Land der Finsternis, der Versklavung
an die «concupiscentia» und an die innere Zerstreuung, das verlassen
werden muB. Im Liber exceptionum ist die regio dissimilitudinis das
fremde Land, wohin das Volk Israel verbannt wurde. Die gleiche Identifi-
kation war bei Petrus Lombardus . Chatillon wies auf die interessante
Tatsache hin, daB Richard an dieser Stelle die Glossa ausschreibt, die
Hrabanus Maurus folgt, aber weder Glossa noch Hrabanus Maurus
kennen die regio dissimalitudinis, so dall dieser Begriff hier auf Initiative
Richards eingefiithrt worden ist 1.

Neue Gesichtspunkte bringt Achard von St. Viktor, bei dem die
regio dissimilitudinis ausdriickliches Predigtthema wird. Seine Belege
aus zwel Sermones zihlen zu den dltesten Zeugen der Viktoriner, da sie
wahrscheinlich vor 1155 verfafit worden sind 2. Es handelt sich um eine
langere exhortatio In quadragesima mit dem Titel: De septem deseritis.
Die regio dissimailitudinis umrei3t in knapper Form Fall und Erlésung
des Menschen, also eine traditionelle Anwendung des platonischen Be-
griffes, der implicit mit der biblischen Formulierung «longius ... abiens»

tionibus et quinque regionibus» gliedert: «regio dissimilitudinis, regio paradisus
claustralis, regio expiationis, regio gehennalis, regio paradisus supercoelestis». Hugo:
wregio dissimilitudinis, regio australis claustrum vel eremus, regio expiationis, regio
gehennalis, regio supercoelestis».

56 Epist. ad Eruisium (PL 196, 1388 C); COURCELLE, répertoire n. 49, S. 31.
DiIDIER, a. a. O. S. 207. Fir die Datierung vgl. F. CHATILLON, a. a. O. (1945) 97 {.;
VaN DEN Ev¥NDE, a. a. O. (1954) 151.

57 Microcosmos 45, éd. PH. DELHAYE, Mémoires et travaux des Facultés
catholiques de Lille, LVI (1951) 65, 3. COURCELLE, répertoire n. 53, S. 31. DIDIER,
a.a. 0.8S. 205 ff. VAN pEN EYNDE, a. a. O. (1954) 151 Anm. 94.

58 DIDIER, a. a. O. S. 207 1.

59 De exterminatione mali et promotione boni I, 1 (PL 196, 1073 D). Adno-
tationes in Ps. 28 und 84, ibid. 313 C, 328 D; CoURCELLE, répertoire n. 50-52, S. 31.
Liber exceptionum II, 7, c. 33, éd. J. CHATIiLLON, Paris 1959, S. 338. J. CHATILLON,
a.a. O. (1962) 238 Anm. 4. COURCELLE, a. a. O. (1963) n. 61, S. 635.

60 Sermo 9 (PL 171, 847 C). COURCELLE, répertoire, n. 40, S. 30.

61 J. CHATILLON, a. a. O. (1962) 238 Anm. 4.

62 Hs. Paris B. N. lat. 14590; CHATILLON, a. a. O. (1962) 239.



76 Regio dissimilitudinis

in Verbindung steht 8. Anders im Sermo zum Feste des heiligen Augu-
stinus, dessen Thema die Erkldrung des Satzes: «In regiome, inquam
disstmalitudints, in quam invenit se Augustinus longe esse a Deo» % ist,
der aus der ersten Nokturn der Matutin am Feste des heiligen Augustinus
nach dem Brauche der Viktoriner stammt. Die im Gedédchtnis verankerte
Formulierung legt Achard von St. Viktor in scholastischen Distinktionen
auseinander. Die dreifach gegliederte regio dissimilitudines wird in Oppo-
sition zur regio dissimilitudinis erlautert . Anders wie bei den tibrigen
mittelalterlichen Autoren, die bei dieser Formulierung immer von der
Situation des gefallenen Menschen ausgehen, die bei Achard der zweiten
regio disstmalitudinis entspricht, kennzeichnet die erste regio dissimili-
tudinis die allgemeine metaphysische Situation der Ahnlichkeit und
Unihnlichkeit, d. h., der Mensch als Bild und Spur Gottes, wahrscheinlich
nach Augustinus, De Trinitate VI c. 10 n. 12 (PL 42, 932) . Aber bei aller
Ahnlichkeit und Ebenbildlichkeit der ersten regio dissimilitudinis, steht
ihr dialektisch die erste regio dissimalitudinis gegeniiber, die sich von
der radikalen Undhnlichkeit, die das Geschaffene vom Ungeschaffenen
trennt, herleitet 67. Der ontologischen Ahnlichkeit steht eine noch gréBere
ontologische Un#hnlichkeit gegeniiber. Die zweite regio dissimilitudinis
ist die Undhnlichkeit und Gottesferne an sich als aktueller siindiger
Zustand. Sie ist Finsternis, in dieser regio «pascuntur porci, que est lutu-
osa. et fece plena» ¢, eine Beschreibung, die Anklinge an Wilhelm von

63 Ibid. 239 Anm. 10: «Cumque longius a Deo homo discessisset, in regionem
abiens dissimilitudinis spiritu vadens et non rediens, tunc non continens in ira sua
misericordias suas, copiosus vere in misericordia, propius ad hominem accessit
Deus» (Paris, B. N. lat. 14 590 {. 1208).

64 Tbid. 239 f.

65 Ibid. 244 : «Tres regiones sunt dissimililudinis: una nature, secunda culpe,
tertia pene. Sunt et tres regiones similitudinis: prima nature, secunda justitie,
tertia vite beate» (f. 8349).

66 Ibid. 243 f. Anm. 16.

67 Ibid. 245: «Huic regione similitudinis opposita est regio dissimilitudinis
ejusdem generis, id est naturalis. Omne quippe quod est multo dissimilius est ei a
quo est quam sit simile; nec aliquid; quantumcumque ei accedat per similitudinem,
potest ei per omnia adequari».

68 Ibid. 246: «Cui opposita est regio dissimilitudinis que est culpe, que multo
longior est a Deo quam illa que est nature vel pene, cum omne quod est, preter
peccatum, aliquid similitudinis habet cum Deo. Pena etiam aliquid simile habet
cum Deo, vel quia justa est, vel saltem justo judicio Dei fit, vel ideo quia talis natura
est a Deo quod talis res tali rei non potest applicari quin patiatur, ut digitus igni.
Hec est regio illa longingua in qua filius prodigus, luxuriose vivendo, cum meretri-
cibus dissipaverat substantiam suam (cf. Luk 15,13). In hac regione pascuntur porci,



Regio dissimilitudinis 77

St. Thierry zeigt, ohne jedoch in direkter literarischer Abhidngigkeit zu
stehen %°. Ferner identifiziert Achard die biblische regio longinqua mit der
zweiten regio dissimilitudinis. Die dritte regio dissimilitudings im Hinblick
auf die Siindenstrafen, die in groBerer Nihe und Ahnlichkeit Gottes
steht, — «aliquid simili habet cum Deo» — wird nur als Gegensatz zur
dritten regio simalitudinis, der ewigen Seligkeit, formuliert. Oberhalb
dieser erhebt sich als héchste die der ungeschaffenen Dreifaltigkeit, der
gegeniiber es keine regio dissimilitudinis mehr gibt 7°. Zu den drei regiones
stmalitudings bringt Achard die Unterscheidung, dafl das Universum an
der jeweiligen regio teil hat, die similitudo aber sich jeweils im Einzelnen
realisiert 71.

Bei Achards Ausfithrungen sehen wir den Abstand zwischen einer
platonischen Vorstellung und scholastischem Denken, das in aristotelisch
abstrahierender Weise Distinktionen trifft. Die bereits bei Augustinus
angelegte ontologische Ungleichheit wird hier ausdriickliches Thema.

Die Unterscheidungen der drei verschiedenen regiones dissimili-
tudinis finden ein Echo in einem anderen Sermo zum Feste des heiligen
Augustinus, der ebenfalls in Paris B. N. lat. 14 590, aber anonym, iiber-
liefert wird 72, Nach ChAtillon stammt er auch aus der Viktorinerschule,
aber gegen Ende des 12. Jahrhunderts. In der Einteilung der drei ver-
schiedenen regiones beschrankt sich der Verfasser darauf, Achard zu resii-
mieren 73. Die etwas andere Sehweise zeigt sich darin, daB hier die 7egzo
dissimilitudinis als Totalitdat der Siinden (universitas peccatorum) prazi-
siert wird, und die Interpretation iiber die Entfernung (longe esse a Deo)
sich vertieft 7. Als Folge davon erscheint die Finsternis als totale Fin-

que est lutosa et fece plena. Hec est illa regio tenebrarum in qua invenit Augustinus,
cum in his tenebris lux orta est ei» (f. 83¢).

69 Thid. 246 Anm. 17 und COURCELLE, n. 8, S. 26: «... animalitatis vel sensuum
illecebris turpiter se immergens luxuriatur efficiturque sicu? equus et mulus, quibus
non est intellectus.

70 Tbid. 247.

71 Tbid. 244, 245, 247: «similitudo ... est in singulis, 7egio vero in universis».

72 J. CHATILLON, a. a. O. (1962) 247 und Anm. 18. COURCELLE, a. a. O. (1963)
634 n. 56.

73 Ibid. 248 1.

7+ Ibid. 248: «... Sed cum Deus sit ubique, quomodo invenit se longe a Deo?
Non locorum distantia, sed dissimilitudine. Unde sequitur, quasi expositio: In
regione dissimilitudinis. Hic autem dissimilitudo dicitur quodlibet peccatum quod
nos dissimiles Deo reddit. Regio dissimilitudinis universitas peccatorum. Invenit se
ergo Augustinus in regione dissimilitudinis, id est in quadam universitate peccato-

rum, ut universitas intelligatur secundum genera singulorum, non singula generumy»
(f. 155 ac).



78 Regio dissimilitudinis

sternis, und der Verfasser ergeht sich in Ausmalungen, die wieder an die
plotinische Verunreinigung erinnern.’>. Die selbstdndige Weiterent-
wicklung zeigt der Verfasser durch Beispiele, die er fiir den Ubergang der
regio dissimilitudinis in die regio similitudinis anfithrt. Maria Magdalena
befand sich in der regio dissimilitudinis: «quando septem demonia in se
habuit»; durch die Gnade des Erl6sers kam sie in die regione similitudinis,
de turpitudine ad pudicitiam» 7. Ebenso war Paulus in der regio dissi-
malitudinis «quando fuit persecutor contumeliosus et blasphemus»; aber
er gelangte in die regio stmilitudinis «dum iret Damascum» 77.

Zur Viktorinerschule gehort wahrscheinlich auch der Beleg von
Mauritius (von St. Viktor?) aus dem Sermo de ascensione, Paris, B. N.
lat. 14 590 f. 58 78, Auch wird die regio dissimilitudinis als ontologische
Distanz aufgefal3t. Sie steht im Gegensatz zur 7egio longingua, dem Jen-
seits, von dem der Mensch wiahrend seines irdischen Aufenthaltes seins-
mabBig weit entfernt ist. Die sonst iibliche Verbindung oder Identifizierung
von regio longinqua und regio dissimilitudinis hat sich in ein oppositio-
nelles Verhdltnis gewandelt.

«... Dominus Jesus iuit in longinquam regionem, id est ascendit in celum,

cuius regio ab homine commorante in regione dissimililudinis nalde erat
longinqua ...».

Wir sehen hier die ersten Ansitze fiir die spitere spekulative Durch-
dringung dieses Topos bei Meister Eckhart. Aus der Opposition wird bei
ihm ein Paradox.

4. Pseudonyme

Die nicht wenigen Belege der Pseudonyme stehen alle im Zusammen-
hang mit dem menschlichen Siindenfall. Es handelt sich fast ausschlieB-
lich um Psalmenkommentare wie Pseudo-Beda, In Psalmorum librum
exegesis (PL 93, 477-1098) mit sechs Belegen 7°; Pseudo-Bruno von Wiirz-

75 Ibid. 249: «... Illa regio dissimilitudinis in qua se invenit Augustinus proprie
dicitur dissimilitudinis, quia nihil habet similitudinis, sicut prima vel etiam tertia
penarum, sed tota tenebrosa, lubrica, feda, sordibus et fetoribus plena» ... (f. 155 c).

76 Tbid. 249.

77 Ibid. 249.

78 COURCELLE, a. a. 0. (1963) 635, n. 62.

® VAN DEN EYNDE, a. a. O. (1954) 139-147. COURCELLE, répertoire n. 31-36,
S. 29 1.



Regio dissimilitudinis 79

burg, Expositio Psalmorum I, 1 (PL 142, 49 B) 8, Pseudo-Remigius mit
zwei Belegen In Ps. 94 und 134 (PL 131, 641 C, 794 C) 8, ferner Pseudo-
Hildebert, Sermo 7 (PL 171, 404 D) und Pseudo-Rhabanus, Vifa sanctae
Mariae Magdalenae 3 (PL 112, 1434 C) #: «... abusa est carnis oblecta-
mentis et rediit in regionem dissimilitudinisy, wo regio dissimilitudinis
auch die Entfernung des Ichs zu sich selbst meint, wieder in Anlehnung
an platonisches Denken 3.

Der anonyme Text Oratio caritatis divinae, den Leclercq dem Stil
nach dem Benediktiner Johannes Fécamp zuspricht 8, beleuchtet die
regio dissimilitudinis als eine ungeeignete Entfaltungsmaglichkeit fiir die
geistigen Krifte der Seele, da sie hier von den korperlichen Sinnen be-
herrscht wird, sie infolgedessen iiberschritten werden mubB.

Bei der immer gréBer werdenden Zahl der Textzeugen aus dem
12. Jahrhundert zum Begriff regio dissimilitudinis verscharfte sich die
Frage, welches sind die Zwischenglieder, die die Liicke vom 5.-12. Jahr-
hundert schlieBen, vor allem, da auch deutlich wurde, daB sich nicht alle
Belege von Augustinus herleiten lassen. Wilhelm von St. Thierry iiber-
setzt z. B. tomog &vopoldtytog mit locus dissimilitudinis und zeigt auch
sonst eigenstdndige neuplatonische Ankliange 8. Auch Bernhard und
seine Schiiler stehen nicht ganz auBerhalb des plotinischen Einflusses.
Courcelle verweist in diesem Zusammenhang auf Proklus und seinen
Kommentar zur Odyssee, speziell zur Erklirung des Circe-Mythos 2.
In der wahrscheinlich von Porphyrius herstammenden Exegese versteht
Proklus unter dem Liebeszauber der Circe den Irrtum, das Vergessen,
die Unkenntnis, die die Seelen zu Fall bringen, d. h. zum locus (regio)
disstmilitudinis &rnl tov g dvoporétyrog tomov. Proklus setzt die regio
dissimilitudinis in Beziehung zur animalischen Metamorphose, die Circe
bewirkt, so daB fiir ihn der Sturz in die regio dissimilitudinis der Fall des
Menschen in die Animalitit bedeutet. In analoger Weise besteht diese
Auffassung auch schon bei Plotin und bei verschiedenen Texten aus dem
12. Jahrhundert. Bei Wilhelm von St. Thierry bedeutet der Sturz in die
regio dissimilitudinis gleich wie ein Pferd oder ein Esel zu werden bar

8 COURCELLE, répertoire, n. 37, S. 30.

81 Ibid. n. 54-55, S. 32.

82 Ibid. n. 24, S. 28.

8 COURCELLE, a. a. O. (1960) 6 Anm. 4.

8 J. LECLERCQ, Analecta monastica I, Studia Anselmiana 20 (1948) 101, 9.
DuwmEeiGe, DSp 1342. CoUuRCELLE, répertoire n. 26, S. 28.

8 Vgl. oben Anm. 35.

8 COURCELLE, a. a. O. (1960) 25-36.



80 Regio dissimilitudinis

jeder Vernunft 8’. Die Belege Bernhards von Clairvaux, Nikolaus von
Clairvaux, Aelred von Rievaulx erkliren die regio dissimilitudinis als
Verlust einer engelhaften Natur, um hier dhnlich und vergleichbar einem
wilden Tier ohne Vernunft zu werden %. Bei Achard von St. Viktor ver-
bindet sich fiir die zweite regio dissimilitudinis, die die Undhnlichkeit an
sich ist, die Vorstellung: «pascuntur porci, que est lutosa et fece plenan.
Die Verwandlung von einem Engel in ein Tier durch den Sturz der Seele
kennt auch Origenes in Peri Archon in der Uberlieferung des Hieronymus
in Epist. ad Avitum 724, 4, 3 (CSEL 56, 719) #. Ebenfalls sprechen Ambro-
sius und Augustinus beim Abfall in das Bése vom Verlust einer gottlichen,
engelhaften Natur und von einer Verwandlung in ein wildes Tier %. Die
porphyrische Tradition wird besonders bei Augustinus, Confessiones X
c.7n. 171 (CSEL 33, 234, 8-14), deutlich, der den gefallenen, in der Anima-
litdt sich befindlichen Menschen in der regio gemendi wohnen 148t °1.
Courcelle sieht hier eine bewuBte oder unbewullte Wiederaufnahme der
porphyrischen Exegese, nach der die Insel der Circe den Namen *Alaty =
Insel der Weinenden tridgt. Der Beleg von Isaak von Stella spricht von der
regio dissimilitudinis als einem Ort der Tridnen 92, eine Formulierung, die
in keinem direkten Zusammenhang mit dem Gleichnis vom verlorenen
Sohn steht, das hier mit dem platonischen Begriff vermischt ist ?3. Der
porphyrische Kommentar zu dieser homerischen Episode, daf3 Ratio und
Logos das Gegengift zum Zauber der Circe sind, war aber auch dem
lateinischen Mittelalter bekannt, so daBl Courcelle einen uniibersehbaren
Zusammenhang der porphyrischen Erkldrung bei Proklus und den spiri-
tuellen Autoren des 12. Jahrhunderts sieht, die iiber die regio dissimili-
tudinis sprechen 4. Nun geschah aber die lateinische Ubersetzung des
Proklus erst gegen Ende des 13. Jahrhunderts durch Wilhelm von Moer-
becke. Courcelle vermutet daher eher eine Adaption durch griechische
oder lateinische Viter und denkt hierfiir an Gregor von Nyssa oder an
die verloren gegangene Schrift De Philosophia des Ambrosius, der an-

87 Ibid. 29 Anm. 3.

88 Tbid. 30 Anm. 1. Vgl. ebenso Pseudo-Hildebert und Petrus Lombardus,
COURCELLE, répertoire n. 39, 42, S. 30.

89 COURCELLE, a. a. O. (1960) 30 Anm. 1.

9 Tbid. 31 f. und Anm. 1, 2, 3.

91 Ibid. 33.

92 CoURCELLE, répertoire n. 58, S. 32: «in regione dissimilitudinis, in terra
aliena, ubi sedeat et fleat ...».

9 COURCELLE, a. a. O. (1960) 33 und Anm. 4.

9% Ibid. 34 und Anm. 1-3.



Regio dissimilitudinis 81

gesichts des Circe-Mythos gegen die Lehren der Metamorphose und
Metensomatose gekdmpft hat %.

Zu diesen quellengeschichtlichen Erhellungen von Courcelle darf
auf eine weitere Tradition hingewiesen werden. Ephrim der Syrer spricht
in seinen Hymnen «De Paradiso» davon, daB der erbsiindliche Sturz den
Menschen zum Wohnort (‘umra) der Tiere hinabstie3 %:

Hymn. 13,5 «David weinte iiber Adam, wie (tief) er gefallen sei von jener —
seiner koniglichen Wohnung zum Wohnort (‘umrd) * der
Tiere». « Weil er durch ein Tier sich verfithren lieB3, machte
(Gott) ihn den Tieren gleichy.

13, 6 Weil Nabuchodonosor «Gott erziirnt hatte, nahm er ihm die
Konigswiirde. — Der Gerechte verstiel3 ihn ziirnend zum Wohn-
ort (fumra) °® der Tiere ... Doch da er Bufle tat, kehrte er zu-
riick in sein Haus (1-‘umreh) *° und in seine Wiirde ... 19,

13, 8 «Es geziemt sich, daB, wie jener Koénig kein Gefallen fand — am
Wohnort (‘umri) 1! der Tiere, so daB er dort hitte bleiben
(wollen), (auch wir handeln). Trotz seines Irr- und Wahnsinns
hatte er nicht vergessen, ein Mensch zu sein und er betete um
die Riickkehr in seine Wohnung (l-ma‘mreh) %%

14,5 «Wie ziemt es sich da fiir uns, zu entsagen — dieses Wohnortes
(men ma‘mra hani) — des Portes aller Ubel (Iména d-kul
bisan) 131y

9 Ibid. 35 {. und 36 Anm. 2.

9 Ephrim des Syrers Hymnen «De Paradiso», syr. Text und deutsche Uber-
setzung von E.Beck im C(orpus) S(criptorum) C(hristianorum) Of(rientalium)
vol. 174/5, scriptores syri t. 78/79, Louvain (1957). Vol. geht auf die durchlaufende
Zahlung des ganzen Corpus, t. gibt die Nr. der syr. Sektion, dabei ist die erste Nr.
die des Textbandes, die zweite die der (deutschen) Ubersetzung.

7 C5CO vol. 174 /t. 78, 55, 25.

9% CSCO ibid. 56, 6.

92 CSCO ibid. 56, 8.

100 CSCO 175 /t.79, S.51. Die gleiche Stelle findet sich bei Barlaam und
Josaphat des Rudolf v. Ems, hrsg. von Franz Pfeiffer, versehen mit Anhang, Nach-
wort und Register von Heinz Rupp, Berlin 1965, 60, 22-27:

do wart der fiber miiete man (Nabuchodonosor)

von gotes gebote schiere

verwandelt zeinem tiere.

siben mandde er daz was.

in rou sin siinde: d6 genas

er wider in die menscheit.

101 CSCO 174 /t. 78, 56, 17.
102 CSCO ibid. 56, 19; 175/t. 79, 8. 52.
103.C3CO 174 /t. 78, 59, 23. 175 [t. 79, S. 55.



82 Regio dissimilitudinis

14,7 «LaBt uns zum Hause (1-bét) 1°* des Vaters zuriickkehren, und
wollen wir uns nicht fesseln lassen ... von der Liebe zur ver-
ginglichen Welt, denn siehe, Eure (Heimat)stadt ist Eden» 193!

Das syrische Wort ‘umra bedeutet: Leben, Lebensart, aber auch Woh-
nung, Platz, Haus, Familie 1%. Der Wechsel mit ma‘mra (habitatio)
und die Gegeniiberstellung zu Paradies (pardaysa = atrd brika w-kul
d-beh brika: locus benedictus et quod in eius est benedictus 107) weisen
deutlich auf die Raumvorstellung hin. Fiir Ephrim ist der Wohnort der
Tiere, unser Wohnort, verglichen mit dem Wohnort Adams, dem Para-
dies, ein Kerker und Gefiangnis, eine «regio longinqua» (l-ruhqd) 198, in
welcher Gott «fecit eum (Adam) similem bestiis» (dammyeh l-haywata) 109,
Doch staunend stellte er fest, wie trotzdem die Menschen am Leben dieser
Erde hidngen, wie sie nur weinend den Kerker verlassen und mit Trdnen
von der Erde fiir das Paradies geboren werden 1°. Sachlich und termino-
logisch ist die Parallele vor allem mit Bernhard von Clairvaux auffallend.
Wie Bernhard lehrte bereits Ephrdm, daB die Integritit der mensch-
lichen Natur nur im Paradies, dem Ort des Friedens und der Schonheit,
moglich ist. Das Thema der unverniinftigen Liebe zum Diesseits, die
Ephram in der theologischen Gegeniiberstellung von Paradies: Erde wie
Bernhard sieht, behandelt er im 13. Hymnus «De Paradiso» ausfiihrlicher.
Bei Bernhard bricht somit eine frithchristlich-orientalisch-theologische
Richtung wieder durch. Ephrdim war nach Sozomenos ! nicht nur im
byzantinischen Raume auBerordentlich verbreitet und hochverehrt,
sondern wurde auch in der lateinischen Kirche bis zum 13. Jahrhundert
gelesen. Vor allem waren seine asketischen Werke bekannt und ge-
schétzt 112, Ein besonders guter Zeuge fiir die lateinische Ephrim-

104 CSCO vol. 174 /t. 78, S. 60, 6.

103 CSCO wol. 175 [t. 79, 8. 55.

106 T, PayNeE SMITH, A compendious syriac dictionary, Oxford 1957, S. 405.

107 So im Kommentar zu Genesis in: CSCO 152 /Syr. t. 71, S. 24, 4.

108 CSCO 174 /Syr. t. 78, Hymn. XIII, 4: «in regionem longinquam proiecit
eos»: l-ruhqga. S. 55, 20. Vgl. E. BEck, Ephrims Hymnen iiber das Paradies, lat.
Ubersetzung und Kommentar, Studia Anselmiana 26, Romae (1951) 143.

109 CSCO 174 |Syx. £. 78; S. 55; 26.

10 €8CO 175 /Syr. t. 79, 5: 52 und 55.

111 SozoMmENOs, Historia Ecclesiastica 3, 16 (PG 67, 1085-1094) und GCS 60,
Berlin (1960) 127, 17-131, 9. Nach Sozomenos wurde Ephrdm schon zu seinen Leb-
zeiten ins Griechische iibersetzt; er habe an Schonheit und Glanz der Rede und an
Tiefe und Reichtum der Gedanken die griechischen Schriftsteller bei weitem tiber-
troffen.

112 Tch darf mich hier mit dem Hinweis auf den instruktiven art. « Ephrem»
in DSp IV (1961) 788-822, bes. 815-819 beschrianken und gedenke, an anderer Stelle



Regio dissimilitudinis 83

Tradition ist der Liber-Scintillarum, ein Florilegium um 700 113, Da er
in seinen Ephrim-Zitaten den Quellen treuer gegeniiber steht als idltere
griechische Handschriften ist dieser Text sowie durch sein Alter ein
Zeugnis erster Ordnung fiir den lateinischen Ephrdm. Eine Beeinflussung
von Ephrdm dem Syrer, dessen zahlreiche Schriften eine so erstaunliche
Verbreitung im Griechischen, Arabischen, Armenischen, Georgischen,
Koptischen, Slawischen und Lateinischen gefunden hat, diirfte in unserem
Zusammenhang iiber die lateinische Patristik nicht ausgeschlossen sein.
Dunkel ist vorerst noch die Frage, wie die lateinische Ephrim-Uber-
lieferung, die in Handschriften vom 7. Jahrhundert an, in mittelalter-
lichen Bibliothekskatalogen, Inkunabeln und Autorenzitaten greifbar
wird, vor sich gegangen ist 14, ob direkt aus dem Syrischen oder iiber das
Griechische und Arabische. Zur Erhellung dieser Frage bleibt noch alles
zu tun.

13. Jahrhundert

Die Mehrzahl der Textzeugen aus dem 13. Jahrhundert stammen
von Dominikanern und bewegen sich innerhalb der bisher bekannten
Tradition. Jakob von Voragine bringt in der Legenda aurea 724 (179)7
den Text aus Augustinus, Confessiones VII ¢. 10 n. 16 (CSEL 33, 157
27) 115, Hugo von St. Chér bezeichnet in seiner Postilla zu Luk 15,14 die

prazisere Belege iiber die lateinische Version Ephrams und deren Einflull auf die
deutsche Literatur geben zu kénnen.

113 Ausgaben: D. H. M. RocHais, Defensoris Locogiancensis Monachi Liber
Scintillarum, Turnholti 1957 (CC Ser. lat. t. 117). DERs. Defensor de Ligugé. Livre
d’étincelle, I-1I Paris 1961-1962 (Sources Chrétiennes 77, 86). Literatur: G. BARDY,
Le souvenir de saint Ephrem dans le haut-moyen age latin, Revue du moyen age
latin 2 (1946) 297-300. H. M. RocHais, Contribution a 1’histoire des floriléges ascé-
tiques du haut moyen éage latin, Revue bénéd. 63, Maredsous (1953) 286-287.
J. LEcLERCQ, L’ Amour des lettres et le désir de Dieu, Paris 1957, S. 90 f. D. HEMMER-
DINGER-ILIADOU und J. KIRCHMEYER, Saint Ephrem et le «Liber scintillarumy,
Recherches de science religieuse 46, Paris (1958) 545-550. B. DE VREGILLE, art.:
ECRITURE SAINTE et vie spirituelle in: DSp (1960) 177. G. Matoro di S. THERESA,
Ephraemiana «Dicta» e il Liber Scintillarum, Ephemerides Carmeliticae 14, Roma
(1963) 432-453.

114 A SreeMUND, Die Uberlieferung der griechisch-christlichen Literatur in der
lateinischen Kirche bis zum 12. Jahrhundert. Miinchen 1949, S. 67-71. Erginzend
hierzu: D. HEMMERDINGER-ILIADOU und J. KiIRCHMEYER in DSp IV (1961) 818. Fiir
Inkunabeln: Catalogue of Books printed in the XVth Century now in the British
Museum 3, London 1913, S. 693-694. E. DEkKKER, Clavis Patrum Latinorum, Sacris
Erudiri 3, Steenbrugis (1961) 253-256, n. 1143-1152.

115 COURCELLE, répertoire n. 64, S. 33.



34 Regio dissimilitudinis

regio dissimilitudinis als Ort der Verbannung 116, Bei Albert dem GroBen,
De natura bons (Clm 26837, f.113%) 117 meint regio dissimilitudinis die
Siinde als Gefdangnis.

Ein vereinzelter Textzeuge der Zisterzienser ist John Godard von
Newenhem (1 1250), der in der Epistola ad sorvorem Margaretam 18 in
knapperer Form als Godefroy von St. Viktor die regio dissimilitudinis
als Zustand des Irrtums beschreibt, in den die fiinf Sinne so tief hinein-
fithren, daB keine Riickkehr mehr méglich ist. Die Ausfithrungen stehen
in Verbindung mit der biblischen Parabel, Luk 15,13 119,

14. Jahrhundert

Ein ausgefiihrterer Aspekt zur regio dissimilitudinis in Weiter-
fithrung zur Idee des Anselm von Laon findet sich zu Beginn des 14. Jahr-
hunderts bei Gertrud d. GroBen (1256-1302) in den aus ihrem Nachla
stammenden Insinuationes divinae pietatis. In der Lebensbeschreibung
wird die Nichtigkeit der profanen Studien dahin gekennzeichnet, daf3 die
Beschiftigung mit ihnen nicht zu Gott hinfithrt, sondern den Menschen
von ihm fernhélt in der regio dissimalitudinis 120. Die Entsprechung von
Entfernung und Unihnlichkeit ist geldufig geworden, wir sehen dagegen,
daB3 sich die Begriindungen fiir diesen Zustand differenzieren, die in
dieser Ausfithrung an Plotin, Enneaden VI 9, 24 ff. erinnern 2,

116 DuMeIGE, DSp 1343 f. COURCELLE, répertoire n. 62, S. 32.

117 COURCELLE, a. a. O. (1960) 36 und Anm. 5.

118 Ed. C. H. TaLBoT, Analecta sacri ordinis Cisterciensis 10 (1954) 237, 26.
DuwMmeiGe, DSp 1344.

119 COURCELLE, répertoire n. 63, S. 32.

120 Ed. Kéln, 1588, S. 12, zitiert nach DumMEIGE, DSp 1344, wo sich auch Belege
fur die regio dissimilitudinis finden, die Giber das 14. Jh. hinausgehen.

121 Plotin Enn. VI 9, 24 ff.: «Es beruht aber die Schwierigkeit hauptsidchlich
darauf, dal man des Einen gar nicht auf dem Wege des wissenschaftlichen Er-
kennens, des reinen Denkens wie der iibrigen Denkgegenstande inne werden kann,
sondern nur vermége einer Gegenwartigkeit, welche von hoherer Art ist als Wissen-
schaft. Die Seele erleidet ja einen Abfall vom Einssein und ist nicht vollig eines,
wenn sie die wissenschaftliche Erkenntnis einer Sache gewinnt; denn Wissenschaft
ist Begriff, der Begriff aber ist ein Vieles; so verfehlt sie das Einssein, da sie in Zahl
und Vielheit gerdt. So mu8 sie also iiber die Wissenschaft hinauseilen, darf in keiner
Weise aus dem Einssein hinaustreten, sondern muf3 ablassen von der Wissenschaft
und dem Willbaren, ja von jedem andern Gegenstand der Schau, wenn er auch
schén sein mag; denn alles Schone ist spater als das Eine und kommt von ihm so
wie alles Tageslicht von der Sonne. Darum 148t sich von ihm «weder reden noch
schreiben», wie es hei3t: sondern wir reden und schreiben nur davon, um zu ihm



Regio dissimilitudinis 85

Der bisherige Uberblick zeigte, daB der Begriff regio dissimilitudinis
nach der einzigen Formulierung aus Augustinus’ Confessiones als beherr-
schender Topos in die lateinische Literatur vom 12. Jahrhundert an ein-
gedrungen ist. Wie dies genauer vor sich ging, ist noch nicht erhellt.
Etliche Belege beweisen aber auch, daBl auBer den Confessiones noch
andere Uberlieferungen wirksam gewesen waren, wie der Neuplatonis-
mus, Einfliisse aus der griechischen Mythologie und der frithchristlichen
orientalischen Tradition.

Vor diesem bedeutungsgeschichtlichen Hintergrund sollen die Belege
aus den mittelhochdeutschen Texten im Hinblick auf ihre inhaltliche
Aussagekraft betrachtet werden.

Eckhart

Neben seiner traditionellen Bedeutung entfaltet sich der bereits zu
einem Topos erstarrte Begriff bei Meister Eckhart zu einer Fundgrube
neuer Gedanken. Zunichst fithrt Eckhart die augustinische Entsprechung
von Entfernung und Undhnlichkeit und Undhnlichkeit und Siinde weiter:

LW 11, Expositio libri Sapientiae n. 166, p. 500, 9-11:
«Peccatum vere nihil est, Psalmus: ‘longe a peccatoribus salus’. Et
Augustinus invenit se longe esse a Deo.
Quid enim tam longe quam esse et nihil, simile et dissimile ?»

In Verbindung mit plotinischem Denken finden wir bei Eckhart die
augustinische Gleichung: Entfernung-Un&hnlichkeit = Unreinheit und
damit Abfall von Gott:

LW IV, Sermo XXIV. 2 n. 246, p. 225, 7-8:

«Omnis exitus dissimilitudo quaedam et consequenter displicentia quae-
dam et impuritas.»

Neben der Gleichung: Siinde = Entfernung und Unéihnlichkeit um-
schreibt das volle Augustinuszitat die Schwiche und Ohnmacht der
menschlichen Erkenntnisschirfe, die von sich aus ohne das Licht des

hinzuleiten, aufzuwecken aus den Begriffen zum Schauen und gleichsam den Weg
zu weisen dem, der etwas erschauen will; denn nur bis zum Wege, bis zum Aufbruch

reicht die Belehrung, die Schau muf3 dann selbst vollbringen, wer etwas zu sehen
gewillt ist».



86 Regio dissimilitudinis

Glaubens, nicht fihig ist, Ubernatiirliches zu erkennen, sondern von
Natur aus in der regio dissimilitudings ist:

LW V, Sermo die b. Augustinis Parisius habitus n. 5, p. 94, 2-10:
«Mentis enim humanae acies invalida in tam excellenti lumine non figitur,
nisi per iustitiam fidei prius purius emundetur ... Ecce qualiter dicit,
quod assumptus fuerit, ut viderit esse quod viderat, et nudum me esse
qui videram; et reverberasti infirmitatem meam radians in me vehe-
menter, et contremuil amore et horrore et inveni me longe esse a te in
vegione dissimilitudinis.»

In modifizierter Weise spricht Eckhart den gleichen Gedanken in einer
mhd. Predigt aus. Der Akzent liegt hier weniger auf der seinsméiBigen
Beschaffenheit als auf dem eigenen Versagen, Gott nicht geniigend er-
kannt zu haben, so daB3 die mhd. Ubersetzung lande des unglichnisses
die traditionelle Umschreibung fiir den stindhaften Zustand ist.
par. an. Pr. 37, 85, 29-32:
«sente Augustinus: ‘ich suchte dich und vant mich verre fon dir in eime
lande des unglichnisses, nicht also verre, wan du allinthalben bist, und

nicht daz ich dir forborgin were, wan du alle dinc weist, sunder ich hatte
mich forborgin in deme unglichnisse, daz ich dich nicht bekente’».

Die gleiche Bedeutung zeigt eine andere mhd. Stelle, nur daB sich hier
die augustinische regio dissimilitudinis wie bereits bei dlteren Autoren
mit der biblischen Formulierung ferra aliena verbindet:

par. an. Pr. 1,7, 23-24:

«sente Augustinus sprichit fon yme selbir, du her noch unbekart was,
daz her sich verre vant von Gode in eime fremedin lande der unglicheit».

Ferner meint regio dissimilitudinis die Schwiche des inneren Horens.
Nicht das dullere Horen, rein verbaliter, wie es den Zustand der regio
dissimilitudinis kennzeichnet, fithrt den Menschen zu sich selbst, es mul3
etwas innerlich aufgenommen werden. Drei verschiedene Schriftstellen
sind mit dem Topos verkniipft, um gleichsam den sakralen Charakter
dieses aus der griechischen Philosophie stammenden Begriffes zu unter-
streichen:
LW III, in Joh. n. 48, p. 39, 9-13:
«audito quod justitia sit quaedam rectitudo qua redditur unicuique
quod suum est, nonnulli foris stantes et longe in regione dissimilitudinis
‘audientes non audiunt neque intelligunt’ (Matth 13,13). Isti sunt simu-
lacra, de quibus in Psalmos dicitur: ‘aures habent, et non audient’

(113Db, 6). Propter quod Matthaei (13, 9), ubi supra, dicitur: ‘qui habet
aures audiendi, audiat’».



Regio dissimilitudinis 87

Die regio dissimilitudinis bildet den Gegensatz zur geforderten Sammlung
und Innerlichkeit als neue Umschreibung fiir den noch nicht zu sich
gekommenen Menschen. Zur Fiille des Seins gehort Verinnerlichung.
Prononcierter spricht Eckhart an anderer Stelle von einer geschaf-
fenen regio dissimilitudinis und formuliert damit in weitaus schirferer
Weise als Augustinus, wohl aber in Nachfolge von Achard von St. Viktor
die ontologische Distanz zwischen Gott und Mensch. Dieser als Teil des
Schopfungswerkes befindet sich von Natur aus in der regio dissimali-
tudinis, d. h., er ist noch nicht vollends bei sich selbst. Aus dieser man-
gelnden Identitdt kann ihn nur die Gnade herausfithren 122:
LW IV, Sermo IX n. 96, p. 92, 7-10.
«Nota primo quod Deus, cum sit innominabilis pro immensitate sui,
ex operibus suis solet nobis innotescere. Quae tamen opera exteriora

quam sint longe in regione dissimilitudinis, patet primo ex operatione
omnis creaturae, quae distat ut accidens a substantia».

Den Gedanken der ontologischen Undhnlichkeit weiter ausfithrend lehrt
Eckhart, daB3 die regio dissimilitudinis dem Menschen entspricht, da er
als geschaffenes Wesen der Verdnderlichkeit unterliegt und somit der
Entfremdung vom Ursprung, dessen Wesen darin besteht, immer neu
zu sein.
LW IV, Sermo XV n. 155, p. 147, 10-12:

¢sed ea, quae sunt ‘sub sole’, sunt ‘Jonge’ a principio rerum, scilicet Deo,

‘“in vegione dissimilitudinis’, utpote corruptibilia.» ... 148, 3: «ex parte
verbi stat, et ‘factum est’ ex parte creaturan.

Entsprechend lautet eine mhd. Predigt:

Pi. II, Pr. 20, S. 85, 15-17:
«Davon sprichet Augustinus: herre, do ich mich verre von dir vant, daz
kam nicht von der verri der stat, mér: ez kam von der unglicheit, da
ich mich inne vant».

Die Ausfithrung Eckharts, daf3 die ontologische Distanz und Beziehung
zwischen Gott und Mensch nicht mit der Kategorie des Ortes gemessen
werden kann, geht auf andere Textstellen bei Augustinus zuriick, die
weiter oben aufgefithrt worden sind 123.

122 Vgl. V. Lossky, Théologie négative et connaissance de Dieu chez Maitre
Eckhart. Paris 1960 (Etudes de Philosophie Médiévale XLVIII) 176, 182.

123 Siehe oben Anm. 16. Als Widerhall der geschaffenen vegio dissimilitudinis,
die die Seinsungleichheit zwischen Gott und Mensch umschreibt, hei3t es bei einem
BarfuBer-Lesemeister, par. an., 132, 4-5: «wan ni nicht unglicher wart dan schepher
und geschepnisse ...».



38 Regio dissimilitudinis

Am Ende des gleichen Sermo, Deus omnis gratiae, dndert Eckhart
plétzlich die Perspektive der regio dissimilitudinis. Sie wird zur Aussage-
formel fiir die ewige unfaBliche Transzendenz Gottes, die jenseits aller
Kategorien ist:

LW IV, Sermo IX n. 102, p. 96, 10-97, 2:
«ubi iam gratia non gratia formaliter, sed virtualiter sicut calor in coelo,
ubi iam nec bonum nec suave nec esse, sed supra in regione et regno
dissimilitudinis infinitae».

Lossky hat darauf hingewiesen, daB Eckhart mit der Formulierung:
i regione dissimilitudinis infinitae unbewult wieder zum Ausgangspunkt
des Begriffes regio dissimilitudinis zuriickkommt, indem er fiir Gott an-
wendet, was Plato. fiir die Indetermination der Welt sagt 1?4, mit dem
Unterschied allerdings, daB bei Plato diese Indetermination als kos-
misches Chaos negativ ist, bei Eckhart sie die fiir den menschlichen Geist
unerforschliche GroBe Gottes beinhaltet 1#. Zur Verstiarkung dieses Ge-
dankens verbindet Eckhart mit der regio dissimilitudinis infinitae For-
mulierungen der negativen Theologie, die auf pseudo-dionysischen Ein-
flul zuriickgehen, so daf wir hier eine Vermischung von platonisch-
augustinischem und pseudo-dionysischem Denken sehen. Nach dieser
Formulierung ist fiir Eckhart der Mensch in seiner Gotteserkenntnis durch
einen unendlichen Aufstieg gekennzeichnet und damit ein ewig Gott-
suchender und Gottfindender 26,

124 Vgl. Lossky, a. a. O. S. 195 ff.

125 Mit der Auffassung tiber die Unerforschlichkeit Gottes und der damit ver-
bundenen ontologischen Verschiedenheit, die sich mit dem Topos verbindet, bricht
bei Eckhart eine frithchristlich-orientalische Denkweise durch. Ephrdm der Syrer
lehrt in seinen Hymnen «De fide», hrsg. von E. BEck, CSCO vol. 155 /t. 74 (1955)

Hymn. 5,15 «Das Geschopf selber kann nicht auf gleicher Stufe stehen mit seinem
S. 14, 30 Schépfer» ...
Hymn. 9, 14 «Weil er nicht erforscht werden konnte, wird kund getan, daB er Gott
S. 32, 24-26 ist, — denn siehe, die Menschen verirrten sich in ihm und konnten
ihn nicht fassen».

15,5 «Ein gewaltiger Abgrund, ein unermeBlicher, liegt zwischen dem

S. 48, 20-22 Menschen und dem Sohne in Beziehung auf die Erforschung» ...
37, 24 ««Deine Grenze, o Herr, hat keiner iiberschritten, deine Hé&he, o Ge-
S. 102, 14-17 waltiger, hat keiner bezwungen. — Die Natur des Wesens — der Scho3
des Vaters, sie sind die Mauern des Sohnes, die Unbezwinglichen».
37,26 «Wer wollte es wagen, den Schof} erforschen zu wollen, jener aller-
S. 102, 21-24 furchtbarsten Wesenheit. — Im Meere finden ihr Ende die Stromen.

126 Vgl. Lossky, a. a. O. S. 196.



Regio dissimilitudinis 89

Entsprechend der Eckhartschen Erkenntnis, da3 Gott nur durch die
rvegio dissimilitudinis infinitae erfat werden kann, spricht er in einer
mhd. Predigt von dem Ahnlichwerden des Menschen mit Gott. Dies kann
nur erreicht werden, wenn der Mensch «entglichet», sich und keiner
Kreatur mehr «glichy ist 177,

Pf. II, Pr. 74, 235, 6-9:
«Dar umbe muoz der mensche getoetet sin unde gar t6t sin und an im
selber niht sin unde gar entglichet sin, so ist er gote eigentliche gelich.
Wan daz ist gotes eigenschaft unde sin nattire, daz er ungelich si unde
niemanne gelich si».

Die Gleichheit steht also im Gegensatz zum reinsten Wesen Gottes in der
regio dissimilitudinis infinitae, dem der Mensch sich allein durch Aus-
16schung aller Gleichheit nihert 128
Pf. II, Pr. 7, 40, 4041, 3:

«... so muoz in mir kein gelich sin offen noch kein bilde, wan kein bilde

ist uns offenende die gotheit noch sin wesen. Blibe kein bilde in dir oder
kein gelich, di enwiirdest niemer ein mit gote».

Daraus ergibt sich fiir Eckhart ein paradox gedachtes Seinsverhiltnis
zwischen Gott und Mensch. Fiir ihn ist «die Ahnlichkeit des endlichen
und ewigen Seins die Undhnlichkeit selbst, die umso dhnlicher ist, je
unidhnlicher sie ist und umgekehrt» 12°, Dieses Paradox liegt fiir Eckhart
nicht nur als logische, sondern als ontologische Kategorie vor, von der
er die Interpretation des Seins aufbaut 13°.

Im Zusammenhang mit dem Topos: regio dissimilitudinis miiBlte der
gesamte Wortschatz von glich/unglich, glicheit/unglicheit etc. auf seine
Bedeutung hin untersucht werden, was den Rahmen dieser Darlegung
wegen der sehr zahlreichen Belege bei Eckhart iiberschreiten wiirde 3.

127 Siehe auch Quint V, 406, 4-7: «... si enwil weder under noch obe sin, si wil
alsd stan von ir selber, niemanne ze liebe noch ze leide, und enwil weder glicheit
noch unglicheit mit keiner créatfire haben noch diz noch daz: si enwil niht anders
wan sin». Lossky, a. a. O. S. 207.

128 Vgl. JoseFr ZaPF, Die Funktion der Paradoxie im Denken und sprachlichen
Ausdruck bei Meister Eckhart, Koln 1966, S. 320.

129 ZAPF, a. a. O. S. 376.

130 ZAPF, a. a. O. S. 377.

131 Die Untersuchungen von BENNO ScumoLDT, Die deutsche Begriffssprache
Meister Eckharts, Heidelberg 1954, S. 45-49 und von LAURI SEPPANEN, Studien zur
Terminologie des Paradisus Animae Intelligentis, Helsinki 1964, S. 234-236 bringen
nur Teilergebnisse. Vgl. COURCELLE, a. a. O. (1963) 638 n. 78-84.



90 Regio dissimilitudinis

Ich beschrdanke mich hier, darauf hinzuweisen, in welch stereotyper Form
die augustinische Gleichung: Entfernung-Ungleichheit als Verquickung
von biblischer regio longingua und platonischer regio dissimilitudinis bei
Eckhart nicht selten vorkommt:

«und ie ez verrer kumet von im selben ... und ie unglicher (ez wirt)
(Quint V, 32, 15-17)

Daz kumet alles und aleine da von, daz er verre von gote ist und nicht ledic
der créatfire, gote unglich und kalt an gotlicher minne.»
(Quint V, 35, 9-11)

«Wan geliten-han ist verrver und unglicher 1idenne» (Quint V, 40, 4 £.)

«wan der mensche muoz aller bilde und sin selbes tizgan und dem allem gar
verve und gar unglich werden.» (Quint V, 114, 18-19)

«Hitze des viures und wesen des viures sint gar unglich und wunderliche
verre von einander in der natfire, aleine si gar nahe sint nach der zit und
nich, der stat.» (Quint V, 118, 16-18)

«... swenne dich, die liute hier ane als unglich vindent, s6 ahtent sie sich dicke
verve von gote.» (Quint V, 249, 7-9)

«... daz im missevalle, waz gote unglich ist. Wan an dem selben sol auch der
mensche priieven, wie verve und wie nahe er gotesi.» (QuintV, 263, 8-9)

«Die wile ich kneht bin, s6 bin ich dem eingebornen sune gar verre und
unglich.» (Quint I, 169, 5-6)

Aus dem Umkreis von Eckhart:

«dit sprechin dise meistere und sezin glich daz verre unglich ist
(Giselher v. Slatheim par. an. 60, 36)

«doch ist naturlich minne also unglich und also verre von gotlicher minne alse
der himil ist fon der erdin.» (Johannes Franco par. an. 65, 13-15)

Daneben findet sich auch die Vermischung mit biblischem terra aliena:

... daz gote vremde und unglich ist ...» (Quint V, 18, 6)

¢... daz allez und dem glich und ouch glichnisse selbe gote verrve und vremde
sint. » (Quint V, 41, 6-7)

¢... in sliezicheit und saelicheit, da im unmere ist allez daz, daz dem unglich
ist und vremde.» (Quint V, 112, 11-12)

«... und vliuhet allez, daz gote unglich und vremde ist.» (Quint V, 200, 7-8)

«... swaz wir sehen oder hoeren, swie vremde daz si oder swie unglich.»
(Quint V, 209, 12 1.)



Regio dissimilitudinis 91

Was lehrt uns diese Registrierung? Das von Augustinus eingefiithrte und
verbundene Begriffspaar: Unéhnlichkeit-Entfernung als Vermischung
eines griechischen und biblischen Begriffes, letzterer in sukzessiver Ver-
schmelzung von regio longinqua und ferra aliena, ist im mhd. zu einer
fixierten Formel zur Umschreibung verschiedener Sachverhalte geworden.

Wir haben gesehen, daB die regio dissimilitudinis bei Eckhart in
ihrer Funktionsmoglichkeit erweitert wurde. Diente sie bisher zur Er-
hellung des menschlichen Seinszustandes, vorwiegend zur Beleuchtung
der gefallenen Natur, aber auch zur Kennzeichnung des geschaffenen
Seins im Abstand zum ungeschaffenen, so wird die letzte Bedeutung in
Fortfithrung zu Achard von St. Viktor verinnerlichter. In Erweiterung
des Topos zur regio dissimilitudinis infinitae erhilt er die neue Funktion
der Seinsaussage fiir Gott, die in ihrer Indeterminiertheit zur positiven
Umkehrung des urspriinglich negativen platonischen Begriffes geworden
ist. Kraft dieser inhaltlichen Bedeutung hat sich Eckhart ein Hilfsmittel
geschaffen, um als Paradox das Seinsverhiltnis zwischen Gott und Mensch
kategorial zu erfassen. Mit diesem Schritt hat Eckhart, wohl in Anleh-
nung an die Uberlieferung, einen traditionellen Begriff in auffallender
Weise selbstdndig weiterentwickelt.

In etwas abgewandelter Form erscheint der Topos regio dissimili-
tudinis bei Hermann von Fritslar. Er kennzeichnet die unverniinftige
Liebe zu allem Geschépflichen, die Gottesferne auslost:

Pf 1, 23, 20-22;
«di wile di séle klebet an den kréatfiren, und die kréatliren kleben an ir,
di wile ist si verre von gote und ist in eime verrven lande.»

Rudolf von Biberach

Der Begriff regio dissimilitudinis kommt in den «siben strassen zu
got» des Rudolf von Biberach nicht vor, wohl aber ein Augustinuszitat,
das der regio dissimilitudinis sehr nahe steht und das bereits oben er-
wahnt wurde 132, Im Prolog d. 6 zitiert der Verfasser De Trinitate VII c. 6
n. 12 (PL 42, 946):

«Augustinus sprichet, ‘daz der mensche mit glicheit zi got gat, vnd mit
vngelicheit von gotte gat’» (f. 11a).

132 Vgl. oben Anm. 19. «Die siben strassen zu got» werden nach der einzigen
Einsiedler Hs. 278 zitiert, die eine hochalemannische Ubertragung von Rudolfs von
Biberach «De septem itineribus aeternitatisy ist.



92 Regio dissimilitudinis

Durch den folgenden Satz wird die «vngelicheit» ndher erldutert:

Vnd dar vmbe so sol der mensche tvgend minnen vnd in leben vnd
nach in kriegen als armut vnd diemut, nit alleine want si irtom des
geistes vnde gebresten ablegent, want (11b) sol si dar vmbe svnderlich
lieb han, want si krist formlich sint, vnd dtr gelicheit, daz si zv Cristo
hant wurchten vns, ntt daz wir von der lustlich selikeit vertriben werden.»

Ganz anders als bei Eckhart und fritheren Autoren wird hier «gelicheit
und vngelicheit» in Verbindung zur Christusnachfolge gebracht. Armut
und Demut sind die bevorzugten Tugenden, die aus der seinsmiBigen
Unédhnlichkeit herausfithren, weil sie in besonderer Weise christusférmig
sind. Nicht die Uberwindung erkenntnisméiBiger Irrtiimer und Schwichen
ist das einzige und héchste Ziel, sondern die Nachfolge Christi, die in
«der inren inwanung Christi», «in siner aller tiefsten inwendikeit» (f. 11a)
zu wohnen besteht. Undhnlichkeit meint also, aullerhalb des innersten
Seins Christi zu stehen.

Die gleichen Begriffe, die Eckhart fiir seine Seinsspekulation ein-
setzt, um etwas iiber die Beziehung zwischen Gott und Mensch auszu-
sagen, verwendet sein franziskanischer Zeitgenosse Rudolf von Biberach,
um von der Nachfolge Christi zu sprechen.

Das namliche Augustinuszitat findet sich an spaterer Stelle in anderer
Umgebung und besagt etwas ganz anderes. In VI, d. 6 wird iiber die
fiinf geistlichen Sinne gehandelt. Zum «tactus spiritualis»:

¢geistlichv bertrde» erldutert Rudolf von Biberach: Man beriihrt Gott:

«nut mit eim geistlichen zv gange, noch mit liplicher bertirde, want me,

‘der mensche gat zV gotte mit geistlicher glicheit vnd gat von got mit
geistlicher vnglicheit’, als sant Augustinus spricht» (f. 122b).

Entsprechend der plotinisch-augustinischen Tradition trifft fiir das Ver-
héltnis zwischen Gott und Seele die Kategorie des Ortes nicht zu. Im
Vergleich aller drei Fassungen, der von Augustinus, von Rudolf von
Biberach und der alemannischen Ubertragung 148t sich eine stufenweise
Zuspitzung fiir die Gewichtigkeit dieser Aussage ablesen.

Bei Augustinus heilt es:

«non locorum intervallis, sed similitudine acceditur ad Deum, et disstmli-
tudine disceditur ab eo 33y,

133 De Trinitate VII c. 6 n. 12 (PL 42, 946). Ferner: De immort. animae 10, 17
(PL 32, 1081). Die Bertthrung mit Gott geschieht: ¢miro quodam eodemque incor-
porali modi, scilicet non localiter».



Regio dissimilitudinis 93
Rudolf von Biberach prazisiert:

«non accessu locali, nec tactu corporali, sed similitudine spivituali acce-
ditur ad Deum, et dissimilitudine a Deo receditur, ut dicit Augu-
stinns ... ¥

Der alemannische Ubersetzer kommentiert «accessu locali» mit «eim
geistlichen zv gange» und erweitert «dissimilitudine» in Analogie zur
geistlichen Gleichheit zu gesstlicher vnglicheit. Was besagt dies? Abgesehen
von der interessanten Tatsache, in welcher Weise sich ein Zitat wandelt
und von daher Riickschliisse gezogen werden koénnten, ob der Autor
seine Quelle aus erster Hand benutzt hat oder nur sekundér — eine Frage,
die in unserem Zusammenhang nicht zur Diskussion steht — scheint hier
eine Absicht vorzuliegen, um einen Sachverhalt immer besser zu ver-
deutlichen. Welchen Sachverhalt? Mit Hilfe eines Augustinuszitates wird
das Phidnomen der religiosen Erfahrung iiber jede physiologische und
psychologische Kategorie gestellt und hierfiir nicht fiir zustdndig erklart.
Die Ergidnzung zu «geistlicher Gleichheit» kann nur als eine erhohte
Gleichheit im Sinne einer speziellen Formung fiir den Zugang zu Gott,
in unserem Zusammenhang fiir den «tactus spiritualis» verstanden wer-
den, der umso unmdoglicher wird, je weniger die inneren Sinne geweckt
sind. Vom Hintergrund der regio dissimalitudinis, die im Zusammenhang
dieses Augustinuszitates zu sehen ist, bedeutet geistliche Ungleichheit
die unerweckten geistlichen Sinne. Dies besagt eine auBerordentliche
Verinnerlichung des Begriffes, der in oppositioneller Stellung zur Ver-
deutlichung eines subtilen theologischen Sachverhaltes, den der Erfahr-
barkeit der Gnade, aufgegriffen wurde. Diese vollzieht sich ohne die Mit-
wirkung irgend eines menschlichen Organes, vielmehr durch deren seins-
miBige Uberformung, die mit «geistlicher Gleichheit» umschrieben wird.
Durch die «geistliche Gleichheit» gehort der Mensch einer auBBerweltlichen,
ibernatiirlichen Ordnung an und ist wie bei Eckhart ontologisch in zwei
Welten verwurzelt. Eckhart verdeutlicht das Ausgespanntsein zwischen
zwel Zonen von der erkenntnistheoretischen Seite her, Rudolf von
Biberach von der Erfahrung durch die geistlichen Sinne. Beide bedienen
sich iiber Augustinus einer platonisch-neuplatonischen Terminologie,
deren verschiedene Ansatzpunkte fiir das gleiche Problem, der Erfahr-
barkeit der Gnade, sich dahin formulieren lassen: «sciendum est» und
«experiendum est».

134 A. C. PELTIER, S. Bonaventurae Opera omnia VIII, Paris 1866, p. 400b.



04 Regio dissimilitudinis

Seuse

Zu dem einzigen Beleg der regio dissimilitudinis bel Heinrich Seuse
aus dem Horologium Sapientiae 135 registrierte bereits Bihlmeier in einer
kurzen Fufinote seiner Ausgabe, daBl die lateinische Formulierung eine
Nachbildung von Augustinus, Confessiones VII ¢. 10 n. 76 (CSEL 33,
157, 21) ist 36, In kritischer Selbstanalyse schildert Seuse im Prolog
seinen stindigen Zustand in der regio disszmilitudings, bis ihn die géttliche
Weisheit erleuchtet und auf den rechten Weg gebracht hat. Nicht nur
die Terminologie, sondern auch die innere Bewegung der Seelengeschichte
verbindet Seuse mit der Autobiographie Augustinus’. Die regio dissimili-
tudinis wird bei ihm zum Abfall «a statu propriae salutis» durch die
fliichtigen Freuden der Welt. Die beachtenswerte entsprechende mhd.
Ubersetzung: «... vergangen in die wege der ungelicheity im BdeW 137 ist
wohl vom Hintergrund dieses traditionsreichen Begriffes zu verstehen.
Die Autoren des 12. Jahrhunderts sprachen vom Verlassen und iiber-
schreiten der regio dissimilitudinis und zeigten die verschiedenen Arten
auf, die in die 7egio disstmilitudinis hineinfithren. Insbesondere sprach
Anselm von Laon in Verbindung eines dreifachen Weges, der von Gott
abzieht, von drei Arten, die zur regio dissimilitudinis hinleiten 138. Aelred
von Rievaulx sprach von einer nach Lastern gegliederten regio dissimili-
tudinis. Mit der Formulierung: die wege der ungelicheit betont Seuse die
Deutung der regio dissimilitudinis in ihrem Zusammenhang mit dem
stindigen Zustand des Menschen und in anderer Weise implizit den Ge-
danken der Entfernung von Gott, und zwar nicht als Zustand, sondern
als Bewegung.

Die selbstindige Handlung, die der menschlichen Verantwortung
unterliegt, wird ans Licht geriickt. Der Aktion nach auBen in die Gott-
ferne entspricht eine auf stidrkste Innerlichkeit ausgerichtete innere
Bewegung:

135 Horologium Sapientiae, a. a. O. S. 10.

136 BIHLMEIER, a. a. O. S. 88, 22 (App.) und 200, 21 (App.).

137 BIHLMEIER, a. a. O. S. 200, 21.

138 Sermo XIV (CXII), PL 171, 856 A: «Via enim trium dierum triplex defi-
ciendi via ac triplex proficiendi forma intelligitur. Sicut enim tribus modis a Deo
receditur in regionem dissimilitudinem, scilicet cogitatu, verbo et opere malo, ita
tribus modis in contrarium versis proficitur et ad Dei similitudinem revertitur ...».
CouRrceLLE, répertoire n. 42, S. 30.



Regio dissimilitudinis 95

«Und welle alsus ein mit ein in einikeit worden sint, der hertze und geist
wirt ernuwert mit dem infliessen sins selbes geistes mit nuwer warheit,
mit verborgen liehte, mit ungewonlicher stussikeit, mit eime ablegen aller
unglicheit, mit eime waren inblick der gétlichen clarheit. Alle ir sinne
koment in sogtan ingezogenheit und ir verstantnisse in ein schowen der
blossen warheit, daz kein schéner blim in disem wunneklichen zit sich
nie so schone naturlich gefdrwet noch geziert, als ir hertze und mut in
dem hohen ursprunge alles gttes ubernaturlich wirt mit gnaden und mit
tugenden gezierty 3.

Seuse spricht hier von einem Seinswandel und einer Seinserfahrung von
innen her, die von Gnade und Tugenden begleitet sind. Im Augenblick
einer gnadenhaften religiésen Erfahrung fillt die trennende Wand zwi-
schen Gott und Mensch «mit eime ablegen aller unglicheit». Die Seele
wird in ein anderes Sein hineingezogen, in dem die natiirlichen Sinne
schweigen, das innere Leben dafiir umso reicher wird. Eine neue Wahr-
heit, eine ungewdhnliche StiBe und eine nie gekannte Schénheit verbindet
die Seele mit ihrem Ursprung. Nicht nur die durch die Siinde bedingte
Ungleichheit, sondern auch die ontologische wird im Augenblick der
Einigung tibernatiirlich aufgehoben.

Von ontologischer Ungleichheit zwischen Gott und Mensch sprechen
auch folgende Textstellen:

«Nu lag, wel unglicheit ist zwischen miner und dis zites vriuntschaft» 0.

«Wie ist din minne und der kreatur so ungelich» **1.

«... wie kan man bildlos gebilden unde wiselos bewisen, daz uber alle

sinne und uber menschlich vernunft ist? Wan waz man glichnust dem

git, so ist es noh tusentvalt ungelicher, denn es glich si» 12

«Fro tohter, nu merk eben, daz disu elli entworfni bild und disd us-

geleiten verbildeti wort sind der bildlosen warheit als verr und als

ungelich, als ein swarzer mor der schénen sunnen, und kunt daz von der
selben warheit formlosen, unbekanten einvaltekeit» 3.

Im letzten Beispiel steht Seuse auch in der augustinischen Tradition, die
Entfernung und Ungleichheit identifiziert, hier auf den ontologischen
Abstand bezogen, die die ewige Wahrheit von der menschlichen Wahrheit
abhebt. Nicht die Sprache ist hier also die primédre Ursache einer mangeln-
den Leistungsfihigkeit in der Aussage — aus ihr wurde ja bereits das

139 Grofes Briefbuch, 25. Br., BIHLMEIER, a. a. O. S. 478, 3-12,
140 BdeW, Kap. 12, BIHLMEIER, a. a. O. S. 247, 5-7.

141 BdeW, Kap. 7, BIHLMEIER, a. a. O. S. 228, 5-6.

142 Vita, Kap. 23, BIHLMEIER, a. a. O. S. 191, 6-9.

143 BIHLMEIER, a. a. O. S. 199, 14-19,



96 Regio dissimilitudinis

Moglichste herausgeholt — sondern der fundamentale seinsmédfBige Unter-
schied. Gerade weil Seuse die deutsche Sprache so gut zu handhaben ver-
steht, und sich der Macht des Wortes, im besonderen wohl seines dich-
terischen Wortes bewul3t ist, setzt er diese Michtigkeit als Ohnmacht
gegeniiber dem aus der Gnade stammenden g&ttlichen Wort. Von hier
fallt ein erneutes Licht auf die schon mehrmals kommentierte Stelle im
Prolog zum BdeW:
«Ein ding sol man wissen: als unglich ist, der ein stizes seitenspil selber
horti stizklich erklingen gegen den, daz man da von allein hoért sprechen,
als ungelich sint dd wort, dd in der lutren gnade werdent empfangen und
usser einem lebenden herzen dur einen lebenden munt us fliezent gegen

den selben worten, so su an daz tot bermit koment, und sunderliche in
tatscher zungen; ...» *3.

Erst jiingst haben Maria Bindschedler und Claire Champollion gegeniiber
fritheren Auslegungen zu Recht darauf hingewiesen, da3 diese Aussage
nichts mit einer Geringschédtzung Seuses gegeniiber der deutschen Sprache
zu tun habe oder den Gegensatz Deutsch-Latein meine 4. Im Zusammen-
hang mit dem Topos regio dissimilitudinis betont diese Stelle vielmehr
die seinsmaBige Andersartigkeit des aus der Gnade stammenden Wortes,
das nur von der Lebendigkeit des Herzens und durch nichts anderes ein-
geholt werden kann. Dem unerhérten Einbruch des géttlichen Wortes
steht selbst die von Seuse so meisterlich beherrschte deutsche Sprache
hilflos gegeniiber. Er ist sich bewuBt, da dem Absoluten nicht mit
Worten beizukommen ist. Wenn im Zusammenhang dieses Vergleiches
Champollion als eine wichtige Aussage Seuses den Verlust der «communi-
catio» betont 45, Bindschedler die Macht des Herzens gegeniiber dem
toten Buchstaben *¢, so sind das wesentliche Aspekte im Hinblick auf
die Wirkungen des unterschiedlichen gottlichen und menschlichen Wor-
tes, die je einer anderen Seinsordnung entspringen. Das Herz als Organ
des Empfangens und Verstehens wird durch das gottliche Wort mit
besonderer Fahigkeit, Fiille und Michtigkeit der Erfahrung ausgezeichnet
und zu einer Lebendigkeit gebracht, die das geschriebene Wort niemals
wiederzugeben im Stande ist, «sunderliche in tatscher zungen». Denn das

144 MaRriA BINDSCHEDLER, Seuses Auffassung von der deutschen Sprache, in:
HeinricH SEUSE, Studien zum 600. Todestag, hrsg. von E. Filthaut, Kéln 1966,
S. 71 ff. CLAaIRE CHAMPOLLION, Zum intellektuellen Wortschatz Heinrich Seuses,
daselbst, S. 77 1.

145 CHAMPOLLION, a. a. O. S. 77.

146 BINDSCHEDLER, a. a. O. S. 73.



Regio dissimilitudinis 97

dichterische deutsche Wort ist eingédngiger als die Fremdsprache Latein.
Aber man tdusche sich nicht: Poesie und Gotterfahrung sind zweierlei.
Angesichts dieser Gewichtigkeit erdffnet Seuse mit klaren, bestimmten
und eindringlichen Worten seinen Vergleich: «Ein ding sol man wissen ...»
und beschreibt in der ihm eigenen poetischen Ausmalung als das wissens-
werte Gut die uniiberbriickbare seinsmaBige Kluft zwischen géttlichem
und menschlichem Wort. Mit dieser Aussage iiber klar voneinander ge-
schiedene, ontologische Grundlagen vom Hintergrund des Topos regio
dissimilitudinis steht Seuse in der Nihe zu Thomas von Aquin, den er
«das klare licht» nennt 147. Wie seinem Lehrer geht es Seuse um Ver-
mittlung wesentlicher und grundséitzlicher Erkenntnisse auf Grund einer
unbestechlichen «discretion.

Die geddchtnismiBige Verankerung des einzigen Augustinuszitates
aus den Confessiones beweist Horologium c. 8: «Dum haec audio, altius
ingemisco ... tam longe me esse cognosco» 148, ein Beleg, der in verkiirzter
Form den Topos in seiner Funktion als Entfernung von Gott wider-
spiegelt.

Tauler

In den Predigten Taulers erscheint die Formulierung »egio dissimili-
tudinis nicht ausdriicklich, dagegen steht die Predigt Nr. 28 unter der
Thematik des Wortpaares glich-unglich **°, die diese wie ein Leitmotiv
durchzieht und vom Hintergrund des Todos regio dissimilitudinis ein-
sichtiger wird. Die folgende Interpretation der genannten Wortgleichung
soll die Bedeutung der regio dissimilitudinis fiir das Verstdndnis dieser
Dreifaltigkeitspredigt aufzeigen.

Einleitend beginnt die Predigt damit: Zur Erfassung dieses hohen
Geheimnisses muf3 sich der Mensch seiner doppelten Seinsordnung be-
wullt werden, ndmlich als Ebenbild (in der regio similitudinis = glich)
und als seinsméBige Ungleichheit (in der regio dissimilitudinis = ungelich),
um die richtigen Relationen zu gewinnen. Die seinsméiBige Ungleichheit
erlegt dem Menschen immer wieder Grenzen auf. Um diese zu iiber-

17 Vita, ¢, 51, BipEmMrEIER, a. a, O. 5,180, 16 1.

148 RICHSTATTER, a. a. O. S. 91, 4-6.

149 FERDINAND VETTER, Die Predigten Taulers, Berlin 1910 (Deutsche Texte
des Mittelalters XI) 114-118. Die Ubersetzung von G. HOFFMANN, Johannes Tauler
Predigten, Freiburg, Basel, Wien 1961, S. 192-197 bringt an den fraglichen Stellen
nicht immer eine befriedigende Losung.

7



08 Regio dissimilitudinis

schreiten und die volle Ebenbildlichkeit zu erreichen — denn die seins-
miBige Ungleichheit ist groBer als die Ebenbildlichkeit 15 — muB er «vil
téde» erleiden.
«Die erste uslegung von der trivaltikeit seit, das ein iegelich mensche
mis haben zwene gezugen, glich und ungelich, sol er zii dem edelen ende

kummen, und dozt gehérent vil téde, das man neme in leide liep und
in sure susse L.

Auch Christus gehorte diesen beiden Seinsordnungen an, «glick und
unglich», gemall seiner gottlichen und geschaffenen Natur. Erst beide
Seinsordnungen kennzeichnen das volle Leben, die wie zwei Schwestern
zusammen gehoéren und alles gemeinsam tun. Es kann und soll keine
Seinsordnung fiir sich allein bestehen und handeln, vielmehr: «daz man
sich in dem gelichen bereit vinde gegen dem ungelichen», ndmlich in Zeiten
der Gottesnihe, die durch Gliick und Harmonie gekennzeichnet sind,
muB man eingedenk und willens sein, die Belastungen, die sich not-
wendigerweise aus der ontologischen Ungleichheit ergeben einerseits zu
verkraften und andererseits in Néten und Bedrdngnissen des kreatiir-
lichen Lebens die Ebenbildlichkeit Gottes nicht verletzen («in dem wu#n-
gelichen gelich gehalteny) 152, Aber mit einer rein duBeren Orientierung
und nur mit natiirlichen Kriften kann man die angelegte Ebenbildlich-
keit nicht erlangen, aber man kann sehr wohl diese Formung erhalten,
da die Gnade aus der 7egio dissimilitudinis herauszufithren vermag:

«Dise glicheit enmag nat sin in dem ussern menschen noch in der nature,
aber man mag wole werden glich 133.»

Auch im folgenden Satz bedeutet «wunglicheme» die geschaffene regio
dissimilitudinis :
«Kinder, es mus manig bitter tot uf die nature vallen ussewendig in
diseme unglicheme» 3*,

«Der verklerte geist der minnet und meinet gelick und ungelich in eime
gelicheme gemiite 155y, besagt, nur der durch die Gnade iiberformte Geist
ist fahig, Gottesndhe und Ferne mit unverianderlichem Sinn zu lieben und
zu erstreben.

150 Vgl. AcHARD von ST. VIKTOR, S. 15 f. COURCELLE, a. a. O. (1963) 639 n. 85.
151 VETTER, a. a. O. 114, 14-17.

152 VETTER, a. a. O. S, 115, 9-16.

153 VETTER, a. a. 0. S. 115, 16-17.

154 VETTER, a. a. O. S. 115, 18-19.

155 VETTER, a. a. O. S. 115, 23-24.



Regio dissimilitudinis 99

Im Sinne von Eckhart bekommt im Folgenden wungeliche einen
anderen Aspekt und wird zur regio dissimilitudinis infinitae, der unend-
lich unerkannten Gottheit. Solange die Verbundenheit und Nihe Gottes
sich realisiert, wiirden viele Menschen ihm gerne folgen, aber sobald er
sich in seiner Unverstdndlichkeit zeigt, wenden sie sich sofort ab. Und
doch kommt diese Unerkanntheit Gottes, die sich in dieser Unédhnlichkeit
zeigt, seinem Wesen viel niher als alle Erfahrung der Ahnlichkeit, denn
nach dem Paradox von Eckhart fithrt die Relation der Unihnlichkeit
zwischen Mensch und Gott zu groBerer Ahnlichkeit als die Ahnlichkeit
selbst, da das Sein Gottes sich in der regio dissimilitudinis infinitae als
letzte Aussage und wesentliche Wahrheit offenbart. Das Wissen der
Ahnlichkeit ist wie eine Blume in ihrem Duft, ihrer Lieblichkeit und
Schonheit als ein Zugang zur Frucht, die sich in der gréBeren Ahnlichkeit
der unendlichen Undhnlichkeit des unerkannten Gottes bildet. Die Er-
fahrung der Ahnlichkeit, die immer vorausgeht, ist ein Anreiz fiir die
Last der regio dissimilitudinis infinitae, die die je groffer werdende In-
determiniertheit Gottes mit sich bringt. Diese Erkenntnis iibersteigt die
natiirlichen Krafte des Menschen, zu der er auch nie vordringen wiirde,
wiiBte er nicht von der Erfahrung der Ahnlichkeit, die Hilfe und Stiitze
ist, die groBere Ahnlichkeit in der unendlichen Unihnlichkeit als eigent-
liche Relation zwischen Gott und Mensch zu gewinnen. Denn erst in ihr
wird der Mensch in der Wahrheit geboren, da er alle anderen Stiitzen
abgelegt hat. Zusammenfassend wiederholt Tauler nochmals: Die Er-
fahrung der Ahnlichkeit bringt die Frucht iiber die tiefste Erkenntnis
Gottes nicht hervor, sosehr diese auch den Zugang hierfiir eréffnet.

«Vil mensche woltent Gotte gerne volgen, also es in dem gelichen stande,
mere also es in das ungeliche vellet, so kerent si ztthant wider. Nu ist
doch dis ungeliche vil fruchtberer, natzer und besser wan daz geliche,
dis bringet die wesenden worheit; das geliche ist der blimen und das
ungeliche ist die fruht; das geliche ist ein dienst dem ungelichen und get
ime vor, es hilffet und stercket zt der bturden des ungelichen. Aber hie
inne wurt der mensche in der worheit geboren. Dis bringet die fruht n1t,
dis geliche, also vil alse es herzt dienet» *¢;

Zur Verdeutlichung dieser abstrakten Gedankengidnge fithrt Tauler das
Bild der Wiiste ein:

«Daz enist nit das geziige Jhesu Cristi, wanne er ist der slange den
Moyses ufhieng in der wistenunge, den alle die an mustent sehen die

156 VETTER, a. a. O. S. 115, 24-31.



100 Regio dissimilitudinis

gesunt woltent werden; disen sillent wir ansehen und nemen sin gezig
und volgen deme mit warem armute unsers geistes ...» 7.

Dem ungelichen als 7egio dissimalitudinis infinitae entspricht die Metapher
Wiiste zur Verdeutlichung der geistigen Armut, die mit der unendlichen
Unerforschlichkeit Gottes verbindet und in die Freiheit fithrt, die allein
das Heil des Menschen ist. Wie stark Tauler der Spekulation Eckharts
verbunden ist, zeigt die Fortsetzung der Predigt, in der spiter die Begriffe
glich-unglich mit der Auslegung des Evangeliums verkniipft werden:

¢«Danvon sprach ouch Cristus in disem ewangelio: ‘es si denne daz ir
anderwerbe geboren werdet in dem geiste und in dem wasser, so enmugent
ir nit gan in daz riche der himele’. By dem geiste nimmet man dis geliche
und bi dem wasser das ungeliche. Noch diseme ussewendigen groben
ungelichen so ist ein indewendiger edelre luter ungelich, und daz ungeliche
wurt geboren us dem ersten umglichen. Der sich in diseme gewerlich
hielte, in dem wurde endecket und geoffenbaret eine erkentnisse des
unsprechenlichen umgelichen, daz alle creaturen nut ervolgen mugent
mit enkeinre wise; denne ein gelutert geist in dem ussewendigen un-
gelichen der minnet und meinet me das umgeliche und smacket ime bas
und vdilet und bevindet me do inne denne in allem dem gelichen do man
zit komen mag oder verstan mag. Ie dis ungeliche ie klerlicher und blés-
licher und offenlicher bekant wurt, ie noherre und innerlicher die glichert
geboren und drinne ervolget wurty 38,

Im Geist ist die Ebenbildlichkeit (= 7egio simalitudinis) verankert, das
Wasser bezeichnet die seinsmafBige Ungleichheit. Dieser dulleren, groben
Un#hnlichkeit entspricht eine viel innerlichere, edlere und lautere Un-
dhnlichkeit. Es sind also zweierlei Arten von Unéhnlichkeit gemeint.
Die Letzte, viel innerlichere stammt aus der ersten Undhnlichkeit, nim-
lich von Gott als regio dissimilitudinis infinitae. Wer diese aufmerksam
betrachtet, dem wiirde sich eine Erkenntnis iiber die unsagbare Unihn-
lichkeit (= regio dissimilitudinis infinitae) erschlieBen und offenbaren.
Diese Erkenntnis entspricht nicht mehr nattirlicher Ordnung, sondern
gnadenhafter Einsicht. Deshalb liebt nur der begnadete Geist in der
geschaffenen Ungleichheit Gottes Undhnlichkeit (= das ungeliche) mehr,
in der er mehr von der GréBe Gottes empfindet als in allem, was ihm
durch die Ahnlichkeit zuflieBt oder er von ihr her verstehen kann. Je
deutlicher diese seinsmaBige Ungleichheit zwischen Gott und Mensch

157 VETTER, a. a. O. S. 115, 32-36.
158 VETTER, a. a. O. S. 116, 27-117, 5.



Regio dissimilitudinis 101

erkannt wird, umso niher und innerlicher wichst die Ahnlichkeit. Wir
sehen wieder die traditionelle Verbindung von Ahnlichkeit und Nihe in
Umkehrung zu Unihnlichkeit und Ferne.

Diese Seinsungleichheit zu Gott erkannte Luzifer nicht, als er nach
Gottahnlichkeit verlangte.

«Dis ungeliche daz ensach nit an der Lucifer do er sich wolte in daz
geliche setzeny 1°.

Deshalb verlor er auch die geschaffene Ahnlichkeit und stiirzte in eine
unaussprechliche Unédhnlichkeit der Gottesferne.

¢und danvon kam er in ein unsprechenliches u#ngelich und verlor alle
gelicheity 190 ...

Die Engel aber erkannten ihre seinsmiBige Ungleichheit und versanken
daher in eine unaussprechliche Ahnlichkeit.

Das Beispiel der Engel auf den Menschen tibertragend folgert Tauler:
Welch unaussprechliche Frucht wiirde sich «uz diseme grunde» = aus der
unaussprechlichen Unéhnlichkeit Gottes entfalten, wenn der begnadete
Geist mit der unendlichen Unédhnlichkeit Gottes (mit disem ungelichen =
regio dissimilitudinis infinttae) in Liebe versinken und verschmelzen
konnte in der wahren Erkenntnis seiner geschaffenen Ungleichheit 16!,
Zu diesem Schritt kann niemand verhelfen als Gott allein, der durch
seine Gnade in die g&ttliche Finsternis der Indetermination fiihrt, in der
eine unaussprechliche Vereinigung geschieht, wo jede Unterscheidung von
gleich und ungleich sich aufhebt 162,

Neben den von Augustinus her sich entwickelnden Topos der regio
simalitudinis und regio dissimilitudinis, der von Eckhart zur regio dissi-
malitudinis infinitae weiter entwickelt wurde, bedient sich Tauler in
dieser Predigt der Metaphern Wiiste und Finsternis, die von Pseudo-
Dionysius stammen, um das Seinsverhiltnis zwischen Gott und Mensch
zu umschreiben, das sich am intensivsten realisiert im Zuriicklassen aller
Determinationen.

Wie bekannt Tauler die Formulierung der regio dissimilitudinis zur
Erkldarung der seinsméafBigen Verschiedenheit und fiir die durch die Siinde
verursachte Ungleichheit waren, bezeugen zwei andere Stellen:

159 VETTER, a. a.
160 VETTER, a. a.
161 VETTER, a. a.

1
1
. 117, 11-13.
162 VETTER, a. a. 1

17, 26-36.

O PP
0000



102 Regio dissimilitudinis

In der Predigt Nr. 39 spricht Tauler von einem Seinswandel in der
Vereinigung. ungelicheit meint dann die geschaffene Unédhnlichkeit.

«Und so wirt er von unserm herren mit grosser stssikeit begobet, und
wirt im ein innerlich umbevang in bevintlicher vereinunge. Alsus locket
und zuhet und reisset Got den menschen usser im selben zt dem ersten
und usser aller ungelicheit zi im selbery.

In der Predigt Nr. 52 ist ungelicheit der stindige Zustand des Menschen:

«Als nu dise uswendigen groben gebresten ab geschorn sint, so blibent
doch in dem grunde der neiglicheit die bilde der vorgegangener gewon-
heit, die sol der mensche vertriben mit dem minneklichen bilden unsers
herren Jhesu Christi und sol recht einen val mit dem anderen us slahen
und sol die als innerlichen mit grosser andacht in sich ze grunde trucken
und ziehen, das alle ungelicheit in im verwerde und verldschey.

Diese Beispiele bei Tauler zeigen deutlich seine Abhédngigkeit von Eckhart
und werfen auch ein Licht auf seinen Zuhorerkreis, dem er eine so
geistig anspruchsvolle Diktion wie in der Dreifaltigkeitspredigt zumuten
konnte. Indirekt offenbart dieses Predigtniveau auch, daB in Lehre und
Verkiindigung der Topos 7egio dissimalitudinis und regio similitudinis ins
allgemeine BewuBtsein eingegangen war.

Johannes von Kastl

Der Benediktiner Johannes von Kastl, dessen Schriften gegen
Ende des 14. | Anfang des 15. Jahrhunderts anzusetzen sind, spricht in
einem Gebet von der regio dissimilitudinis in Vermischung mit der regio
longinqua :

¢miser ego, abstractus a te, in longinquam dissimilitudinis vegionem
exulans ...» 163,

Neben dem moralischen Unterschied ist starker der ontologische Abstand
ausgesprochen, der schon durch die Ndhe zum Bibelzitat, Sap. 11, 21:

163 JosEF SUDBRACK, Die geistige Theologie des Johannes von Kastl. Studien
zur Frommigkeitsgeschichte des Spatmittelalters, I Darstellung, 11 Texte und Unter-
suchungen, Miinster 1967 (Beitrdge zur Geschichte des alten Ménchstums und des
Benediktinerordens H. 27, 1.2) II, 124, 30-37: «rursus an totius rectitudinis et
aequitatis norma ac verae disciplinae forma, ego econtra impudenter abste alienatus
factus sum, totus curvus, distortus, stolidus et indisciplinatus; tu insuper omnia in
numero, pondere et mensura faciens, cuique rei speciem, modum ac ordinem tri-
buens,sicut et substantiam, virtutem et operationem largiens, ediverso miser ego...».



Regio dissimilitudinis 103

«tu insuper ‘omnia in numero, pondere et mensura’ faciens» deutlich
wird. Da Johannes von Kastl fiir seine Schriften «De adhaerendo Deo»,
«De lumine increato» und «Expositio» zur Benediktinerregel vielfach
Rudolfs von Biberach «De septem itineribus aeternitatis» benutzte 164,
findet sich beiihm auch das von Rudolf von Biberach zweimal verwendete
Augustinuszitat aus De Trinitate VII c.6 n.12 (PL 42, 946). Die regio
dissimilitudinis als Zustand des gefallenen Menschen wird bei Johannes
von Kastl zur regio tenebrarum, und die Vorstellung, daB die Entfernung
von Gott nicht der Kategorie des Ortes unterliegt, sondern durch geistige
Unihnlichkeit bestimmt wird, verschirft sich entsprechend der regio
tenebrarum zur Entfernung durch geistige «dissonantia» und «con-
trarietas» 165,

Als regio tenebrarum bezeichnete schon Achard von St. Viktor die
zweite regio dissimilitudinis «que est culpe ... Hec est illa regzo tenebrarum,
in qua invenit se Augustinus, cum in his tenebris lux orta est ei» 156. Die
augustinische Illuminationslehre ist in der Formulierung regio dissimili-
tudinis miteingefangen.

Wie selbstverstiandlich der Topos regio dissimilitudinis dem zeit-
genossischen Denken assimiliert war, zeigt die Einleitung des Traktates
«De adhaerendo Deo». Das religiose Ziel des Verfassers ist die Nieder-
schrift als solche und zwar «etwas endgiiltig zu beschreiben, soweit das
in dem Lande dieser Verbannung und Wanderschaft moglich ist» 167, Der
Sache nach ist der Topos regio dissimilitudinis gemeint, der als Seins-
aussage jedes natiirliche Menschenwerk nur als Stiickwerk kennzeichnen
kann, das stets der Fiille und Vollkommenheit entbehrt. Die Einschrédn-
kung der menschlichen Aussage aus der Vorstellung des Topos 7egio
dissimilitudinis machte auch Seuse. Der Diktion nach findet sich bei

16¢ T HuirBeN, Le de adhaerendo Deo, Vie spirituelle, Suppl. (1922) 22-37;
(1923) 80-101. SUDBRACK, a. a. O. II, S. 246.

165 J. v. KastL, De lumine increato c. 4 (SupBRrRACK, a. a. O. II, 90, 62-67):
«alioquin ut sic in omnibus opera tenebrarum ex nobis facimus, atque in hac tene-
brarum regione et umbra mortis a vera luce Deo et lucis via plus et plus nos elon-
gemus, non per Joci distantiam, sed per virium animae et voluntatis nostrae ad
divinae voluntatis et beneplaciti dissimilitudinem et dissonantiam et contrarietatem,
ac per hoc nobis semper ipsis peiores flamus et impeius proficiamus».

166 COURCELLE, a. a. O. (1963) 633 n. 54.

167 De adhaerendo Deo c. I, 16-13, éd. Huijben: «Cogitanti mihi aliquid ulti-
mate, in quantum possibile est in huius exilii et peregrinationis immoratione depin-
gere, scriptando de et super ab omnibus plena et possibili abstractione, et cum solo
Domino Deo expedita, secura et nuda formaque adhaesione, praesertim cum ipsius
christianae perfectionis finis sit caritas, qua Dcmino Deo adhaeretur» (SUDBRACK
aa: 0; I 219).



104 Regio dissimilitudinis

Johannes von Kastl eine synonyme Formulierung: ... in huius exilii et
peregrinationis immoratione». Da dieses Werk sehr bald ins Deutsche
iibersetzt worden ist 168, wire ein Vergleich mit der deutschen Uber-
setzung sehr interessant.

Gerhard Zerbolt von Zutphen

In den beiden Hauptwerken von Gerhard Zerbolt von Zutphen
De reformatione virium animae und De spivitualibus ascensionibus zeigen
die Belege der regio dissimalitudinis einen betont moralischen Charakter.
Das Thema in De reformatione virium animae ist der Fall des Menschen
aus seinem urspriinglichen Zustand in Jerusalem, der «visio pacis» zur
regio dissimilitudings in Jericho 19°, dem Elend der moralischen Unbe-
standigkeit 170. Dem urspriinglichen Sein der «rectitudinis et innocentiae»
steht der erbsiindliche Zustand der regio dissimilitudinis gegeniiber, die
gekennzeichnet ist von der dauernden Versuchung «secundum varios
motus concupiscentiarum». Noch stiarker zur Geltung kommt die mora-
lische Interpretation in De spiritualibus ascensionibus 171. Die Todsiinde

168 W. STAMMLER, Verfasserlexikon II, Berlin-Leipzig 1936, Sp. 603.

169 Gerhard Zerbolt von Zutphen, Piissimi ac ervdissimi viri D. Gerhardi
Zvtphaniensis, opuscula duo, divina prorsus et aurea. I. De reformatione interiori,
seu virium animae. II. De spiritualibus ascensionibus quibus accessit Hortvlvs
Devotionis, variis piorum exercitiorum floribus peramoenus, iam primum diligen-
tissime repurgatus et typis excusus. D. Hugonis Carthusiani. Coloniae (bei Ludovicus
Alectorius) 1579. De reformatione virium animae cap. VI.

170 Thbid. cap. I: «Iste igitur homo descendit de Hierusalem in Hiericho, id est,
de statu rectitudinis et innocentiae, ad statum wvel potius casum mutabilitatis et
miseriae ... Hierusalem visio pacis dicitur. Hiericho vero luna, quoniam mutabili-
tatem innuit, interpretatur ... ita homo factus est sibiypsi grauis et propria eius vita
facta est ei tentatio et continuo secundum wvarios motus concupiscentiarum et
suggestus desideriorum mutatur vt luna et numquam in eodem statu permanet,
donec ad illum statum redeat vnde ad hanc mutabilitatis miseriam est prolapsus».
A. RavEz SJ, Gérard Zerbolt de Zutphen et saint Bonaventure. Dépendances Litté-
raires, in: Dr. L. Reypens Album, Antwerpen 1964, S. 328 Anm. 19.

171 Tbid. De spiritualibus ascensionibus, cap. V: «De tertio hominis descensu
per peccatum mortale quo longissime abiit in dissimilitudinis regionem. Sed nec
adhuc filius prodigus cessat longius ire atqua amplius perire. Nam quo plus it, eo
amplius perit qua e Deo auersus recedit. Quid plura: Omnibus consumptis cum
meretricibus venit in regionem dissimilitudinis vbi se subiecit vni ciuium regionis
illius, et hic eum posuit vt porcus eius pasceret, id est breuiter per peccatum mortale
se diabolo subdidit, et in omnibus motibus concupiscentiarum et desideriorum
satisfecit. Ecce homo quo nunc deuenisti in regionem dissimilitudinis, non apparet
vestigium virtutis. Hae sunt tres descensiones, quibus a statu rectitudinis in vegionem
dissimilitudinis longissime descendity.



Regio dissimilitudinis 105

ist nach der Erbsiinde, dem Ungehorsam Adams, und den schwankenden
Begierden der dritte Abfall des Menschen, durch die er longissime abiit
in dissimalitudinis vegionem. In ihr gibt es keine Spur von Tugend mehr,
daher ist sie die weiteste Entfernung vom Ursprung, nach der Art wie
sich der Verlorene Sohn des biblischen Gleichnisses in regionem dissimaili-
tudinis verirrte.

AufschluBreich ist die deutsche Ubersetzung 172:

De spiritualibus ascensionibus cap. V Deutsche Ubersetzung cap. VI

1. De tertio hominis descensu per Von der dritten abstigung des men-
peccatum mortale quo longissime schen durch, die todsiind do durch
abiit in dissimilitudinis vegionem du dich aller witest geferret hast

von dem vatterlant 173,

2. venit in regionem disstmilitudinis ist er kommen in ein fromd vnbekant

lant.

3. Ecce homo quo nunc deuenisti in Nu nim war wie du kommen bist
regionem dissimilitudinis in ein vnbekant land ...

4. Hae sunt tres descensiones,quis- DiB3 sint die abstigung durch die du
bus a statu rectitudinis in regio- wit vnd fer in frémde land gewandelt
nem  dissimilitudinis longissime vnd abgegangen bist.
descendit.

Die erste Ubersetzung in Form einer Interpretation lehrt, wie geliufig
der Topos regio dissimilitudinis nach bernhardinischem Denkschema:
Erde als Fremde | Verbannung: Himmel als Heimat | Vaterland war.
Die ontologische Bedeutung als Ferne zum Ursprung ist unverkennbar,
sie wird aber nicht als geschaffene, seinsmiBige Distanz ins BewuBtsein
gebracht, sondern als selbstverschuldete 7. In diesem Sinne bestimmt
sie als Kapiteliiberschrift den Ausgangspunkt der Betrachtung.

172 Hain 16 299, BL 1r: (in kursiver Handschrift) «Collegiy Societatis Jesu
Monachy 1515». Darunter got. Druck: «Eyn Tractat von den geystlichen vifsti-
gungen». Bl. 2r Incipit: «Ein andechtiger Tractat doctor herr Gerhariz von Zutphan
von geistlichen vffstigungen genommen vB der heyligen geschrifft vnd gezogeny.
Dieser Frithdruck bietet eine vollstindige und ziemlich genaue oberdeutsche Uber-
setzung des lateinischen Originals in 72 Kapiteln. Vgl. hierzu K. RusH, Altnieder-
landische Mystik in deutschsprachiger Uberlieferung, in: Dr. L. Reypens Album,
Antwerpen 1964, S. 375 und S. 376 Anm. 75.

173 Die gleiche Ubersetzung zeigt die Kapiteliiberschrift im vorangestellten
Inhaltsverzeichnis, Hain 16 299, Bl. 37 (von mir gezdhlt, der Druck enthalt weder
Foliierung noch Paginierung).

17% Hain 16 299 ¢.V: ¢groB wit vnd verr ist der wege zwiischen dem tal der trehen
do du mensch nu in bist vnd do dich got der herr des ersten in gesetzt hat». Lat. c. 4.



106 Regio dissimilitudinis

Zu der bisherigen Identifizierung von Entfernung | Fremde mit
Undhnlichkeit erscheint jetzt die regio dissimilitudinis als ein vnbekant
lant im Gegensatz zu vatterlant. Die mangelnde Identitidt mit sich selbst
infolge der Siinde wird auf diese Weise schirfer gefaB3t.

Der plotinische Gedanke der Verunreinigung klingt an in der Ver-
strickung schlechter Begierden, die «wit ferrer» treiben und zwar in «die
aller verrest region»: «in longissimam regionem abiens» 175, in der Tra-
dierung durch Bernhard: «Vnd alB sant Bernhart sprichet / wir sint alle
mit einander geuallen in einen vnreinen pftl [ vnd vff einen huffen stein |
vnd sint vervnreynent mit der vrspriinglichen schuld» 176, Umschrei-
bungen der regio dissimilitudinis nach der Zisterziensertradition sind
ebenfalls «vallis lachrymarum, vallis bassa»: «tal der trehen, tief tal» 177
im Gegensatz zu «mons altus»: fiir regio simulitudinis.

Fiir die sehr komplexe Spiritualitit der Devotio moderna, 178 diirften
diese Vorstellungen der regio dissimilitudings und ihre Deutungen die
Grundlage ihrer Frommigkeitslehre bilden, die jenseits aller Seinsspeku-
lationen vom moralischen Denken bestimmt wird.

Die Betrachtung iiber Ursprung, Ausbreitung und Funktion eines
Topos lehrte, daB der Ausgangspunkt der regio dissimilitudinis die pla-
tonische Formulierung: Ort des kosmischen Chaos, das zum Untergang
fithrt, war und sich durch verschiedenste Einfliisse bis hin zur Gottferne
des geschaffenen oder siindigen Menschen wandelte. Die aufgefiihrten
Textzeugen sind eine Zusammenfassung bis jetzt bekannter Belege bis
zum 14. Jahrhundert. Zu den bei Courcelle im erweiterten Répertoire
abgedruckten Belegen 17° wiren die hier neu vorgelegten Stellen von
Hugo von St. Viktor, Eckhart, Hermann von Fritslar, Rudolf von
Biberach, Seuse, Tauler, Johannes von Kastl und Gerhard Zerbolt von

175 De spiritualibus ascensionibus c¢. IV; Hain 16 299 c. V.

176 Hain 16 299 c. IV; De spiritualibus ascensionibus c. III: «vt Bernardus
dicit. Cecidimus simul in lutum et super aceruum lapidum. Vnde et coinquinati
fuimus originali culpa ...».

W7 Thid. &..1.

178 Zur Devotio moderna vgl. ST. AXTERS, Geschiedenis van de vroomheid in
de Nederlanden, t. 3: De Moderne Devotie 1380, Antwerpen 1956. P. DEBONGNIE,
Art.: Dévotion moderne, DSp III (1957) 727-747.

179 COURCELLE, a. a. O. (1963) 624-640. Hinzu kime noch ein Beleg bei Jan
van Schoonhoven aus einem bisher unvertdffentlichten Brief. Hier kennzeichnet die
regio dissimilitudinis im Vergleich mit der Parabel des Verlorenen Sohnes den Zu-
stand der Siinde — ndmlich den der ungeordneten Begierde — der bar jeglicher
Tugend und Gnade Gottes ist. Vgl. A. Gruijs, Jean de Schoonhoven. Quatre lettres
inédites de direction spirituelle. Roma 1967, S. 7 und S. 16, 188.



Regio dissimilitudinis 107

Zutphen hinzuzuftigen. Die Texte der mittelhochdeutschen geistlichen
Prosa zeigten, daB3 der Topos hier eine auf héchste Innerlichkeit ab-
zielende Bedeutung erhielt. Bei Eckhart gewann er eine eigenstédndige
spekulative Dichte, bei Rudolf von Biberach wurde er zum Hilfsmittel
fiir eine spezifisch mystische Aussage. Am Ende des 14. Jahrhunderts
dominiert bei Gerhard Zerbolt von Zutphen das auf frithchristlicher Tra-
dition beruhende theologische Denken iiber Bernhard von Clairvaux.
Der Topos erhilt eine rein theologisch-moralische Deutung. Natiirlich
148t sich auf Grund von einem Topos noch nicht die Personlichkeit eines
Autors charakterisieren. Erst eine Vielzahl von sprachlichen Erscheinun-
gen erlaubt ein Urteil. Aber soviel diirfte aus dem Uberblick einsichtig
geworden sein, dal wir Eckhart nicht nur mit den Augen der Scholastik
interpretieren kénnen, da die Tradition viel tiefere Wurzeln hat und ver-
flochtener ist; daB Seuse nicht nur als Dichter und reiner Gefithlsmensch
anzusprechen ist, da er selbst unmifBlverstdndlich die Grenzen des dich-
terischen Wortes gezogen hat, das gegeniiber dem gottlichen Wort ver-
blaBt. Hinter dem Glanz und der Leichtigkeit seiner bilderreichen Sprache
steht eine vom Ernst der Wahrheit gezeichnete médnnliche Natur, die in
kritischem Urteil Seinsordnungen voneinander scheidet. Wir kénnen auch
Rudolf von Biberach nicht in erster Linie als einen Vertreter franzis-
kanischer Mystik einreihen, da der zu seiner Zeit noch junge Orden, wie
auch der Dominikanerorden, eine geistliche Formung ist, die sich vom
Boden der mehr als 1000 jahrigen geistesgeschichtlichen Tradition orien-
talischer, griechischer und lateinischer Provenienz ndhrte, die in ihrer
Ausstrahlung noch der weiteren Prizisierungen harrt. Ferner diirfte
einmal mehr deutlich geworden sein, daB fiir das Verstindnis mittel-
hochdeutscher Prosa sprachimmanente Prinzipien nicht ausreichen, um
den Geist der Sprache zu erfassen. Wie eng Sprachgeschichte als Wort-
bedeutungsgeschichte mit Geistesgeschichte verbunden ist, zeigte die
Entwicklung des Begriffes regio dissimilitudinis, an dem sich griechisch-
philosophische und biblische Vorstellungen kreuzten. Daraus erhellt sich,
wie sehr Frommigkeitsgeschichte mit Bildungsgeschichte verflochten
ist, die durch eine stete Tradition das Denken beeinflu3te und die Be-
deutungs- und Funktionsmoéglichkeit eines einmal geprigten Wortes
erweiterte und sublimierte. Dies spricht nicht zuletzt fiir den Wert eines
Topos, der in sich die Moglichkeit birgt, eine geistige Bewegung lebendig
zu halten. Tatséchlich 1483t sich an unserem Beispiel aufzeigen, daBl es
iiber Zeiten hinaus nichts an Kraft und Vitalitdt eingebiiBt hat und durch
einen iiberzeitlichen Gehalt bis in die Gegenwart wirksam geblieben ist.



108 Regio dissimilitudinis

Eine verbliiffende Reminiszenz der mittelalterlichen Exegese von 7egio
daisstmilitudinis finden wir bel André Gide 180, In «Retour de 1’Enfant
prodigue» (1907) verwendet Gide sehr genau Idee und Begriff der regio
dissimilitudinis in Verbindung mit der regio longinqua: «Que cherchais-
tu? — Je cherchais ... qui j’étais. — O! Fils de tes parents et frére entre
tes fréres. — Je ne ressemblais pas & mes fréres ... Mon seul soin désormais,
c’est de ressembler a vous tous ... Rien n’est plus fatiguant que de réaliser
sa dissemblance. Ce voyage a la fin m’a lassé» 8. Auf Grund dieses
Zeugnisses bei Gide vermutet Lebreton bei den klassischen spirituellen
Autoren des 17./18. Jahrhunderts Spuren der mittelalterlichen Tradition,
iber die Gide zu seiner Formulierung gekommen sein kénnte, die nichts
anderes ist, als die Fortsetzung der mittelalterlichen Exegese.

AbschlieBend darf daher festgestellt werden, daf3 die sprachliche Be-
schiaftigung mit der mittelhochdeutschen Prosa einen besonderen Bil-
dungswert in sich schlieBt. Die Untersuchung der einzelnen Topoi eréfinet
geistesgeschichtliche Zusammenhinge und Perspektiven, die nicht nur
niher an die Texte heranfiihren, sondern auch in ihrer Thematik die
Gegenwart erreichen.

Abkiirzungen

BdeW Biichlein der ewigen Weisheit.

CSEL Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum, Wien 1866 ff.

LTR J. Leclercq, C. H. Talbot, H. M. Rochais, S. Bernardi Opera,
Romae 1957 ff.

LW Meister Eckhart, 1. Reihe. Die lateinischen Werke, 6 Bde. Hrsg.
im Auftrag der deutschen Forschungsgemeinschaft von Josef
Koch, Konrad Weil3, Bruno Decker, Stuttgart 1937 fi.

par. an.  Paradisus anime intelligentis, hrsg. von Philipp Strauch (Deutsche
Texte des Mittelalters XXX), Berlin 1919.

Pf. Franz Pfeiffer, Deutsche Mystiker des 14. Jahrhunderts, Leipzig
1857, I1. Bd.
EL J. P. Migne, Patrologia cursus completus, series latina, Paris 1844 ff.

Quint Meister Eckharts Predigten, hrsg. von Josef Quint (Meister Eck-
hart. Die deutschen und lateinischen Werke, hrsg. im Auftrage
der deutschen Forschungsgemeinschaft, Die deutschen Werke I
und V), Stuttgart-Berlin 1936 ff.

180 M. M. LEBRETON, André Gide et le «Regio dissimilitudinis», Revue du
moyen age latin 4 (1948) 66.

181 A  GipE, Retour de I'Enfant prodigue, Paris 1926, S.218. LEBRETON,
a. a. O. S. 66. COURCELLE, a. a. O. (1963) 640 n. 95.



	Regio dissimilitudinis

