
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 15 (1968)

Heft: 1

Artikel: Barths Tauf-Fragment

Autor: Stirnimann, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760439

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760439
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heinrich Stirnimann

Barths Tauf-Fragment

KD IV/4 *

Die unvollendete Dogmatik

In seinen Briefen aus der Haft spricht Bonhoeffer zu wiederholten
Malen vom Fragmentarischen unserer Existenz. Dieses Fragmentarische
verschärft sich durch die unaufhaltsam fortschreitende Spezialisierung.
Bezeichnend ist, daß gerade jene Wissenschaften, welche die Zukunft
am einschneidendsten zu beeinflussen im Begriffe sind, mit kleinen und
kleinsten literarischen Einheiten arbeiten. So wird z. B. das Gros der

Forschung in Kernphysik und Kybernetik von Studien vorangetrieben,
die sich zumeist auf 8-10 Seiten zusammenfassen lassen. Nicht selten

gehen neue Impulse von Untersuchungen aus, deren Resultate auf einer
halben Druckseite niedergelegt werden können.

In eine ähnliche Richtung weist die humanwissenschaftliche
Forschung. Die Zeit der großen Synthesen eines Max Weber oder Sigmund
Freud ist vorbei. Die Soziologie bedient sich des Rasters und des

Computers. In der Psychotherapie ist der Begriff der «Schule» nivelliert, die
Fachzeitschriften bestehen zum überwiegenden Teil aus einer Reihe von
«kasuistischen Beiträgen».

So ist es nicht erstaunlich, daß auch die Theologie - servatis ser-
vandis - analoge Symptome aufweist. Voll im Gang ist das
Quellenstudium. Hier wird immer noch Beträchtliches geleistet. Jenseits dieser

* Karl Barth: Die kirchliche Dogmatik. Bd. IV/4 (Fragment) Die Taufe als
Begründung des christlichen Lebens. Zürich: EVZ-Verlag 1967. xin-247 S. - Die
Zahlen, die ohne weitere Angaben eingeklammert im Text unserer Besprechung
stehen, verweisen auf die Seiten dieses Bandes.



4 Barths Tauf-Fragment

Disziplinen herrscht ein essayistischer Stil. Noch gibt es einige
hervorragende Autoren, bei denen man deutlich die Konsistenz geschlossener

Gedankengänge spürt. Ihre bedeutsamsten Veröffentlichungen aber -
wir denken z. B. an Bultmann, Ebeling, Rahner - sind in «Gesammelten

Aufsätzen», «Gesammelten Schriften» zu finden. So scheint auch hier
die Sache entschieden: das Fragmentarische triumphiert.

Dieser ganzen, weittragenden Entwicklung, so konsequent und
unvermeidlich sie auch sein mag, steht jedoch eine, und zwar eine kräftig
widersprechende Ausnahme entgegen: Karl Barths «Kirchliche Dogmatik».

In den Jahren 1932-67 ist hier ein Werk entstanden, das als Einheit

verstanden werden muß. Es umfaßt jetzt 13 Bände in 8° mit einer
Gesamtzahl von 8953 Textseiten (mit Vorworten und Registern 9383

Seiten).
Diese «Dogmatik» ist zunächst innerhalb der neueren evangelischen

Theologie zu würdigen. Schleiermachers «Sämtliche Werke» (1835-64)
füllen 30 Bände. Abteilung I: «Zur Theologie» erstreckt sich jedoch nur
auf 11 Bände. Das Hauptwerk, die eigentliche Glaubenslehre, «Der
christliche Glaube», das Analogon des 19. Jahrhunderts zur «Kirchlichen
Dogmatik», kommt (in seinem allerdings höchst straffen Stil) sogar mit
2 Bänden aus. Ebenso ist Biedermanns «Christliche Dogmatik» (1869)

in 2 Bänden zusammengefaßt. Ritschis «Christliche Lehre von der
Rechtfertigung und Versöhnung» (1880-86) füllt (mit ausgiebigen historischen

Teilen) 3 Bände. Brunners «Dogmatik» (1946-60) und Tillichs «Systematische

Theologie» (1951-63) umfassen je 3 Bände. Diese vergleichende
Bandzählung mag oberflächlich scheinen. Doch wird niemand, der auch

nur einige Bände der «Kirchlichen Dogmatik» kennt, bezweifeln, daß in
der Breite der Anlage sich nirgends das originale Denken verliert.

Will man den Vergleich auf der extensiven Ebene mit gewissermaßen

ebenbürtigen Werken fortsetzen, so muß man schon auf die

altprotestantische Orthodoxie zurückgreifen. Wir denken z. B. an den
Reformierten Keckermann, dessen «Systema theologicum» (1614) 2 dicke
Folio-Bände füllt, und an die 5 Bände der «Selectae disputationes »

(1648-69) des ebenfalls reformierten, gelehrten Niederländers Voetius.
Noch umfangreichere Werke hinterließen die Hauptvertreter der
lutherischen Orthodoxie: Johannes Gerhard: «Loci theologici» (1610-22),
9 Bände, Abraham Calov: «Systema locorum theologicorum» (1655-77),
12 Bände. Zieht man aber den überwiegend tradierenden und
kommentierenden Charakter dieser Werke in Betracht, so gerät der Vergleich
mit der «Kirchlichen Dogmatik» ins Wanken.



Barths Tauf-Fragment 5

Hinsichtlich der Eigenständigkeit und formalen Geschlossenheit

läßt sich das Hauptwerk Karl Barths wohl nur mit den 4 Büchern der

«Institutio» Calvins vergleichen. Hier wie dort ist auch im Hintergrund
ein «Kirchenkampf» zu spüren. Die Theologie trägt konfessorischen

Charakter. Und hier wie dort ist sie bewegt - hier offenkundig, dort mehr
verhalten - von einem starken Zug ins Spirituelle. Doch ist trotz aller
dieser Parallelen der Unterschied bezüglich des «Sitzes im Leben»
unverkennbar. Als Frucht langjähriger, ununterbrochener Lehrtätigkeit1
ist und bleibt die «Dogmatik» von Karl Barth ein monumentales Opus
in der 450jährigen Geschichte protestantischer Theologie.

Sollen wir noch weiter nach Vergleichen Ausschau halten Etwa in
der mittelalterlichen scholastischen Theologie? Barth ist ja auch mit
dieser Periode vertraut und gibt uns selber einen Wink. Einen
«einführenden Bericht» zu KD I—III nennt er «Compendium», sein Hauptwerk

eine «Summa» 2. Worauf er anspielt, liegt auf der Hand. Barth hat
nichts einzuwenden gegen einen Vergleich mit Thomas von Aquin3. Und in
der Tat ist die « Kirchliche Dogmatik » auch eine Art moderner « Summe».

Vor allem, wenn man sie anhand der ausgiebigen Register zu benutzen
versteht. Zu allen aktuellen theologischen Fragen finden wir da
Nützliches, Brauchbares, Anregendes und Klärendes. Rein umfangmäßig
kommt die «Summa» des Aquinaten - ein «Leitfaden für Anfänger»,
kaum 1/9 der «Opera omnia» - zwar nur knapp an die Hälfte der
dreizehnbändigen «Dogmafik» heran 4. Auffallend aber ist das drastisch ent-

1 Vgl. dazu die wohl schönste Zusammenfassung «Karl Barth und seine
Studenten» bei Jürgen Fangmeier: Erziehung in Zeugenschaft. Karl Barth und die
Pädagogik. Zürich: EVZ-Verlag 1964, SS. 293-300, mit den entsprechenden Untertiteln:

a) der Lehrer, b) der Mensch, c) der Seelsorger, d) der Vater, e) der Diener
am Worte Gottes.

2 Otto Weber : Karl Barth's Kirchliche Dogmatik. Ein einführender Bericht
in die Bände 1/1—III/4. Mit einem Geleitwort von Karl Barth. Neukirchen 1952,
S. 7. - Karl Barth spricht auch im Vorwort zu KD IV/4 S. vii vom Unvollendeten
seiner «Summe».

3 Neben Luther und Calvin gehört Thomas mit Augustinus zu den von Barth
am häufigsten zitierten Autoren. Auch wäre auf die eingehende Art hinzuweisen,
in der sich Barth - vorwiegend in der Gotteslehre - mit Thomas beschäftigt.

4 Im folgenden die Ergebnisse eines Vergleiches zwischen der Institutio
Calvins (nach der kritischen Ausgabe von J. D. Benoit, Paris 1957-63), der Summa
von Thomas (nach der Handausgabe Marietti, Turin 1952-56) und der Kirchlichen
Dogmatik von Barth (München-Zürich 1932-67). Alle Ausgaben haben
Oktavformat. Die Zählung der Textseiten ergibt folgendes Resultat: Institutio: 1561 S.,
Summa: 3187 S., KD: 8953 S. Da die Seitenzählung nur ein sehr ungenaues Bild
ergibt, versuchten wir uns auch in der amerikanischen Methode der Wortzählung.
Die durchschnittliche Zahl der Wörter pro Seite ermittelten wir durch eine Wahr-



6 Barths Tauf-Fragment

gegengesetzte Verhältnis in der Strukturierung. Die 4 Teile der KD
bestehen aus 16 Kapiteln und 74 Paragraphen. Die 4 Teile der «Summa

theologiae» sind in 613 «Quaestiones» und 3121 «Articuli» aufgegliedert.
Denkt man hier, bei Thomas, an Architektur, an gotische Wimperge und
Fialen, so dort, bei Barth, eher an Berge und Täler, vor allem aber an
Fluß und Strom 5. Ausgangspunkt bei Thomas ist die «quaestio», Arbeitsmittel

das Distinguieren, Ziel die geschärfte Begrifflichkeit, darüber hinaus

die «proprietas verborum»6.
Bei Barth geht es anders zu. Seine Theologie ist vorwiegend Rede.

Sie arbeitet mit dem Mittel der Spannung von These und Antithese 7.

Zusammenfassen läßt sie sich höchstens in komplementär sich ergänzenden

Leitsätzen. So möchten wir jene, die Theologie der Scholastik, als

eine «quaesitive» charakterisieren, die auf der «quaestio» und «distinctio»
aufbaut, diejenige Barths als eine «diskursive»8 - «Diskurs» hier im
besten Sinn verstanden -, deren gedankliche Arbeit lange Perioden

scheinliclikeitsrechnung, bei der die verschiedenen Typen und die verschiedene
typographische Gestaltung der Seiten berücksichtigt wurden. Das Resultat: Insti-
tutio: ca. 0,5 Mio. Wörter (nach unserer Berechnung: 546 350), Summa: ca. 2 Mio.
Wörter (nach unserer Berechnung: 2 007 810), KD: ca. 4,5 Mio. Wörter (nach
unserer Berechnung: 4 583 800). Also ein ungefähres Verhältnis von 1:4:9.

5 Was nicht heißen will, daß hinter der fast filigranartigen Struktur der Summa
nicht auch eine echte Leidenschaft steht. Joseph Bernhart sprach von einer
«nüchternen Trunkenheit»! Nicht zu vergessen sind auch die letzten Worte von
Thomas über sein Werk: «omnia mihi paleae videntur!»

6 Auf diese sprachliche Kulminierung Thomanischer Theologie haben in
neuerer Zeit eindringlich hingewiesen: Thomas Bonhoeffer: Die Gotteslehre des
Thomas von Aquin als Sprachproblem. Tübingen: Mohr 1961. 142 S. Gerhard
Ebeling: Der hermeneutische Ort der Gotteslehre bei Petrus Lombardus und
Thomas von Aquin. ZThK 61 (1964) 283-326; ders. : Existenz zwischen Gott und
Gott. Ein Beitrag zur Frage nach der Existenz Gottes. ZThK 62 (1965) 86-113,
bes. SS. 95-100.

7 Das Dialektische spielt aber auch bei Thomas eine bedeutsame Rolle. Man
denke nur an den Aufbau eines Artikels : « Videtur quod » - « Sed contra ». Wichtiger
aber ist, daß Thomas nicht nur nach den Kategorien des Aristotelischen « Organon »

denkt, sondern auch sich bemüht, alles Gültige der Tradition apophatischer Theologie

aufzunehmen. Schließlich trägt sein Werk auch die Spuren jener Dialektik,
ohne die keine echte christliche Theologie von der «res» - der Sache, die sie treibt
- zu reden vermag.

8 Wir vermeiden absichtlich den heute viel gebrauchten und oft mißbrauchten
Ausdruck «kerygmatische Theologie». Damit wollen wir nicht im geringsten Barths
Verdienste für die Erneuerung der Predigt schmälern. Wir sprechen gerne von
einem «kerygmatischen Zug» in seiner Theologie. Die Vermengung aber zwischen
«Kerygma» und «Theologie», die hinter jenem modernen Schlagwort lauert, ist
weder der Verkündigung, noch dem eigentlichen Dienst, den die Theologie zu
leisten hat, förderlich.



Barths Tauf-Fragment 7

braucht und eine breite Skala sich oft absichtlich widerstreitender Vokabeln.

In dieser Beziehung ließen sich frappante Ähnlichkeiten zwischen
der «Kirchlichen Dogmatik» und der patristischen Theologie nachweisen.
Doch würde es zu weit führen, diese Linien hier auszuziehen. Soviel mag
aber aus diesen Andeutungen hervorgehen, daß die Bedeutung der
«Dogmatik» von Prof. Barth nicht nur innerhalb der protestantischen Theologie,

sondern auch im weiteren Raum der christlichen Literatur
überhaupt herausgestellt zu werden verdiente. Sie steht in der Reihe der

großen Zeugen des Ringens um die Einheit und Einzigkeit christlichen
Glaubens.

Wenn der Autor im Vorwort zum letzten Band sich entschuldigt,
sein Werk unvollendet zu lassen, so können wir ihm - vor allem ihm -
nicht vorwerfen, daß er sich allzu rasch mit dem Fragmentarischen
unseres Forschens und Schaffens abgefunden hat.

Ein abgerundetes Fragment

Barth nennt KD IV/4 ein «Fragment». Diese Bezeichnung ist sicher

berechtigt im Hinblick auf das, was vom Autor noch geplant war. Ganz

besonders bedauern wir das Ausbleiben von Bd. V, in dem die Eschatologie

- eines der gewichtigsten Stücke der heutigen theologischen
Auseinandersetzung - thematisch hätte entwickelt werden sollen. Aber auch
Bd. IV soll unvollendet bleiben. Parallel zu KD III/4 Kap. 12: «Das

Gebot Gottes des Schöpfers») war für den Schluß der Versöhnungslehre
(KD IV) ein «Kapitel spezieller Ethik» (vgl. das Titelblatt von KD IV/4:
«Das christliche Leben») vorgesehen. Nach dem Vorwort (ix) sollte dieses

Kapitel (das 17. der KD) 4 Paragraphen umfassen: 1. die christliche
Ethik als Antwort auf das göttliche Gnadenwerk und -wort (§ 74), 2. die

Lehre von der Taufe (§ 75), 3. Auslegung des Herrengebetes (§ 76) 9,

4. die Lehre vom Abendmahl (§ 77). Gewiß ein ebenso überraschender
wie großartiger Entwurf zum Thema: christliche Ethik! Aus all dem
konnte nun nur noch ein «Fragment» vom Verfasser bis zur Druckreife
ausgearbeitet werden. «Nach menschlichem Ermessen» - so lesen wir im
Vorwort (xii) - wird dies seine «letzte größere Veröffentlichung» sein.

9 Vgl. Barths Darstellung der Äußerungen Calvins über das Vaterunser:
Karl Barth: Calvin. (Theologische Existenz heute, 37) München: Kaiser 1936,
SS. 6-22 und die Nachschrift eines in Neuchâtel gehaltenen Seminars : Karl Barth :

Das Vaterunser nach den Katechismen der Reformation. Zürich: EVZ-Verlag 1965.
114 S.



8 Barths Tauf-Fragment

Anders verhält es sich, wenn wir dieses «Fragment» in sich betrachten.

Es handelt sich da um alles andere als um ein Bruchstück oder einen

Splitter. Viel eher wäre man geneigt, an einen mächtigen Block zu denken,

der durch ein wildes Bachbett gewälzt wurde. Wenn wir also unter
«Fragment» etwas Abgebröckeltes verstehen, dann trifft der Ausdruck
auf KD IV/4 nicht zu.

Gewiß hat sich einiges geändert. Die Sätze Barths sind noch etwas

länger und gewundener geworden 10. Oft wird in einer einzigen Periode

zwei-, dreimal ein Wort durch Einschaltungen zwischen Gedankenstrichen

in seinem Sinn verschärft oder wiederum abgeblendet. Doch steht
die Kraft theologischer Aussage - des Einundachtzigjährigen 11 - noch

ungebrochen da. Vor allem beeindruckt die Geschlossenheit der Konzeption.

Barth äußert sich hier zu einem Problem, dessen Last er jahrzehntelang

mit sich herumtrug. Der Band bietet sich dem Leser als eine einzige
große Rede dar, um die Lehre von der Taufe «als Begründung des christlichen

Lebens» neu zu erhärten 12.

10 Am klarsten und reinsten fließt Barths Stil in seinen drei Skizzen über
Mozart: Karl Barth: Wolfgang Amadeus Mozart 1756/1956. Zollikon-Zürich:
Evangelischer Verlag 1956. 50 S. In dieser Schrift finden wir auch die ersten
unmißverständlichen Äußerungen jener ökumenischen Haltung Barths, die sich
später, vor allem anläßlich des Konzilsgeschehens, in so großzügiger Weise bekunden
sollte. Leicht überspitzt könnte man sagen, daß Barths Studien über Mozart und
sein Büchlein «Ad Limina» - Karl Barth: Ad Limina Apostolorum. Zürich: EVZ-
Verlag 1967. 66 S. - die beiden wärmsten Grüße an die römisch-katholische Kirche
seien.

11 KD IV/4 liegt das Manuskript einer Vorlesung von 1960/61 zugrunde.
Barth hat diesen Text nach längerer Krankheit als ßljähriger noch einmal
überarbeitet.

12 Nach dem Inhaltsverzeichnis hat der Band (ein Paragraph) nur zwei Unterteile:

1. Die Taufe mit dem Heiligen Geist (3-44), 2. Die Taufe mit Wasser (45-234).
Betrachtet man die Ausführungen aber als Rede, so kann man folgende Gliederung
rekonstruieren :

A. PROLOG

1. Wahre und falsche Umkehr (1-14)
2. Grund der wahren Umkehr ist die Geschichte Jesu (14—29)

B. hauptteil
I. Die Taufe mit dem Heiligen Geist (29-44)

1. Die Gesichte Jesu Christi wird Grund unserer Umkehr durch das Werk
des Heiligen Geistes (29-38)

2. Das Werk des Heiligen Geistes fordert: a) Dankbarkeit, b) Gehorsam,
c) Gemeinschaft, d) beständige Umkehr (38-44)

II. Die Taufe mit Wasser (45-214)
1. Grund der Taufe mit Wasser ist die Taufe Jesu (45-75)
2. Ziel der Taufe mit Wasser ist die Taufe mit dem Heiligen Geist (75-110)



Barths Tauf-Fragment 9

Noch ein Hinweis: den Ausdruck «dialektische Theologie» hat Barth
stets zurückgewiesen. Er wollte weder ein System noch eine Schule

gründen 13. Mit Recht kann man aber von einer «dialektischen Methode»
bei Karl Barth reden. Über Seiten und Seiten hin wird da ein Gedanke

entwickelt, der dann plötzlich abbricht mit einem «Aber», das eine

entgegengesetzte Denkbewegung einleitet, die mit einer kontradiktorischen
Aussage abschließt. In dieser Beziehung kommt uns KD IV/4
merkwürdig «undialektisch» vor 14. Der ganze Band ist aus einem Guß, der
Aufbau fugenlos, die Logik zwingend. Auch dieses Merkmal verdient
Beachtung. Es zeigt, wie Barth ein freier Theologe bleibt, der sich nicht
einzwingen läßt in irgendein Schema, eine Technik oder Methode 15.

Göttliche Wendung

Es gäbe eine Art, die Absicht Barths in KD IV/4 gründlich miß-
zuverstehen. Sie bestünde darin, den Inhalt des Bandes auf die darin
vertretenen zwei negativen Thesen - die Wassertaufe, kein Sakrament
die Kindertaufe, eine «Unsitte»! - zu reduzieren. «Unendlich viel
wichtiger», wie Barth betont (xn), ist das «Positive» dieses Bandes. So möchten

wir damit beginnen.

3. Sinn der Taufe mit Wasser (110-214)
a) negativ: kein sakramentalistisches Verständnis (111-140) 1. Gegenrede
b) positiv: der Sinn der Taufe mit Wasser ist ethisch zu verstehen (140-214)

ba) die Taufe als Gehorsamsakt (168—173)
bb) die Taufe als Ab- und Zusage (173-180)
bc) zur Problematik der Kindertaufe (180-214) 2. Gegenrede.

c. EPILOG

Das in der Taufe begründete christliche Leben ist ein Leben der Hoffnung auf
die Zukunft Jesu Christi (214-234).

13 Vgl. das Vorwort zur 2. Auflage des «Römerbriefes», Karl Barth: Der
Römerbrief. München: Kaiser 1921, S. xin.

14 Es sei denn, man wolle die beiden Gegenreden, gegen das sakramentalisti-
sche Verständnis der Taufe (111-140) und gegen die Kindertaufe (180-214), als
Zeichen einer gewissen Dialektik auslegen. Sieht man aber genauer zu, so wird man
feststellen, daß diesen «Antithesen» in den Ausführungen Barths keine «Thesen»,
sondern eher «Prämissen» vorangehen, aus denen sie sich in logischer Schlußfolgerung

ergeben.
15 Dies sicher im Gegensatz zu Brunner und Tillich, die bis zum letzten Band

ihrer systematischen Werke der einmal adoptierten - dialektischen oder
analogischen - Methode verhaftet bleiben.



10 Barths Tauf-Fragment

Das Positive besteht zunächst im Kontext, in den Karl Barth seine

«Lehre von der Taufe» hineinstellt. Wer von einer ausgebildeten - um
nicht zu sagen: abgeschlossenen - speziellen Sakramentenlehre
herkommt, wird sich nur mit Mühe in KD IV/4 zurechtfinden. Aber gerade
hier ist es notwendig, auf die Problematik der herkömmlichen Traktate
«De sacramentis», «De baptismo» hinzuweisen. Vor Augen haben wir die
katholischen Handbücher des ausgehenden 19. und beginnenden 20.
Jahrhunderts. Wie weif wurden hier die Lehre von den Sakramenten, die
Lehre von der Taufe aus einem Zusammenhang herausgerissen, in den
sie unbedingt hineingehören? Wie kann man von der Taufe reden, wenn
man sie loslöst von den Fragen «de iustificatione», «de incremento fidei
et caritatis» 16? Barth spricht von der Taufe «als Begründung des christlichen

Lebens». Und das scheint doch der einzig richtige Ausgangspunkt
zu sein. Seine Lehre von der Taufe kommt von der Lehre der Versöhnung

her und drängt hin auf die Verwirklichung des christlichen Lebens.
Diese Sicht ist zweifellos befreiend. Wir danken Barth für dieses Korrektiv

und möchten sogleich auch betonen, daß wir uns in den wesentlichen
Punkten dieser «fundamentalen Sakramentologie» - man verzeihe uns
diesen Neologismus - mit ihm einig fühlen.

Barth beginnt seine Tauflehre (3-5) mit der Frage: wie wird der
Mensch ein Christ, d. h. Gott treu, d. h. ein aus Gottes Treue
Treuwerdender? Die Antwort lautet: aufgrund einer «Wendung» (6)! Diese

Wendung ist «primär» eine göttliche Wendung, Gottes freie Zuwendung
zu seinem Geschöpf, «sekundär» und aus der Widerfahrnis dieser

Zuwendung heraus «Umkehr» des Menschen (46, vgl. auch 38, 52). Das
Geschehen besteht in einem «Verkehr» zwischen Gott und dem Menschen

(20, 30, 153, 180, 193).

Und sogleich grenzt Barth seine Versöhnungslehre gegen extreme
Positionen ab. Er verwirft sowohl den «Christomonismus», den

«Subjektivismus von oben», nach dem Gott allein in Jesus Christus der
Handelnde wäre, der Mensch nur ein passiv Partizipierender (20 f.), als auch
den «Anthropomonismus», den «Subjektivismus von unten», nach dem
der Mensch der frei Sich-entscheidende und Handelnde wäre, die Ge-

16 Als Beispiel einer vorwiegend juridisch, auf die «Verwaltung» der Sakramente

ausgerichteten Sakramentologie verweisen wir auf den Artikel « Sacramente »

von A. Lehmkuhl in: Wetzer und Weite's Kirchenlexikon, Bd. 10, Freiburg i. Br.
1897, Sp. 1481-1518, wo die Sakramente folgendermaßen definiert werden: «...
gewisse äußerliche Riten, die eine innere Heiligung des Menschen nicht bloß symbolisieren

oder anzeigen, sondern auch bewirken» (Sp. 1481).



Barths Tauf-Fragment 11

schichte Jesu Christi nur ein äußerer Anlaß zu rein menschlichem Handeln

(21 f.). Und ferner: die Treue des Menschen gegenüber Gott ist
nicht eine «Emanation» der Treue Gottes (25), noch kommt die Antwort

des Menschen auf den Anspruch Gottes nach Art einer «mechanischen

Folge» zustande (40). Das christliche Verständnis des

Versöhnungsgeschehens setzt die Unterscheidung und Anerkennung «zweier un-
aufhebbar verschiedener Subjekte» voraus (45).

Dabei kann es sich auf keinen Fall um zwei gleichgestellte Partner
handeln. Barth spricht eindringlich von der «Macht» des Kreuzestodes

(26), von der «Macht» der göttlichen Wendung (33), ja von der
«Allmacht» Gottes im Werk des Heiligen Geistes (39). Ebenso eindeutig
weist er eine «Alleinwirksamkeit» Gottes zurück (180). Die göttliche
Wendung «ermöglicht und erfordert» die ihr entsprechende menschliche

Entscheidung (35), sie macht den Menschen frei (30), stellt ihn «auf seine

eigenen Füße» (40). Durch das göttliche Offenbarungs- und Tatwort wird
der Mensch aktiviert, «aktives Subjekt» (179 f., vgl. auch 32). Die
Antwort des Menschen ist kein bloß «kontemplatives», «spekulatives»,
«meditatives» und auch kein bloß «verbales» Ja. Das Ja zur Gnade ist ein

«Tun» des Menschen, ein «Handeln», ein «Verhalten», ein «dankbares

Werk», ein «menschliches Werk» (46). Die Hoffnung ist kein «müßiges»,

«passives», «tatenloses» Ausschauen (282). Im Blick auf die Zukunft
erwähnt Barth den «aus dem Neuen Testament wohl zu belegenden»
Terminus «Wachstum» und spricht, in subtiler Abgrenzung gegen
«Fortschritt» und «Entwicklung», von einem «Fortgang» des christlichen
Lebens, der sich in einer radikalen, stets neuen Wendung und Umkehr
vollzieht (42. f.).

In allen diesen Punkten empfinden wir ein tiefes Einvernehmen mit
Karl Barth 17. Es reizte uns, diesen grundlegenden Konsens in der jeder
besonderen Betrachtung der «sacramenta novae legis» vorgelagerten
Gnadenlehre anhand einiger charakteristischer Formulierungen aus dem

17 Dies gilt auch von dem, was Barth zum «Zeugendienst der Gemeinde»
sagt: die Kirche ist nicht «Urheberin» der Gnade und ihrer Offenbarung, sie kann
höchstens «assistierend» und «ministrierend» an der Selbstbezeugung und
Selbstmitteilung Jesu teilnehmen. Danach der äußerst prägnante Satz: «Und so ruft das
Wort Jesu Christi zwar unweigerlich zur Kirche, in der Kirche aber sofort und
unmittelbar zu ihm selbst als deren Herrn, als dem Haupt dieses seines Leibes, als
dem einen einzigen guten Hirten» (35). Auch wir würden das Verhältnis: Kirche-
Jesus nicht anders als durch die Beschreibung einer Zirkelbewegung definieren:
das Wort Jesu ruft zur Kirche, die Kirche ruft, wenn sie wirklich Kirche ist, zurück
zu Jesus.



12 Barths Tauf-Fragment

letzten Band seiner KD zu illustrieren. Vielleicht dürfen wir noch einen

Schrift weitergehen und einige Stellen thomanischer Gnadenlehre
anführen. Die Unterscheidung zwischen «gratia operans» und «gratia co-

operans»18 mag heute mißverständlich klingen. Auch wurde sie zu
gewissen Zeiten synergistisch verstanden, als ob in der «gratia cooperans»
Gott einen Teil und der Mensch einen anderen bewirken würden. Das

ist aber nicht der gnesiothomistische Sinn dieser Unterscheidung 19. Mit
«cooperans» ist gerade die von der göttlichen Zuwendung kommende,
das Ganze der Handlung umgreifende Aktivierung des Menschen
gemeint 20. Dasselbe gilt auch von den zwei zentralen Akten des

Versöhnungsgeschehens, der Hinwendung zu Gott und der Absage an die
Sünde 21. Beide Akte sind verantwortliches Handeln, jedoch so, daß sie

von einer den Menschen in seinem Innersten treffenden und befreienden

Bewegung Gottes ausgehen 22. Noch deutlicher sind die Aussagen von
Thomas über das «neue Gesetz», das kein geschriebenes ist, sondern ein

«eingegebenes», und das in der «Gnade des Heiligen Geistes» besteht23.
Neben dieser «Gnade des Heiligen Geistes» gibt es in der neutestament-
lichen Heilsökonomie nur noch hinführende Zeichen und bezeugende

Weisungen 24. Versöhnende Kraft kommt nicht diesen «sekundären»
Elementen, sondern einzig der Gnade des Heiligen Geistes zu 2ä. Bezüglich
der Taufe mit dem Heiligen Geist 26 wäre wohl auch Thomas mit KD IV/4
einverstanden.

18 Vgl. Thomas von Aquin: Summa theologiae, I/II, q. Ill, a. 2.
19 a. a. O., a. 2, ad 2: «Tota operatio pertinet ad gratiam».
20 Thomas von Aquin: De veritate, q. 27, a. 5, ad 1: «cooperans dicitur

(gratia) secundum quod in libero arbitrio operatur, motum eius causando, et ex-
terioris actus executionem expediendo ».

21 Thomas von Aquin: Summa theologiae, I/II, q. 113, aa. 3, 4, 5, 8.
22 a. a. O., a. 4, c.: «motus liberi arbitrii requiritur ad iustificationem impii,

secundum quod mens hominis movetur a Deo».
23 Thomas von Aquin: Summa theologiae, I/II, q. 106, a. 1: «Id autem quod

est potissimum in lege novi testamenti, et in quo tota virtus eius consistit, est
gratia Spiritus Sancti, quae datur per fidem Christi.»

24 a. a. O. : « Habet tarnen lex nova quaedam sicut dispositiva ad gratiam
Spiritus Sancti, et ad usum huius gratiae pertinentia, quae sunt quasi secundaria
in lege nova.»

25 a. a. O., a. 2: «Unum quidem (pertinet ad legem evangelii) principaliter :

scilicet ipsa gratia Spiritus Sancti interius data. Et quantum ad hoc, nova lex iusti-
ficat. » - « Aliud pertinet ad legem evangelii secundario : scilicet documenta fidei, et
praecepta ordinantia affectum humanum et humanos actus. Et quantum ad hoc,
lex nova non iustificat. »

26 Thomas von Aquin: In evangelium Joannis, c. 1, lect. 14, n. 275: «Hoc
est quod dicit: 'Qui misit me baptizare in aqua hie est', singulariter scilicet, et



Barths Tauf-Fragment 13

Menschliche Antwort

Die Taufe mit Wasser steht bei Karl Barth eindeutig unter dem
Zeichen der menschlichen Antwort auf die «göttliche Wendung». Die
christliche Taufe ist «die erste Gestalt der der göttlichen Wendung
entsprechenden menschlichen Entscheidung» (49). Dies ist der Grund,
weshalb die Lehre von der Taufe erst am Schluß der Versöhnungslehre,
innerhalb eines Kapitels «spezieller Ethik», behandelt wird. Dieser

Zusammenhang mag überraschen, ja befremden. Schon an früheren Stellen
der KD IV hätte man die Lehre von der Taufe erwartet: etwa in
Verbindung mit der Sammlung der Gemeinde (KD IV/1 718-826 § 62 :

«Der Heilige Geist und die Versammlung der christlichen Gemeinde»)
oder als Voraussetzung für die Auferbauung der Gemeinde (KD IV/2
695-824 § 67: «Der Heilige Geist und die Erbauung der christlichen
Gemeinde»), Diese Zurückverlegung der Taufe in die Ethik kommt
jedoch nicht unvermittelt. Sie ist Ausdruck einer Wandlung in Barths
TaufVerständnis, die sich anfangs der vierziger Jahre abzuzeichnen

beginnt 27. Zwar hat Barth 1943 die Taufe noch als «Zusage» der Gnade

und als «Inpflichtnahme» des Menschen verstanden. In KD IV/4
definiert er sie ausschließlich als «menschliche Antwort» auf die in Christus

vollzogene «göttliche Wendung»28. Dadurch wird der sakramentale Cha-

solus, 'qui baptizat in Spiritu Sancto', et nullus alius; quia hanc potestatem sibi
soli retinuit.» — a.a.O., n.276: «Christus solus est qui sua virtute interius baptizat.»

27 Vgl. dazu die ausgezeichnete Darstellung bei Jürgen Fangmeier, a. a. O.
(s. oben Anm. 1), SS. 511-516. An dieser Stelle möchten wir Herrn Fangmeier den
verbindlichsten Dank aussprechen für die zwei lehrreichen und anregenden
Abenddiskussionen über den letzten Band der KD. Wir bedauern seinen Wegzug aus der
Schweiz und wünschen ihm eine erfolgreiche Tätigkeit als Nachfolger von D.
Wilhelm Niesei auf dem Lehrstuhl für systematische Theologie an der kirchlichen
Hochschule Wuppertal.

28 «Die christliche Taufe ist die erste Gestalt der menschlichen Antwort auf
die in Ihm, der da war, ist und kommt - 'gestern, heute und in Ewigkeit derselbe'
(Hebr. 13,8) - vollzogene göttliche Wendung» (99). Der Weg, den Barth in der
Entwicklung seiner Lehre von der Taufe und allgemein in seiner Auffassung von den
Sakramenten zurückgelegt hat, wird von folgenden programmatischen Schriften
markiert :

1. Karl Barth: Die Lehre von den Sakramenten. In: Zwischen den Zeiten 7 (1929)
427-460. - Die Taufe ist «das Zeichen der Gnade für den Glauben bei völliger
Verborgenheit der Gnade im Glauben» (454). Die Kindertaufe wird nicht proble-
matisiert (vgl. 437, 455).

2. Karl Barth: Die kirchliche Lehre von der Taufe. (Theologische Studien, 14)
Zürich-Zollikon: Evangelischer Verlag 1943. 48 S. - Die Taufe ist «Zusage» und



14 Barths Tauf-Fragment

rakter der Taufe radikal in Frage gestellt. Bevor wir uns jedoch dieser

negativen Seite zuwenden, möchten wir auf einige vorausgehende positive

Punkte hinweisen.
Zunächst betont Barth mit großem Nachdruck die Verbindlichkeit

der Taufe. Ausdrücklich spricht er von einer «nécessitas praecepti» (59,

75, 110, 171). Die Taufe mit Wasser wurde von Anfang an (nach Barth
bilden selbst die Urapostel «in dieser Sache keine Ausnahme», 51) «semper

ubique et ab omnibus» geübt (55, 75). Sie ist ein «invariables Element»
der Kirche (55). Kirche gibt es nur «als Gemeinde von Getauften und
taufende Gemeinde» (51). Diese allgemeine Praxis setzt eine «Anweisung»
des Herrn voraus (56 f.). Ihren eigentlichen «Grund» hat die Taufe mit
Wasser in der Taufe Jesu (57-75). Das Ereignis am Jordan ist die
«Stiftung», die «Einsetzung» der christlichen Taufe. Dadurch steht der
Taufbefehl Mt 28, 19 29 nicht in der Luft, und ist die Selbstverständlichkeit
mit der in der Kirche getauft und die Taufe empfangen worden ist, kein

«Inpflichtnahme» des glaubenden Menschen (16). Die Kindertaufe wird abgelehnt

(23-40).
3. Karl Barth: KD TV/4 Die Taufe als Begründung des christlichen Lebens,

1967. — Die Kindertaufe wird verworfen (180-214). Die Taufe ist «der in freier
verantwortlicher menschlicher Tat zu vollziehende erste Schritt christlichen
Lebens» (214).

Entscheidend für den Übergang von 2 zu 3 war für Barth die Studie seines
ältesten Sohnes Markus Barth : Die Taufe, ein Sakrament Ein exegetischer
Beitrag zum Gespräch über die kirchliche Taufe. Zürich: EVZ-Verlag 1951. 560 S.

Nach dem Vorwort zu KD IV/4 sollte von Karl Barths Schrift aus dem Jahre 1943

aufgrund dieser Untersuchung «kein Stein auf dem anderen bleiben» (x). Vgl. auch
die Besprechung des Buches von Joachim Jeremias: Die Kindertaufe in den
ersten vier Jahrhunderten. Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 1958. 127 S.

durch Markus Barth, ThLZ 85 (1960) 42-44.
29 Zur Frage der trinitarischen «Taufformel» können wir den Ausführungen

Barths (101) folgende Thesen entnehmen:
1. «Wir haben es in dieser Sache mit einer schon um des ökumenischen Friedens

willen respektablen Sitte zu tun. »

2. Ihre «exegetisch-dogmatisch-theologische Notwendigkeit» läßt sich «immerhin
nicht erweisen.»

3. Es gibt «keine theologische Notwendigkeit, die ökumenische Sitte zu
durchbrechen. »

4. Die trinitarische «Taufformel» hat «gewisse Vorzüge».
5. Es gibt auch «christlich ungültig vollzogene Taufen».
6. «Theologisch unabdingbar notwendig» ist, «daß die Taufe als eine Waschung

mit Wasser und aus dem, was dabei gesprochen wird, unzweideutig als Bewegung

auf und zu Jesus Christus» erkennbar ist.
7. Zu verlangen ist, «daß dem eiç to övop.a sein auf das Ziel der Taufe weisender,

sein teleologischer Charakter» erhalten bleibt oder wiedergegeben wird.



Barths Tauf-Fragment 15

bloßes «factum brutum» (75). Schließlich hebt Barth mit größtem Nachdruck

die Solidarität der taufenden Gemeinde mit dem Täufling hervor.
Die christliche Taufe ist ein Bekenntnis, «in welchem sich die christliche
Gemeinde mit den neu zu ihr Hinzutretenden und in welchem sich diese

mit ihr zusammen finden» (81). Auch ist sie nur dann ein Zeichen der
Umkehr, wenn sich die Gemeinde und der Täufling in dem, was sie

gemeinsam tun, «gegenseitig behaften» (150). Soweit die positiven
Voraussetzungen zum Problem.

Wir wenden uns nun der wuchtigen Gegenrede (111-140) zu. Karl
Barth bestreitet den sakramentalen Charakter des Taufgeschehens. Die
Taufe ist nach ihm kein Sakrament.

Drei Motive für diese Positionsbeziehung scheinen auf. Erstens
vermutet Barth hinter der traditionellen Rede von den «Sakramenten» ein

geheimes Weiterwirken heidnischer Vorstellungen. Das «sakramentale»
Verständnis der Taufe muß deshalb «entmythologisiert» werden (116,

120). Zweitens ist Barth der Ansicht, daß eine direkte Verbindung der
äußeren Abwaschung mit einer inneren Reinigung durch Gott das freie
ethische Engagement des Menschen beeinträchtigen würde. Hier liegt
wohl sein Haupteinwand gegen die sakramentale Deutung der Taufe.

«Gegen diese Eskamotierung des freien - des von Gott zu eigenem,
verantwortlichem, freien Tun befreiten und aufgerufenen Menschen richtet
sich unser Widerspruch gegen die sakramentalistische Deutung der Taufe »

(116, vgl. auch 72, 118, 179, 194). Drittens kennt Barth neben der
Geschichte Jesu und dem Werk des Heiligen Geistes kein heilsvermittelndes
Geschehen. Würde in der Taufe mit Wasser etwas Gnadenhaftes sich

ereignen, dann würde seiner Meinung nach ein «Duplikat» zum göttlichen
Tun und Reden entstehen (112, 140). Doch soll mit dieser Herausstellung

der Motive nicht bestritten werden, daß Barth in seinen wesentlichen

Gedankengängen vom biblischen Zeugnis ausgeht. Wir können
hier nicht auf alle diese Einzelheiten eingehen. Auch ist es nicht unsere

Absicht, Barth zu widerlegen, noch weniger können wir den Beweis einer

Gegenthese entwerfen. Mit den folgenden Bemerkungen soll nur auf

einige Punkte hingewiesen werden, die in den Ausführungen Barths
kaum oder zu wenig hervortreten und die vielleicht zur Erhellung der
Problematik für ein weiteres Gespräch dienen können.



16 Barths Tauf-Fragment

Zur Fragestellung

1. Es fällt auf, daß Barth sich bei der Darstellung des «status quaes-
tionis» auf die römisch-katholische, die lutherische und die reformierte
Sakramentologie beschränkt (113-115). Mit keinem Wort erwähnt er die
Tradition der anglikanischen oder der orientalischen Kirchen. Das ist
umsomehr zu bedauern, als die orientalischen Kirchen gerade in bezug
auf das Verständnis der Sakramente ihre eigenen Wege (und zwar nicht
erst seit dem Mittelalter gingen und durch ihren wesentlichen Konsens
ein bedeutsames ökumenisches Faktum konstituieren.

2. Eine ähnliche Bemerkung betrifft die Überlieferung der evangelischen

Kirchen. Seit dem 16. Jahrhundert wurde das Festhalten an
Taufe und Abendmahl durch die Hilfsformel: «Glaube und
Sakramente» 30 wiedergegeben. Bei allem Verständnis für die Mängel der
überlieferten Sakramenten-«lehren» dürfte man es für sinnvoll und ökumenisch

nicht belanglos halten, dieses echt reformatorische «und» - nicht
«Glaube allein», sondern: Glaube «und» Sakramente, ähnlich wie nicht
«Geist allein», sondern: Geist «und» Wort31 - nicht durch eine sprachlich

nicht mehr faßbare Situation zu ersetzen 32.

3. Manches wäre zum exegetischen Beweis, mit dem Barth seine

These stützt (120-140), zu erwähnen. Doch fühlen wir uns hier zu keiner
eingehenden Entgegnung befähigt33. Wir konstatieren nur, daß Barth

30 Noch verständlicher und präziser klingt die seit dem 12. Jahrhundert
gebräuchliche Abkürzungsformel: « fides et sacramenta fidei».

31 Vgl. dazu Gerhard Ebering: Luther. Einführung in sein Denken.
Tübingen: Mohr 1964, SS. 157-165.

32 Zu erwähnen sind auch zwei bedeutsame Studiendokumente des Ökumenischen

Rates der Kirchen, in denen in einem durchaus neuen und positiven Sinn
von der Dimension des Sakramentalen gesprochen wird. An der Redaktion beider
Dokumente waren überwiegend nicht-«katholische» Theologen beteiligt. In einem
vorbereitenden Bericht zur 4. Weltkonferenz für Glauben und Kirchenverfassung
in Montréal 1963 wird ein «sakramentales und trinitarisches Verständnis der Kirche»
gefordert, vgl. Christus und die Kirche. Arbeitsheft I. Montréal 1962. Zürich: EVZ-
Verlag 1963, S. 23 (Bericht der nordamerikanischen Sektion). In einem Bericht
über eine 1966 vom Sekretariat für Glauben und Kirchenverfassung und dem
Referat für die Zusammenarbeit von Mann und Frau in der Kirche, Familie und
Gesellschaft durchgeführten Konsultation zum Thema «Die christliche Ehe und die
getrennten Kirchen» wird in Zusammenhang mit der Ehe als Abbild und Zeichen
des Bundes Gottes mit den Menschen von einer gewissen «Sakramentalität» der
Ehe gesprochen, vgl. FZPhTh 13./14. (1966/67) 439-443.

33 Vgl. neben der in Anm. 28 zitierten Studie von Joachim Jeremias bes. die
gründlichste neuere Untersuchung zum paulinischen Haupttext über die Taufe von



Barths Tauf-Fragment 17

die Überprüfung der 13 von ihm untersuchten neutestamentlichen Texte
(122-139) jeweils mit der Konklusion beschließt, daß auch diese und
diese Stelle keine «sakramentale» Auslegung und kein «sakramentales
Verständnis» der Taufe fordere oder begründe. Dazu zwei Fragen.
Erstens: was heißt hier «sakramental» oder «sakramentales Verständnis»?

Werden mit diesen Worten nicht Vorstellungen und Kategorien
verbunden, für die man zum vornherein vergeblich um biblische Belege
sucht? Zweitens: ist damit alles gesagt? Genügt es, die erwähnten
13 Stellen unter dem erwähnten, eher engen Blickwinkel anzufragen 34

Geht das biblische Zeugnis nicht weiter? 35 Vor allem scheint uns der

Günter Wagner: Das religionsgeschichtliche Problem von Römer 6,1-11.
(Abhandlungen zur Theologie des Alten und des Neuen Testaments, 39) Zürich:
Zwingli Verlag 1962. 351 S., ferner Oscar Cullmann: Die Tauflehre des Neuen
Testaments. Erwachsenen- und Kindertaufe. (Abhandlungen zur Theologie des

Alten und des Neuen Testaments, 12) Zürich: Zwingli Verlag 1948. 76 S. und
Werner Bieder: Die Verheißung der Taufe im Neuen Testament. Zürich: EVZ-
Verlag 1966. 320 S. Bieder macht in der Einleitung, S. 2, darauf aufmerksam, daß
Barth sich in seiner Tauflehre vorwiegend von 1. Petr 3,21 : «die Taufe eine Bitte
an Gott um ein gutes Gewissen durch die Auferstehung Jesu Christi» (vgl. KD IV/4
232, auch 50, 52, 133 f., 143) bestimmen läßt, während bei Cullmann diese Stelle
überhaupt keine Rolle spielt.

34 Der Darstellung von Ceslas Spicq: Théologie morale du Nouveau Testament.

Paris: Gabalda 1965, SS. 62—102: «Repentance et Baptême» — «Baptême et
appartenance au Christ» - «Baptême et appartenance au Saint-Esprit» - «Baptême
pour un 'corps': l'aggrégation à l'Eglise» - «La Filiation adoptive» - «La Nouvelle
Naissance» entnehmen wir folgende Bedeutungen von ßa7rr(^co, ßoc7mcrp.6<;, ßd(7raap.a
im Neuen Testament: 1. nach den Synoptikern wird «Taufe» mit der Vergebung
der Sünden verbunden und als «Abwaschung», wirksam in Christus und für Christus,

verstanden. Durch die Taufe wird man Jünger Jesu. 2. nach Paulus, für den
die Reinigung von den Sünden durch den Glauben geschieht, ist «Taufe» Angliede-
rung an die Kirche, Eingliederung in Christus, und wird auf den einen Geist hin
gespendet. 3. nach Johannes steht «Taufe» in Beziehung mit dem neuen Leben aus
und unter dem Geist. 4. hat der metaphorische Gebrauch von «Taufe» und «Taufen»
eine äußerst breite Bedeutungsskale. Sie reicht von der Taufe Jesu mit Feuer und
Geist bis zur merkwürdigen Stellvertretungstaufe für Tote (1 Kor 15,29). Das
Gemeinsame ist das mystische «Untertauchen» in das Dunkle der Existenz, in Tod
und Leiden. - Auch möchten wir für die Interpretation der paulinischen Tauflehre
auf die immer noch als vorzüglich zu betrachtende Studie von Ernst Percy: Der
Leib Christi acofxa Xpiaroü in den paulinischen Homolegomena und Antilegomena,
Lund 1942, verweisen.

35 Wenn Barth betont, im Neuen Testament sei von der Taufe «durchgängig
in ethischen Zusammenhängen» die Rede (122), so sind wir mit ihm einverstanden,
soweit unter «Zusammenhang» der literarische Kontext zu verstehen ist, nicht
jedoch, wenn es sich darum handeln sollte, daß der Sinn der Taufe sich im «Ethischen»,
dieses Wort in seinem modernen Gebrauch verstanden, erschöpft. «Taufe» hat
doch - besonders bei Paulus - etwas mit dem « Sein-in-Christus », dem sv XptaTcp,
dem aûp.|i.op<poç (Phil 3,21) und aûpçu-roç (Rom 6,5) zu tun.

2



18 Barths Tauf-Fragment

biblische Bundes-Gedanke, der auch die Struktur der neutestamentlichen
Gemeinde bestimmt, etwas mit «Zeichen des Glaubens» und «für den
Glauben» zu tun zu haben 36. Ebenso steht die Verheißung an im Glauben

gesprochene Worte in Zusammenhang mit Gottes Bundestreue und -handeln.

Doch möchten wir im folgenden Abschnitt auf die soeben an erster
Stelle geäußerte Frage zurückkommen.

Zum Sakraments-begriff

1. An verschiedenen Stellen formuliert Barth seine These absolut,
als prinzipiellen Widerspruch, als uneingeschränktes «Nein»: die Taufe
ist kein «Gnadenmittel», kein göttliches «Gnadenwerk», kein «Sakrament»

(112, 140), und er beteuert, er hätte sich gezwungen gesehen, das

«sakramentale» Verständnis der Taufe fallen zu lassen (x). An anderen
Stellen bedient sich Barth einer nuancierteren Ausdrucksweise und sagt,
er wende sich gegen die «sakramentalistische» Deutung (117), gegen die
«sakramentalistische» Tauftheorie (xn), gegen die «herrschend gewordene
theologische Tradition» (140); der «Konsensus» dieser tradierten Lehre,
nicht die Taufe, bzw. ihre biblische Botschaft, sei zu entmythologisieren
(116). Das Schwanken dieser Redeweise zeigt, daß den Ausführungen
ein Verstehensproblem zugrunde liegt. Was bedeutet für Barth das Wort
«Sakrament»? Von welchem Begriff aus entwickelt er seine Gegenthese?

2. Im allgemeinen - so müssen wir feststellen - überwiegen
einseitige Vorstellungen. Am häufigsten sind die Stellen, an denen Barth
das Wort «Sakrament» unlösbar verquickt mit hellenistischen
«Mysterienreligionen» (50 f., 119 f., 155, 157, 200). Wenn er sagt, «Sakramente»

«Vergegenwärtigung des Kultgottes» (120), dann sind natürlich auch

wir mit der Ablehnung «dieses» Sakramentsbegriffes für die Erklärung
des Taufgeschehens einverstanden. Ferner sind die Stellen zahlreich, an
denen sich Barth mit approximativen Hinweisen begnügt, vor allem mit

36 Wir denken hier vor allem an den «Becher des neuen Bundes», aber auch
an die Taufe, ohne dabei zu vergessen, daß das Kommen des Sohnes und das Werk
des Geistes vollkommen neue Strukturen schaffen. Wir sind mit Barth, der dieses
Neue so sehr betont, vgl. KD IV/4 195 f., bes. aber KD III/2 710 f., einverstanden
und nicht geneigt, die christliche Taufe als einfache Fortsetzung der jüdischen
Beschneidung auszulegen. Wir halten uns vielmehr an die Worte: «Christus hat seine
Gemeinde in Gottes heilige Nähe gezogen. Er hat sie rein gemacht, indem er ihr
das Wort von Gott brachte, und hat als Zeichen dafür die Taufe gestiftet. So hat
er die Kirche zu sich geholt.» Eph 5,26 f. (Übersetzung nach Jörg Zink: Das Neue
Testament. Stuttgart: Kreuz-Verlag 1965).



Barths Tauf-Fragment 19

der abgekürzten Gleichsetzungsformel: «Sakrament» «Gnaden- und
Offenbarungsmittel» (z. B. 51, 71, 72,168,171). Was heißt aber in diesem

Zusammenhang «Mittel»? Kann nicht selbst der Glaube, wie z. B. bei

Juan de la Cruz 37, als «Mittel» (bei Juan de la Cruz sogar als «nächstes

Mittel») zur Vereinigung mit Gott verstanden werden? Schließlich
umschreibt Barth das «Sakramentale» einer Handlung mit einer «immanenten

göttlichen Wirkung» (111) oder mit einer «mit göttlicher Tat und
Rede geladenen menschlichen Verhaltungsweise» (119). Das mag
genügen, um anzudeuten, daß wir uns bei fast allen Stellen, an denen Barth
eine sakramentale Auslegung der Taufe zurückweist, in unserem
Verständnis der Sakramente kaum oder nur schwach betroffen fühlen.

3. Doch gibt es eine Ausnahme. Nämlich jene Stelle, an der Barth
die Geisttaufe «eine Gestalt der einen allmächtigen Gnade Gottes»
nennt und von der Wassertaufe sagt, sie sei «keine Gestalt der Gnade»

(37). Wir sind durchaus mit Barth einverstanden, daß die Geisttaufe mit
der Wassertaufe «nicht identisch» ist (41) 38. Von der Nicht-Identität
zwischen Geist- und Wassertaufe zur Bestreitung jeglicher «Gestalt der
Gnade» bei der Wassertaufe zu kommen, bedeutet jedoch einen Schritt,
den wir nicht mitzuvollziehen vermögen. Und wir vermögen dies nicht
im Blick auf das Herrenmahl. Soll auch hier die «Gestalt der Gnade»

fehlen? Soll es sich auch hier ausschließlich um Ethik und menschliche
Antwort handeln? Die Fortführung der von Barth in KD IV/4 entworfenen

Linien bis zur Eucharistie ist für uns ein gewichtiges Argument,
um gegen seine Bestreitung des sakramentalen Charakters der Taufe
ernste Bedenken anzumelden 39. Dies gilt, wir wiederholen, einzig von
der angeführten Stelle: Taufe «keine Gestalt der Gnade», nicht von
den zahllosen übrigen Stellen, wo gegen den «Sakramentalismus» Sturm
gelaufen wird.

4. Zweimal spricht Barth in einem positiven Sinn von «Sakrament».
Erstens im Anschluß an den ursprünglichen Sinn des lateinischen Wortes
«sacramentum» Schwur oder Fahneneid. Dieser Sinn wird von Barth

37 Jüan de la Cruz: Subida. IX, 8, 1 u. 2; II, 9; II, 13,1.
38 Wir machen aber darauf aufmerksam, daß der metaphorische Sinn: «Taufe»

Lebenstaufe im Neuen Testament nur für Jesus zu belegen ist. Für die Christen
wird an keiner Stelle die «Taufe mit dem Heiligen Geist» losgelöst von der Taufe
mit Wasser. - Theologisch gesprochen, haben wir jedoch keine Hemmungen
anzunehmen, daß eine «größere Gnade» der Wassertaufe vorausgehen oder folgen kann.

39 Doch geben wir gerne zu, daß der im Wort sü^apicraa verwurzelte Gedanke
der «Danksagung» wohl den besten, dem Neuen Testament entsprechendsten
Einstieg für eine christliche Lehre des Herrenmahles gewährt.



20 Barths Tauf-Fragment

akzeptiert. Die in der Wassertaufe sich bekundende Antwort des

Menschen bezeichnet er als ein Bekenntnis zur «militia Christi» (117). Zweitens

spricht Barth bejahend von «Sakrament», indem er die Geisttaufe
als «effektives, kausatives, ja kreatives» göttliches Handeln ein
«sakramentales» Geschehen nennt (37). Diese letzte Stelle wird erst durchsichtig,

wenn man sie mit der « christologischen Konzentration» bei Barth in
Beziehung bringt, mit dem Verblassen alles Sakramentalen vor Christus,
dem einen neuen «Sakrament» (vgl. KD II/l 54, 56, 58; IV/1 326;

IV/2 59) 40. Aber gerade hier liegt ein Problem. Wie kommt man dazu,
das Wort «Sakrament» auf die Bezeichnung der «objektiven» (vgl. 45)

göttlichen Wendung einzuschränken? Die Gleichsetzung «Mysterium»
«Sakrament», wie sie Barth an entscheidenden Stellen der KD IV/4
(112, 140) vollzieht, ist dogmengeschichtlich problematisch. Wir sprechen

von «Mysterien» angesichts der «Großtaten» Gottes, die exemplarische
Heilsgeschichte. Das schließt nicht aus, daß wir auch die «subjektive»
(vgl. 45) Inanspruchnahme des Menschen als Heilsgeschehen verstehen
und dann auch Taufe und Herrenmahl - allerdings in einem anderen

Sinn! 41 - mit dem Wort «Sakrament» bezeichnen 42.

5. Doch ist nicht zu übersehen, daß die Taufe mit Wasser auch für
Barth nicht irgendein beliebiges menschliches, ethisches Handeln ist.
«Unentbehrlich zum Verständnis ihres Sinnes ist» - betont Karl Barth -
«eine Erinnerung an den keineswegs gleichgültigen, keineswegs der Willkür

oder dem Zufall überlassenen technischen Vollzug dieser Handlung»

40 Ähnlich äußert sich auch Eberhard Jüngel: Das Sakrament - was ist
das? EvXh 26 (1966) 320-336, bes. S. 334: «Jesus Christus ist das eine Sakrament
der Kirche.» - «Taufe und Abendmahl sind die beiden Feiern des einen Sakraments
der Kirche.» - Vgl. auch Augustinus: Ep. 187, 34; PL 38, 845: «Non enim est
aliud Dei sacramentum nisi Christus.»

41 Als christliche Feier des [ruax^piov XptcxoO. -Vgl. auch Eberhard Jüngel,
a. a. O., S. 335: «In der Feier der Taufe feiert die im Glauben versammelte bekennende

Gemeinde den öffentlichen Einbruch Gottes in die Welt als Einbruch Jesu
Christi in die Welt eines einzelnen Menschen.» - «In der Feier des Abendmahles
feiert die im Glauben versammelte dankende Gemeinde das Geheimnis des eschato-
logischen Seins Jesu Christi als des sich in der Welt Bahn brechenden Herrn der
Welt.»

42 Die Unterscheidung zwischen «Glauben» und «Bekennen», die Barth unter
Berufung auf die sprachlichen Formulierungen des Nicaeno-Constantinopolitanum
vornimmt (53) - «credo» in Patrem, in Filium, in Spiritum, ecclesiam; «confiteor»
unum baptisma - scheint uns den historischen Sinn der Worte zu überfordern.
Ferner wäre darauf hinzuweisen, daß wir nach dem Apostolicum ja die «communio
sanctorum» «glauben», und daß die jcoivtima xöv àyiwv gen. von xa Syta) seit
ältester Zeit die eucharistische Kommunio bezeichnet.



Barths Tauf-Fragment 21

(142). Die in und durch die Wassertaufe sich vollziehende Antwort des

Menschen ist für Barth ein «qualifiziertes menschliches Tun» (157), eine

«erste, exemplarische, für die Zukunft verbindliche Antwort» (145, vgl.
49, 55, 74, 234), eine «sichtbare, unwiderrufliche Tat» und ein «nicht
mehr rückgängig zu machendes Ereignis» (166). Ja noch mehr, Barth
nennt sie sogar eine «abbildende Aktion», «eine annähernde, eine
ungefähre, aber immerhin erkennbare Nachbildung der Gottestat» (143, vgl.
159, 165). Daraus erhellt, daß wir das Gespräch mit Barth weiterzuführen
haben und ihn auf jeden Fall keines Mangels an «Sinn für das Sakramentale»

bezichtigen dürfen 43.

6) Im Zusammenhang mit biblischen Wendungen wie «Hören und
Glauben», «Geist und Wahrheit», «Blut und Wasser», «Wasser und Geist»

spricht Barth von «spannungsvollen Begriffspaaren» (132), von
«dynamisch-kritischer Synthese», von «kritischer Synthese, in der das zweite
Glied das erste expliziert» (133). Gerade so verstehen wir das Verhältnis

von Glaube und Sakrament. Nicht als Parallelismus, nicht als Addition,
sondern als Explizitierung. Der Glaube führt hin zu Taufe und Eucharistie

als zeichenhafte «Gestalt der Gnade» 44. Und der Heilige Geist

bewegt zur Wassertaufe und zum Tisch des Herrn, um unter diesen
«Gestalten» dem Erhöhten zu begegnen 45. Auch die Verkündigung ist, und

43 Schon 1938 nannte Barth sowohl den katholischen Sakramentgottesdienst
ohne Predigt, als auch den evangelischen Wortgottesdienst ohne Abendmahl einen
«Torso», vgl. Karl Barth: Gotteserkenntnis und Gottesdienst nach reformatorischer

Lehre. Zollikon-Zürich : Evangelischer Verlag 1938, 198 f.
44 Nach Thomas von Aquin sind die Sakramente nicht in erster Linie «Mittel»,

auch nicht «Ursachen», sondern «Zeichen» der Gnade. Selbst insofern sie, durch das
Werk des Heiligen Geistes, wirksame Zeichen sind, gilt die Formel: «significando
causant», De veritate, q. 27, a. 4, ad 13. Vgl. John F. Gallagher: Significando
causant. A study of sacramental efficiency. Fribourg/Sw. : University Press 1965.
264 S., bes. Kapitel 6: «A new interpretation of Saint Thomas», SS. 221—261.

45 Zu den Bestrebungen, die katholische Sakramentologie im Sinne einer
Loslösung von allzu dinglichen Kategorien und einer Integrierung mehr personaler
Begriffe zu erneuern, vgl. Henricus Schillebeeckx : De sacramentele Heilseco-
nomie. Antwerpen: Nelissen 1952. 689 S. Edward H. Schillebeeckx: Christus,
Sakrament der Gottbegegnung. Mainz: Grünewald 1960. 225 S. Colman O'Neill:
Meeting Christ in the sacraments. New York: Alba 1964. 371 S. Otto Semmelroth:

Vom Sinn der Sakramente. Frankfurt a. M. : Knecht 1960. 117 S. ders.:
Wirkendes Wort. Zur Theologie der Verkündigung. Frankfurt a. M.: Knecht 1962.
256 S. Karl Rahner: Kirche und Sakramente. (Quaestiones disputatae, 10) Freiburg

i. Br. : Herder 1960. 104 S. Eine eingehende dogmengeschichtliche Studie
bietet Louis Villette: Foi et sacrement. Paris: Bloud et Gay. Vol. I: Du Nouveau
Testament à Saint Augustin, 1959, 400 S. Vol. II: De Saint Thomas à Karl Barth,
1964, 334 S.



22 Barths Tauf-Fragment

zwar grundlegend, «Gestalt der Gnade». Von ihr lebt und aus ihr
entsteht der christliche Glaube. Das Leben im Glauben aber drängt zur
christlichen Versammlung und findet dort in von Christus angeordneten
Handlungen - allerdings nur allzu oft in unzulänglicher Form - seinen

Ausdruck, seine Gestalt, eine alle Glaubenselemente (Verkündigung,
Gebet, Bekenntnis usw.) zusammenfassende Konkretisierung.

Zur Sinnfrage

1. Barth baut seine Lehre von der Taufe mit Wasser nach drei
Gesichtspunkten auf: Grund, Ziel, Sinn. Erst im dritten Abschnitt (110-
234) spricht er vom sakramentalen, bzw. nichtsakramentalen Charakter
der Taufe. Es ist aber fraglich, ob wir eine sinnvolle Antwort auf die

Frage nach dem Sinn der Taufe geben, wenn wir sagen, sie sei oder sei

nicht ein Sakrament. Die Frage nach dem Sinn der Taufe scheint die

Frage nach ihrer Bestimmung oder Nicht-Bestimmung als Sakrament
zum vornherein zu übersteigen.

2. Wohl spricht Barth im zweiten Abschnitt (75-110) vom Ziel der
Taufe mit Wasser. Dieses Ziel aber ist nach ihm die Taufe mit dem

Heiligen Geist oder «Christus in nobis». Im dritten Abschnitt wird dann
der Sinn der Wassertaufe eindeutig als «menschliche Antwort» bestimmt,
als Akt des Gehorsams, der Umkehr, der Hoffnung. Hier stellt sich aber
die Frage, ob zwischen dem Heiligen Geist, dem «Christus in nobis», und
unserer Antwort nicht noch eine Wirklichkeit steht oder sich ereignet.
Für Barth mit seiner Anschauung von der Unverflochtenheit des

göttlichen und des menschlichen Tuns stellt sich allerdings diese Frage nicht.
Wie aber ist Christus «pro nobis»? 46 Wir vermerken, daß auch Thomas

von Aquin in den Sakramenten so lange nur einen äußeren Anlaß zu
unmittelbar göttlichem Handeln sah 47, als er im Menschen keine
Möglichkeit zur Erweckung eines eigenen und zugleich geschenkten Handelns
entdecken konnte. Wird diese Möglichkeit nicht bejaht, wird nur das

Werk des Geistes und nur ein menschliches Handeln gesehen, so ist die

thematisierte Position von Barth von unbestreitbarer Kohärenz. Doch

« Vgl. KD IV/4 23-26; ferner KD IV/1 859 und Karl Barth: Extra nos

- pro nobis - in nobis. In : Hören und Handeln. Festschrift für Ernst Wolf. München :

Kaiser 1962, SS. 15-27.
47 Vgl. Thomas von Aquin: In IV. Sent., d. 1, q. 1, a. 4, sol. 1: die Sakramente

bewirken nur eine «Disposition» zum Empfang der Gnade, die ausschließlich

und allein von Gott verliehen wird.



Barths Tauf-Fragment 23

spricht Barth da und dort auch von einer «geschenkten Freiheit» (26, 39,

178), von einem «einen Neuanfang setzenden Faktor» (26), von einer
«wirksamen und Wirklichkeit schaffenden Gnade Gottes» (37). Hier hätte
der Dialog mit ihm einzusetzen 48.

3. Man wäre vielleicht geneigt, die Definition von Karl Barth:
Wassertaufe «menschliche Handlung» als Zeichen einer Reduktion,
eines gewissen Minimalismus zu empfinden. Soll es sich wirklich in der
Taufe um ein «nur» menschliches Tun handeln? Soweit sind wir jedoch
mit Barth einverstanden: das «vermeintlich Bessere» kann oft zum
«Feind des Guten» werden (111). Und kann es irgend etwas Besseres und
Vornehmeres geben als echtes menschliches, verantwortliches Handeln,
echt menschliche Antwort auf den göttlichen Anspruch, voll menschliche,

in Glauben und Gehorsam gefällte Entscheidung Liegt hier nicht
Sinn und Erfüllung der Sakramente und zugleich die Norm und das

Kriterium für das sakramentale Handeln der Kirche? Barths Intention
also können, ja müssen wir uns voll und ganz zu eigen machen. Was er
mit seiner Kritik anstrebt ist etwas Positives: 1. eine verantwortliche
Praxis der Taufe und 2. ein von der Taufe aus in eigener Verantwortung
übernommenes Ethos des christlichen Lebens 49.

48 In Zusammenhang mit diesem Fragenkomplex steht auch das Problem der
berühmten und berüchtigten Lehre von der «potentia obedientialis». Für Barth
weist schon das Wort «Potenz» auf einen «verkappten Semipelagianismus», vgl.
Karx. Barth: Nein! Antwort an Emil Brunner. (Theologische Existenz heute, 14)
München: Kaiser 1934, S. 19. Was aber mit diesem Wort und der mit ihm verbundenen

Lehre gemeint ist, drückt Barth selber mit folgenden, die Sache ziemlich
genau umschreibenden Worten aus: «Gerade der Mensch, der das Wort Gottes
wirklich erkennt, erkennt auch, daß er zu dieser Erkenntnis keine Fähigkeit
hinzubringen, sondern alle Fähigkeit erst zu empfangen hat», KD 1/1 205. Und
noch treffender: «Erkenntnis Gottes als Erkenntnis des Glaubens ist in sich selber,
ist wesentlich Gehorsam, ein Akt menschlicher Entscheidung entsprechend dem
Akt göttlicher Entscheidung, entsprechend jenem Akt des göttlichen Seins als des

lebendigen Herrn, entsprechend dem Akt der Gnade, in welchem der Glaube an
Gott begründet ist und je neu begründet wird. Eben indem Gott sich in diesem
Akt zu unserem Gegenstand und uns zu Erkennenden seiner selbst setzt, ist es

ausgemacht, daß unser Erkennen Gottes nur darin bestehen kann, daß wir diesem
Akt folgen, daß wir selbst eine Entscheidung dieses Aktes, daß wir also mit unserer
ganzen Existenz und so auch mit unserem Anschauen und Begreifen der dem
göttlichen Akt entsprechende menschliche Akt werden.» KD II/l 27.

49 Auch bei Thomas von Aquin steht ja die Lehre von den Sakramenten
zusammen mit der Christologie in einem ethischen Kontext. Die III. Pars der Summa
theologiae gehört zur II. Pars. In ihr wird Christus als «via veritatis» betrachtet,
«per quam ad beatitudinem immortalis vitae resurgendo pervenire possimus», Prolog
zur III. Pars. Die Sakramente sind «Zeichen» des Weges zurück, die zusammen
mit der Botschaft und der Schrift zur Hinterlassenschaft Christi an seine Gemeinde
gehören.



24 Barths Tauf-Fragment

Verantwortlichkeitstaufe

Ist die Taufe mit Wasser der «erste Schritt auf dem Weg eines durch
den Blick auf Jesus Christus bestimmten und geprägten Menschenlebens»

(164), ein «freies, verantwortliches menschliches Tun» (168), dann
muß die Frage nach der Berechtigung der in sämtlichen Volkskirchen
üblichen «Kindertaufe» mit aller Schärfe gestellt werden. Das tut Barth
in seiner zweiten Gegenrede. Es handelt sich bei ihm nicht um irgendeinen

praktisch-pastoralen Einwand gegen die «Frühtaufe», sondern um
einen streng theologisch begründeten Widerspruch, um eine Konsequenz
aus seiner Lehre von der Taufe. Und Barth hält wirklich nicht zurück
mit kräftigen Ausdrücken: er spricht von der «Unsitte der Säuglingstaufe»

(xi), von einem «alten kirchlichen Irrtum» (214), von einer
«kummervollen Sache» der «tief unordentlichen Taufpraxis» (213).

Hinter den Bezeichnungen «Säuglingstaufe» (xi, 182, 208, 212),

«Unmündigentaufe» (182, 194) - KD IV/3 595 sagt Barth sogar «Schlaf-
Taufe» - mag man zunächst eine gewisse Ironie vermuten50. Dem ist
aber nicht so. Barth vermeidet an wichtigen Stellen bewußt den
Ausdruck «Kindertaufe»51. Sein Widerspruch richtet sich nicht gegen die
Taufe Jugendlicher, sondern gegen die Taufe an«in-fantes», d. h. «Sprachlosen»,

d. h. zu keiner bewußten Antwort auf den Anspruch Gottes

Fähigen. Diese Präzision ist wichtig. Sie muß im Auge behalten werden,
soll die Kritik an der Kritik nicht ins Leere gehen.

Was nun den Aufriß der Problematik betrifft, so fällt auf, daß Barth
ausführlich die Rechtfertigung der Kindertaufe bei den Reformatoren

bespricht (186 f., 188-192, 194-196), daß er aber an keiner Stelle die

theologischen Motive erwähnt, auf die sich die römisch-katholische
Praxis der Kindertaufe zu berufen pflegt. Die ausgedehnte Gegenrede
Barths (180-214) scheint sich also in erster Linie mit der Rechtfertigung
der Kindertaufe in der evangelischen Theologie zu befassen. Die dabei
entwickelte Argumentation stellt aber auch an den römisch-katholischen

Theologen ernste Fragen.

50 Noch mehr könnte man diesen Eindruck haben bei den dreifachen
Verkoppehingen : « Kinder-tauf-ansicht » (205), « Kinder-tauf-geschichte » (200), « Kinder-
tauf-lehre» (184, 185, 187, 204). Man weiß da oft nicht mehr, worauf sich das
Teilglied «Kinder» bezieht, auf «Taufe» oder «Ansicht», «Geschichte», «Lehre»? Der
Ausdruck «fides infantilis» (206) ist eine Verschreibung für «fides infantium».

51 Vgl. dazu Jürgen Fangmeier, a. a. O. (s. oben Anm. 1), S. 520 f., auch
zum ganzen Problem die exakte Darstellung « Baptismus infantium » und die
abgewogenen «Fragen herüber und hinüber», SS. 516-528.



Barths Tauf-Fragment 25

In diesem Zusammenhang müssen wir noch auf ein besonderes

Moment zurückkommen, das in der römisch-katholischen Tauf-Theo-
logie eine vordringliche Rolle spielt. Es überrascht, daß innerhalb des

Abschnittes über den Paedobaptismus, ja im ganzen Tauf-Band KD IV/4
überhaupt, kein einziges Mal das Problem der Erb- oder Ursünde 52

aufscheint. Wir meinen nun nicht, daß mit dieser «Lehre» - über die ja
bekanntlich auch in der gegenwärtigen römisch-katholischen Theologie
eingehend reflektiert wird 53 - alles entschieden sei in Sachen «Kinder-

52 Die Studie von Karl Barth: Christus und Adam nach Römer 5.
(Theologische Studien, 35) Zollikon-Zürich : Evangelischer Verlag 1952. 55 S. war sehr
wahrscheinlich für die Anthropologie KD III/2 (die Abschnitte: Mensch und
Menschlichkeit) bestimmt, wurde dann aber nicht in die KD aufgenommen. Zum
Thema vgl. KD IV/1 § 60, 3: Des Menschen Fall, SS. 531—573, bes. 556—558, wo
Barth den Begriff des «peccatum originale» gegen den eines «peccatum heredita-
rium» verteidigt: «Der lateinische Begriff 'peccatum originale' ist unanfechtbar
und sagt gerade genug : es geht um die ursprüngliche und daher umfassende, radikale

und also totale Tat des Menschen, um die Gefangenschaft seiner Existenz in
jenem Kreislauf von bösem Sein und bösem Tun» (S. 557) - und ihn mit «Ursünde»
übersetzt: «Es dürfte sich darum empfehlen, das Wort 'Erbsünde' fallen zu lassen
und (in Übersetzung von 'peccatum originale') vielleicht von des Menschen
'Ursünde' zu reden» (S. 558). - Auch bei Thomas von Aquin steht nicht so sehr die
«hereditas» als die Solidarität unter Adam im Vordergrund. Die Zeugung ist nur
Hinweis, Bild (Analogie) für die dynamische Verbundenheit aller Menschen. Vgl.
Summa theologiae I/II, q. 81, a. 1. Daß es sich dabei nicht um ein blindes Fatum
oder rein naturhaftes Schicksal handelt, geht daraus hervor, daß Thomas für den
mündigen Menschen eine radikale Entscheidung annimmt, in der entweder die
Ursünde ratifiziert oder das Heilsangebot durch eine geschenkte Freiheit (Geisttaufe,
vgl. Anm. 38) angenommen wird. Vgl. a. a. O., q. 89, a. 6: «Primum quod tunc
homini cogitandum occurrit, est deliberare de seipso. Et si quidem seipsum ordina-
verit ad debitum finem, per gratiam consequetur remissionem originalis peccati.
Si vero non ordinet seipsum ad debitum finem, secundum quod in ilia aetate est

capax discretionis, peccabit. »

53 Vgl. die neueste Übersicht mit ausführlicher Literaturangabe von Piet
Schoonenberg: Die Erbsünde. In: Mysterium salutis. Grundriß der
Heilsgeschichte. Hrg. von J. Feiner und M. Löhrer. Bd. II: Die Heilsgeschichte vor
Christus. Einsiedeln : Benziger 1967. SS. 899-941. Ferner Peter Lengsfeld : Adam
und Christus. Die Adam-Christus-Typologie im Neuen Testament und ihre dogmatische

Verwendung bei M. J. Scheeben und K. Barth. (Koinonia, 9) Essen: Lud-
gerus 1965. 256 S. Eine wesentliche Aussage von Rom 5,12-21 faßt Lengsfeld mit
folgenden Worten zusammen: «Auf Grund des Ungehorsams des einen ersten
Menschen steht jeder Mensch schon da (v. 19) als Sünder vor Gott, noch ehe er
selbst gesündigt hat.» «Das Sündersein ist dem Sündertun vorgegeben.» S. 104 f.
Damit ist aber auch Barth einverstanden: «Er (der Mensch) übertritt, indem er von
der Übertretung immer schon herkommt, die da er — höchst unnatürlich, höchst
fremdartigerweise, sich selbst flagrant widersprechend - schon in und mit dem,
daß er da ist, begeht. » «Er sündigt - aber er sündigt nicht nur, sondern er ist Sünder.»
KD IV/1 S. 552.



26 Barths Tauf-Fragment

taufe». Wir empfinden es aber als eine Lücke, daß unter den Daten zum
Problem (der Kindertaufe und der Taufe) ein Punkt übergangen wird,
der sowohl von der Sache als auch von der Dogmengeschichte her 54

hätte zur Sprache kommen müssen. Soviel zur dogmatischen und
theologischen Struktur des Problems.

Wie steht es nun praktisch? Wenn die «Frühtaufe» abgelehnt wird,
wann soll dann die Taufe verlangt und von der Kirche gespendet werden
Wie wird die «Unmündigentaufe» sinnvoll ersetzt durch eine
«Verantwortlichkeitstaufe» (212)? Durch eine Empfehlung oder Zulassung zur
Taufe bei 12-14-16 oder 18 Jahren? Darauf gibt Barth keine Antwort.
Er sagt nur, die Lösung dürfe «nicht den Charakter von Kompromissen
tragen» (214).

Auch wir sind nicht bereit, hier Vogel-Strauß-Politik zu betreiben.
Die Frage des Paedobaptismus bedarf einer gründlichen Ventilierung.
Viele Zusammenhänge erfordern eine sorgfältige Überprüfung 55.

Zunächst ist die Situation der christlichen Gemeinde in der modernen
Gesellschaft zu beachten. Wieweit kann man sich heute in der Frage der

Kindertaufe noch vom Bild einer «Volkskirche» leiten lassen? Zweitens
sind die Probleme der Verwirklichung einer echten Familiengemeinschaft
zu bedenken. Wieweit werden bei der gegenwärtigen Praxis der Kindertaufe

die Anforderungen, die eine wahrhaft christliche Erziehung an die
Eltern stellt, ernst genommen? Drittens sind die Schwierigkeiten zu
erwägen, die sich von der Psychologie der kommenden Generationen her

ergeben. Wieweit werden die Mündig-werdenden mit ihrer «Unmündigentaufe»

fertig? Empfinden sie diese oft nicht eher als eine Belastung?
Viertens läßt sich nicht übersehen, daß das Faktum des Getauft-worden-
seins früher oder später für die unmündig Getauften geltend gemacht
und folgenschwer werden kann. Wie oft sind die Probleme, die bei Heirat
und Ehe auftauchen 56, auf eine nie assimilierte und vor allem nie ratifizierte

«Unmündigentaufe» zurückzuführen?

54 Vgl. Kurt Aland: Die Säuglingstaufe im Neuen Testament und in der
alten Kirche. Eine Antwort an Joachim Jeremias. (Theologische Existenz heute,
N. F. 86) München: Kaiser 1961, 86 S. Aland bestreitet, daß man in neutestament-
licher Zeit Kinder taufte, betont aber, daß von dem Moment an, wo die « Erbsünde »

dogmatisch erschlossen wurde, die Kindertaufe sich aufdrängte.
55 Vgl. Jean-Jacques von Allmen: Réflexions d'un protestant sur le Pédo-

baptisme généralisé. Maison-Dieu N° 89 (1er trimestre 1967) SS. 66-86, bes. SS. 76-
81 : «Les cinq inconvénients majeurs du pédobaptisme généralisé.» von Allmen geht
unmittelbar von theologischen und ekklesiologischen Gesichtspunkten aus.

56 Für die bekenntnisverschiedenen Ehen wäre die Aufschiebung der Taufe
der Kinder bis zur Mündigkeit eine verlockende, aber keine allgemeine Lösung.



Barths Tauf-Fragment 27

Auch viele biblische Gründe, die Karl Barth zur Bekräftigung seiner
These anführt (197-204), haben uns fast überzeugt. Sein Ideal einer
«Verantwortlichkeitstaufe» wirkt zweifellos faszinierend. Auch hat Barths
Vorschlag, an Stelle der Frühtaufe eine liturgische Feier der Darbringung,

Vorstellung und Empfehlung einzuführen (213) - bei der die Eltern
für das Geschenk eines Kindes Gott danken und ihre Bereitschaft zu
einer christlichen Erziehung bekunden - manches für sich 57. Dieser
Vorschlag mag in gewissen Fällen eine praktikable Lösung angeben 58. Doch
stoßen wir, wenn wir alles Für und Wider zusammennehmen, auf ein

Gegenargument, das wir nicht verschweigen können. Es ist dasselbe, das

uns schon bei der Barthschen Interpretation der Taufe am meisten zu
schaffen gab: die Konsequenzen und Folgen für die Eucharistie. Ohne

Taufe keine aktive Teilnahme an der Eucharistie, auch keine Zulassung
zur Kommunion 59. Und wielange soll man diese einfach «Präsentierten»

vom Tisch des Herrn zurückhalten? Hier wehrt sich etwas gegen die

von Barth vorgeschlagene Lösung, das wir in seelsorglicher Tätigkeit als

bedeutsam für das Glaubensleben und auch für Zehnjährige als durchaus
verstehbar erfahren haben 60. Aus diesem Grund könnten wir seiner

These - als allgemeiner Lösung - nur mit unruhigem Gewissen folgen.

57 Eine Synode der Evangelisch-reformierten Kirche des Kantons Neuenburg
hat 1954 eine solche liturgische «Présentation» der Kinder, allerdings mit
Einschränkungen, gestattet. Praktisch wurde von dieser Möglichkeit nur in ganz
seltenen Fällen Gebrauch gemacht.

58 Beachtenswert scheint uns auch die Anregung von Jean-Jacques von
Allmen, a. a. O. (Anm. 55), S. 85 f., anstelle einer einfachen «Darstellung» in
gewissen Fällen eine «feierliche Eintragung in das Katechumenat» zu erwägen.
Dadurch würde eine alte kirchliche Institution durch eine neue Sinngebung wieder
belebt. Auch würden die Kinder durch das Katechumenat enger als durch eine
bloße «Darstellung» mit dem Leben der Kirche und ihrer Pilgerschaft verbunden.
Vgl. dazu auch Jean-Jacques von Allmen: Prophétisme sacramentel. Neuf études

pour le renouveau de l'unité de l'Eglise. Neuchâtel: Delachaux et Niestlé 1964,
SS. 176-182.

59 In den orientalischen Kirchen besteht auch heute noch der Brauch, die
Kindertaufe gleich mit der «ersten Kommunion» zu verbinden. Nicht selten werden
bei öffentlichen Gottesdiensten Kleinkinder auf den Armen ihrer Mütter zum Empfang

der Kommunion getragen.
60 Als Sohn eines Kinderarztes und -psychologen - vgl. Fritz Stirnimann:

Psychologie des Neugeborenen. Neuauflage in: Kindler Taschenbuchreihe, 2034.
München: Kindler 1967. 135 S. - sind wir, bei aller Skepsis gegenüber verstiegenen
Spekulationen, so rasch nicht geneigt, die Bedeutung einer Heilswirklichkeit weder
für das Kleinkinderalter noch für die Latenzzeit zwischen 5 und 10 Jahren zu
unterschätzen. — Karl Barth hat uns in freundlicher Weise zu erwähnen gestattet,
daß auch er als Professor sich noch «einmal» (im Jahr 1932) berechtigt fühlte, einen
achtjährigen Jungen zu taufen.



28 Barths Tauf-Fragment

Wir fassen zusammen. Die Einwände von Barth gegen die
«Unmündigentaufe» sind ernst zu nehmen. Das Problem der Frühtaufe ist
auf allen Ebenen, der praktisch-pastoralen wie der biblisch-theologischen,
in seinem ganzen Ausmaß zu überprüfen. Für den katholischen Raum
scheint uns die gegenwärtige Praxis der Firmung (vgl. dazu Barth im
vorliegenden Band KD IV/4 206 f.) einer dringenden Reform zu bedürfen.
Für ein allgemeines Aufgeben der Kindertaufe können wir uns in der

gegenwärtigen Situation weder aus theologischen noch aus pastoralen
Gründen entschließen.

Damit soll nicht das letzte Wort zu Barths Tauf-Fragment gesagt
sein. Wir erinnern an all das Positive, das wir eingangs und im ganzen
unserer Besprechung herauszustellen und zu würdigen uns bemühten.
Doch sollen die beiden so energisch vorgetragenen Widersprüche nicht
mit allzu weicher Haltung entgegengenommen werden. Die Fragen sind

gestellt, klar und unmißverständlich: sowohl in Sachen «Sakramentalismus»

in und anläßlich der Taufe, als auch bezüglich der «Kinder- und
Unmündigentaufe». Durch ein Riesenwerk zu einem überragenden Theologen

geworden, hat Barth noch einmal, wie zu Beginn seiner großen
literarischen Tätigkeit, seinen Namen, und nun seine fast kanonische
Autorität riskieren zu müssen sich verpflichtet geglaubt. Auch dafür
haben wir dem Einundachtzigj ährigen Respekt und Achtung zu bekunden.

Mit seinen beiden Reaktionen hat er auf Probleme aufmerksam
gemacht, die sehr wahrscheinlich für die Zukunft der Kirche bedeutsamer
sind, als man für den Augenblick wahrhaben möchte.

Zum Schluß sei noch auf eine andere Seite von KD IV/4 hingewiesen.
Wir haben zu Beginn von einem «geistlichen» Zug in Karl Barths Theologie

gesprochen. Er hat nichts zu tun mit spirituellen Effusionen. Der
Theologe von Basel geht sparsam um in diesen Dingen. Doch finden sich
auch im letzten Band der «Kirchlichen Dogmatik» körnige Worte, die
wie Bergkristalle unter rauhen und zerrissenen Felsen leuchten. Wir
erwähnen nur zwei: «Es gibt keinen intimeren Freund des gesunden
Menschenverstandes als den Heiligen Geist und keine gründlichere Normalisierung

des Menschen als die im Widerfahrnis seines Werkes» (31). «Wo

gebetet wird, da kommt und ist des Menschen Beziehung zu Gott in
Ordnung» (231).


	Barths Tauf-Fragment

