Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 15 (1968)

Heft: 1

Artikel: Barths Tauf-Fragment

Autor: Stirnimann, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760439

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760439
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HEINRICH STIRNIMANN

Barths Tauf-Fragment

KD IVj4*

Die unvollendete Dogmatik

In seinen Briefen aus der Haft spricht Bonhoeffer zu wiederholten
Malen vom Fragmentarischen unserer Existenz. Dieses Fragmentarische
verscharft sich durch die unaufhaltsam fortschreitende Spezialisierung.
Bezeichnend ist, daB gerade jene Wissenschaften, welche die Zukunft
am einschneidendsten zu beeinflussen im Begriffe sind, mit kleinen und
kleinsten literarischen Einheiten arbeiten. So wird z. B. das Gros der
Forschung in Kernphysik und Kybernetik von Studien vorangetrieben,
die sich zumeist auf 8-10 Seiten zusammenfassen lassen. Nicht selten
gehen neue Impulse von Untersuchungen aus, deren Resultate auf einer
halben Druckseite niedergelegt werden kénnen.

In eine dhnliche Richtung weist die humanwissenschaftliche For-
schung. Die Zeit der groBen Synthesen eines Max Weber oder Sigmund
Freud ist vorbei. Die Soziologie bedient sich des Rasters und des Com-
putors. In der Psychotherapie ist der Begriff der «Schule» nivelliert, die
Fachzeitschriften bestehen zum {iberwiegenden Teil aus einer Reihe von
«kasuistischen Beitrigenny.

So ist es nicht erstaunlich, daB auch die Theologie — servatis ser-
vandis — analoge Symptome aufweist. Voll im Gang ist das Quellen-
studium. Hier wird immer noch Betridchtliches geleistet. Jenseits dieser

* KARL BarTH: Die kirchliche Dogmatik. Bd. IV/4 (Fragment) Die Taufe als
Begriindung des christlichen Lebens. Ziirich: EVZ-Verlag 1967. x11-247 S. — Die
Zahlen, die ohne weitere Angaben eingeklammert im Text unserer Besprechung
stehen, verweisen auf die Seiten dieses Bandes.



e Barths Tauf-Fragment

Disziplinen herrscht ein essayistischer Stil. Noch gibt es einige hervor-
ragende Autoren, bel denen man deutlich die Konsistenz geschlossener
Gedankengédnge spiirt. Thre bedeutsamsten Veroffentlichungen aber —
wir denken z. B. an Bultmann, Ebeling, Rahner — sind in « Gesammelten
Aufsidtzen», «Gesammelten Schriften» zu finden. So scheint auch hier
die Sache entschieden: das Fragmentarische triumphiert.

Dieser ganzen, weittragenden Entwicklung, so konsequent und un-
vermeidlich sie auch sein mag, steht jedoch eine, und zwar eine kraftig
widersprechende Ausnahme entgegen: Karl Barths «Kirchliche Dogma-
tik». In den Jahren 1932-67 ist hier ein Werk entstanden, das als Ein-
heit verstanden werden mufl. Es umfaBt jetzt 13 Bande in 8° mit einer
Gesamtzahl von 8953 Textseiten (mit Vorworten und Registern 9383
Seiten).

Diese «Dogmatik» ist zunédchst innerhalb der neueren evangelischen
Theologie zu wiirdigen. Schleiermachers «Samtliche Werke» (1835-64)
fiillen 30 Bédnde. Abteilung I: «Zur Theologie» erstreckt sich jedoch nur
auf 11 Bidnde. Das Hauptwerk, die eigentliche Glaubenslehre, «Der
christliche Glaube», das Analogon des 19. Jahrhunderts zur « Kirchlichen
Dogmatik», kommt (in seinem allerdings hochst straffen Stil) sogar mit
2 Binden aus. Ebenso ist Biedermanns «Christliche Dogmatik» (1869)
in 2 Banden zusammengefat. Ritschls «Christliche Lehre von der Recht-
fertigung und Vers6hnung» (1880-86) fiillt (mit ausgiebigen historischen
Teilen) 3 Binde. Brunners «Dogmatik» (1946-60) und Tillichs «Systema-
tische Theologie» (1951-63) umfassen je 3 Binde. Diese vergleichende
Bandzihlung mag oberflichlich scheinen. Doch wird niemand, der auch
nur einige Bénde der «Kirchlichen Dogmatik» kennt, bezweifeln, daB in
der Breite der Anlage sich nirgends das originale Denken verliert.

Will man den Vergleich auf der extensiven Ebene mit gewisser-
mafen ebenbiirtigen Werken fortsetzen, so muBB man schon auf die alt-
protestantische Orthodoxie zuriickgreifen. Wir denken z. B. an den Re-
formierten Keckermann, dessen «Systema theologicum» (1614) 2 dicke
Folio-Binde fiillt, und an die 5 Binde der «Selectae disputationes»
(1648-69) des ebenfalls reformierten, gelehrten Niederldnders Voetius.
Noch umfangreichere Werke hinterlieBen die Hauptvertreter der luthe-
rischen Orthodoxie: Johannes Gerhard: «Loci theologici» (1610-22),
9 Binde, Abraham Calov: «Systema locorum theologicorum» (1655-77),
12 Béande. Zieht man aber den iiberwiegend tradierenden und kommen-
tierenden Charakter dieser Werke in Betracht, so gerit der Vergleich
mit der «Kirchlichen Dogmatik» ins Wanken.



Barths Tauf-Fragment 5

Hinsichtlich der Eigenstdndigkeit und formalen Geschlossenheit
146t sich das Hauptwerk Karl Barths wohl nur mit den 4 Biichern der
«Institutio» Calvins vergleichen. Hier wie dort ist auch im Hintergrund
ein «Kirchenkampf» zu spiiren. Die Theologie trdgt konfessorischen
Charakter. Und hier wie dort ist sie bewegt — hier offenkundig, dort mehr
verhalten — von einem starken Zug ins Spirituelle. Doch ist trotz aller
dieser Parallelen der Unterschied beziiglich des «Sitzes im Leben» un-
verkennbar. Als Frucht langjihriger, ununterbrochener Lehrtitigkeit !
ist und bleibt die «Dogmatik» von Karl Barth ein monumentales Opus
in der 450jdhrigen Geschichte protestantischer Theologie.

Sollen wir noch weiter nach Vergleichen Ausschau halten? Etwa in
der mittelalterlichen scholastischen Theologie? Barth ist ja auch mit
dieser Periode vertraut und gibt uns selber einen Wink. Einen «ein-
fithrenden Bericht» zu KD I-III nennt er «Compendiumy», sein Haupt-
werk eine «Summan 2. Worauf er anspielt, liegt auf der Hand. Barth hat
nichts einzuwenden gegen einen Vergleich mit Thomas von Aquin3. Und in
der Tat ist die « Kirchliche Dogmatik» auch eine Art moderner « Summen.
Vor allem, wenn man sie anhand der ausgiebigen Register zu benutzen
versteht. Zu allen aktuellen theologischen Fragen finden wir da Niitz-
liches, Brauchbares, Anregendes und Klirendes. Rein umfangmiBig
kommt die «Summa» des Aquinaten — ein «Leitfaden fiir Anfanger»,
kaum 1/9 der «Opera omnia» — zwar nur knapp an die Hélfte der drei-
zehnbéndigen «Dogmatik» heran *. Auffallend aber ist das drastisch ent-

1 Vgl. dazu die wohl schénste Zusammenfassung «Karl Barth und seine Stu-
denten» bel JURGEN FANGMEIER: Erziechung in Zeugenschaft. Karl Barth und die
Péddagogik. Zurich: EVZ-Verlag 1964, SS. 293-300, mit den entsprechenden Unter-
titeln: @) der Lehrer, b) der Mensch, ¢) der Seelsorger, d) der Vater, ¢) der Diener
am Worte Gottes.

2 Orro WEBER: Karl Barth’s Kirchliche Dogmatik. Ein einfithrender Bericht
in die Bande I/1-11I/4. Mit einem Geleitwort von Karl Barth. Neukirchen 1952,
S. 7. — Karl Barth spricht auch im Vorwort zu KD IV/4 S. vit vom Unvollendeten
seiner ¢« Summen.

3 Neben Luther und Calvin gehort Thomas mit Augustinus zu den von Barth
am hédufigsten zitierten Autoren. Auch wire auf die eingehende Art hinzuweisen,
in der sich Barth — vorwiegend in der Gotteslehre — mit Thomas beschaftigt.

4+ Im folgenden die Ergebnisse eines Vergleiches zwischen der Institutio Cal-
vins (nach der kritischen Ausgabe von J.D. Benoit, Paris 1957-63), der Summa
von Thomas (nach der Handausgabe Marietti, Turin 1952-56) und der Kirchlichen
Dogmatik von Barth (Miinchen-Ziirich 1932-67). Alle Ausgaben haben Oktav-
format. Die Zahlung der Textseiten ergibt folgendes Resultat: Institutio: 1561 S.,
Summa: 3187 S., KD: 8953 S. Da die Seitenzdhlung nur ein sehr ungenaues Bild
ergibt, versuchten wir uns auch in der amerikanischen Methode der Wortzahlung.
Die durchschnittliche Zahl der Worter pro Seite ermittelten wir durch eine Wahr-



6 Barths Tauf-Fragment

gegengesetzte Verhiltnis in der Strukturierung. Die 4 Teile der KD be-
stehen aus 16 Kapiteln und 74 Paragraphen. Die 4 Teile der «Summa
theologiae» sind in 613 «Quaestiones» und 3121 «Articuli» aufgegliedert.
Denkt man hier, bei Thomas, an Architektur, an gotische Wimperge und
Fialen, so dort, bei Barth, eher an Berge und Tiler, vor allem aber an
FluB und Strom °. Ausgangspunkt bei Thomas ist die «quaestio», Arbeits-
mittel das Distinguieren, Ziel die geschirfte Begrifflichkeit, dariiber hin-
aus die «proprietas verborumn» ©.

Bei Barth geht es anders zu. Seine Theologie ist vorwiegend Rede.
Sie arbeitet mit dem Mittel der Spannung von These und Antithese 7.
Zusammenfassen 148t sie sich hochstens in komplementér sich ergdnzen-
den Leitsdtzen. So mochten wir jene, die Theologie der Scholastik, als
eine «quaesitive» charakterisieren, die auf der «quaestio» und «distinctio»
aufbaut, diejenige Barths als eine «diskursive» ® — «Diskurs» hier im
besten Sinn verstanden —, deren gedankliche Arbeit lange Perioden

scheinlichkeitsrechnung, bei der die verschiedenen Typen und die verschiedene
typographische Gestaltung der Seiten beriicksichtigt wurden. Das Resultat: Insti-
tutio: ca. 0,5 Mio. Worter (nach unserer Berechnung: 546 350), Summa: ca. 2 Mio.
Weorter (nach unserer Berechnung: 2 007 810), KD: ca. 4,5 Mio. Worter (nach
unserer Berechnung: 4 583 800). Also ein ungefahres Verhdltnis von 1: 4: 9.

5 Was nicht heilen will, daB hinter der fast filigranartigen Struktur der Summa
nicht auch eine echte Leidenschaft steht. JosEpH BERNHART sprach von einer
«niichternen Trunkenheit»! Nicht zu vergessen sind auch die letzten Worte von
Thomas iiber sein Werk: «omnia mihi paleae videntur!»

6 Auf diese sprachliche Kulminierung Thomanischer Theologie haben in
neuerer Zeit eindringlich hingewiesen: THoMas BoNHOEFFER: Die Gotteslehre des
Thomas von Aquin als Sprachproblem. Tiibingen: Mohr 1961. 142 S. GERHARD
EBELING: Der hermeneutische Ort der Gotteslehre bei Petrus Lombardus und
Thomas von Aquin. ZThK 61 (1964) 283-326; ders.: Existenz zwischen Gott und
Gott. Ein Beitrag zur Frage nach der Existenz Gottes. ZThK 62 (1965) 86-113,
bes. SS. 95-100.

7 Das Dialektische spielt aber auch bei Thomas eine bedeutsame Rolle, Man
denke nur an den Aufbau eines Artikels: « Videtur quod» —«Sed contra ...». Wichtiger
aber ist, daBl Thomas nicht nur nach den Kategorien des Aristotelischen «Organon»
denkt, sondern auch sich bemiiht, alles Giiltige der Tradition apophatischer Theo-
logie aufzunehmen. SchlieBlich triagt sein Werk auch die Spuren jener Dialektik,
ohne die keine echte christliche Theologie von der «res» — der Sache, die sie treibt
— zu reden vermag.

8 Wir vermeiden absichtlich den heute viel gebrauchten und oft miBbrauchten
Ausdruck «kerygmatische Theologie». Damit wollen wir nicht im geringsten Barths
Verdienste fiir die Erneuerung der Predigt schmélern. Wir sprechen gerne von
einem «kerygmatischen Zug» in seiner Theologie. Die Vermengung aber zwischen
«Kerygma» und «Theologie», die hinter jenem modernen Schlagwort lauert, ist
weder der Verkiindigung, noch dem eigentlichen Dienst, den die Theologie zu
leisten hat, forderlich.



Barths Tauf-Fragment 7

braucht und eine breite Skala sich oft absichtlich widerstreitender Voka-
beln. In dieser Beziehung lieBen sich frappante Ahnlichkeiten zwischen
der «Kirchlichen Dogmatik» und der patristischen Theologie nachweisen.
Doch wiirde es zu weit fithren, diese Linien hier auszuziehen. Soviel mag
aber aus diesen Andeutungen hervorgehen, dal die Bedeutung der «Dog-
matik» von Prof. Barth nicht nur innerhalb der protestantischen Theo-
logie, sondern auch im weiteren Raum der christlichen Literatur iiber-
haupt herausgestellt zu werden verdiente. Sie steht in der Reihe der
grolen Zeugen des Ringens um die Einheit und Einzigkeit christlichen
Glaubens.

Wenn der Autor im Vorwort zum letzten Band sich entschuldigt,
sein Werk unvollendet zu lassen, so kénnen wir ihm — vor allem ihm —
nicht vorwerfen, dal3 er sich allzu rasch mit dem Fragmentarischen un-
seres Forschens und Schaffens abgefunden hat.

Ein abgerundetes Fragment

Barth nennt KD IV/4 ein «Fragment». Diese Bezeichnung ist sicher
berechtigt im Hinblick auf das, was vom Autor noch geplant war. Ganz
besonders bedauern wir das Ausbleiben von Bd. V, in dem die Eschato-
logie — eines der gewichtigsten Stiicke der heutigen theologischen Aus-
einandersetzung — thematisch hitte entwickelt werden sollen. Aber auch
Bd. IV soll unvollendet bleiben. Parallel zu KD III/4 (= Kap. 12: «Das
Gebot Gottes des Schopfers») war fiir den SchluB der Verséhnungslehre
(KD 1IV) ein « Kapitel spezieller Ethik» (vgl. das Titelblatt von KD IV/4:
«Das christliche Leben») vorgesehen. Nach dem Vorwort (1X) sollte dieses
Kapitel (das 17. der KD) 4 Paragraphen umfassen: 1. die christliche
Ethik als Antwort auf das gottliche Gnadenwerk und -wort (§ 74), 2. die
Lehre von der Taufe (§ 75), 3. Auslegung des Herrengebetes (§ 76) 9,
4. die Lehre vom Abendmahl (§ 77). Gewill ein ebenso iiberraschender
wie groBartiger Entwurf zum Thema: christliche Ethik! Aus all dem
konnte nun nur noch ein «Fragment» vom Verfasser bis zur Druckreife
ausgearbeitet werden. «Nach menschlichem Ermessen» — so lesen wir im
Vorwort (x11) — wird dies seine «letzte groBere Verdffentlichung» sein.

9 Vgl. Barths Darstellung der AuBerungen Calvins {iber das Vaterunser:
Karr BartH: Calvin. (Theologische Existenz heute, 37) Miinchen: Kaiser 1936,
SS. 6-22 und die Nachschrift eines in Neuchéitel gehaltenen Seminars: KARL BARTH:
Das Vaterunser nach den Katechismen der Reformation. Ziirich: EVZ-Verlag 1965.
114 S.



8 Barths Tauf-Fragment

Anders verhilt es sich, wenn wir dieses « Fragment» in sich betrach-
ten. Es handelt sich da um alles andere als um ein Bruchstiick oder einen
Splitter. Viel eher wire man geneigt, an einen michtigen Block zu den-
ken, der durch ein wildes Bachbett gewilzt wurde. Wenn wir also unter

«Fragment» etwas Abgebrockeltes verstehen, dann trifft der Ausdruck
auf KD IV/4 nicht zu.

GewiB hat sich einiges gedndert. Die Sdtze Barths sind noch etwas
langer und gewundener geworden 1°. Oft wird in einer einzigen Periode
zwel-, dreimal ein Wort durch Einschaltungen zwischen Gedankenstri-
chen in seinem Sinn verschirft oder wiederum abgeblendet. Doch steht
die Kraft theologischer Aussage — des Einundachtzigjihrigen ' — noch
ungebrochen da. Vor allem beeindruckt die Geschlossenheit der Konzep-
tion. Barth duBert sich hier zu einem Problem, dessen Last er jahrzehnte-
lang mit sich herumtrug. Der Band bietet sich dem Leser als eine einzige
groBe Rede dar, um die Lehre von der Taufe «als Begriindung des christ-
lichen Lebens» neu zu erhirten 12,

10 Am klarsten und reinsten flieBt Barths Stil in seinen drei Skizzen iber
Mozart: KARL BarTH: Wolfgang Amadeus Mozart 1756/1956. Zollikon-Ziirich:
Evangelischer Verlag 1956. 50 S. In dieser Schrift finden wir auch die ersten un-
miBverstindlichen AuBerungen jener &kumenischen Haltung Barths, die sich
spdter, vor allem anldBlich des Konzilsgeschehens, in so groBziigiger Weise bekunden
sollte. Leicht iiberspitzt konnte man sagen, daB Barths Studien iiber Mozart und
sein Biichlein « Ad Limina» — KARL BarTH: Ad Limina Apostolorum. Ziirich: EVZ-
Verlag 1967. 66 S. — die beiden wiarmsten Griife an die romisch-katholische Kirche
seien.

11 KD IV/4 liegt das Manuskript einer Vorlesung von 1960/61 zugrunde.
Barth hat diesen Text nach lingerer Krankheit als 81jdhriger noch einmal tiber-
arbeitet.

12 Nach dem Inhaltsverzeichnis hat der Band (ein Paragraph) nur zwei Unter-
teile: 1. Die Taufe mit dem Heiligen Geist (3—44), 2. Die Taufe mit Wasser (45-234).
Betrachtet man die Ausfithrungen aber als Rede, so kann man folgende Gliederung
rekonstruieren:

A. PROLOG
. Wahre und falsche Umkehr (1-14)
2. Grund der wahren Umkehr ist die Geschichte Jesu (14-29)

-

B. HAUPTTEIL

I. Die Taufe mit dem Heiligen Geist (29-44)
1. Die Gesichte Jesu Christi wird Grund unserer Umkehr durch das Werk
des Heiligen Geistes (29-38)
2. Das Werk des Heiligen Geistes fordert: @) Dankbarkeit, b) Gehorsam,
¢) Gemeinschaft, d) bestindige Umkehr (38-44)

II. Die Taufe mit Wasser (45-214)

1. Grund der Taufe mit Wasser ist die Taufe Jesu (45-75)
2. Ziel der Taufe mit Wasser ist die Taufe mit dem Heiligen Geist (75-110)



Barths Tauf-Fragment 9

Noch ein Hinweis: den Ausdruck «dialektische Theologie» hat Barth
stets zuriickgewiesen. Er wollte weder ein System noch eine Schule
griinden 13. Mit Recht kann man aber von einer «dialektischen Methode»
bei Karl Barth reden. Uber Seiten und Seiten hin wird da ein Gedanke
entwickelt, der dann plotzlich abbricht mit einem «Aber», das eine ent-
gegengesetzte Denkbewegung einleitet, die mit einer kontradiktorischen
Aussage abschlieBt. In dieser Beziehung kommt uns KD IV/4 merk-
wiirdig «undialektisch» vor . Der ganze Band ist aus einem GuB, der
Aufbau fugenlos, die Logik zwingend. Auch dieses Merkmal verdient
Beachtung. Es zeigt, wie Barth ein freier Theologe bleibt, der sich nicht
einzwingen 148t in irgendein Schema, eine Technik oder Methode 1°.

Gottliche Wendung

Es gdbe eine Art, die Absicht Barths in KD IV/4 griindlich mi8-
zuverstehen. Sie bestiinde darin, den Inhalt des Bandes auf die darin
vertretenen zwei negativen Thesen — die Wassertaufe, kein Sakrament!
die Kindertaufe, eine «Unsitte»! — zu reduzieren. « Unendlich viel wich-
tiger», wie Barth betont (x11), ist das «Positive» dieses Bandes. So moch-
ten wir damit beginnen.

3. Sinn der Taufe mit Wasser (110-214)
a) negativ: kein sakramentalistisches Verstindnis (111-140) = 1. Gegenrede
b) positiv: der Sinn der Taufe mit Wasser ist ethisch zu verstehen (140-214)
ba) die Taufe als Gehorsamsakt (168-173)
bb) die Taufe als Ab- und Zusage (173-180)
bc) zur Problematik der Kindertaufe (180-214) = 2. Gegenrede.

C. EPILOG

Das in der Taufe begriindete christliche Leben ist ein Leben der Hoffnung auf
die Zukunft Jesu Christi (214-234).

13 Vgl. das Vorwort zur 2. Auflage des «Romerbriefes», KARL BarTH: Der
Romerbrief. Miinchen: Kaiser 1921, S. xi11.

1* Es sei denn, man wolle die beiden Gegenreden, gegen das sakramentalisti-
sche Verstindnis der Taufe (111-140) und gegen die Kindertaufe (180-214), als
Zeichen einer gewissen Dialektik auslegen. Sieht man aber genauer zu, so wird man
feststellen, daB3 diesen «Antithesen» in den Ausfithrungen Barths keine «Thesens,
sondern eher «Primissen» vorangehen, aus denen sie sich in logischer SchluBfolge-
rung ergeben.

15 Dies sicher im Gegensatz zu Brunner und Tillich, die bis zum letzten Band
ihrer systematischen Werke der einmal adoptierten — dialektischen oder analo-
gischen — Methode verhaftet bleiben.



10 Barths Tauf-Fragment

Das Positive besteht zunichst im Kontext, in den Karl Barth seine
«Lehre von der Taufe» hineinstellt. Wer von einer ausgebildeten — um
nicht zu sagen: abgeschlossenen — speziellen Sakramentenlehre her-
kommt, wird sich nur mit Mithe in KD IV/4 zurechtfinden. Aber gerade
hier ist es notwendig, auf die Problematik der herkémmlichen Traktate
«De sacramentis», «De baptismo» hinzuweisen. Vor Augen haben wir die
katholischen Handbiicher des ausgehenden 19. und beginnenden 20. Jahr-
hunderts. Wie weit wurden hier die Lehre von den Sakramenten, die
Lehre von der Taufe aus einem Zusammenhang herausgerissen, in den
sie unbedingt hineingehoren? Wie kann man von der Taufe reden, wenn
man sie loslost von den Fragen «de iustificatione», «de incremento fidei
et caritatis» 16? Barth spricht von der Taufe «als Begriindung des christ-
lichen Lebens». Und das scheint doch der einzig richtige Ausgangspunkt
zu sein. Seine Lehre von der Taufe kommt von der Lehre der Versoh-
nung her und dréngt hin auf die Verwirklichung des christlichen Lebens.
Diese Sicht ist zweifellos befreiend. Wir danken Barth fiir dieses Korrek-
tiv und mochten sogleich auch betonen, dafl wir uns in den wesentlichen
Punkten dieser «fundamentalen Sakramentologie» — man verzeihe uns
diesen Neologismus — mit ihm einig fiihlen.

Barth beginnt seine Tauflehre (3—-5) mit der Frage: wie wird der
Mensch ein Christ, d. h. Gott treu, d. h. ein aus Gottes Treue Treu-
werdender? Die Antwort lautet: aufgrund einer « Wendung» (6)! Diese
Wendung ist «primér» eine gottliche Wendung, Gottes freie Zuwendung
zu seinem Geschopf, «sekundédr» und aus der Widerfahrnis dieser Zu-
wendung heraus « Umkehr» des Menschen (46, vgl. auch 38, 52). Das Ge-
schehen besteht in einem «Verkehr» zwischen Gott und dem Menschen
(20, 30, 153, 180, 193).

Und sogleich grenzt Barth seine Verschnungslehre gegen extreme
Positionen ab. Er verwirft sowohl den «Christomonismus», den «Sub-
jektivismus von oben», nach dem Gott allein in Jesus Christus der Han-
delnde wire, der Mensch nur ein passiv Partizipierender (20 f.), als auch
den «Anthropomonismus», den «Subjektivismus von unten», nach dem
der Mensch der frei Sich-entscheidende und Handelnde wire, die Ge-

16 Als Beispiel einer vorwiegend juridisch, auf die « Verwaltung» der Sakra-
mente ausgerichteten Sakramentologie verweisen wir auf den Artikel «Sacramente»
von A. LEHMKUHL in: Wetzer und Welte’s Kirchenlexikon, Bd. 10, Freiburg i. Br.
1897, Sp. 1481-1518, wo die Sakramente folgendermalBBen definiert werden: «... ge-
wisse dubBerliche Riten, die eine innere Heiligung des Menschen nicht blo symboli-
sieren oder anzeigen, sondern auch bewirken» (Sp. 1481).



Barths Tauf-Fragment 11

schichte Jesu Christi nur ein dulerer AnlaBl zu rein menschlichem Han-
deln (211f.). Und ferner: die Treue des Menschen gegeniiber Gott ist
nicht eine «Emanation» der Treue Gottes (25), noch kommt die Ant-
wort des Menschen auf den Anspruch Gottes nach Art einer «mecha-
nischen Folge» zustande (40). Das christliche Verstdndnis des Verséh-
nungsgeschehens setzt die Unterscheidung und Anerkennung «zweier un-
aufhebbar verschiedener Subjekte» voraus (45).

Dabei kann es sich auf keinen Fall um zwei gleichgestellte Partner
handeln. Barth spricht eindringlich von der «Macht» des Kreuzestodes
(26), von der «Macht» der gottlichen Wendung (33), ja von der «All-
macht» Gottes im Werk des Heiligen Geistes (39). Ebenso eindeutig
weist er eine «Alleinwirksamkeity Gottes zuriick (180). Die géttliche
Wendung «ermoglicht und erfordert» die ihr entsprechende menschliche
Entscheidung (35), sie macht den Menschen frei (30), stellt ihn «auf seine
eigenen Fiie» (40). Durch das gottliche Offenbarungs- und Tatwort wird
der Mensch aktiviert, «aktives Subjekt» (179 {., vgl. auch 32). Die Ant-
wort des Menschen ist kein bloB «kontemplatives», «spekulatives», ¢medi-
tatives» und auch kein bloB «verbales» Ja. Das Ja zur Gnade ist ein
«Tun» des Menschen, ein «Handeln», ein « Verhalten», ein «dankbares
Werky, ein «menschliches Werk» (46). Die Hoffnung ist kein «miiBiges»,
«passives», «tatenloses» Ausschauen (282). Im Blick auf die Zukunft er-
wahnt Barth den «aus dem Neuen Testament wohl zu belegenden» Ter-
minus « Wachstum» und spricht, in subtiler Abgrenzung gegen «Fort-
schritt» und «Entwicklung», von einem «Fortgang» des christlichen Le-
bens, der sich in einer radikalen, stets neuen Wendung und Umkehr
vollzieht (42. f.).

In allen diesen Punkten empfinden wir ein tiefes Einvernehmen mit
Karl Barth 7. Es reizte uns, diesen grundlegenden Konsens in der jeder
besonderen Betrachtung der «sacramenta novae legis» vorgelagerten
Gnadenlehre anhand einiger charakteristischer Formulierungen aus dem

17 Dies gilt auch von dem, was Barth zum «Zeugendienst der Gemeinde»
sagt: die Kirche ist nicht «Urheberin» der Gnade und ihrer Offenbarung, sie kann
héchstens «assistierend» und «ministrierend» an der Selbstbezeugung und Selbst-
mitteilung Jesu teilnehmen. Danach der duBerst priagnante Satz: « Und so ruft das
Wort Jesu Christi zwar unweigerlich zur Kirche, in der Kirche aber sofort und un-
mittelbar zu ihm selbst als deren Herrn, als dem Haupt dieses seines Leibes, als
dem einen einzigen guten Hirten» (35). Auch wir wiirden das Verhiltnis: Kirche —
Jesus nicht anders als durch die Beschreibung einer Zirkelbewegung definieren:
das Wort Jesu ruft zur Kirche, die Kirche ruft, wenn sie wirklich Kirche ist, zuriick
zu Jesus.



12 Barths Tauf-Fragment

letzten Band seiner KD zu illustrieren. Vielleicht diirfen wir noch einen
Schritt weitergehen und einige Stellen thomanischer Gnadenlehre an-
fithren. Die Unterscheidung zwischen «gratia operans» und «gratia co-
operans» 18 mag heute miflverstdndlich klingen. Auch wurde sie zu ge-
wissen Zeiten synergistisch verstanden, als ob 1n der «gratia cooperans»
Gott einen Teil und der Mensch einen anderen bewirken wiirden. Das
ist aber nicht der gnesiothomistische Sinn dieser Unterscheidung °. Mit
«cooperans» ist gerade die von der gottlichen Zuwendung kommende,
das Ganze der Handlung umgreifende Aktivierung des Menschen ge-
meint 20, Dasselbe gilt auch von den zwei zentralen Akten des Versoh-
nungsgeschehens, der Hinwendung zu Gott und der Absage an die
Stinde 2. Beide Akte sind verantwortliches Handeln, jedoch so, daB sie
von einer den Menschen in seinem Innersten treffenden und befreienden
Bewegung Gottes ausgehen 2. Noch deutlicher sind die Aussagen von
Thomas iiber das «neue Gesetz», das kein geschriebenes ist, sondern ein
«eingegebenes», und das in der «Gnade des Heiligen Geistes» besteht %3.
Neben dieser «Gnade des Heiligen Geistes» gibt es in der neutestament-
lichen Heils6konomie nur noch hinfithrende Zeichen und bezeugende
Weisungen 4. Versohnende Kraft kommt nicht diesen «sekundiren» Ele-
menten, sondern einzig der Gnade des Heiligen Geistes zu #. Beziiglich
der Taufe mit dem Heiligen Geist 26 wire wohl auch Thomas mit KD IV/4
einverstanden.

18 Vgl. THOMAS VvON AQUIN: Summa theologiae, I/I1, q. 111, a. 2.

19 a.a. 0., a.2, ad 2: (Tota operatio pertinet ad gratiamp».

20 Taomas voN Aquin: De veritate, q. 27, a.5, ad 1: «cooperans dicitur
(gratia) secundum quod in libero arbitrio operatur, motum eius causando, et ex-
terioris actus executionem expediendo».

21 THOMAS VON AqQuin: Summa theologiae, I/II, q. 113, aa. 3, 4, 5, 8.

22 a.a. 0., a.4, c.: «motus liberi arbitrii requiritur ad iustificationem impii,
secundum quod mens hominis movetur a Deon.

23 Tuomas voN AQUIN: Summa theologiae, I/II, q. 106, a. 1: «Id autem quod
est potissimum in lege novi testamenti, et in quo tota virtus eius consistit, est
gratia Spiritus Sancti, quae datur per fidem Christi.»

2% a. a.0.: «Habet tamen lex nova quaedam sicut dispositiva ad gratiam
Spiritus Sancti, et ad usum huius gratiae pertinentia, quae sunt quasi secundaria
in lege nova.»

%5 a.a. 0., a.2: «Unum quidem (pertinet ad legem evangelii) principaliter:
scilicet ipsa gratia Spiritus Sancti interius data. Et quantum ad hoc, nova lex iusti-
ficat.» — «Aliud pertinet ad legem evangelii secundario: scilicet documenta fidei, et
praecepta ordinantia affectum humanum et humanos actus. Et quantum ad hoc,
lex nova non iustificat.»

26 THOMAS VON AQUIN: In evangelium Joannis, c. 1, lect. 14, n. 275: «Hoc
est quod dicit: ‘Qui misit me baptizare in aqua ... hic est’, singulariter scilicet, et



Barths Tauf-Fragment 13

Menschliche Antwort

Die Taufe mit Wasser steht bei Karl Barth eindeutig unter dem
Zeichen der menschlichen Antwort auf die «gottliche Wendung». Die
christliche Taufe ist «die erste Gestalt der der gottlichen Wendung ent-
sprechenden menschlichen Entscheidung» (49). Dies ist der Grund, wes-
halb die Lehre von der Taufe erst am Schluf3 der Versohnungslehre,
innerhalb eines Kapitels «spezieller Ethik», behandelt wird. Dieser Zu-
sammenhang mag iiberraschen, ja befremden. Schon an fritheren Stellen
der KD IV hitte man die Lehre von der Taufe erwartet: etwa in Ver-
bindung mit der Sammlung der Gemeinde (KD IV/1 718-826 = § 62:
«Der Heilige Geist und die Versammlung der christlichen Gemeinde»)
oder als Voraussetzung fiir die Auferbauung der Gemeinde (KD IV/2
695-824 = § 67: «Der Heilige Geist und die Erbauung der christlichen
Gemeinde»). Diese Zuriickverlegung der Taufe in die Ethik kommt je-
doch nicht unvermittelt. Sie ist Ausdruck einer Wandlung in Barths
Taufverstindnis, die sich anfangs der vierziger Jahre abzuzeichnen be-
ginnt #7. Zwar hat Barth 1943 die Taufe noch als «Zusage» der Gnade
und als «Inpflichtnahme» des Menschen verstanden. In KD IV/4 defi-
niert er sie ausschlieBlich als «menschliche Antwort» auf die in Christus
vollzogene «gottliche Wendung» 2. Dadurch wird der sakramentale Cha-

solus, ‘qui baptizat in Spiritu Sancto’, et nullus alius; quia hanc potestatem sibi

soli retinuit.» — a.a.0., n.276: «Christus solus est qui sua virtute interius baptizat.»

27 Vgl. dazu die ausgezeichnete Darstellung bei JURGEN FANGMEIER, a. a. O.
(s. oben Anm. 1), SS. 511-516. An dieser Stelle mdchten wir Herrn Fangmeier den
verbindlichsten Dank aussprechen fiir die zwei lehrreichen und anregenden Abend-
diskussionen iiber den letzten Band der KD. Wir bedauern seinen Wegzug aus der
Schweiz und wiinschen ihm eine erfolgreiche Tatigkeit als Nachfolger von D. Wil-
helm Niesel auf dem Lehrstuhl fuir systematische Theologie an der kirchlichen Hoch-
schule Wuppertal.

28 «Die christliche Taufe ist die erste Gestalt der menschlichen Antwort auf
die in Thm, der da war, ist und kommt — ‘gestern, heute und in Ewigkeit derselbe’
(Hebr. 13,8) — vollzogene gottliche Wendung» (99). Der Weg, den Barth in der Ent-
wicklung seiner Lehre von der Taufe und allgemein in seiner Auffassung von den
Sakramenten zuriickgelegt hat, wird von folgenden programmatischen Schriften
markiert:

1. KArRL BarTH: Die Lehre von den Sakramenten. In: Zwischen den Zeiten 7 (1929)
427-460. — Die Taufe ist «das Zeichen der Gnade fiir den Glauben bei volliger
Verborgenheit der Gnade im Glauben» (454). Die Kindertaufe wird nicht proble-
matisiert (vgl. 437, 455).

2. KArRL BarTH: Die kirchliche Lehre von der Taufe. (Theologische Studien, 14)
Ziurich-Zollikon: Evangelischer Verlag 1943. 48 S. — Die Taufe ist «Zusage» und



14 Barths Tauf-Fragment

rakter der Taufe radikal in Frage gestellt. Bevor wir uns jedoch dieser
negativen Seite zuwenden, méchten wir auf einige vorausgehende posi-
tive Punkte hinweisen.

Zuniéchst betont Barth mit groBem Nachdruck die Verbindlichkeit
der Taufe. Ausdriicklich spricht er von einer «necessitas praecepti» (59,
75, 110, 171). Die Taufe mit Wasser wurde von Anfang an (nach Barth
bilden selbst die Urapostel «in dieser Sache keine Ausnahme», 51) «sem-
per ubique et ab omnibus» geiibt (55, 75). Sie ist ein «invariables Element»
der Kirche (55). Kirche gibt es nur «als Gemeinde von Getauften und
taufende Gemeinde» (51). Diese allgemeine Praxis setzt eine « Anweisung»
des Herrn voraus (56 £.). Ihren eigentlichen «Grund» hat die Taufe mit
Wasser in der Taufe Jesu (57-75). Das Ereignis am Jordan ist die «Stif-
tung», die «Einsetzung» der christlichen Taufe. Dadurch steht der Tauf-
befehl Mt 28, 19 2° nicht in der Luft, und ist die Selbstverstindlichkeit
mit der in der Kirche getauft und die Taufe empfangen worden ist, kein

«Inpflichtnahme» des glaubenden Menschen (16). Die Kindertaufe wird abge-
lehnt (23-40).

3. KArL BartH: KD IV/4 Die Taufe als Begriindung des christlichen Lebens,
1967. — Die Kindertaufe wird verworfen (180-214). Die Taufe ist «der in freier
verantwortlicher menschlicher Tat zu vollziechende erste Schritt christlichen
Lebens» (214).

Entscheidend fiir den Ubergang von 2 zu 3 war fiir Barth die Studie seines
altesten Sohnes MARKUS BARTH: Die Taufe, ein Sakrament? Ein exegetischer Bei-
trag zum Gespriach uiber die kirchliche Taufe. Zuarich: EVZ-Verlag 1951. 560 S.
Nach dem Vorwort zu KD IV/4 sollte von Karl Barths Schrift aus dem Jahre 1943
aufgrund dieser Untersuchung «kein Stein auf dem anderen bleiben» (x). Vgl. auch
die Besprechung des Buches von JoacHiM JEREMIAS: Die Kindertaufe in den
ersten vier Jahrhunderten. Gé6ttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 1958. 127 S.
durch MarkuUs BartH, ThLZ 85 (1960) 42-44.

29 Zur Frage der trinitarischen «Taufformel» kénnen wir den Ausfithrungen
Barths (101) folgende Thesen entnehmen:

1. «Wir haben es in dieser Sache mit einer schon um des dkumenischen Friedens
willen respektablen Sitte zu tun.»

2. Ihre «exegetisch-dogmatisch-theologische Notwendigkeit» 148t sich «immerhin
nicht erweisen.»

3. Es gibt «keine theologische Notwendigkeit, die dkumenische Sitte zu durch-
brechen.»

4. Die trinitarische « Taufformel» hat «gewisse Vorziige».

5. Es gibt auch «christlich ungiiltig vollzogene Taufen».

6. «Theologisch unabdingbar notwendig» ist, «daB die Taufe als eine Waschung
mit Wasser und aus dem, was dabei gesprochen wird, unzweideutig als Bewe-
gung auf und zu Jesus Christus» erkennbar ist.

7. Zu verlangen ist, «daB dem ei¢ 70 8vopa sein auf das Ziel der Taufe weisender,
sein teleologischer Charakter» erhalten bleibt oder wiedergegeben wird.



Barths Tauf-Fragment 15

bloBes «factum brutump» (75). SchlieBlich hebt Barth mit gr68tem Nach-
druck die Solidaritdt der taufenden Gemeinde mit dem Taufling hervor.
Die christliche Taufe ist ein Bekenntnis, «in welchem sich die christliche
Gemeinde mit den neu zu ihr Hinzutretenden und in welchem sich diese
mit ihr zusammen finden» (81). Auch ist sie nur dann ein Zeichen der
Umkehr, wenn sich die Gemeinde und der Tdufling in dem, was sie ge-
meinsam tun, «gegenseitig behaften» (150). Soweit die positiven Voraus-
setzungen zum Problem.

Wir wenden uns nun der wuchtigen Gegenrede (111-140) zu. Karl
Barth bestreitet den sakramentalen Charakter des Taufgeschehens. Die
Taufe ist nach ihm kein Sakrament.

Drei Motive fiir diese Positionsbeziehung scheinen auf. Erstens ver-
mutet Barth hinter der traditionellen Rede von den «Sakramenten» ein
geheimes Weiterwirken heidnischer Vorstellungen. Das «sakramentale»
Verstdndnis der Taufe mufl deshalb «entmythologisiert» werden (116,
120). Zweitens ist Barth der Ansicht, daB eine direkte Verbindung der
duBeren Abwaschung mit einer inneren Reinigung durch Gott das freie
ethische Engagement des Menschen beeintriachtigen wiirde. Hier liegt
wohl sein Haupteinwand gegen die sakramentale Deutung der Taufe.
«Gegen diese Eskamotierung des freien — des von Gott zu eigenem, ver-
antwortlichem, freien Tun befreiten und aufgerufenen Menschen richtet
sich unser Widerspruch gegen die sakramentalistische Deutung der Taufe»
(116, vgl. auch 72, 118, 179, 194). Drittens kennt Barth neben der Ge-
schichte Jesu und dem Werk des Heiligen Geistes kein heilsvermittelndes
Geschehen. Wiirde in der Taufe mit Wasser etwas Gnadenhaftes sich
ereignen, dann wiirde seiner Meinung nach ein «Duplikat» zum géttlichen
Tun und Reden entstehen (112, 140). Doch soll mit dieser Herausstel-
lung der Motive nicht bestritten werden, dafl Barth in seinen wesent-
lichen Gedankengingen vom biblischen Zeugnis ausgeht. Wir kénnen
hier nicht auf alle diese Einzelheiten eingehen. Auch ist es nicht unsere
Absicht, Barth zu widerlegen, noch weniger kénnen wir den Beweis einer
Gegenthese entwerfen. Mit den folgenden Bemerkungen soll nur auf
einige Punkte hingewiesen werden, die in den Ausfithrungen Barths
kaum oder zu wenig hervortreten und die vielleicht zur Erhellung der
Problematik fiir ein weiteres Gespriach dienen kénnen.



16 Barths Tauf-Fragment

Zur Fragestellung

1. Es fallt auf, daf Barth sich bei der Darstellung des «status quaes-
tionis» auf die romisch-katholische, die lutherische und die reformierte
Sakramentologie beschrankt (113-115). Mit keinem Wort erwihnt er die
Tradition der anglikanischen oder der orientalischen Kirchen. Das ist
umsomehr zu bedauern, als die orientalischen Kirchen gerade in bezug
auf das Verstdndnis der Sakramente ihre eigenen Wege (und zwar nicht
erst seit dem Mittelalter!) gingen und durch ihren wesentlichen Konsens
ein bedeutsames 6kumenisches Faktum konstituieren.

2. Eine dhnliche Bemerkung betrifft die Uberlieferung der evange-
lischen Kirchen. Seit dem 16. Jahrhundert wurde das Festhalten an
Taufe und Abendmahl durch die Hilfsformel: «Glaube und Sakra-
mente» 30 wiedergegeben. Bei allem Verstdndnis fiir die Mangel der iiber-
lieferten Sakramenten-«lehren» diirfte man es fiir sinnvoll und 6kume-
nisch nicht belanglos halten, dieses echt reformatorische «und» — nicht
«Glaube allein», sondern: Glaube «und» Sakramente, dhnlich wie nicht
«Geist allein», sondern: Geist «und» Wort 3! — nicht durch eine sprach-
lich nicht mehr faBbare Situation zu ersetzen 32

3. Manches wire zum exegetischen Beweis, mit dem Barth seine
These stiitzt (120-140), zu erwédhnen. Doch fithlen wir uns hier zu keiner
eingehenden Entgegnung befihigt 33. Wir konstatieren nur, daB Barth

30 Noch verstdndlicher und praziser klingt die seit dem 12. Jahrhundert ge-
brauchliche Abkiirzungsformel: «fides et sacramenta fidei».

31 Vgl. dazu GERHARD EBELING: Luther. Einfithrung in sein Denken. Tii-
bingen: Mohr 1964, SS. 157-165.

32 Zu erwihnen sind auch zwei bedeutsame Studiendokumente des Okume-
nischen Rates der Kirchen, in denen in einem durchaus neuen und positiven Sinn
von der Dimension des Sakramentalen gesprochen wird. An der Redaktion beider
Dokumente waren iiberwiegend nicht-«katholische» Theologen beteiligt. In einem
vorbereitenden Bericht zur 4. Weltkonferenz fiir Glauben und Kirchenverfassung
in Montréal 1963 wird ein «sakramentales und trinitarisches Verstandnis der Kirche»
gefordert, vgl. Christus und die Kirche. Arbeitsheft I. Montréal 1962. Ziirich: EVZ-
Verlag 1963, S. 23 (Bericht der nordamerikanischen Sektion). In einem Bericht
iiber eine 1966 vom Sekretariat fiir Glauben und Kirchenverfassung und dem
Referat fiir die Zusammenarbeit von Mann und Frau in der Kirche, Familie und
Gesellschaft durchgefithrten Konsultation zum Thema «Die christliche Ehe und die
getrennten Kirchen» wird in Zusammenhang mit der Ehe als Abbild und Zeichen
des Bundes Gottes mit den Menschen von einer gewissen «Sakramentalitity der
Ehe gesprochen, vgl. FZPhTh 13./14. (1966/67) 439—443.

33 Vgl. neben der in Anm. 28 zitierten Studie von JoacHIM JEREMIAS bes. die
griindlichste neuere Untersuchung zum paulinischen Haupttext iiber die Taufe von



Barths Tauf-Fragment 17

die Uberpriifung der 13 von ihm untersuchten neutestamentlichen Texte
(122-139) jeweils mit der Konklusion beschlieBt, daB auch diese und
diese Stelle keine ¢sakramentale» Auslegung und kein «sakramentales
Verstindnis» der Taufe fordere oder begriinde. Dazu zwei Fragen.
Erstens: was heillt hier «sakramental» oder «sakramentales Verstind-
nis»? Werden mit diesen Worten nicht Vorstellungen und Kategorien
verbunden, fiir die man zum vornherein vergeblich um biblische Belege
sucht? Zweitens: ist damit alles gesagt? Geniigt es, die erwédhnten
13 Stellen unter dem erwidhnten, eher engen Blickwinkel anzufragen? 34
Geht das biblische Zeugnis nicht weiter? 3> Vor allem scheint uns der

GUNTER WAGNER: Das religionsgeschichtliche Problem von Rémer 6,1-11. (Ab-
handlungen zur Theologie des Alten und des Neuen Testaments, 39) Ziirich:
Zwingli Verlag 1962. 351 S., ferner Oscar CurLMaNN: Die Tauflehre des Neuen
Testaments. Erwachsenen- und Kindertaufe. (Abhandlungen zur Theologie des
Alten und des Neuen Testaments, 12) Ziirich: Zwingli Verlag 1948. 76 S. und
WERNER BIEDER: Die VerheiBung der Taufe im Neuen Testament. Ziirich: EVZ-
Verlag 1966. 320 S. Bieder macht in der Einleitung, S. 2, darauf aufmerksam, daB3
Barth sich in seiner Tauflehre vorwiegend von 1. Petr 3,21: «die Taufe ... eine Bitte
an Gott um ein gutes Gewissen durch die Auferstehung Jesu Christi» (vgl. KD IV/4
232, auch 50, 52, 133 £., 143) bestimmen 148t, wihrend bei Cullmann diese Stelle
tiberhaupt keine Rolle spielt.

3%+ Der Darstellung von CeEsras SpicQ: Théologie morale du Nouveau Testa-
ment. Paris: Gabalda 1965, SS. 62-102: «Repentance et Baptéme» — «Baptéme et
appartenance au Christ» — «Baptéme et appartenance au Saint-Esprit» — « Baptéme
pour un ‘corps’: l'aggrégation a I’Eglise» — «La Filiation adoptive» — «La Nouvelle
Naissance» entnehmen wir folgende Bedeutungen von Banti{ew, Buntiowds, Bantiopa
im Neuen Testament: 1. nach den Synoptikern wird «Taufe» mit der Vergebung
der Stinden verbunden und als « Abwaschung», wirksam in Christus und fiir Chri-
stus, verstanden. Durch die Taufe wird man Jinger Jesu. 2. nach Paulus, fiir den
die Reinigung von den Siinden durch den Glauben geschieht, ist « Taufe» Angliede-
rung an die Kirche, Eingliederung in Christus, und wird auf den einen Geist hin
gespendet. 3. nach Johannes steht « Taufe» in Beziehung mit dem neuen Leben aus
und unter dem Geist. 4. hat der metaphorische Gebrauch von «Taufe» und « Taufen»
eine dullerst breite Bedeutungsskale. Sie reicht von der Taufe Jesu mit Feuer und
Geist bis zur merkwiirdigen Stellvertretungstaufe fiir Tote (1 Kor 15,29). Das Ge-
meinsame ist das mystische «Untertauchen» in das Dunkle der Existenz, in Tod
und Leiden. — Auch méchten wir fiir die Interpretation der paulinischen Tauflehre
auf die immer noch als vorziiglich zu betrachtende Studie von ErnsT PERCY: Der
Leib Christi o@pa Xptotol in den paulinischen Homolegomena und Antilegomena,
Lund 1942, verweisen.

35 Wenn Barth betont, im Neuen Testament sei von der Taufe «durchgingig
in ethischen Zusammenhédngen» die Rede (122), so sind wir mit ihm einverstanden,
soweit unter «Zusammenhang» der literarische Kontext zu verstehen ist, nicht je-
doch, wenn es sich darum handeln sollte, daf3 der Sinn der Taufe sich im « Ethischenn»,
dieses Wort in seinem modernen Gebrauch verstanden, erschopft. «Taufe» hat
doch — besonders bei Paulus — etwas mit dem «Sein-in-Christus», dem év Xptotd®,
dem cYppopeog (Phil 3,21) und edpeuros (Rém 6,5) zu tun.

2



18 Barths Tauf-Fragment

biblische Bundes-Gedanke, der auch die Struktur der neutestamentlichen
Gemeinde bestimmt, etwas mit «Zeichen des Glaubens» und «fiir den
Glauben» zu tun zu haben 36. Ebenso steht die VerheiBung an im Glauben
gesprochene Worte in Zusammenhang mit Gottes Bundestreue und -han-
deln. Doch méchten wir im folgenden Abschnitt auf die soeben an erster
Stelle geduBerte Frage zuriickkommen.

Zum Sakraments-begriff

1. An verschiedenen Stellen formuliert Barth seine These absolut,
als prinzipiellen Widerspruch, als uneingeschrinktes «Nein»: die Taufe
ist kein «Gnadenmittel», kein gottliches «Gnadenwerk», kein «Sakra-
ment» (112, 140), und er beteuert, er hitte sich gezwungen gesehen, das
«sakramentale» Verstdndnis der Taufe fallen zu lassen (X). An anderen
Stellen bedient sich Barth einer nuancierteren Ausdrucksweise und sagt,
er wende sich gegen die «sakramentalistische» Deutung (117), gegen die
«sakramentalistische» Tauftheorie (X11), gegen die «herrschend gewordene
theologische Tradition» (140); der «Konsensus» dieser tradierten Lehre,
nicht die Taufe, bzw. ihre biblische Botschaft, sei zu entmythologisieren
(116). Das Schwanken dieser Redeweise zeigt, daBl den Ausfithrungen
ein Verstehensproblem zugrunde liegt. Was bedeutet fiir Barth das Wort
«Sakrament»? Von welchem Begriff aus entwickelt er seine Gegenthese?

2. Im allgemeinen — so miissen wir feststellen — iliberwiegen ein-
seitige Vorstellungen. Am hiufigsten sind die Stellen, an denen Barth
das Wort «Sakrament» unlésbar verquickt mit hellenistischen «Myste-
rienreligionen» (50 f., 119 £., 155, 157, 200). Wenn er sagt, «Sakramente»
= «Vergegenwirtigung des Kultgottes» (120), dann sind natiirlich auch
wir mit der Ablehnung «dieses» Sakramentsbegriffes fiir die Erkldrung
des Taufgeschehens einverstanden. Ferner sind die Stellen zahlreich, an
denen sich Barth mit approximativen Hinweisen begniigt, vor allem mit

36 Wir denken hier vor allem an den «Becher des necuen Bundes», aber auch
an die Taufe, ohne dabei zu vergessen, daB3 das Kommen des Sohnes und das Werk
des Geistes vollkommen neue Strukturen schaffen. Wir sind mit Barth, der dieses
Neue so sehr betont, vgl. KD IV/4 195 {., bes. aber KD III/2 710 {., einverstanden
und nicht geneigt, die christliche Taufe als einfache Fortsetzung der jiidischen Be-
schneidung auszulegen. Wir halten uns vielmehr an die Worte: «Christus hat seine
Gemeinde in Gottes heilige Néhe gezogen. Er hat sie rein gemacht, indem er ihr
das Wort von Gott brachte, und hat als Zeichen dafiir die Taufe gestiftet. So hat
er die Kirche zu sich geholt.» Eph 5,26 f. (Ubersetzung nach J6rG ZINK: Das Neue
Testament. Stuttgart: Kreuz-Verlag 1965).



Barths Tauf-Fragment 19

der abgekiirzten Gleichsetzungsformel: «Sakrament» = «Gnaden- und
Offenbarungsmittel» (z. B. 51, 71, 72, 168, 171). Was heiBt aber in diesem
Zusammenhang «Mittel»? Kann nicht selbst der Glaube, wie z. B. bei
Juan de la Cruz %7, als «Mittel» (bei Juan de la Cruz sogar als «néchstes
Mittel») zur Vereinigung mit Gott verstanden werden? SchlieBlich um-
schreibt Barth das «Sakramentale» einer Handlung mit einer «imma-
nenten gottlichen Wirkung» (111) oder mit einer «mit géttlicher Tat und
Rede geladenen menschlichen Verhaltungsweise» (119). Das mag ge-
niigen, um anzudeuten, daB wir uns bei fast allen Stellen, an denen Barth
eine sakramentale Auslegung der Taufe zuriickweist, in unserem Ver-
stindnis der Sakramente kaum oder nur schwach betroffen fiihlen.

3. Doch gibt es eine Ausnahme. Namlich jene Stelle, an der Barth
die Geisttaufe «eine Gestalt der einen allmichtigen ... Gnade Gottes»
nennt und von der Wassertaufe sagt, sie sei «keine Gestalt der Gnade»
(37). Wir sind durchaus mit Barth einverstanden, dafl die Geisttaufe mit
der Wassertaufe «nicht identisch» ist (41) 38. Von der Nicht-Identitit
zwischen Geist- und Wassertaufe zur Bestreitung jeglicher «Gestalt der
Gnade» beil der Wassertaufe zu kommen, bedeutet jedoch einen Schritt,
den wir nicht mitzuvollziehen vermégen. Und wir vermégen dies nicht
im Blick auf das Herrenmahl. Soll auch hier die «Gestalt der Gnade»
fehlen? Soll es sich auch hier ausschlieBlich um Ethik und menschliche
Antwort handeln? Die Fortfithrung der von Barth in KD IV/4 entwor-
fenen Linien bis zur Eucharistie ist fiir uns ein gewichtiges Argument,
um gegen seine Bestreitung des sakramentalen Charakters der Taufe
ernste Bedenken anzumelden *. Dies gilt, wir wiederholen, einzig von
der angefithrten Stelle: Taufe = «keine Gestalt der Gnade», nicht von
den zahllosen {ibrigen Stellen, wo gegen den «Sakramentalismus» Sturm
gelaufen wird.

4. Zweimal spricht Barth in einem positiven Sinn von «Sakrament».
Erstens im Anschluf3 an den urspriinglichen Sinn des lateinischen Wortes
¢sacramentum» = Schwur oder Fahneneid. Dieser Sinn wird von Barth

37 JuanN DE LA Cruz: Subida. II, 8, 1 u. 2; II, 9; II, 13,1.

38 'Wir machen aber darauf aufmerksam, daB3 der metaphorische Sinn: «Taufe»
= Lebenstaufe im Neuen Testament nur fiir Jesus zu belegen ist. Fiir die Christen
wird an keiner Stelle die «Taufe mit dem Heiligen Geist» losgelést von der Taufe
mit Wasser. — Theologisch gesprochen, haben wir jedoch keine Hemmungen anzu-
nehmen, daB eine «grofere Gnade» der Wassertaufe vorausgehen oder folgen kann.

39 Doch geben wir gerne zu, daB3 der im Wort edyaptotioa verwurzelte Gedanke
der «Danksagung» wohl den besten, dem Neuen Testament entsprechendsten Ein-
stieg fiir eine christliche Lehre des Herrenmahles gewihrt.



20 Barths Tauf-Fragment

akzeptiert. Die in der Wassertaufe sich bekundende Antwort des Men-
schen bezeichnet er als ein Bekenntnis zur «militia Christi» (117). Zwei-
tens spricht Barth bejahend von «Sakrament», indem er die Geisttaufe
als «effektives, kausatives, ja kreatives» gottliches Handeln ein «sakra-
mentales» Geschehen nennt (37). Diese letzte Stelle wird erst durchsich-
tig, wenn man sie mit der «christologischen Konzentration» bei Barth in
Beziehung bringt, mit dem Verblassen alles Sakramentalen vor Christus,
dem einen neuen «Sakrament» (vgl. KD II/1 54, 56, 58; IV/1 326;
IV/2 59) 4°. Aber gerade hier liegt ein Problem. Wie kommt man dazu,
das Wort «Sakrament» auf die Bezeichnung der «objektiven» (vgl. 45)
gottlichen Wendung einzuschranken? Die Gleichsetzung « Mysteriumy» =
«Sakrament», wie sie Barth an entscheidenden Stellen der KD IV/4
(112, 140) vollzieht, ist dogmengeéchichtlich problematisch. Wir sprechen
von «Mysterien» angesichts der «GroBtaten» Gottes, die exemplarische
Heilsgeschichte. Das schlieBt nicht aus, da8 wir auch die «subjektive
(vgl. 45) Inanspruchnahme des Menschen als Heilsgeschehen verstehen
und dann auch Taufe und Herrenmahl — allerdings in einem anderen
Sinn! # — mit dem Wort «Sakrament» bezeichnen 42.

5. Doch ist nicht zu iibersehen, daB3 die Taufe mit Wasser auch fiir
Barth nicht irgendein beliebiges menschliches, ethisches Handeln ist.
«Unentbehrlich zum Verstdndnis ihres Sinnes ist» — betont Karl Barth —
«eine Erinnerung an den keineswegs gleichgiiltigen, keineswegs der Will-
kiir oder dem Zufall iiberlassenen technischen Vollzug dieser Handlung»

40 Ahnlich duBert sich auch EBERHARD JUNGEL: Das Sakrament — was ist
das? EvTh 26 (1966) 320-336, bes. S. 334: «Jesus Christus ist das eine Sakrament
der Kirche.» —«Taufe und Abendmahl sind die beiden Feiern des einen Sakraments
der Kirche.» — Vgl. auch AucustiNnus: Ep. 187, 34; PL 38, 845: «Non enim est
aliud Dei sacramentum nisi Christus.»

41 Als christliche Feier des puotfptov Xptotol. — Vgl auch EBERHARD JUNGEL,
a.a. 0., S. 335: «In der Feier der Taufe feiert die im Glauben versammelte beken-
nende Gemeinde den o6ffentlichen Einbruch Gottes in die Welt als Einbruch Jesu
Christi in die Welt eines einzelnen Menschen.» — «In der Feier des Abendmahles
feiert die im Glauben versammelte dankende Gemeinde das Geheimnis des eschato-
logischen Seins Jesu Christi als des sich in der Welt Bahn brechenden Herrn der
Welt.»

42 Die Unterscheidung zwischen «Glauben» und «Bekennen», die Barth unter
Berufung auf die sprachlichen Formulierungen des Nicaeno-Constantinopolitanum
vornimmt (53) — «credo» in Patrem, in Filium, in Spiritum, ecclesiam; «confiteor»
unum baptisma — scheint uns den historischen Sinn der Worte zu iiberfordern.
Ferner ware darauf hinzuweisen, da3 wir nach dem Apostolicum ja die «communio
sanctorum» «glauben», und daB die xowvwvia Tév aylwy (= gen. von ta &yux) seit
dltester Zeit die eucharistische Kommunio bezeichnet.



Barths Tauf-Fragment 21

(142). Die in und durch die Wassertaufe sich vollziehende Antwort des
Menschen ist fiir Barth ein «qualifiziertes menschliches Tun» (157), eine
«erste, exemplarische, fiir die Zukunft verbindliche Antworty» (145, vgl.
49, 55, 74, 234), eine «sichtbare, unwiderrufliche Tat» und ein «nicht
mehr riickgingig zu machendes Ereignis» (166). Ja noch mehr, Barth
nennt sie sogar eine «abbildende Aktion», «eine anndhernde, eine unge-
fihre, aber immerhin erkennbare Nachbildung der Gottestat» (143, vgl.
159, 165). Daraus erhellt, daB wir das Gesprach mit Barth weiterzufiihren
haben und ihn auf jeden FFall keines Mangels an «Sinn fiir das Sakramen-
tale» bezichtigen diirfen *3.

6) Im Zusammenhang mit biblischen Wendungen wie «Héren und
Glaubeny», «Geist und Wahrheit», «Blut und Wasser», « Wasser und Geist»
spricht Barth von «spannungsvollen Begriffspaaren» (132), von «dyna-
misch-kritischer Synthese», von «kritischer Synthese, in der das zweite
Glied das erste expliziert» (133). Gerade so verstehen wir das Verhiltnis
von Glaube und Sakrament. Nicht als Parallelismus, nicht als Addition,
sondern als Explizitierung. Der Glaube fithrt hin zu Taufe und Eucha-
ristie als zeichenhafte «Gestalt der Gnade» #*. Und der Heilige Geist be-
wegt zur Wassertaufe und zum Tisch des Herrn, um unter diesen «Ge-
stalten» dem Erhohten zu begegnen #5. Auch die Verkiindigung ist, und

43 Schon 1938 nannte Barth sowohl den katholischen Sakramentgottesdienst
ohne Predigt, als auch den evangelischen Wortgottesdienst ohne Abendmahl einen
«Torso», vgl. KARL BARTH: Gotteserkenntnis und Gottesdienst nach reformato-
rischer Lehre. Zollikon-Zirich: Evangelischer Verlag 1938, 198 1.

4 Nach THOMAS vON AQUIN sind die Sakramente nicht in erster Linie «Mittel»,
auch nicht « Ursacheny, sondern «Zeichen» der Gnade. Selbst insofern sie, durch das
Werk des Heiligen Geistes, wirksame Zeichen sind, gilt die Formel: «significando
causant», De veritate, q. 27, a. 4, ad 13. Vgl. JouN F. GALLAGHER: Significando
causant. A study of sacramental efficiency. Fribourg/Sw.: University Press 1965.
264 S., bes. Kapitel 6: «A new interpretation of Saint Thomas», SS. 221-261.

45 Zu den Bestrebungen, die katholische Sakramentologie im Sinne einer Los-
l6sung von allzu dinglichen Kategorien und einer Integrierung mehr personaler
Begriffe zu erneuern, vgl. HENRICUS SCHILLEBEECKX: De sacramentele Heilseco-
nomie. Antwerpen: Nelissen 1952. 689 S. EDwARD H. ScHILLEBEECKX: Christus,
Sakrament der Gottbegegnung. Mainz: Griinewald 1960. 225 S. CoLMAN O’NEILL:
Meeting Christ in the sacraments. New York: Alba 1964. 371 S. OTTO SEMMEL-
ROTH: Vom Sinn der Sakramente. Frankfurt a. M.: Knecht 1960. 117 S. ders.:
Wirkendes Wort. Zur Theologie der Verkiindigung. Frankfurt a. M.: Knecht 1962.
256 S. KarL RaunNER: Kirche und Sakramente. (Quaestiones disputatae, 10) Frei-
burg i. Br.: Herder 1960. 104 S. Eine eingehende dogmengeschichtliche Studie
bietet Louis VILLETTE: Foi et sacrement. Paris: Bloud et Gay. Vol. I: Du Nouveau
Testament & Saint Augustin, 1959, 400 S. Vol. I1: De Saint Thomas a Karl Barth,
1964, 334 S.



22 Barths Tauf-Fragment

zwar grundlegend, «Gestalt der Gnade». Von ihr lebt und aus ihr ent-
steht der christliche Glaube. Das Leben im Glauben aber dringt zur
christlichen Versammlung und findet dort in von Christus angeordneten
Handlungen - allerdings nur allzu oft in unzuldnglicher Form — seinen
Ausdruck, seine Gestalt, eine alle Glaubenselemente (Verkiindigung, Ge-
bet, Bekenntnis usw.) zusammenfassende Konkretisierung.

Zur Sinnfrage

1. Barth baut seine Lehre von der Taufe mit Wasser nach drei
Gesichtspunkten auf: Grund, Ziel, Sinn. Erst im dritten Abschnitt (110-
234) spricht er vom sakramentalen, bzw. nichtsakramentalen Charakter
der Taufe. Es ist aber fraglich, ob wir eine sinnvolle Antwort auf die
Frage nach dem Sinn der Taufe geben, wenn wir sagen, sie sei oder sei
nicht ein Sakrament. Die Irage nach dem Sinn der Taufe scheint die
Frage nach ihrer Bestimmung oder Nicht-Bestimmung als Sakrament
zum vornherein zu iibersteigen.

2. Wohl spricht Barth im zweiten Abschnitt (75-110) vom Ziel der
Taufe mit Wasser. Dieses Ziel aber ist nach ihm die Taufe mit dem
Heiligen Geist oder «Christus in nobis». Im dritten Abschnitt wird dann
der Sinn der Wassertaufe eindeutig als «menschliche Antwort» bestimmt,
als Akt des Gehorsams, der Umkehr, der Hoffnung. Hier stellt sich aber
die Frage, ob zwischen dem Heiligen Geist, dem «Christus in nobis», und
unserer Antwort nicht noch eine Wirklichkeit steht oder sich ereignet.
Fiir Barth mit seiner Anschauung von der Unverflochtenheit des gott-
lichen und des menschlichen Tuns stellt sich allerdings diese Frage nicht.
Wie aber ist Christus «pro nobis»? ¢ Wir vermerken, daBl auch Thomas
von Aquin in den Sakramenten so lange nur einen dulBleren AnlaB zu
unmittelbar gottlichem Handeln sah #7, als er im Menschen keine Mog-
lichkeit zur Erweckung eines eigenen und zugleich geschenkten Handelns
entdecken konnte. Wird diese Moglichkeit nicht bejaht, wird nur das
Werk des Geistes und nur ein menschliches Handeln gesehen, so ist die
thematisierte Position von Barth von unbestreitbarer Kohédrenz. Doch

* Vgl. KD IV/4 23-26; ferner KD IV/1 859 und KaARL BartH: Extra nos
— pro nobis — in nobis. In: Horen und Handeln. Festschrift fiir Ernst Wolf. Miinchen:
Kaiser 1962, SS. 15-27.

47 Vgl. THOMAS vON AQUIN: In IV. Sent., d. 1, q.1, a. 4, sol. 1: die Sakra-
mente bewirken nur eine «Disposition» zum Empfang der Gnade, die ausschlieB-
lich und allein von Gott verliechen wird.



Barths Tauf-Fragment 23

spricht Barth da und dort auch von einer «geschenkten Freiheit» (26, 39,
178), von einem «einen Neuanfang setzenden Faktor» (26), von einer
«wirksamen und Wirklichkeit schaffenden Gnade Gottes» (37). Hier hiitte
der Dialog mit ihm einzusetzen 43.

3. Man wire vielleicht geneigt, die Definition von Karl Barth:
Wassertaufe = «menschliche Handlung» als Zeichen einer Reduktion,
eines gewissen Minimalismus zu empfinden. Soll es sich wirklich in der
Taufe um ein «nur» menschliches Tun handeln? Soweit sind wir jedoch
mit Barth einverstanden: das «vermeintlich Bessere» kann oft zum
«Feind des Guten» werden (111). Und kann es irgend etwas Besseres und
Vornehmeres geben als echtes menschliches, verantwortliches Handeln,
echt menschliche Antwort auf den géttlichen Anspruch, voll mensch-
liche, in Glauben und Gehorsam gefillte Entscheidung? Liegt hier nicht
Sinn und Erfiillung der Sakramente und zugleich die Norm und das
Kriterium fiir das sakramentale Handeln der Kirche? Barths Intention
also konnen, ja miissen wir uns voll und ganz zu eigen machen. Was er
mit seiner Kritik anstrebt ist etwas Positives: 1. eine verantwortliche
Praxis der Taufe und 2. ein von der Taufe aus in eigener Verantwortung
iibernommenes Ethos des christlichen Lebens 4.

48 In Zusammenhang mit diesem Fragenkomplex steht auch das Problem der
berithmten und bertichtigten Lehre von der ¢potentia obedientialis». Fur Barth
weist schon das Wort «Potenz» auf einen «verkappten Semipelagianismus», vgl.
KARL BARTH: Nein! Antwort an Emil Brunner. (Theologische Existenz heute, 14)
Miinchen: Kaiser 1934, S. 19. Was aber mit diesem Wort und der mit ihm verbun-
denen Lehre gemeint ist, driickt Barth selber mit folgenden, die Sache ziemlich
genau umschreibenden Worten aus: «Gerade der Mensch, der das Wort Gottes
wirklich erkennt, erkennt auch, daf3 er zu dieser Erkenntnis keine Fahigkeit hin-
zubringen, sondern alle Fahigkeit erst zu empfangen hat», KD I/1 205. Und
noch treffender: « Erkenntnis Gottes als Erkenntnis des Glaubens ist in sich selber,
ist wesentlich Gehorsam, ein Akt menschlicher Entscheidung entsprechend dem
Akt gottlicher Entscheidung, entsprechend jenem Akt des gottlichen Seins als des
lebendigen Herrn, entsprechend dem Akt der Gnade, in welchem der Glaube an
Gott begriindet ist und je neu begriindet wird. Eben indem Gott sich in diesem
Akt zu unserem Gegenstand und uns zu Erkennenden seiner selbst setzt, ist es
ausgemacht, daBl unser Erkennen Gottes nur darin bestehen kann, dall wir diesem
Akt folgen, daB3 wir selbst eine Entscheidung dieses Aktes, daf3 wir also mit unserer
ganzen Existenz und so auch mit unserem Anschauen und Begreifen der dem
gottlichen Akt entsprechende menschliche Akt werden.» KD II/1 27.

4 Auch bei THoMAS VON AQUIN steht ja die Lehre von den Sakramenten zu-
sammen mit der Christologie in einem ethischen Kontext. Die III. Pars der Summa
theologiae gehort zur II. Pars. In ihr wird Christus als «via veritatis» betrachtet,
«per quam ad beatitudinem immortalis vitae resurgendo pervenire possimus», Prolog
zur III. Pars. Die Sakramente sind «Zeichen» des Weges zuriick, die zusammen
mit der Botschaft und der Schrift zur Hinterlassenschaft Christi an seine Gemeinde
gehoren.



24 Barths Tauf-Fragment

Verantwortlichkeitstaufe

Ist die Taufe mit Wasser der «erste Schritt auf dem Weg eines durch
den Blick auf Jesus Christus bestimmten und geprigten Menschen-
lebens» (164), ein «freies, verantwortliches menschliches Tun» (168), dann
muf} die Frage nach der Berechtigung der in simtlichen Volkskirchen
iiblichen «Kindertaufe» mit aller Schirfe gestellt werden. Das tut Barth
in seiner zweiten Gegenrede. Es handelt sich bei ihm nicht um irgend-
einen praktisch-pastoralen Einwand gegen die «Friihtaufe», sondern um
einen streng theologisch begriindeten Widerspruch, um eine Konsequenz
aus seiner Lehre von der Taufe. Und Barth hilt wirklich nicht zuriick
mit kriftigen Ausdriicken: er spricht von der «Unsitte der Siuglings-
taufe» (X1), von einem «alten kirchlichen Irrtum» (214), von einer «kum-
mervollen Sache» der «tief unordentlichen Taufpraxis» (213).

Hinter den Bezeichnungen «Sduglingstaufe» (x1, 182, 208, 212),
«Unmiindigentaufe» (182, 194) — KD IV/3 595 sagt Barth sogar «Schlaf-
Taufe» — mag man zunédchst eine gewisse Ironie vermuten 0. Dem ist
aber nicht so. Barth vermeidet an wichtigen Stellen bewuBt den Aus-
druck «Kindertaufe» 31. Sein Widerspruch richtet sich nicht gegen die
Taufe Jugendlicher, sondern gegen die Taufe an «in-fantes», d. h. «Sprach-
losen», d.h. zu keiner bewuBten Antwort auf den Anspruch Gottes
Fahigen. Diese Prizision ist wichtig. Sie mul3 im Auge behalten werden,
soll die Kritik an der Kritik nicht ins Leere gehen.

Was nun den AufriB der Problematik betrifft, so fillt auf, daB3 Barth
ausfiithrlich die Rechtfertigung der Kindertaufe bei den Reformatoren
bespricht (186 f., 188-192, 194-196), daB er aber an keiner Stelle die
theologischen Motive erwdhnt, auf die sich die romisch-katholische
Praxis der Kindertaufe zu berufen pflegt. Die ausgedehnte Gegenrede
Barths (180-214) scheint sich also in erster Linie mit der Rechtfertigung
der Kindertaufe in der evangelischen Theologie zu befassen. Die dabei
entwickelte Argumentation stellt aber auch an den rémisch-katholischen
Theologen ernste Fragen.

50 Noch mehr konnte man diesen Eindruck haben bei den dreifachen Ver-
koppelungen: « Kinder-tauf-ansicht» (205), « Kinder-tauf-geschichte» (200), ¢« Kinder-
tauf-lehre» (184, 185, 187, 204). Man weil3 da oft nicht mehr, worauf sich das Teil-
glied «Kinder» bezieht, auf «Taufe» oder «Ansicht», «Geschichte», «Lehre»? Der
Ausdruck «fides infantilis» (200) ist eine Verschreibung fiir «fides infantiumy».

51 Vgl. dazu JURGEN FANGMEIER, a.a.O. (s. oben Anm. 1), S. 520 {.,, auch
zum ganzen Problem die exakte Darstellung «Baptismus infantium?» und die ab-
gewogenen «Fragen heriiber und hiniibers, SS. 516-528.



Barths Tauf-Fragment 25

In diesem Zusammenhang miissen wir noch auf ein besonderes
Moment zuriickkommen, das in der rémisch-katholischen Tauf-Theo-
logie eine vordringliche Rolle spielt. Es iiberrascht, daBl innerhalb des
Abschnittes iiber den Paedobaptismus, ja im ganzen Tauf-Band KD IV /4
iiberhaupt, kein einziges Mal das Problem der Erb- oder Ursiinde 32 auf-
scheint. Wir meinen nun nicht, daBl mit dieser «Lehre» — iiber die ja
bekanntlich auch in der gegenwirtigen romisch-katholischen Theologie
eingehend reflektiert wird 33 — alles entschieden sei in Sachen «Kinder-

52 Die Studie von Karr Bartr: Christus und Adam nach Rémer 5. (Theo-
logische Studien, 35) Zollikon-Zitirich: Evangelischer Verlag 1952. 55 S. war sehr
wahrscheinlich fiir die Anthropologie KD III/2 (die Abschnitte: Mensch und
Menschlichkeit) bestimmt, wurde dann aber nicht in die KD aufgenommen. Zum
Thema vgl. KD IV/1 § 60, 3: Des Menschen Fall, SS. 531-573, bes. 556-558, wo
Barth den Begriff des «peccatum originale» gegen den eines «peccatum heredita-
rium» verteidigt: «Der lateinische Begriff ‘peccatum originale’ ... ist unanfechtbar
und sagt gerade genug: es geht um die urspriingliche und daher umfassende, radi-
kale und also totale Tat des Menschen, um die Gefangenschaft seiner Existenz in
jenem Kreislauf von bésem Sein und bésem Tun» (S. 557) — und ihn mit « Ursiinde»
ubersetzt: «Es durfte sich darum empfehlen, das Wort ‘Erbsiinde’ fallen zu lassen
und (in Ubersetzung von ‘peccatum originale’) vielleicht von des Menschen ‘Ur-
stinde’ zu reden» (S. 558). — Auch bei THOoMAS vON AQUIN steht nicht so sehr die
¢hereditas» als die Solidaritdt unter Adam im Vordergrund. Die Zeugung ist nur
Hinweis, Bild (Analogie) fiir die dynamische Verbundenheit aller Menschen. Vgl.
Summa theologiae I/II, g. 81, a. 1. Dal} es sich dabei nicht um ein blindes Fatum
oder rein naturhaftes Schicksal handelt, geht daraus hervor, daB Thomas fiir den
miindigen Menschen eine radikale Entscheidung annimmt, in der entweder die Ur-
stinde ratifiziert oder das Heilsangebot durch eine geschenkte Freiheit (Geisttaufe,
vgl. Anm. 38) angenommen wird. Vgl. a.a. O., q. 89, a. 6: «Primum quod tunc
homini cogitandum occurrit, est deliberare de seipso. Et si quidem seipsum ordina-
verit ad debitum finem, per gratiam consequetur remissionem originalis peccati.
Si vero non ordinet seipsum ad debitum finem, secundum quod in illa aetate est
capax discretionis, peccabit.»

53 Vgl. die neueste Ubersicht mit ausfithrlicher Literaturangabe von PIET
ScHooNENBERG: Die Erbsiinde. In: Mysterium salutis. GrundriB der Heilsge-
schichte. Hrg. von J. Feiner und M. Léhrer. Bd. II: Die Heilsgeschichte wvor
Christus. Einsiedeln: Benziger 1967. SS. 899-941. Ferner PETER LENGSFELD: Adam
und Christus. Die Adam-Christus-Typologie im Neuen Testament und ihre dogma-
tische Verwendung bei M. J. Scheeben und K. Barth. (Koinonia, 9) Essen: Lud-
gerus 1965. 256 S. Eine wesentliche Aussage von Rém 5,12-21 faf3t Lengsfeld mit
folgenden Worten zusammen: «Auf Grund des Ungehorsams des einen ersten
Menschen steht jeder Mensch schon da (v.19) als Stunder vor Gott, noch ehe er
selbst gesiindigt hat.» «Das Siindersein ist dem Stiindertun vorgegeben.» S. 104 1.
Damit ist aber auch Barth einverstanden: «Er (der Mensch) tibertritt, indem er von
der Ubertretung immer schon herkommt, die da er — héchst unnatiirlich, héchst
fremdartigerweise, sich selbst flagrant widersprechend - schon in und mit dem,
daB er da ist, begeht.» « Er siindigt — aber er siindigt nicht nur, sondern er ist Stinder.»
KD I'Vf1 8: 552,



26 Barths Tauf-Fragment

taufe». Wir empfinden es aber als eine Liicke, dal unter den Daten zum
Problem (der Kindertaufe und der Taufe) ein Punkt iibergangen wird,
der sowohl von der Sache als auch von der Dogmengeschichte her 3*
hitte zur Sprache kommen miissen. Soviel zur dogmatischen und theo-
logischen Struktur des Problems.

Wie steht es nun praktisch? Wenn die «Friihtaufe» abgelehnt wird,
wann soll dann die Taufe verlangt und von der Kirche gespendet werden?
Wie wird die « Unmiindigentaufe» sinnvoll ersetzt durch eine «Verant-
wortlichkeitstaufe» (212)? Durch eine Empfehlung oder Zulassung zur
Taufe bei 12-14-16 oder 18 Jahren? Darauf gibt Barth keine Antwort.
Er sagt nur, die Losung diirfe «nicht den Charakter von Kompromissen
tragen» (214).

Auch wir sind nicht bereit, hier Vogel-StrauB3-Politik zu betreiben.
Die Frage des Paedobaptismus bedarf einer griindlichen Ventilierung.
Viele Zusammenhinge erfordern eine sorgfiltige Uberpriifung 55. Zu-
nédchst ist die Situation der christlichen Gemeinde in der modernen Ge-
sellschaft zu beachten. Wieweit kann man sich heute in der Frage der
Kindertaufe noch vom Bild einer «Volkskirche» leiten lassen? Zweitens
sind die Probleme der Verwirklichung einer echten Familiengemeinschaft
zu bedenken. Wieweit werden bei der gegenwirtigen Praxis der Kinder-
taufe die Anforderungen, die eine wahrhaft christliche Erziehung an die
Eltern stellt, ernst genommen? Drittens sind die Schwierigkeiten zu er-
wiégen, die sich von der Psychologie der kommenden Generationen her
ergeben. Wieweit werden die Miindig-werdenden mit ihrer « Unmiindigen-
taufe» fertig? Empfinden sie diese oft nicht eher als eine Belastung?
Viertens 148t sich nicht iibersehen, dafl das Faktum des Getauft-worden-
seins frither oder spiter fiir die unmiindig Getauften geltend gemacht
und folgenschwer werden kann. Wie oft sind die Probleme, die bei Heirat
und Ehe auftauchen 56, auf eine nie assimilierte und vor allem nie ratifi-
zierte « Unmiindigentaufe» zuriickzufithren?

5+ Vgl. Kurt AranDp: Die Sduglingstaufe im Neuen Testament und in der
alten Kirche. Eine Antwort an Joachim Jeremias. (Theologische Existenz heute,
N. F. 86) Miinchen: Kaiser 1961, 86 S. Aland bestreitet, dal man in neutestament-
licher Zeit Kinder taufte, betont aber, dal von dem Moment an, wo die « Erbsiinde»
dogmatisch erschlossen wurde, die Kindertaufe sich aufdriangte.

55 Vgl. JEAN-JACQUES VvON ALLMEN: Réflexions d'un protestant sur le Pédo-
baptisme généralisé. Maison-Dieu N° 89 (1er trimestre 1967) SS. 66-86, bes. SS. 76—
81: «Les cing inconvénients majeurs du pédobaptisme généralisé.» von Allmen geht
unmittelbar von theologischen und ekklesiologischen Gesichtspunkten aus.

5 Fiir die bekenntnisverschiedenen Ehen wire die Aufschiebung der Taufe
der Kinder bis zur Miuindigkeit eine verlockende, aber keine allgemeine Losung.



Barths Tauf-Fragment 27

Auch viele biblische Griinde, die Karl Barth zur Bekraftigung seiner
These anfithrt (197-204), haben uns fast iiberzeugt. Sein Ideal einer « Ver-
antwortlichkeitstaufe» wirkt zweifellos faszinierend. Auch hat Barths
Vorschlag, an Stelle der Friihtaufe eine liturgische Feier der Darbrin-
gung, Vorstellung und Empfehlung einzufiihren (213) — bei der die Eltern
fiir das Geschenk eines Kindes Gott danken und ihre Bereitschaft zu
einer christlichen Erziehung bekunden — manches fiir sich %7. Dieser Vor-
schlag mag in gewissen IFdllen eine praktikable Losung angeben 8. Doch
stoBen wir, wenn wir alles Fiir und Wider zusammennehmen, auf ein
Gegenargument, das wir nicht verschweigen kénnen. Es ist dasselbe, das
uns schon bei der Barthschen Interpretation der Taufe am meisten zu
schaffen gab: die Konsequenzen und Folgen fiir die Eucharistie. Ohne
Taufe keine aktive Teilnahme an der Eucharistie, auch keine Zulassung
zur Kommunion 3°, Und wielange soll man diese einfach « Prisentierten»
vom Tisch des Herrn zuriickhalten? Hier wehrt sich etwas gegen die
von Barth vorgeschlagene Losung, das wir in seelsorglicher Tatigkeit als
bedeutsam fiir das Glaubensleben und auch fiir Zehnjihrige als durchaus
verstehbar erfahren haben . Aus diesem Grund konnten wir seiner
These — als allgemeiner Losung — nur mit unruhigem Gewissen folgen.

57 Eine Synode der Evangelisch-reformierten Kirche des Kantons Neuenburg
hat 1954 eine solche liturgische «Présentation» der Kinder, allerdings mit Ein-
schrankungen, gestattet. Praktisch wurde von dieser Moglichkeit nur in ganz sel-
tenen Fallen Gebrauch gemacht.

58 Beachtenswert scheint uns auch die Anregung von JEAN-JACQUES VON
ALLMEN, a.a.O. (Anm. 55), S. 85 f., anstelle einer einfachen «Darstellung» in ge-
wissen Fillen eine «feierliche Eintragung in das Katechumenat» zu erwigen. Da-
durch wiirde eine alte kirchliche Institution durch eine neue Sinngebung wieder
belebt. Auch wiirden die Kinder durch das Katechumenat enger als durch eine
blole «Darstellung» mit dem Leben der Kirche und ihrer Pilgerschaft verbunden.
Vgl. dazu auch JEAN-JACQUES vON ALLMEN: Prophétisme sacramentel. Neuf études
pour le renouveau de l'unité de I’Eglise. Neuchéitel: Delachaux et Niestlé 1964,
SS. 176-182.

59 In den orientalischen Kirchen besteht auch heute noch der Brauch, die
Kindertaufe gleich mit der «ersten Kommunion» zu verbinden. Nicht selten werden
bei 6ffentlichen Gottesdiensten Kleinkinder auf den Armen ihrer Miitter zum Emp-
fang der Kommunion getragen.

60 Als Sohn eines Kinderarztes und -psychologen — vgl. FRITZ STIRNIMANN:
Psychologie des Neugeborenen. Neuauflage in: Kindler Taschenbuchreihe, 2034.
Miinchen: Kindler 1967. 135 S. — sind wir, bei aller Skepsis gegeniiber verstiegenen
Spekulationen, so rasch nicht geneigt, die Bedeutung einer Heilswirklichkeit weder
fiir das Kleinkinderalter noch fiir die Latenzzeit zwischen 5 und 10 Jahren zu
unterschitzen. — Karl Barth hat uns in freundlicher Weise zu erwidhnen gestattet,
daB auch er als Professor sich noch «einmal» (im Jahr 1932) berechtigt fiihlte, einen
achtjahrigen Jungen zu taufen.



28 Barths Tauf-Fragment

Wir fassen zusammen. Die Einwinde von Barth gegen die «Un-
miindigentaufe» sind ernst zu nehmen. Das Problem der Frithtaufe ist
auf allen Ebenen, der praktisch-pastoralen wie der biblisch-theologischen,
in seinem ganzen Ausmal zu iiberpriifen. Fiir den katholischen Raum
scheint uns die gegenwirtige Praxis der Firmung (vgl. dazu Barth im
vorliegenden Band KD IV/4 206 {.) einer dringenden Reform zu bediirfen.
Fiir ein allgemeines Aufgeben der Kindertaufe kénnen wir uns in der
gegenwirtigen Situation weder aus theologischen noch aus pastoralen
Griinden entschlieBen.

Damit soll nicht das letzte Wort zu Barths Tauf-Fragment gesagt
sein. Wir erinnern an all das Positive, das wir eingangs und im ganzen
unserer Besprechung herauszustellen und zu wiirdigen uns bemdiihten.
Doch sollen die beiden so energisch vorgetragenen Widerspriiche nicht
mit allzu weicher Haltung entgegengenommen werden. Die Fragen sind
gestellt, klar und unmiBverstdndlich: sowohl in Sachen «Sakramentalis-
mus» in und anlidBlich der Taufe, als auch beziiglich der «Kinder- und
Unmiindigentaufe». Durch ein Riesenwerk zu einem {iberragenden Theo-
logen geworden, hat Barth noch einmal, wie zu Beginn seiner groBen
literarischen Tétigkeit, seinen Namen, und nun seine fast kanonische
Autoritidt riskieren zu miissen sich verpflichtet geglaubt. Auch dafiir
haben wir dem Einundachtzigjdhrigen Respekt und Achtung zu bekun-
den. Mit seinen beiden Reaktionen hat er auf Probleme aufmerksam ge-
macht, die sehr wahrscheinlich fiir die Zukunft der Kirche bedeutsamer
sind, als man fiir den Augenblick wahrhaben méchte.

Zum SchluB sei noch auf eine andere Seite von KD IV /4 hingewiesen.
Wir haben zu Beginn von einem «geistlichen» Zug in Karl Barths Theo-
logie gesprochen. Er hat nichts zu tun mit spirituellen Effusionen. Der
Theologe von Basel geht sparsam um in diesen Dingen. Doch finden sich
auch im letzten Band der «Kirchlichen Dogmatik» koérnige Worte, die
wie Bergkristalle unter rauhen und zerrissenen Felsen leuchten. Wir er-
wahnen nur zwei: «Es gibt keinen intimeren Freund des gesunden Men-
schenverstandes als den Heiligen Geist und keine griindlichere Normali-
sierung des Menschen als die im Widerfahrnis seines Werkes» (31). «Wo
gebetet wird, da kommt und ist des Menschen Beziehung zu Gott in
Ordnung» (231).



	Barths Tauf-Fragment

