
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 13-14 (1966-1967)

Heft: 3

Artikel: Zum Problem der bekenntnisverschiedenen Ehen

Autor: Lavanchy, A. / Charrière, F. / Küry, U.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761619

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761619
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum Problem
der bekenntnisverschiedenen Ehen

Eine gemeinsame Erklärung schweizerischer Kirchen

Im Herbst 1965 kamen der Vorstand des Schweizerischen

Evangelischen Kirchenbundes1 und die römisch-katholische Bischofskonferenz
der Schweiz 2 überein, Gesprächskommissionen einzusetzen, die künftig
die Fragen der Zusammenarbeit der Kirchen und die Möglichkeiten einer

gemeinsamen christlichen Glaubensbezeugung im Blick auf konkrete
Verwirklichungen überprüfen sollten. Kurz darauf wurden die

Vorbesprechungen zur Bildung ähnlicher Gesprächskommissionen zwischen der
christkatholischen Kirche 3 und der römisch-katholischen Kirche in der

1 Der Schweizerische Evangelische Kirchenbund umfaßt 22 Mitgliedkirchen,
19 evangelisch-reformierte Kantonal- oder Landeskirchen und 3 Freikirchen (die
Eglise libre de Genève, die Methodistenkirche der Schweiz und die Evangelische
Gemeinschaft in der Schweiz). Der Vorstand besteht aus einem Präsidenten und
6 Mitgliedern, die von der Abgeordnetenversammlung (den Delegierten der
Mitgliedkirchen) gewählt werden. Die Zahl der Protestanten in der Schweiz wird vom
Statistischen Jahrbuch der Schweiz 1966 mit 2 851 522 52,7 % der
Gesamtbevölkerung) angegeben.

2 Die römisch-katholische Kirche in der Schweiz umfaßt 5 Diözesen, eine
Apostolische Administratur und einige exemte Pfarreien, die einem Prälaten nullius
unterstehen. Mitglieder der Bischofskonferenz sind : die 5 residierenden Bischöfe,
ein Apostolischer Administrator (im Rang eines Bischofs) und 2 Prälaten nullius
(der Abt von St-Maurice, Titularbischof, und der Abt von Einsiedeln). Die Zahl der
römischen Katholiken in der Schweiz wird vom Statistischen J ahrbuch der Schweiz
1966 mit 2 463 214 45,4 % der Gesamtbevölkerung) angegeben.

3 Die christkatholische Kirche der Schweiz umfaßt 30 Pfarreien (mit 38
Kirchen). Sie besteht aus einem Nationalbistum. An ihrer Spitze steht ein Bischof. Zur
Synode (nicht vom Bischof präsidiert) gehören die Geistlichen und (mehrheitlich)
die Abgeordneten der Gemeinden und Genossenschaften. Der Synodalrat (von einem
Laien präsidiert und mehrheitlich aus Laien zusammengesetzt) besteht aus 11

Mitgliedern. Die Zahl der Christkatholiken in der Schweiz wird vom Statistischen Jahrbuch

der Schweiz 1966 mit 29 754 angegeben (die kirchliche Schätzung rechnet mit
einer geringeren Zahl und macht darauf aufmerksam, daß die Gläubigen oft in
Diasporagemeinden, auf 700 Ortschaften verteilt, leben).

30



458 Zum Problem der bekenntnisverschiedenen Ehen

Schweiz aufgenommen. Die evangelisch/römisch-katholische
Gesprächskommission 4 begann im März, die christkatholisch/römisch-katholische
Gesprächskommission 5 im August des folgenden Jahres ihre Arbeit.
Nach der Aufstellung einer Liste der verschiedenen Gesprächsthemen
und der Festlegung der Arbeitsmethode wandten die genannten Kommissionen

sich einem eingehenden Studium der Mischehen-Frage zu.
Man stand unter dem Eindruck, daß in dieser für das Zusammenleben

zahlreicher Christen 6 sehr wichtigen Frage eine Klärung von

4 Genau genommen handelt es sich um zwei Kommissionen, die von zwei
verschiedenen Kirchen eingesetzt wurden und diesen gegenüber verantwortlich
sind, deren einzige Aufgabe aber darin besteht, ein permanentes gemeinsames
Gespräch im Auftrag der Kirchen zu pflegen. Der Vorsitz auf den (in der Regel alle
zwei Monate stattfindenden) Vollversammlungen wird abwechslungsweise vom
evangelischen oder römisch-katholischen Präsidenten (bzw. Kopräsidenten) geführt.
Bei Abstimmungen bilden die evangelischen und die römisch-katholischen
Mitglieder zwei getrennte Gremien. Für wichtige Entscheidungen, bei denen es sich
natürlich immer nur um Vorschläge an die verantwortlichen kirchlichen Stellen
handeln kann, ist die Mehrheit in beiden Gremien erforderlich. Aus der engen
Zusammenarbeit und der dabei empfundenen Solidarität hat sich der Brauch, nur von
einer «Gesprächskommission» zu reden, gebildet.

5 Was in Anm. 4 vermerkt wurde, gilt auch für die christkatholische/römischkatholische

Gesprächskommission.
6 Nach ziviler Statistik (Statistisches Jahrbuch der Schweiz) wurden in der

Schweiz 1950 37 108 Ehen, davon 7 676 20,8 %) konfessionell gemischte, 1960
41 574 Ehen, davon 9 275 22,2 %) konfessionell gemischte, 1965 45 082 Ehen,
davon 10 602 23,2 %) konfessionell gemischte, geschlossen.

Nach kirchlicher Statistik (für die evangelischen Trauungen vgl. Jahresbericht
des Schweizerischen Evangelischen Kirchenbundes 1951 und 1961, für die
römischkatholischen Trauungen vgl. J. Candolfi, Mariages mixtes en Suisse, in: Choisir,
Genève, 4e année, no. 40, février 1963, 16-18) wurden 1950 17 472 Ehen evangelisch
getraut, davon 15 076 homogene, 2 396 13,7 %) gemischte. Im selben Jahr
wurden 15 591 Ehen römisch-katholisch getraut, davon 12 454 homogene, 3 137

20,5 %) gemischte. 1960 wurden 16 392 Ehen evangelisch getraut, davon 13 733

homogene, 2 659 16,2 %) gemischte. Im selben Jahr wurden 20 712 Ehen
römischkatholisch getraut, davon 16 747 homogene, 3 965 19,2 %) gemischte. Der Anteil
der gemischten Ehen unter den römisch-katholisch getrauten blieb also 1950-1960
fast konstant. Die Abnahme um 1,3 % ist nach kompetentem Urteil (vgl. J.
Candolfi a. a. O.) auf den steigenden Anteil der mehrheitlich aus katholischen Gebieten
stammenden Gastarbeiter zurückzuführen.

Etwas zögernd geben wir die folgenden Zahlen an. Sie betreffen die Diskrepanz
zwischen der kirchlichen und der zivilen Statistik bezüglich gemischt geschlossener
Ehen in der Schweiz. Nach Ansicht Sachkundiger spielt dabei die Wiederverheiratung

Geschiedener eine weit größere Rolle als die Bekenntnisverschiedenheit der
Partner. 1950 heirateten nach ziviler Statistik 7 537 Protestanten gemischt, nach
kirchlicher Statistik 2 396. 5 141 68,2 %) gemischte Ehen von Protestanten
wurden also ohne protestantische Trauung geschlossen. Im selben Jahr heirateten
nach ziviler Statistik 7 405 Katholiken gemischt, nach kirchlicher Statistik 3 137.
4 268 57,6 %) gemischte Ehen von Katholiken wurden also ohne katholische



Zum Problem der bekenntnisverschiedenen Ehen 459

großer Dringlichkeit sei. Als besondere Umstände, welche die sofortige
Inangriffnahme der Mischehenproblematik nahelegten, sind zu nennen:
die Veröffentlichung der römischen Instructio «Matrimonii sacramentum»

am 18. März 1966, die zur Klärung der durch die Instructio entstandenen

Lage abgegebene Verlautbarung der römisch-katholischen Bischöfe der
Schweiz im September desselben Jahres und die zur neuen Regelung
große Vorbehalte anmeldende Stellungnahme des Vorstandes des

Schweizerischen Evangelischen Kirchenbundes im darauf folgenden Oktober.
Nach diesen Veröffentlichungen erhielten die Gesprächskommissionen ein

eigentliches Mandat zur gemeinsamen Überprüfung der Mischehen-Frage.
Ende Mai 1967 konnte ein die erzielten Übereinstimmungen zusammenfassendes

Dokument den verantwortlichen kirchlichen Stellen übergeben
werden 1. Diese haben den Wortlaut des Berichtes genehmigt und sich

Trauung geschlossen. 1960 heirateten nach ziviler Statistik 9 064 Protestanten
gemischt, nach kirchlicher Statistik 2 659. 6 405 70,5 %) gemischte Ehen von
Protestanten wurden also ohne protestantische Trauung geschlossen. Im selben Jahr
heirateten nach ziviler Statistik 8 932 Katholiken gemischt, nach kirchlicher Statistik

3 965. 4 967 55,7 %) gemischte Ehen von Katholiken wurden also ohne
katholische Trauung geschlossen. Die hier angegebenen Zahlen sind bezüglich der
Katholiken nur approximativ, da die zivile Statistik bei gemischten Ehen nicht
zwischen römischen Katholiken und Christkatholiken unterscheidet.

7 Der veröffentlichte Text ging aus 3 Entwürfen hervor, die durch 5 sukzessive
Redaktionen überarbeitet wurden. Die Ausarbeitung wurde einer Subkommission
mit Experten übertragen. Die evangelisch/römisch-katholische Kommission
beschäftigte sich in 4, die christkatholisch/römisch-katholische Kommission in 2

Vollsitzungen mit den Vorschlägen. Während dieser Arbeit setzten sich die
Gesprächskommissionen wie folgt zusammen :

Gesprächskommission des Schweizerischen Evangelischen Kirchenbundes:
M. Geiger (Präsident), Prof., Basel, J.-J. von Allmen, Prof., Neuenburg, A. Gachet,
ehem. Synodalratspräsident, Bioley-Orjulaz, R. Kurtz, Kirchenratspräsident,
Zürich, R. Leuenberger, Prof., Zürich, A. Lindt, PD, Basel, A. Schindler, Prof.
Zürich, J. de Senarclens, Prof., Genf, H. Ruh (Sekretär), Dr. theol., Bern.

Gesprächskommissionen der römisch-katholischen Bischofskonferenz der
Schweiz : a) für das Gespräch mit dem Schweizerischen Evangelischen Kirchenbund :

H. Stirnimann (Präsident), Prof., Freiburg, J. Candolfi, Pfr., St-Imier, E. Chavaz,
Pfr., Genf, G. Delavy, Prof., Martigny, J. Feiner, Prof., Zürich, O. K. Kaufmann,
Bundesrichter, Lausanne, J. Pelican, lie. iur. can., Chur, S. Vitalini, Prof., Bregan-
zona. - b) für das Gespräch mit der christkatholischen Kirche : W. Stähelin (Präsident),

Pfr., Bern, A. Amgwerd, Pfr., Tavannes, R. Erni, Prof., Luzern, A. Hänggi,
Prof., Freiburg, A. Stoecklin, Dr. phil., Basel.

Gesprächskommission der christkatholischen Kirche: K. Stalder (Präsident),
Prof., Bern, P. Amiet, Pfr., Magden, L. Gauthier, Pfr., Genf, M. Heinz, Pfr., Rüschli-
kon, A. O. Konrad, Zürich, H. Vogt (Sekretär), Pfr., Schaffhausen.

Als Experten wirkten mit, von evangelischer Seite: Th. Bovet, Dr. med.,
Zürich, L. Rumpf, Prof., Lausanne, R. Grimm, Pfr., Neuenburg, F. Hadorn, Pfr.,
Kriens; von römisch-katholischer Seite: Frau M. Bührer, Dr. med., Burgdorf,



460 Zum Problem der bekenntnisverschiedenen Ehen

bereit erklärt, ihn als «gemeinsame Erklärung» zu veröffentlichen. In
einer Pressekonferenz in Bern am 19. Juli 1967 wurde der Text zur
Veröffentlichung freigegeben 8.

Der Text war ursprünglich nicht für die Tagespresse bestimmt. Dazu
enthält er zuviele Nuancen und theologische Präzisionen. Eher dachte

man an einen Leserkreis von Fachleuten und Seelsorgern 9. Doch
entschloß man sich, auch weitere Kreise - in denen ja die Mischehen-Frage
oft stark vereinfacht diskutiert wird - über die Arbeit ökumenischer

Gesprächskommissionen zu orientieren 10. Die «gemeinsame Erklärung»

H. Deschenaux, Prof., Freiburg, J. Duss, Dr. theol., Zürich, Frau M. Duss-von
Werdt, Zürich, A. Stadelmann, Pfr., Luzern, A. Sustar, Prof., Chur.

8 Die Pressekonferenz wurde von Dr. H. Ruh, dem theologischen Berater des
Schweizerischen Evangelischen Kirchenbundes, geleitet. Ferner nahmen daran teil:
Pfarrer A. Lavanchy, Präsident des Vorstandes des Schweizerischen Evangelischen
Kirchenbundes, Bischof F. Charrière, Beauftragter für ökumenische Fragen der
römisch-katholischen Bischofskonferenz der Schweiz, Dr. M. Krämer, Synodalratspräsident

der christkatholischen Kirche der Schweiz, und die Präsidenten der drei
Gesprächskommissionen. Eingeladen wurden die beim Bundeshaus akkreditierten
Journalisten, die fast vollzählig erschienen.

9 Der Text geht an manchen Stellen (vgl. z. B. I, Absatz 3 ; IV, Nr. 1 und 6)
über die unmittelbare Problematik der bekenntnisverschiedenen Ehen hinaus und
versucht, zu einer ökumenischen Besinnung über Wesen und Wirklichkeit der christlichen

Ehe heute anzuregen.
10 Bis Ende September 1967 waren in schweizerischen Zeitungen und

Zeitschriften 226 Veröffentlichungen zur «gemeinsamen Erklärung», im Ausland 12,
insgesamt also 238 zu verzeichnen. In der Schweiz veröffentlichten 24 Tageszeitungen

den integralen Text, 60 wenigstens größere Auszüge, 142 Kommentare zum
Inhalt. Im allgemeinen war die Aufnahme wohlwollend und zustimmend.

Im folgenden seien nur einige prägnante Formulierungen herausgegriffen.
«Mischehen-Frage in entspannter Atmosphäre» (Zürichsee-Zeitung 20. 7. 67), «Es
zeichnet sich eine Annäherung ab» (Wiler Zeitung 20. 7. 67), «Ein Markstein im
Gespräch zwischen den Konfessionen» (Basler Nachrichten 20. 7. 67), «Ein Sieg des
ökumenischen Geistes» (Nationalzeitung, Basel 20. 7. 67) «Ein Arbeitsdokument mit
konstruktiven Vorschlägen» (Bund, Bern 20. 7. 67), «Ein historisches Dokument,
das den Geist der Partnerschaft ausstrahlt» (Weltwoche, Zürich 4. 8. 67), «Les
Eglises de Suisse à l'avant-garde» (Gazette de Lausanne 20. 7. 67), «Ein Schritt
vorwärts in der Mischehen-Frage» (Luzerner Neueste Nachrichten 20. 7. 67), «Ein
Schritt zum Glaubensfrieden» (St. Galler Tagblatt 20. 7. 67), «Un document de
bonne volonte» (Journal de Genève 20. 7. 67), «Abbau der Mischehen-Diskriminierung»

(Arbeiter Zeitung, Schaffhausen 28. 7. 67), «Ein vorsichtiges ökumenisches
Dokument» (Thurgauer Arbeiterzeitung 22. 7. 67), «Warnung vor Illusionen» (Landbote,

Winterthur 22. 7. 67), «Timide premier pas vers une solution commune»
(Feuille d'avis de Lausanne 20. 7. 67), «Nichts Sensationelles, aber doch ein erster
Schritt» (Zofinger Zeitung 20. 7. 67). Unter all den vielseitigen Reaktionen waren
nur zwei, die gewisse Vorbehalte anbrachten, und zwei ausgesprochen negative zu
vernehmen: «Ein Schritt vorwärts - aber ins Leere!» (M. Edlin in: Die Tat, Zürich
26. 7. 67), «Ein Dokument der Hilflosigkeit» (Freidenker, Aarau Sept. 67). Einen



Zum Problem der bekenntnisverschiedenen Ehen 461

ist nicht ein im juristischen Sinne verbindliches Dokument. Jede Kirche
bleibt an ihre eigenen Grundsätze und kirchlichen Vorschriften gebunden.
Die «Erklärung» bringt aber den Willen der beteiligten Kirchen zu einer

verpflichtenden Zusammenarbeit in einem der schwierigsten Punkte des

konfessionellen Zusammenlebens zum Ausdruck. Sie ist ein auf die Praxis
ausgerichtetes Arbeitsdokument und will eine einseitige, negative Kritik
durch gemeinsam erarbeitete, konstruktive Vorschläge überwinden
helfen. Das Dokument ist vom Präsidenten des Vorstandes des
Schweizerischen Evangelischen Kirchenbundes, dem Beauftragten für
ökumenische Fragen der römisch-katholischen Bischofskonferenz der Schweiz

und vom Bischof der christkatholischen Kirche der Schweiz unterzeichnet

11. Im folgenden geben wir den vollständigen approbierten deutschen

Wortlaut der «gemeinsamen Erklärung» 12.

H. Stirnimann

ausgezeichneten Kommentar veröffentlichte K. Stalder, Die Bedeutung der
ökumenischen «Mischehen-Erklärung» in: Christkatholisches Kirchenblatt 90. Jahrg.,
214-215 (Bern, 2. Sept. 1967).

Aus der ausländischen Presse seien wenigstens erwähnt : die günstige Aufnahme
der « Erklärung » in: Réforme (Paris 5. 8. 67), die vorzügliche Besprechung in:
Rheinischer Merkur (Köln 28. 7. 67), die Veröffentlichung des vollständigen Textes in:
Documentation Catholique 49e année, no. 1501 (Paris 17. 10. 67) 1575-1582 und in:
Herder Korrespondenz (Freiburg i. Br.) 21. Jahrg., 9. Heft (Sept. 1967) 443-446.

11 Aus den Anm. 1—3 geht hervor, daß die Strukturen der drei Konfessionen
sich nicht decken. Die Unterschiede in der Unterzeichnung der «gemeinsamen
Erklärung» gehen auf die Verschiedenheit der kirchlichen Strukturen zurück. Sie

besagen nicht ein geringeres oder stärkeres Engagement zum Inhalt der «Erklärung»,
sondern bringen nur verschiedene Arten der Genehmigung des Textes zum Ausdruck.
Die evangelischen Kirchen bewahren trotz des Zusammenschlusses im Kirchenbund
ihre Autonomie. Dem Vorstand sind aber gewisse Kompetenzen, unter anderem
gerade in ökumenischen Fragen, übertragen. Dieser sprach sich in einer Sitzung
über die «Erklärung» aus und stimmte der Unterzeichnung durch den Präsidenten
zu. Die Unterzeichnung des Präsidenten des Vorstandes bedeutet nicht eine
Unterzeichnung im Namen der Mitgliedkirchen. Die Mitgliedkirchen behalten der «gemeinsamen

Erklärung» gegenüber die gleiche Freiheit wie gegenüber ähnlichen vom
Kirchenbund mitunterzeichneten ökumenischen Dokumenten. Die römisch-katholische

Bischofskonferenz war bis vor kurzem ein Konsultativorgan, wird aber durch
die vom Konzil ihr zugesprochenen «territorialen Autorität» immer mehr zu
Entscheidungen veranlaßt, die für alle Diözesen verbindlich sind. Die «gemeinsame
Erklärung» wurde zwar nicht vom Präsidenten, wohl aber vom Beauftragten für
ökumenische Fragen der Bischofskonferenz und nach Konsultierung der Mitglieder
derselben unterzeichnet. Sie bleibt ein die Geistlichen und Laien der Diözesen nicht
im Gehorsam bindendes, aber doch, vor allem durch die Zustimmung der übrigen
Bischöfe, repräsentatives Dokument. Am klarsten ist die Lage bezüglich der
christkatholischen Kirche. Die «Erklärung» wurde vom Bischof, nach Rücksprache mit
dem Synodalrat, unterzeichnet, hat also von der höchsten Stelle aus die kirchliche
Genehmigung gefunden, ohne dadurch aber in rechtlicher Beziehung irgend etwas



462 Zum Problem der bekenntnisverschiedenen Ehen

Gemeinsame Erklärung über die Ehen
zwischen bekenntnisverschiedenen Christen

Einleitung

Die Arbeit im Dienste der Einheit aller Christen stellt die Kirchen vor
eine doppelteAufgabe. Einerseits fällt es ihnen zu, ihre Vergangenheit nach

dem Worte Gottes in der Schrift zu überprüfen und vom gemeinsamen
Glauben aus die bestehenden Differenzen neu zu durchdenken. Anderseits
haben sie Ausschau zu halten nach einem jetzt schon möglichen gemeinsamen

Zeugnis für Christus und nach einem wirksamen gemeinsamen Handeln

in derWelt. Die bekenntnisverschiedenen Ehen werfen Probleme auf,
die heute vielen Christen die Trennung der Kirchen besonders schmerzlich

bewußt machen. Deshalb haben wir uns entschlossen, uns von unserem
Standpunkt aus und innerhalb der Grenzen unseres Auftrages zu diesen

Fragen gemeinsam zu äußern. Wir sind uns bewußt, mit der folgenden
Erklärung die Erwartungen vieler nicht erfüllen zu können. Dennoch
halten wir es für sinnvoll, einen ersten gemeinsamen Schritt zu wagen.

I. Die Voraussetzungen

Lange Zeit lebten die Christen der verschiedenen Bekentnisse nicht
nur kirchlich, sondern auch geographisch und gesellschaftlich getrennt
voneinander. Seit etwa hundert Jahren haben sich diese Grenzen aufzulösen

begonnen. Eine Folge dieser Entwicklung ist die Zunahme der
bekenntnisverschiedenen Ehen. Das Zusammenleben in der Ehe ohne

volle Einheit im Glauben bedeutet indessen für viele eine Quelle von

in der inneren Disziplin dieser Kirche zu ändern. So bleibt das Engagement für alle
an der «gemeinsamen Erklärung» beteiligten Kirchen das gleiche und ein freies. Das
Entscheidende wird von der Auswirkung und Verwirklichung des gemeinsam
Gesagten abhängen, der Erfüllung der Wünsche, der wohlwollenden Aufnahme der
Anregungen und der weiteren Arbeit in ökumenischem Geist.

12 Der vollständige deutsche und französische Text ist mit einer Einleitung
zur Entstehung der Erklärung unter dem Titel «Gemeinsame Erklärung zur
Mischehen-Frage» erschienen im Benziger-Verlag Zürich und EVZ-Verlag, Zürich 1967,
30 S.



Zum Problem der bekenntnisverschiedenen Ehen 463

Leiden und Gewissenskonflikten. Für andere wird dieser Zustand zum
Anlaß des Indifferentismus und der Entfremdung vom Leben der Kirche.
Diese Auswirkungen bringen uns allen das Ärgernis der gespaltenen
Christenheit in erneuter Schärfe zum Bewußtsein und fordern uns als Kirchen
auf, alle Mittel und Wege zu einer Besserung dieser Lage zu ergreifen.

Ein wesentlicher Fortschritt kann nicht ohne eine weitere Änderung
der gegenwärtig bestehenden und sich oft belastend auswirkenden
kirchenrechtlichen Regelungen Zustandekommen. Für die römisch-katholischen

Christen ist die Instructio «Matrimonii sacramentum» vom
18. März 1966 trotz ihrem provisorischen Charakter zur Zeit verbindlich.
Dieses Dokument nimmt ausdrücklich Bezug auf die neuen Beziehungen
zwischen den Kirchen und das Konzilsdekret über den Ökumenismus.

Das bestärkt uns in der Auffassung, daß weitere Schritte durch ein
gemeinsames Gespräch vorbereitet werden müssen. Die Bemühungen um
eine Besserung dürfen nicht auf die Erörterung rein rechtlicher Fragen
beschränkt werden. Auch tiefer liegenden Gegebenheiten ist dabei Rechnung

zu tragen. In vielen Fragen, die zu diesem Problemkreis gehören,

gehen die Auffassungen der einzelnen Kirchen auseinander. Sie betreffen
die christliche Begründung der Ehe, den Sinn der kirchlichen Trauung
und die Unauflöslichkeit, ferner die Auslegung ethischer Grundsätze

bezüglich Ehe und Familie, schließlich die Grenzen des kirchlichen
Gehorsams und der Kompetenzen kirchlicher Autorität. Darum kann eine

Diskussion über diese Frage nur dann als sachlich bezeichnet werden,

wenn sie sich nicht über die vom Glauben der einzelnen Kirchen geprägten
Verschiedenheiten hinwegsetzt.

Es bestehen aber nicht nur Unterschiede. Seit jeher stimmen die
Christen im tieferen Glaubensverständnis der Ehe überein. Dieser
Konsensus scheint sich durch die neueren, mancherorts von Fachleuten
verschiedener Kirchen gemeinsam unternommenen exegetischen, ethischen,
soziologischen und psychologischen Studien noch zu erweitern. Die Christen

aller Bekenntnisse sind sich einig, daß die Ehe weder eine rein private
noch eine rein diesseitig-zwischenmenschliche Angelegenheit ist. Obwohl

jede nach ziviler Rechtsordnung geschlossene Ehe ihren gesellschaftlichen

Wert hat, die Ehegatten menschlich aneinander bindet und deshalb

sittliche Verbindlichkeit besitzt, heben doch alle Kirchen die Bedeutung
der kirchlichen Trauung für Christen hervor, deren Begründung aber

verschieden beurteilt wird und nicht durchwegs geklärt ist. Die gläubigen
Partner stehen unter den verheißenden und gebietenden Worten des

Herrn (1. Kor 7,10-17; Mk 10,2-12; Mt 19,3-12). Die Kirche sieht in der



464 Zum Problem der bekenntnisverschiedenen Ehen

christlichen Ehe ein Bild und Gleichnis des Bundes Gottes mit den
Menschen, des Christus mit der Kirche (Eph 5,21-33). Die christlichen
Eheleute sind zur gegenseitigen Heiligung berufen. Dies gilt für alle christlichen

Ehen, ob die Partner gleichen oder verschiedenen Bekenntnisses
seien. So haben die Christen eine gemeinsame Verantwortung gegenüber
der Ehe, weil sie im Glauben den tiefen Sinn der Gemeinschaft von Mann
und Frau und den Willen Gottes, des Schöpfers und Erlösers, über Ehe
und Familie anerkennen. Durch die starke Zunahme von Ehen zwischen
bekenntnisverschiedenen Christen stehen wir nicht nur vor einem neuen
Problem, wir teilen auch eine gemeinsame Sorge. Überdies haben die
ökumenische Entwicklung und die zwischenkirchlichen Gespräche eine neue
Situation geschaffen, die es uns erlaubt, gemeinsam Stellung zu nehmen.

II. Beurteilung

Das zahlenmäßige Ansteigen der bekenntnisverschiedenen Ehen ist
nicht allein das Resultat der vermehrten konfessionellen Mischung der

Bevölkerung. Maßgebend ist auch die Einstellung des einzelnen gegenüber

den Fragen, die Ehe, Glauben und Kirche miteinander verbinden.
Nicht selten wird die Meinung vertreten, jede gemischte Ehe beschleunige
die Wiedervereinigung der Christen und sei deshalb im Zeitalter der
Ökumene zu empfehlen. Einer solchen Auffassung liegt ein mißverstandener

Ökumenismus zugrunde. Etwas anderes ist der Auftrag zur christlichen

Gestaltung der Ehegemeinschaft, etwas anderes die anzustrebende

Annäherung und Solidarität aller Christen. Die bekenntnisverschiedene
Ehe kann nicht allgemein als Mittel zur Wiederherstellung der Einheit
angepriesen werden.

Wenn bisher alle Kirchen sich verpflichtet fühlten, ihre Glieder vor
dem Eingehen einer Ehe mit einem bekenntnisverschiedenen Partner zu

warnen, so war diese Haltung nicht Ausdruck von Intoleranz. Berechtigte
Anliegen standen dahinter. Wir erwähnen davon nur zwei, auch heute
noch gültige Gründe. Erstens ist die Ehe zwischen Christen nicht nur
etwas, das die Kirche berührt und ihre Aufmerksamkeit beansprucht,
sondern eine der wichtigsten Lebenszellen der Kirche selber. Durch
bekenntnisverschiedene Partner wird die Spaltung der Kirche in diese

«häusliche Kirche» gewissermaßen hineingetragen. Zweitens handelt es

sich um das konkrete Zusammenleben der beiden Partner. Gewiß gibt es

auch innerhalb bekenntnisgleicher Ehen Probleme, welche die Kirchen



Zum Problem der bekenntnisverschiedenen Ehen 465

beunruhigen müssen. Die Erfahrung vor allem verantwortungsbewußter
Christen lehrt uns aber, daß die Verschiedenheit des Bekenntnisses,
besonders im Hinblick auf den kirchlichen Gottesdienst und die religiöse
Erziehung der Kinder, das tägliche Zusammenleben erschwert und
belastet. Die Kirchen können in ihrer Sorge um die Verwirklichung ihres

Auftrages am Menschen von diesen Schwierigkeiten nicht absehen, besonders

nicht in einer Zeit, wo so viele äußere Umstände und Kräfte der
christlichen Verantwortung in der Ehe entgegenwirken. Auch müssen sie

alle jene, die sich zu einem Lebensbund mit dem Partner eines anderen

Bekenntnisses entschließen wollen, vor die Frage stellen, ob sie die
menschlichen und religiösen Voraussetzungen dazu besitzen.

Doch gibt es auch positive Seiten, die wir hervorheben möchten.
Oft wurde in kirchlichen Äußerungen einseitig nur auf die Gefahren

gemischter Ehen hingewiesen. In einer Welt, in der die Zahl der Christen
im Verhältnis zur Gesamtbevölkerung von Tag zu Tag abnimmt, sollte
die Tatsache, daß zwei Menschen trotz ihrem verschiedenen Bekenntnis

gewillt sind, ihre Gemeinschaft aus dem Glauben an Christus zu leben,
doch auch Anlaß sein zu Dankbarkeit gegenüber Gott. Auch wurde ja
nie gelehrt, eine wahre und echte Ehegemeinschaft sei nur innerhalb des

einen und selben Bekenntnisses möglich. Wird der christliche Charakter
der Ehe zwischen getauften Gläubigen auch bei verschiedenem Bekenntnis

anerkannt und von den betreffenden Kirchen ernst genommen, dann
muß eine solche Lebensgemeinschaft durchaus nicht zum Indifferentismus

führen. Die beiden Partner können sich in Gebet und Treue zu Christus

unterstützen und die Glaubenserfahrungen, die sie von ihren Kirchen
empfangen haben, anregend austauschen. Die Liebe und Achtung, die
sie einander entgegenbringen, werden dann auch ein Beitrag sein zu
einem besseren Verständnis zwischen den Kirchen. Viele Unterschiede im
Glaubensverständnis und die Unmöglichkeit, sich gemeinsam dem Tisch
des Herrn zu nähern, wird allen, vornehmlich den eifrigen Christen, eine

dauernde Prüfung sein. Das Leiden, das sie so erfahren, ist aber nicht
ihr persönliches Verschulden, sondern die Folge der seit Jahrhunderten
getrennten Christenheit. Was die Verantwortung in der heutigen Zeit
verlangt, sind eine abgestuftere Beurteilung der verschiedenen menschlichen

Situationen und die Schaffung von Bedingungen, die es auch jenen
erlauben, die in einer bekenntnisverschiedenen Ehe leben, in fruchtbarem

Kontakt mit ihren Kirchen zu bleiben. Dazu seien im nächsten
Abschnitt einige konkrete Vorschläge gemacht, die schon heute
verwirklicht werden können.



466 Zum Problem der bekenntnisverschiedenen Ehen

III. Schon jetzt gangbare Wege

Es ist uns klar, daß die geltenden kirchlichen Ordnungen eine

Zusammenarbeit auf praktischer Ebene erschweren. Wir sind aber der

Meinung, daß schon unter den gegebenen Umständen eine gemeinsame

Seelsorge viel zur Überwindung von Schwierigkeiten in bekenntnisverschiedenen

Ehen beitragen kann. Eine solche ökumenische Arbeit wird
nicht nur von den kirchlich beauftragten Seelsorgern getragen, sondern

verlangt auch die Mitwirkung aller jener, die sich aufgrund ihrer beruflichen

Ausbildung und Stellung (Psychologen, Soziologen, Mediziner,
Juristen usw.) dem Wohl in Ehe und Familie zu widmen haben. Dabei
sind je nach Situation und Lebensalter verschiedene Aufgaben zu
unterscheiden: Zunächst sind schon bei der entfernteren Vorbereitung auf die
Ehe in Schule, Unterricht und bei Studientagungen die ökumenischen

Aspekte zu berücksichtigen. Sowohl das, was die Kirchen gemeinsam zur
christlichen Verantwortung in der Ehe sagen, als auch die Motive ihrer
Vorbehalte gegenüber bekenntnisverschiedenen Ehen sollen dabei ohne

Verzeichnung dargelegt werden. Den Umständen entsprechend mögen
auch Fachleute verschiedener Konfessionen konsultiert und zu gemeinsamer

Beratung herangezogen werden.
Noch wichtiger ist diese Zusammenarbeit bei der unmittelbaren

Vorbereitung auf die Ehe, wenn Christen verschiedener Kirchen einen

gemeinsamen Lebensbund eingehen wollen. Es ist zu wünschen, daß von
Anfang an die verantwortlichen Seelsorger beider Kirchen benachrichtigt
werden. Ihre Aufgabe wird es sein, die Verpflichtungen gegenüber der
Kirche in taktvoller Weise aufzuzeigen und im Blick auf die wesentlichen

Glaubensentscheidungen alles zurückzuweisen, was auf bloße äußere

Rücksichten oder gar auf Proselytismus hinauslaufen würde. Die mit
einer bekenntnisverschiedenen Ehe verbundenen Schwierigkeiten sollen

auch in diesem Augenblick nicht verschwiegen werden.
Die Entscheidung über die kirchliche Form der Trauung verlangt

ein volles Bewußtsein der daraus entstehenden Folgen. Unter den

gegenwärtigen Umständen ist alles zu unterlassen, was zu Mißverständnissen
und Verwirrung führen kann. Eine doppelte Trauung ist zu vermeiden.
Eine aktive Teilnahme der Diener zweier Kirchen kann erst verantwortet
werden, wenn die betreffenden Kirchen sich über Sinn und Form einer
solchen Teilnahme einig sind.



Zum Problem der bekenntnisverschiedenen Ehen 467

In welcher Form die Ehe auch immer geschlossen wurde, so bleiben
die Partner doch den Seelsorgern beider Kirchen anvertraut. Die
Eheleute sind daran zu erinnern, daß sie beide die Verantwortung für die

religiöse Erziehung ihrer Kinder tragen. Diese hat nach einem bestimmten
Bekenntnis zu geschehen, jedoch in ökumenischer Offenheit für die Kirche
des bekenntnisverschiedenen Elternteils. Die Hauptaufgabe der
ökumenischen Betreuung besteht darin, den beiden Partnern ohne Schaden

im Glauben über die inneren Schwierigkeiten ihrer Gemeinschaft
hinwegzuhelfen. Werden menschliche Konflikte zu Unrecht auf das verschiedene
Bekenntnis zurückgeführt, so mögen sich auch hier die Seelsorger in
ökumenischem Geiste einsetzen. Als Ziel hat stets zu gelten, daß der
einzelne immer mehr aus dem Glauben seiner Kirche lebt, in voller Achtung

und Anerkennung der Glaubensüberzeugung seines Partners, und
daß beide Ehegatten gemeinsam zu einem immer lebendigeren Glauben

an Christus und seine Botschaft gelangen. Nur so wird es möglich, daß
die bekenntnisverschiedenen Ehen auch einen Beitrag zur Annäherung
der Kirchen leisten.

Von entscheidender Bedeutung ist es auch, daß die beiden
bekenntnisverschiedenen Eheleute von ihrer Gemeinde brüderlich aufgenommen
werden. Eine besondere Verantwortung für das Wohl dieser Ehen kommt
der Verwandtschaft, namentlich den bekenntnisverschiedenen Eltern
und Geschwistern der beiden Ehepartner zu. Die Diener der Kirchen
haben auch diesen gegenüber die Aufgabe, für die Rechte der Glaubensfreiheit

beider Partner einzustehen, damit bei auftretenden Eheschwierigkeiten

alles unterlassen wird, was diese noch verschärfen könnte.
Schließlich ist auch jenen, die aus irgendeinem Grund die normalen

Beziehungen zu ihrer Kirche aufgegeben haben, durch eine echte
ökumenische Betreuung zu helfen. Die erste Aufgabe besteht darin, dem
vereinsamten Gläubigen den Weg zur Wiedergewinnung der Gemeinschaft

mit seiner Kirche aufzuzeigen.
Diese Vorschläge stellen an die Seelsorger der einzelnen Kirchen

große Anforderungen. Der Grundsatz der Gegenseitigkeit, der für das

gemeinsame Gespräch maßgebend ist, muß sich auch auf diesem Gebiet
der Zusammenarbeit bewähren. Wir empfehlen die hier gegebenen

Anregungen einer wohlwollenden Aufnahme, indem wir zugleich die Initiative

anerkennen, die in der aufgezeigten Richtung schon mancherorts
ergriffen wurde.



468 Zum Problem der bekenntnisverschiedenen Khen

IV. Weitere Aufgaben

Die gegenwärtigen Vorschriften und rechtlichen Normen, welche

die bekenntnisverschiedenen Ehen betreffen, befriedigen nicht. Wir sind

bereit, uns dafür einzusetzen, daß in dieser Beziehung bessere Verhältnisse

für das Zusammenleben der Kirchen geschaffen werden. Ein echter

Fortschritt kann durch gemeinsame Arbeit und in brüderlichem Gespräch
erzielt werden. Folgende Punkte seien zur beiderseitigen Besinnung und

zum weiteren Studium in kirchlichen Gremien vorgelegt :

1. Alle Kirchen haben vor Gott und vor der Welt eine gemeinsame

Verantwortung für die Glaubwürdigkeit christlicher Eheschließung und
ihrer kirchlichen Form. Angesichts der heutigen Situation ist zu prüfen,
welche Anforderungen sich aus dem Worte Gottes für eine christliche
Ehe ergeben, die nicht schon in der rein natürlichen Ordnung begründet
oder von staatlichen Gesetzen vorgeschrieben sind.

2. Wir betrachten es als gemeinsame Aufgabe, die gegenseitige
Anerkennung aller in unseren Kirchen geschlossenen Ehen, auch der

bekenntnisverschiedenen, anzustreben. Zu untersuchen ist, wieweit die

Anerkennung der Gültigkeit der in einer anderen Kirche geschlossenen
Ehe von einer Übereinstimmung in der Lehre und von einem Minimum
gemeinsamer Ehedisziplin abhängt. Schon jetzt anerkennt die
römischkatholische Kirche die evangelische, die christkatholische und die orthodoxe

Trauung als vollgültig für die Gläubigen dieser Kirchen. Sie hat
ferner auch die Gültigkeit der in einer orthodoxen Kirche geschlossenen
Ehen zwischen römisch-katholischen und orthodoxen Brautleuten
anerkannt. Die Anerkennung der Gültigkeit der in einer anderen Kirche
geschlossenen bekenntnisverschiedenen Ehen hindert indessen die
betreffenden Kirchen nicht, über deren Erlaubtheit besondere Vorschriften
zu erlassen.

3. Ein weiterer Schritt hängt von der Beantwortung der Frage ab,
welche Bedingungen erfüllt sein müßten, damit die römisch-katholische
Kirche auch die bekenntnisverschiedene Ehe eines römisch-katholischen
Christen, dessen Trauung in der christkatholischen oder evangelischen
Kirche erfolgt, als gültig anerkennen kann. Zu erwägen ist, ob für eine

solche Anerkennung vorläufig nicht folgende Voraussetzungen genügen:
daß beide Ehegatten in anerkannter Form getauft sind, kein kirchliches
Ehehindernis vorliegt, beide Brautleute nicht von einem noch lebenden

Ehegatten geschieden sind und sich auf alle Fälle verpflichten, ihrem
Partner die Treue zu halten «bis der Tod sie scheidet». Diese Punkte



Zum Problem der bekenntnisverschiedenen Ehen 469

bedeuten keine Einschränkung der evangelischen oder christkatholischen

Traupraxis. Sie beziehen sich nur auf die Anerkennung der Gültigkeit
dieser Ehen durch die römisch-katholische Kirche.

4. Auch in einer bekenntnisverschiedenen Ehe haben beide Partner
gemeinsam ihre Kinder zu überzeugten Christen zu erziehen. Diese

Erziehung kann nicht außerhalb eines bestimmten Bekenntnisses geschehen.
Die römisch-katholische Kirche und auch einige andere Kirchen werden

überprüfen müssen, ob und wie die Verpflichtung zur konfessionellen

Kindererziehung Voraussetzung für die kirchliche Trauung
bekenntnisverschiedener Ehen sein soll und darf. Die Grundsätze der
Konzilserklärung über die religiöse Freiheit sind dabei sorgfältig zu bedenken

und zur Geltung zu bringen. Die Exkommunikation eines römisch-katholischen

Ehegatten, der ohne Dispens in eine nichtkatholische
Kindererziehung einwilligt, ist eine Frage der römisch-katholischen
Kirchendisziplin. Es würde jedoch der Annäherung der Kirchen wesentlich
dienen, wenn eine Änderung dieser Verordnung in Erwägung gezogen würde.

5. Wir halten es für angezeigt, vor der Trauung eines
bekenntnisverschiedenen Paares von beiden Partnern die Zusicherung zu verlangen,
Glauben und Gewissen des anderen zu achten und ihn in der Ausübung seines

konfessionellen Lebens in nichts zu hindern. Ferner ist es ihre Pflicht,
jeden Angriff auf die Konfession des Partners, auch von dritter Seite,
abzuwehren, besonders wenn er anläßlich der Kindererziehung erfolgen sollte.

6. Die kirchliche Trauung ist weder eine Selbstverständlichkeit noch
eine rein äußere Zeremonie. Sie stellt die Brautleute vor eine ernste

Entscheidung. Wir befürworten deshalb die Intensivierung des Trauunterrichtes

für alle Brautleute, ob sie gleicher oder verschiedener Konfession seien.

Wir unterstützen alle Bemühungen um eine sachliche und gründliche
Erforschung und Prüfung der Probleme, welche uns im Dienste der

Verwirklichung und Förderung der christlichen Ehe heute gemeinsam
aufgetragen sind. Auch fordern wir die bestehenden Gesprächskommissionen
auf, ihre Arbeit für ein vermehrtes ökumenisches Zeugnis unserer Kirchen
fortzusetzen.

Für den Vorstand des Schweizerischen Evangelischen Kirchenbundes
A. Lavanchy, Präsident

Der Beauftragte für ökumenische Fragen der römisch-katholischen
Bischofskonferenz der Schweiz
F. Charrière, Bischof

Für die christkatholische Kirche der Schweiz
U. Küry, Bichof


	Zum Problem der bekenntnisverschiedenen Ehen

