
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 13-14 (1966-1967)

Heft: 3

Artikel: Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761618

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761618
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die christliche Ehe

und die getrennten Kirchen

Bericht über eine vom Ökumenischen Rat der Kirchen
durchgeführte Studientagung, Crêt-Bérard/Schweiz, 20.-24. Juni 1966 *

Vorwort

Wenn sich auch jeder Christ dessen bewußt ist, daß die Kirche eine

sein muß und die Trennung darum im Widerspruch mit Christi Willen
steht, werden die Folgen der Trennung doch kaum irgendwo so schmerzhaft

empfunden wie in sogenannten «gemischten Ehen», das heißt in
Ehen, in denen Vertreter verschiedener Konfessionen verbunden sind.
Der Name Christi, den sie beide bekennen, seine Gnade und Vergebung,
die sie beide rühmen, müßten sie in eine besonders bedeutsame, tiefe
und tragfähige Gemeinschaft führen. Der Umstand, daß die Kirchen
getrennt sind und einander mit verschiedenen Bekenntnissen gegenüber-

* Wir veröffentlichen hier das Ergebnis einer von zwei Departementen des
Ökumenischen Rates der Kirchen, dem Sekretariat für Glauben und
Kirchenverfassung und dem Referat für die Zusammenarbeit von Mann und Frau in der
Kirche, Familie und Gesellschaft, durchgeführten Konsultation (vgl. Vorwort).
Der Bericht wurde vom Sekretariat für Glauben und Kirchenverfassung zusammengestellt,

an verschiedene Studiengruppen weitergeleitet und hat bisher innerhalb
des Ökumenischen Rates große Anerkennung und Zustimmung gefunden. Das
berechtigt uns, zu einem Zeitpunkt, da die Diskussion um die bekenntnisverschiedenen

Ehen eine ausgedehnte ökumenische Uberprüfung der Theologie der Ehe
auszulösen beginnt, das durch Breite der Information und durch theologische
Schärfe sich auszeichnende Dokument auch in unserer Zeitschrift abzudrucken.
Wir danken dem Sekretariat für Glauben und Kirchenverfassung für die freundlich
erteilte Druckerlaubnis. Der Text ist bisher einzig in der von der Studienabteilung
des Ökumenischen Rates herausgegebenen Vierteljahresschrift «Ökumenische
Diskussion » (englisch : « Study Encounter », französisch : « Rencontre œcuménique »)

3 (1967) 24—40 unter dem Titel: «Die Ehe und die Trennung der Kirchen» veröffentlicht

worden. H. Stirnimann



Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen 431

stehen, hindert sie aber daran, dieser Gemeinschaft voll teilhaftig zu
werden, ja gelegentlich erweisen sich die Unterschiede und vor allem die

disziplinaren Regelungen, die die Kirchen glaubten aufstellen zu müssen,
als scheidender Faktor, der die Gemeinschaft zerstört. Die Trennung
hat eine lähmende Wirkung, und jede gemischte Ehe muß darum von
den Kirchen als eindringliche Mahnung an ihre ökumenische Aufgabe
verstanden werden.

Die Zahl der konfessionell gemischten Ehen ist in den letzten
Jahrzehnten stark angestiegen. Wenn sie früher eine Ausnahme darstellten,
sind sie jetzt allgemein geworden. Kaum eine Kirche, die nicht mit einer

beträchtlichen Zahl von gemischten Ehen rechnen müßte. In einzelnen

Gebieten ist ihre Zahl sogar größer geworden als diejenige der Ehen, die
zwischen Gliedern der eigenen Konfession geschlossen wurden. Solange
eine Konfession in einem bestimmten Gebiet vorherrschte und die

Menschen in ihrer Heimat verwurzelt blieben, wurden Ehen eher zwischen

Angehörigen derselben Konfession und Nation geschlossen. Auch heute
ist die Zahl der gemischten Ehen da am geringsten, wo Konfession und
Nation noch eine gewisse Einheit bilden. In dem Maße aber, als die

Grenzen der Nationen überschritten wurden und die Bevölkerungen sich

mischten, nahm auch die Zahl der Heiraten über die Grenzen der eigenen
Kirche hinweg zu. Da diese Entwicklung noch weiter anhalten wird, ist
mit noch weiterer Zunahme zu rechnen, ja das Problem konfessionell
gemischter Ehen könnte schon bald durch das Problem gemischter Ehen
in einem weiteren Sinne (Christen-Nichtchristen) in den Schatten
gestellt werden.

Die Kirchen haben darum allen Grund, die Frage nach dem richtigen
Verständnis der Ehe im ökumenischen Gespräch aufzunehmen. Die
Frage ist wichtig auch unabhängig vom Problem der gemischten Ehen.
Denn sind die Kirchen nicht alle immer wieder vor die Aufgabe gestellt
auszusagen, wie im Lichte der Offenbarung die Ehe zu leben, zu verstehen
und zu ordnen sei Und ist diese Aufgabe nicht heute besonders dringend
geworden, in einer Zeit, in der überlieferte Formen der Ehe durch geistige
und soziale Entwicklungen in Frage gestellt werden? Ein gemeinsames
Verständnis wäre von höchster Bedeutung für die Verkündigung und
die pastorale Verantwortung der Kirchen auf allen Ebenen.

Das Gespräch zwischen den Kirchen ist aber vor allem um der
gemischten Ehen willen dringend. Gewiß, ein gemeinsames Verständnis
der Ehe würde das Problem nicht lösen. Das Problem ist eine Folge der

Trennung überhaupt, und erst wenn die Kirchen wieder in der Lage sind,



432 Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen

in voller Gemeinschaft zu leben, wird die Schwierigkeit völlig aufgehoben.
Die Überwindung der Unterschiede im Verständnis der Ehe wäre aber
dennoch ein wichtiger Schritt. Sie würde zur Vertiefung der Einheit
beitragen und das Leben in einer gemischten Ehe wesentlich erleichtern.

Die Kirchen haben die Aufgabe, alles zu tun, damit Ehen - auch

gemischte Ehen - zu dem Zeichen werden, das sie nach Christi Verheißung
und Willen sein sollen. Ihre Pflicht kann sich nicht darin erschöpfen,
vor dem Eingehen gemischter Ehen zu warnen. Sie haben jede Möglichkeit

wahrzunehmen, sie in pastoraler Verantwortung zu begleiten. Wir
müssen uns darum die Frage stellen, wie unter den gegebenen Umständen
zu handeln ist und welche Schritte unternommen werden können, um
die Situation wenigstens einigermaßen zu verbessern.

Das vorliegende Dokument beschäftigt sich darum zunächst mit
einer Reihe von theologischen Fragen, in denen - jedenfalls in der
Vergangenheit - die Kirchen voneinander abwichen und zum Teil auch heute
noch abweichen. Es geht dann aber auf Probleme der Legislation und
auf die pastorale Aufgabe der Kirchen in der gegenwärtigen ökumenischen

Situation ein.

Das Dokument ist das Ergebnis einer ökumenischen Studientagung,
die durch zwei Departemente des Ökumenischen Rates (Sekretariat für
Glauben und Kirchenverfassung / Referat für die Zusammenarbeit von
Mann und Frau in Kirche, Familie und Gesellschaft) einberufen wurde
(20. bis 24. Juni 1966, Crêt-Bérard, Schweiz). Die Teilnehmer sind sich
dessen bewußt, daß mit diesem Versuch nicht mehr als ein erster Schritt
getan ist und daß es weiterer Anstrengungen bedarf, wenn eine wirkliche
Klärung herbeigeführt werden soll. Das Problem ist weit komplizierter,
als auf den ersten Blick vermutet werden könnte, und es bedarf einer

Untersuchung, die nicht nur Theologen, sondern Anthropologen, Soziologen,

Psychologen, Psychiater und Juristen mit einbezieht. Die
Teilnehmer legen darum den Bericht in der Hoffnung vor, daß die
Studie durch gemeinsame Bemühungen der beiden Departemente
fortgesetzt werde.

I. Zur Theologie der Ehe

Es kann hier nicht darum gehen, die Frage der Ehe in ihrer Gesamtheit

zu behandeln. Das ökumenische Gespräch über die Ehe ist noch bei
weitem nicht so weit fortgeschritten, daß es möglich wäre, eine gemeinsame

Lehre von der Ehe zu entwerfen, ja man kann sich fragen, ob ein



Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen 433

solches Unternehmen überhaupt möglich und wünschenswert sei. Es ist
aber in der gegenwärtigen ökumenischen Situation jedenfalls von
entscheidender Bedeutung, sich darüber klar zu werden, wo die Unterschiede

liegen, wie sie heute dargestellt und wie sie unter Umständen überwunden
werden könnten. Fünf Probleme seien ausgewählt:

1. Ehe als universale Institution und die Ehe zwischen Christen
2. Die Ehe als Sakrament
3. Ehe und Kirche
4. Einmaligkeit der Ehe: Scheidung und zweite Heirat
5. Zivile Ehe

Die Unterschiede zwischen den Kirchen in diesen Fragen sind
offensichtlich, und es könnte auf den ersten Blick scheinen, als sei eine

Verständigung von vornherein ausgeschlossen und nicht mehr als eine

Gegenüberstellung der Überzeugungen möglich. Dies ist in mancher Beziehung
tatsächlich auch der Fall. Die überlieferten Unterschiede in diesen

Fragen haben ihr Gewicht nicht verloren und wirken sich mit Macht auf
das Denken und Leben der Kirchen aus. Die Diskussion kann aber
dennoch heute unter neuen Voraussetzungen stattfinden, und wenn sie

wirklich durch alle Überlegungen hindurch in Rechnung gestellt werden,
erscheinen manche Unterschiede in einem anderen Licht. Die folgenden
Faktoren seien erwähnt.

a) Der geschichtliche Charakter theologischer und lehrmäßiger
Aussagen ist in den letzten Jahrzehnten immer deutlicher erkannt
worden. Was die Kirche formuliert, ist immer auch mitbestimmt durch
die geschichtliche Situation, in der sie sich findet und mit der sie sich

auseinanderzusetzen hat. Überlieferte Formulierungen können darum
nicht unbesehen auf neue Situationen übertragen werden. Sie müssen -
ohne daß dadurch notwendigerweise die Wahrheit selbst verändert
würde - durch Formulierungen ersetzt werden, die den heutigen
geschichtlichen Gegebenheiten gerecht werden. Das Evangelium bedarf
der immer neuen Interpretation. Die Kirchen stehen aber in der Gefahr,

von einmal formulierten Prinzipien und Systemen auszugehen. Wenn
sich Christen über die Ehe und insbesondere die gemischte Ehe
aussprechen, sind sie leicht von Denkschemata bestimmt: es scheint von
vornherein klar, was «Offenbarung» und «Kirche» seien und was
demgemäß «Ehe» zu sein habe. Die neuere Theologie in nahezu allen Kirchen
ist in steigendem Maße zu der Einsicht geführt worden, daß diese Denkweise

die Gefahr enthält, im Namen einer Lehre die Wirklichkeit Gottes



434 Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen

und der Welt zu überspringen; die überlieferten Aussagen müssen
vielmehr in der Auseinandersetzung mit den heutigen Gegebenheiten ständig
neu überprüft werden, und wenn diese Prüfung gemeinsam vorgenommen
wird, eröffnen sich dem ökumenischen Gespräch neue Möglichkeiten.
Selbstverständlich ist damit nicht einem unkontrollierten Empirismus
das Wort geredet. Was die Kirche zu sagen hat, kann nicht aus den

Gegebenheiten abgelesen werden, sondern muß sich aus dem

Evangelium ergeben. Die Weisungen des Evangeliums müssen aber im
Zusammenhang mit den Gegebenheiten interpretiert werden.

b) Nicht weniger wichtig ist die Entwicklung im Gebiet der
biblischen Auslegung und Theologie. Die Einsicht hat sich in den letzten
Jahrzehnten in beinahe allen Kirchen mehr und mehr durchgesetzt,
daß die Zeugnisse der Heiligen Schrift selbst in ihrem geschichtlichen
Zusammenhang verstanden werden müssen. Sie geben keine zusammenhängend

systematische Darstellung, sondern bezeugen die im Evangelium
offenbarte Wahrheit in gegebenen Situationen. Die schriftliche Fixierung
der Zeugnisse ist - insbesondere im Falle großer Teile des Alten
Testamentes und der Evangelien - durch einen komplizierten Vorgang der

Überlieferung hindurch zustandegekommen, und die Auslegung kann
nicht vorgenommen werden, ohne daß dieser geschichtliche Charakter
der Texte ständig vor Augen steht. Es wird daraus sofort deutlich, daß

sich aus den Texten, die uns erhalten sind, eine biblische Theologie nicht
unmittelbar ablesen, sondern im besten Falle ableiten läßt. Dies gilt
insbesondere für die Frage der Ehe. Die Schrift enthält nur verhältnismäßig

wenige, verstreute Aussagen. Sie dürfen nicht als die «Prinzipien»
mißdeutet werden, auf Grund derer in logischer Folgerung die «christliche

Lehre von der Ehe» entfaltet werden kann. Sie müssen vielmehr als

«Modelle» verstanden werden, die es zu übertragen gilt und zu denen die

Entsprechung gefunden werden muß. Wenn man bedenkt, wie oft in
der Vergangenheit einzelne Texte - losgelöst sowohl von der Situation,
in der sie entstanden, als auch vom gesamten Zusammenhang der Schrift

- als Prinzip verstanden wurden, ist offenkundig, welche neuen Wege
die biblische Wissenschaft eröffnet.

c) Die Bedeutung der beiden erwähnten Veränderungen wird in
vollem Umfang erst deutlich, wenn wir hinzufügen, daß die Struktur
von Ehe und Familie nahezu in der ganzen Welt in raschem Wandel
begriffen ist. Die Entwicklung von Wissenschaft und Technik, die

soziologischen, demographischen, ökonomischen und politischen Veränderungen,

die in den letzten Jahrzehnten stattgefunden haben, sind nicht ohne



Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen 435

Folgen für Ehe und Familie. Es ist unmöglich, ein vollständiges Bild
von diesen Veränderungen zu geben, um so mehr als sie sich in den
verschiedenen Teilen der Welt auf verschiedene Weise und in verschiedenem
Ausmaß vollziehen und Verallgemeinerungen darum von vornherein
ausgeschlossen sind. Die Bedingungen für Ehe und Familie sind aber in
beinahe keinem Teil der Welt mehr dieselben wie vor hundert Jahren,
und manche Veränderungen müssen auch in die theologische Reflexion

aufgenommen werden.
Ein Beispiel muß genügen: Der Wandel, der unter dem Einfluß der

technischen, industriellen und gesellschaftlichen Entwicklung stattfindet,
hat zur Folge, daß die persönliche Beziehung von Mann und Frau weit
größere Bedeutung für die Ehe erlangt als in einer anders strukturierten
Gesellschaft. Da die Ehe heute in der Regel nicht mehr wie früher innerhalb

des weiteren Verbandes der Familie gelebt wird, sondern eine neue
Zelle darstellt, da die Ehe nicht mehr wie früher durch gemeinsame Arbeit
zusammengehalten wird, muß die persönliche Gemeinschaft der Gatten
in den Vordergrund treten und zum tragenden Band der Ehe werden.
Auch der Umstand, daß sich die Lebensdauer erhöht, trägt zu dieser

Entwicklung bei ; denn die Erziehung der Kinder füllt einen immer
kleineren Teil des Lebens aus.

Dieser Wandel läßt sich durch die Geschichte des Wortes familia
illustrieren. In klassischem und mittelalterlichem Latein bedeutet

familia (sowie im Griechischen oikos) Haushalt, eine Gemeinschaft, die
nicht auf Banden des Blutes allein beruht, sondern eine wirtschaftliche
Einheit darstellt. Diener und Sklaven gehörten mit dazu. Dieser Gebrauch
erhielt sich bis ins 18. und 19. Jahrhundert, wurde dann aber von einem

engeren Gebrauch abgelöst. Familie begann nun die Bezeichnung zu
werden für die Gemeinschaft von drei Generationen, Großeltern, Eltern,
Kinder, Onkel, Tanten usw. In neuester Zeit ist die Bedeutung des Wortes
noch weiter eingeengt worden; es bezeichnet nur noch Vater, Mutter und
Kinder. Wenn auch bis jetzt eine weitere Verengung des Wortes noch
nicht eingetreten ist, läßt sich doch erkennen, wie die Beziehung von
Person zu Person zwischen Mann und Frau, Vater und Mutter, innerhalb
dieser Einheit immer mehr in den Mittelpunkt rückt. Ohne die Beziehung
der Ehe zur Gesellschaft zu vernachlässigen, muß darum dieser Beziehung
auch in der Theologie vermehrte Aufmerksamkeit geschenkt werden.

d) Schließlich müssen auch in diesem Zusammenhang die Veränderungen

im Verhältnis von Kirche und Staat erwähnt werden. Während in
vergangenen Jahrhunderten kirchliche und staatliche Autorität in vieler



436 Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen

Hinsicht ineinander übergingen, wird die Erkenntnis immer allgemeiner,
daß sie nach Wesen und Ziel klar voneinander unterschieden werden

müssen. Das Problem des Verhältnisses von Kirche und Staat ist
kompliziert und kann nicht in wenigen Sätzen umschrieben werden. Die

Berührung ist aber ohne Zweifel im Gebiet von Ehe und Familie immer
besonders eng gewesen. Kirchliche Grundsätze sind in die staatliche

Gesetzgebung übergegangen, und kirchliche Disziplin und staatliches
Recht haben sich weitgehend und auf vielfältige Weise vermischt. Wenn
sich die Unterschiede zwischen Kirche und Staat in den meisten Gebieten

mehr und mehr durchsetzen, ist eine klare Unterscheidung an dieser Stelle

mit besonderen Schwierigkeiten verbunden. Wie immer man über diese

Verbindung denken mag, eines ist jedenfalls offenkundig: die

Vermischung der Ebenen hat viel Verwirrung gestiftet und dazu beigetragen,
das Wesen der Ehe zu verdunkeln. Auf der einen Seite sind die
kirchlichen Aussagen oft zu sehr durch die staatliche Gesetzgebung bestimmt
worden, auf der anderen Seite ist die staatliche Gesetzgebung oft zu stark
von Forderungen geleitet worden, die im Grunde nur an Glieder der

Kirche gestellt werden können. In manchen Ländern hat die Kirche die

Verantwortung für die Eheschließung und das Eherecht übernommen.
Eine doppelte Gefahr ist daraus entstanden : Die Kirche hat auf der

einen Seite ihre Verkündigung den Forderungen anpassen müssen, die

sich auf der Ebene des staatlichen Rechtes mit Fug erheben lassen. Sie

ist auf der anderen Seite, da sie die Forderungen kirchlicher Disziplin
aufrechterhalten wollte, nicht immer in der Lage gewesen, denen, die

sich nicht zur Kirche zählen wollten, das ihnen zustehende Recht zu
sichern. Wo diese enge Verbindung heute noch besteht, sind diese

Gefahren offenkundig. Aber auch da, wo die staatliche Gesetzgebung sich

von der Kirche losgelöst hat, wirkt die frühere Verbindung in mancher

Beziehung noch nach; der deutliche Ausdruck dafür ist die große
Unsicherheit mancher Kirchen, wie sie die kirchliche Eheschließung und die
sich daraus ergebende Disziplin zu ordnen haben.

7. Die Ehe als universale Institution und die Ehe zwischen Christen

Die Ehe ist eine Institution, die sich in der Geschichte der Menschheit

durchwegs findet. Sie ist nicht erst durch das offenbarende Wort
geschaffen worden. Die Texte sowohl des Alten als auch des Neuen
Testamentes gehen davon aus, daß die Institution bereits besteht. Sie

interpretieren Bestehendes. Sie stellen es in das Licht der Offenbarung und
enthüllen seinen wahren Sinn.



Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen 437

Die Ehe erscheint allerdings in den verschiedenen Völkern und
Kulturen in sehr verschiedener Gestalt, und wenn von Ehe als universaler
Institution die Rede sein soll, muß der Begriff so weit gefaßt werden,
daß er zum Beispiel sowohl polygame als monogame Formen umfaßt.
Ehe ist darum zunächst einfach die öffentlich anerkannte Verbindung
von Mann und Frau zu gemeinsamem Leben.

Die Kirchen sind sieh darüber einig, daß Gott, der Schöpfer, die

Ehe von Anfang an gewollt hat und daß sich dieser sein schöpfungsmäßiger

Wille in der Tatsache widerspiegelt, daß die Ehe sich überall
findet. Sie sind sich auch darüber einig, daß der volle Sinn der Ehe erst
durch die Offenbarung in Christus erkennbar geworden sei. Sie stimmen
aber nicht völlig überein, wie die schöpfungsmäßige Gegebenheit der
Ehe zu beurteilen sei. Während die einen der Meinung sind, daß die Ehe

in der Schöpfung als Ordnung gesetzt und als solche dem Menschen

erkennbar sei, neigen die anderen dazu, daß Gottes schöpfungsmäßiger
Wille erst im Rückblick als solcher zu erkennen sei, nachdem Gottes
Handeln in Christus zu seiner Erfüllung gekommen sei. Dieser Unterschied

kann von praktischer Bedeutung sein: während die einen zu der

Meinung neigen, daß sich das christliche Verständnis der Ehe auch

unabhängig von Offenbarung und Kirche als die Gestalt der Ehe voraussetzen

lasse, vertreten die anderen eher die Meinung, daß die Ehe auch

jetzt nur im Glauben ihrem eigentlichen Sinne nach erkannt und gelebt
werden könne.

Die Kirche versteht die Ehe von Christus her. In ihm und durch
ihn erkennen wir Gottes barmherzige Absicht mit den Menschen. Gott
offenbart sich in ihm endgültig als der, der nicht in sich selbst ruhen will,
sondern seinen Bund mit uns aufrichtet. Das gesamte Alte Testament
ist bereits die Geschichte von Gottes Bund mit seinem Volk. Indem
Christus Mensch wird, erscheint Gott als der, der aus sich selbst ausbricht
und die Gemeinschaft sucht.

Frühe Texte des Alten Testamentes benützen bereits die Beziehung
der Ehe zwischen Mann und Frau als Bild für den Bund Gottes mit
seinem Volke. Im Neuen Testament finden wir das Umgekehrte: Die

Beziehung Christi zu seiner Kirche läßt den wahren Sinn der Beziehung
zwischen Mann und Frau deutlich werden. So wie Christus seine Kirche
liebt, soll sich die Liebe zwischen Mann und Frau entfalten. Dieses

Geheimnis (mysterium) ist groß. Dieser Ausdruck bezieht sich exegetisch
nicht auf die Ehe selbst, sondern auf den Umstand, daß die beiden
Beziehungen in diesem Verhältnis zueinander stehen. Der Abschnitt besagt



438 Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen

aber darum nicht weniger, daß die Ehe, die durch Gottes Liebe bestimmt
ist, zu einem Zeichen wird, daß die Ehegatten, indem sie Christus
nachfolgen, eine Gemeinschaft bilden, die Christi Liebe zu seiner Kirche
abzubilden vermag. Der wahre Sinn der durch die Schöpfung gegebenen

Ordnung wird dadurch enthüllt, daß sie in den Dienst der Offenbarung
gestellt wird und die in Christus offenbarte Liebe widerspiegelt.

Die Ehe ist die Gemeinschaft, in der ein Mann und eine Frau auf
dauernde Weise «ein Leib werden» sollen. Diese Gemeinschaft schließt
die erotische und sexuelle Gemeinschaft ein. Der Mensch ist als Mann
und Frau und als solcher nach dem Bilde Gottes geschaffen. Die Sexualität

ist der Ausdruck dafür, daß der Mensch von vornherein nicht als

einzelner geschaffen ist, daß es nicht gut für ihn ist, «allein zu sein»,

sondern daß er auf die Beziehung angelegt ist. Die Ehe läßt diese

ursprüngliche Beziehung zu ihrer Erfüllung kommen. Sie schließt darum
die körperliche Gemeinschaft ein.

Verschiedene Gründe mögen zur Ehe führen. Die gegenseitige
erotische Anziehung und persönliche Liebe sind nicht immer ausschlaggebend

gewesen, und in manchen Kulturen lassen auch heute noch andere

Motive die Ehe Zustandekommen. Sie mag auf Initiative des Stammes
oder der Eltern geschlossen werden, sie mag einzig aus dem Wunsche

gesucht werden, das Geschlecht fortzupflanzen. Wirkliche Ehe setzt
aber jedenfalls die freie Zustimmung zu der Verbindung sowohl von
Seiten des Mannes als der Frau voraus. Die Tatsache, daß Mann und Frau
nach dem Bilde Gottes geschaffen und zu Herren der Schöpfung berufen

sind, kommt am besten zum Ausdruck, wenn sie sich in freier Wahl
als Partner verbinden.

Damit die eheliche Liebe wirklich zum Zeichen der göttlichen
Liebe wird, muß sie von der agape getragen, ja umschlossen werden.
Sie muß Liebe sein (und ständig neu werden), die nicht das Ihre, sondern
die Entfaltung des anderen sucht. Nur auf diese Weise wird eine
Gemeinschaft hergestellt, die wirklich die gesamte Person umfaßt. Sie

zeichnet sich weiter durch Treue und Verläßlichkeit aus. Ihre tiefste

Bedeutung liegt darin, daß einer das Heil des anderen zu wirken trachtet,
daß die Ehegatten sich im Glauben festigen, einander auf dem Wege
der Heiligung helfen und füreinander vor Gott eintreten. Die Ehe ist
im stärksten Sinne des Wortes die mutua consolatio.



Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen 439

2. Ehe als Sakrament

Wenn die Bedeutung der Ehe als Zeichen der göttlichen Liebe
unterstrichen wird, muß zugleich auch die zeichenhafte Bedeutung der

Ehelosigkeit hervorgehoben werden. Die Ehe ist nicht die einzige Form
christlichen Lebens. Ehelosigkeit kann ein Hinweis auf die Nähe des

Reiches Gottes sein, in dem nicht mehr gefreit wird. Sie kann dem
apostolischen Auftrag dienen. Dies gilt vor allem, wenn sie auf einer

Berufung beruht. Sie kann aber auch zum Zeichen werden, wenn sie sich

aus äußerer Notwendigkeit ergibt. Dabei sind Ehelosigkeit und Ehe
nicht zwei Möglichkeiten christlichen Lebens, die ohne innere Beziehung
nebeneinander stehen. Die Kirche bedarf des doppelten Zeichens, wenn
sie lebendig sein soll.

Ist die Ehe zwischen Christen als Sakrament zu verstehen? Die
Kirchen gehen in der Beantwortung dieser Fragen auseinander. Während
die einen die Ehe mit Taufe, Eucharistie und anderen zu den Sakramenten

zählen, sind die anderen der Überzeugung, daß die Bezeichnung
Sakrament im Falle der Ehe unangebracht sei; da Christus die Ehe nicht
wie Taufe und Eucharistie als Zeichen des Heils eingesetzt habe, könne
sie nicht als Sakrament verstanden werden. Der Unterschied ist von
großem Gewicht und hat Folgen bis tief in die Praxis hinein. Er hat zum
Beispiel Einfluß auf die Bestimmung des Verhältnisses von Ehe und
Kirche, auf die Beantwortung der Frage der Scheidung und zweiten
Heirat.

Zunächst ist zu sagen, daß beide Positionen mit offenkundigen
Gefahren und Schwächen behaftet sind. Wenn die Ehe als eines der
sieben Sakramente bezeichnet wird, besteht die Gefahr, daß die Besonderheit

der Ehe nicht genügend gewürdigt wird. Ein in anderem Zusammenhang

geprägter Begriff wird an die Realität herangetragen, und die Ehe
muß ihm angepaßt werden. Man denke etwa an die oft etwas künstlichen
Diskussionen über «forma» und «materia» der Ehe. Die Kirchen, die die

Ehe als Sakrament betrachten, werden darum den Einwand gegen die

sakramentale Terminologie jedenfalls darin ernst nehmen müssen, daß
sie zwischen Taufe und Eucharistie auf der einen Seite und den übrigen
Sakramenten auf der anderen Seite einen deutlichen Unterschied machen
und die Besonderheit der Ehe nicht in allgemeinen Erwägungen über
das Sakrament untergehen lassen. Eine Tendenz in dieser Richtung ist
in der römisch-katholischen Kirche tatsächlich festzustellen.



440 Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen

Wenn hingegen die Sakramentalität der Ehe bestritten wird, besteht
die Gefahr, daß die Ehe ihrer geistlichen Bedeutung als Zeichen und
Abbild für Christi Liebe beraubt wird. Wer mit Betonung die These
vertritt, daß nur Taufe und Eucharistie als Sakramente gelten könnten, hat
unwillkürlich die Neigung, die Ehe aus dem Zusammenhang mit den
Sakramenten völlig auszuschließen und sie dadurch von ihrer Begründung

im Evangelium loszulösen. Die Einsicht, daß Taufe und Eucharistie

in besonderer Weise Sakramente seien, kann leicht in eine negative
These umschlagen. Die Kirchen der Reformation werden darum die
Sakramentalität wenigstens in dieser begrenzten Bedeutung gelten
lassen müssen.

Die orthodoxe Kirche steht in mancher Hinsicht außerhalb dieser

Gegenüberstellung. Sie betrachtet die Ehe zwar ohne Zweifel als Sakrament

und steht damit der römisch-katholischen Auffassung nahe. Da
sie aber den Begriff mysterion und nicht die lateinische Übersetzung
sacramentum zur Bezeichnung der heiligen Handlung benützt, nimmt
sie nicht an den besonderen Schwierigkeiten teil, die mit diesem Begriff
und seiner komplizierten Geschichte verbunden sind. Mysterion ist nie
im selben Maße zum «Begriff» geworden und hat sich darum leichter
für Handlungen verschiedener Art verwenden lassen. Er hat auch nie
den juridischen Beiton erhalten, der im römisch-katholischen Gebrauch

mitschwingt.
Der Ursprung der sakramentalen Terminologie liegt ohne Zweifel

im Neuen Testament selbst. Eph. 5,32 : to mysterion touto mega estin wurde
in der Vulgata mit sacramentum hoc magnum est übersetzt. Der Verfasser
des Briefes geht an dieser Stelle aus von dem Bund, dem unauflöslichen
Band, das Christus und die Kirche verbindet. Er sieht darin das Bild
für die Ehe. Diese Aussage ist darum möglich, weil mit der Ehe

zusammenhängende Bilder bereits im Alten Testament für den Bund
zwischen Gott und Israel benützt worden waren und im Neuen Testament

zur Beschreibung der Beziehung von Christus und Kirche dienen ;

denken wir insbesondere an die Stellen, wo von Braut und Bräutigam
die Rede ist. Christus hat in seinem Kommen die wahre Beziehung
zwischen Gott und Mensch offenbart, und die Verheirateten sind dazu

berufen, dieses «Geheimnis» zu manifestieren. Ihre Ehe ist ein Zeichen

und mag, so wird gefolgert, als solches selbst ein Geheimnis (sacramentum)

genannt werden. Sie ist, da sie ein Zeichen für eine unauflösliche

Beziehung ist, auch selbst unauflöslich. Wer die Ehe bricht, ist nicht
nur seinem Partner untreu, sondern verstößt auch gegen Christi Bund



Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen 441

mit seiner Kirche. Das Sakrament kann in diesem Sinne unzerstörbar
und unauflöslich genannt werden.

Wenn es auch nicht von vornherein unmöglich ist, die christliche
Bedeutung der Ehe gemeinsam mit Hilfe des Begriffes Sakrament zu
erfassen, sind wir uns in unseren Verhandlungen einmal mehr der
Schwierigkeiten bewußt geworden, die damit verbunden sind. Der Ausdruck
hatte bereits mehrere Bedeutungen, bevor er in das christliche Vokabular
einging, und indem mysterion mit sacramentum übersetzt wurde, wurden

Möglichkeiten der Interpretation eröffnet, die in dem ohnehin schon

vielschichtigen mysterion nicht von vornherein enthalten waren. Denken
wir etwa an die moralische Bedeutung des «Schwurs», die im Lateinischen
mitenthalten ist. Durch das philosophische und theologische Denken
hat sich die Situation im Laufe der Jahrhunderte noch weiter kompliziert.
Es ist darum wenig wahrscheinlich, daß die Kirchen durch eine Klärung
dieses Begriffes zu einem gemeinsamen Verständnis der Ehe vorzustoßen

vermögen. Es ist verheißungsvoller, von Begriffen auszugehen, die nicht
im selben Maße von der Geschichte belastet sind.

Ein Begriff, der sich zum Beispiel hier anbietet, ist derjenige des

Bundes. Wie wir bereits gesehen haben, ist er im biblischen Zeugnis tief
verankert ; er erscheint auch in den meisten Liturgien der Eheschließung,
ist aber durch die theologische Diskussion weit weniger belastet. Wenn
die christliche Bedeutung der Ehe unter diesem Stichwort beschrieben
werden soll, müssen allerdings zwei Bemerkungen vorausgeschickt
werden :

a) Der Ausdruck muß in seinem ursprünglichen biblischen Sinn
verstanden werden. Das juridische Verständnis muß ferngehalten werden.
Die Ehe ist nicht ein Bündnisvertrag. Das rechtliche Denken hat die

Neigung, in diesen Kategorien zu denken. Die Partner werden als partes
contrahentes gesehen, die durch ihr Versprechen einen Vertrag eingehen.
Die Ehe ist kein Vertrag. Sie ist ein Bund, in den durch einen öffentlichen
Akt eingetreten wird, hat aber nicht selbst vertragsmäßigen Charakter.
Sie wird darum nicht eo ipso dadurch aufgehoben, daß ein Partner die

von ihm eingegangene Verpflichtung nicht einhält.
b) Bund wird in der Heiligen Schrift vornehmlich für Gottes

Verhältnis zu seinem Volk gebraucht. Die Übertragung auf die Beziehung
zweier Menschen erscheint darum zunächst problematisch. Die
Berechtigung dazu liegt einerseits darin, daß der Bund Gottes immer auch
eine neue Beziehung zwischen Menschen einschließt und daß andererseits

die Beziehung zwischen Christus und seiner Kirche in der Schrift
29



442 Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen

selbst als Parallele zu der Beziehung von Mann und Frau gesehen wird.
Wenn aber der Begriff des Bundes hier benützt wird, ist immer in Erinnerung

zu behalten, daß keine genaue, sondern eine Entsprechung auf
verschiedenen Ebenen vorliegt. Die Gatten stehen sich als Partner
gegenüber.

Nach diesen Bemerkungen kann die Ehe in folgender Weise als

Bund beschrieben werden ; sechs Kennzeichen sind zu erwähnen :

a) Der Bund kommt dadurch zustande, daß ein Partner den anderen

sucht, seine Antwort herausfordert und so die Voraussetzung für die
Gemeinschaft herstellt. Die Ehe ist insofern Bund, als zunächst die
Initiative zur Gemeinschaft ergriffen werden muß, daß zwei Menschen eine

Gemeinschaft von Person zu Person herstellen und sich als ganze
Menschen annehmen.

b) Der Bund wird durch einen Schwur bestätigt, die Treue wird
ausdrücklich versichert (Hos. 2,19; 11,8) und durch einen öffentlichen
Akt oder gar ein sichtbares Zeichen deutlich gemacht. Die Ehe ist insofern

Bund, als sich die Partner ihre Zuwendung gegenseitig durch den

Austausch von Versprechen bestätigen und sich einer dem anderen
als verläßlich erklären.

c) Der Bundesschluß ist von Verheißung begleitet. Segen wird in
Aussicht gestellt. Gottes Gegenwart und alle Gaben, die sich aus seiner

Gegenwart ergeben, sind der eigentliche Segen, seine Vergebung, seine

Gerechtigkeit, sein Geist, seine Weisheit. Indem Gott sich im Bunde

an sein Volk hingibt, öffnet er den Schatz, der in der Gemeinschaft

liegt. Die Ehe ist insofern Bund, als die Partner einander erschließen,

was Gemeinschaft ist. Zum Segen der Gemeinschaft gehört auch die

Nachkommenschaft.
d) Die Verheißung des Bundes ist immer mit Geboten verbunden.

Auf die Verkündigung des Bundes folgen die Gebote, die die Beziehung
bestimmen sollen. Die Gebote, die den Bund der Ehe bestimmen, sind
die gegenseitige Unterwerfung in der Liebe, die Sorge für den anderen,
der Wille, seine Entfaltung zu suchen, die Bereitschaft zur Vergebung,
die Treue, die Bereitschaft zur Nachkommenschaft, die nicht nur Segen,

sondern auch Forderung ist.
e) Der Bund wird durch ein Opfer geschlossen, er verlangt ständige

Opfer. Der Bund Christi mit der Kirche ist durch Christi Tod besiegelt,
und die Kirche lebt von seinem Opfer. Auch dieses Kennzeichen findet
sich in der Ehe wieder: manche Zeremonien der Heirat symbolisieren
die Aufgabe der Abhängigkeit gegenüber Eltern, die Aufgabe der Freiheit



Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen 443

des Ledigseins, in gewissem Sinn den «Tod» des Selbst, zugleich aber die

«Auferstehung» in der neuen Ganzheit mit dem Partner.
f) Der Bund wird in Freuden geschlossen, und seiner wird in Freuden

gedacht. Indem Gott die Gemeinschaft herstellt, schafft er sein Volk
neu; er gibt ihm dauernden Grund zur Freude und Dankbarkeit. Er stellt
es auf den Grund, auf dem Freude Bestand haben kann. Die Ehe ist
insofern Bund, als gerade die Gemeinschaft zweier Personen die Person

entfaltet und Quelle der Freude ist.
Diese Beschreibung könnte durch weitere Kennzeichen erweitert

werden. Die Entsprechung der beiden Ebenen zeigt, warum die Ehe ein

Zeichen ist, das Gottes Liebe verkündet. Sie ist gewissermaßen ein Bund
im Bund, und die Gatten sind damit zu Zeugen gesetzt.

3. Ehe und Kirche

Wenn die Ehe als Zeichen für Gottes Liebe verstanden wird, ist
offensichtlich, daß sie in engster Beziehung zum Leben der gesamten
Kirche steht. Denn die Kirche, der Leib Christi, das Volk Gottes, ist das

eigentliche Werkzeug, das die herrlichen Taten dessen verkündet, der

uns aus der Finsternis in sein wunderbares Licht berufen hat. Die Ehe
kann den Bund Gottes in vollem Umfang nur abbilden, wenn sie in der
weiteren Gemeinschaft des Glaubens steht. Sie erhält in ihr den Rahmen
und wird von ihr getragen. Die durch die Ehe verbundenen Christen
sind bereits durch die Taufe Glieder des Leibes Christi geworden, es sei

denn, daß die Taufe eine leere Form gebheben sei und nicht im Glauben

gelebt würde. Die Vergebung ist ihnen zugesprochen worden, sie haben
die Gabe des Heiligen Geistes erhalten und sind in der Gemeinschaft der

Kirche in den Dienst des Herrn gestellt worden. Die Ehe steht nicht im
Widerspruch mit dieser Berufung, sie ist vielmehr eine konkrete Form,
in der sie gelebt werden kann. Die Ehe ist eine Zelle im Leben der Kirche.
Sie ist gewissermaßen eine «kleine Kirche». Die Gatten tragen dadurch,
daß sie ihre Gemeinschaft aufbauen, dazu bei, daß die Gemeinschaft
des Volkes Gottes aufgebaut wird.

Diese doppelte Beziehung stellt auch eine doppelte Verpflichtung
dar. Die Ehe ist der gesamten Gemeinschaft verpflichtet. Sie darf sich
nicht eigensüchtig in sich verschließen. Die Kirche hat umgekehrt die

Verantwortung, den Rahmen zu geben, in dem sich die Ehe als Zeichen
der Liebe Gottes wirklich entfalten kann. Sie muß es tun durch Lehre
und Verkündigung, vor allem aber durch die gegenseitige pastorale



444 Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen

Sorge. Wenn sie in dieser Aufgabe versagt, wenn sie zum Beispiel nur
über die Verwilderung der Sitten zu klagen weiß, statt die Gatten in
ihren wirklichen Problemen zu begleiten, wird sie am Zerbrechen der
Ehen mitschuldig. Die Trennung der Kirche stellt in dieser pastoralen
Aufgabe ein schwerwiegendes Hindernis dar.

Die Beziehung zwischen Ehe und Kirche kommt insbesondere zum
Ausdruck in der kirchlichen Eheschließung. Sie besteht in dieser oder

jener Form in allen Kirchen, und wenn die enge Beziehung zwischen
Ehe und Kirche besteht, ist es natürlich, daß sie bestehen muß. Die
Gatten bekunden damit ihre Bereitschaft, ihre Verbindung von der

Kirche anerkennen zu lassen und sie in ihrer Mitte zu leben. In der
kirchlichen Handlung empfangen sie die Bestätigung, daß Gottes Liebe,

Vergebung und Gnade mit ihnen gehen. Die Kirche umgekehrt bekennt
sich immer neu zu ihrer Verantwortung.

Wenn auch alle Kirchen diesen allgemeinen Aussagen zustimmen

können, bestehen an dieser Stelle doch schwerwiegende Unterschiede,
die nicht übersehen werden dürfen.

Nach orthodoxer Auffassung geht es in der heiligen Handlung um
Folgendes: «Die Verlobten versprechen einander vor der Kirche gegenseitige

Treue, durch die Segnung des Priesters wird ihnen die göttliche
Gnade verliehen. Sie heiligt ihre Verbindung und verleiht ihnen die

Würde, die geistliche Verbindung zwischen Christus und der Kirche
repräsentativ darzustellen» 1. Nicht der Wille der Verlobten, sondern
die heilige Handlung und insbesondere der Segen des Priesters lassen

die Ehe entstehen. Der Spender des Sakramentes ist darum der Priester.
Nach dieser Auffassung ist die kirchliche Handlung des Priesters

für die Ehe als Zeichen des Bundes konstitutiv. Außerhalb dieser Handlung

kann es wohl Ehe geben ; denn die Ehe ist eine durch die Schöpfung
gegebene Ordnung. Die durch das Sakrament geheiligte Ehe ist aber

an die kirchliche Handlung gebunden. Über die geistliche Bedeutung von
Ehen, die in anderen Kirchen geschlossen und gesegnet werden, hat
sich die orthodoxe Kirche bis jetzt kaum ausgesprochen. Mit Ausnahme
der in der römisch-katholischen Kirche geschlossenen Ehen werden Ehen,
die in die orthodoxe Kirche übergehen, in der Regel neu eingesegnet.

Die Tradition des Westens weicht von dieser Sicht der Dinge ab.

Der Spender des Sakramentes ist hier nicht der Priester, sondern die

1 Metropolit Makarius, vgl. Paul Evdokimov: Sacrement de l'amour, Paris
1962, 165.



Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen 445

Verlobten selbst. Sie sind im kirchlichen Akt die Handelnden. Als
Glieder des Leibes nehmen sie an Christi Priesterschaft teil und bringen
sich selbst Gott dar. Indem sie dies in der Gemeinschaft mit der Kirche
tun, wird ihnen die sakramentale Gnade zuteil. Die Stellung des Priesters
ist hier eine andere, und das Sakrament ist - wenigstens grundsätzlich -
nicht in demselben Maße an den kirchlichen Akt gebunden wie im Osten.

Die Gegenwart des Priesters ist keine theologische Notwendigkeit. Sie

wird in der römisch-katholischen Kirche allerdings aus Gründen kirchlicher

Disziplin gefordert2), und es kann darum praktisch eine Ehe gültig
nur durch den Segen des Priesters geschlossen werden.

Die Mehrzahl der aus der Reformation hervorgegangenen Kirchen
verstehen die kirchliche Handlung auf nochmals andere Weise. Sie sind
der Auffassung, daß die Ehe nicht durch die kirchliche Handlung
konstituiert und geschlossen werde. Die Notwendigkeit der kirchlichen
Handlung liegt darin begründet, daß die Ehegatten berufen sind, Gottes
Namen zu verherrlichen, und zur Erfüllung dieser Berufung Gottes Gnade
bedürfen. Der Segen versichert ihnen, daß Gott die Gnade gibt, die er
verheißt, und daß er in ihrem gemeinsamen Leben mit ihnen gehen wird.
Dieser Segen wird vom Pfarrer ausgesprochen. Die Ehegatten können
ihn nicht einander gegenseitig erteilen. Der Segen konstituiert aber nicht
die Ehe, die Rolle des Pfarrers beschränkt sich darauf, zu erklären, daß

«dieser Mann und diese Frau zusammen Mann und Frau seien».

Diese Unterschiede haben tiefe Gründe und können nicht ohne
weiteres überwunden werden. Die ökumenische Diskussion könnte aber

gefördert werden, wenn die folgenden Fragen beantwortet würden :

a) Kann die orthodoxe Kirche der Tatsache gerecht werden, daß
sich außerhalb ihrer Grenzen Ehen finden, die in echtem Sinne Zeichen
des Bundes Gottes sind?

b) Besteht nicht ein Widerspruch in der römisch-katholischen
Kirche zwischen den theologischen Aussagen und der kanonischen
Praxis

c) Wird in den reformatorischen Kirchen die Notwendigkeit der
kirchlichen Handlung nicht so wenig betont, daß die Ehe zu einer
privaten Angelegenheit außerhalb des Glaubens zu werden droht und die

Eigenheit der christlichen Ehe nicht genügend geltend gemacht werden
kann?

2 Das sogenannte «Tametsi»-Dekret fordert sie, um heimliche Ehen zu
verunmöglichen.



446 Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen

d) Müssen sich nicht alle Kirchen neu fragen, wie das Verhältnis
zwischen Taufe und Ehe zu bestimmen sei? Die Taufe wird von der

großen Mehrzahl der Kirchen gegenseitig als gültig anerkannt. Muß
dies nicht auch Folgen haben für die gegenseitige Anerkennung der Ehe?
Kann sie nicht trotz verschiedener lehrhafter Interpretationen als christliche

Ehe anerkannt werden? Ist durch die Taufe nicht eine Gemeinschaft

geschaffen, die trotz der weiter bestehenden Unterschiede zum Ausdruck
kommen muß in gemeinsamem Zeugnis?

Jedenfalls ist es gerade in diesem Zusammenhang entscheidend,
zwischen der Ebene kirchlichen Handelns und staatlicher Gesetzgebung
klar zu unterscheiden. Manche Gegensätze würden in anderem Licht
erscheinen, wenn die geistliche Intention deutlich und konsequent
herausgearbeitet und in die Praxis umgesetzt würde. Hätte zum Beispiel die

orthodoxe Kirche mit ihrer starken Betonung des durch den Priester
gespendeten Sakraments nicht besonders viel Anlaß, sich von der

Vermischung mit staatlicher Gesetzgebung freizuhalten Würde die
römischkatholische Kirche, bei konsequenter Durchführung ihrer Theologie,
nicht von manchen Begriffen befreit werden, die aus dem Bereich der

Jurisprudenz stammen (Validität, Impedimenta usw.)? Sind nicht
manche protestantische Kirchen in der Gefahr, zu bloßen «religiösen
Helfern» des Staates zu werden (erst nur flüchtig und zivil, dann mit
Andacht und Gefühl)

4. Einmaligkeit der Ehe : Scheidung und Wiederheirat

Alle Kirchen sind der Überzeugung, daß die Ehe ein Bund für die
Dauer des Lebens sei und nicht aufgelöst werden soll. Die feste Absicht
lebenslänglicher Treue ist darum in den Augen aller Kirchen eine wesentliche

Bedingung für die Ehe, nicht nur die Ehe zwischen Christen,
sondern die Ehe überhaupt. Die dauernde Treue ist Erfordernis wirklicher
Liebe, sie wird aber auch von dem zeichenhaften Charakter verlangt;
denn die Ehe kann nicht Abbild von Christi Liebe sein, wenn sie nicht
in dieser Absicht eingegangen und gelebt wird. Alle Kirchen erachten
es als ihre Aufgabe, diese Treue durch Wort und Tat zu bezeugen, sie

erinnern daran bei der Segnung jeder Ehe, und die Gatten müssen sich
dazu verpflichten.

Wenn aber die Kirchen auch mit gleichem Nachdruck der

Überzeugung sind, daß die Ehe nicht aufgelöst werden soll, nehmen sie gegenüber

Scheidung undWiederheirat doch eine verschiedene Haltung ein. Die



Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen 447

Unterschiede haben ihren theologischen Grund in der verschiedenen

Beurteilung des Bandes, das durch die einmal eingegangene Ehe
hergestellt worden ist. Die einen sind der Meinung, daß durch das Sakrament

ein «ontologisches» Band (vinculum) gesetzt sei, ein Band oder

wenigstens Zeichen, das, weil es von Gott geschaffen ist, nicht zerstört
werden kann. Die anderen sind der Meinung, daß die Gatten unter eine

Verheißung gestellt worden sind, daß sie berufen worden sind; sie müssen

durch seine Gnade ständig erneuert und gestärkt werden, um diese

Berufung erfüllen zu können. Sie können darin auch versagen und das

Zeichen zerstören.
Die Kirchen verhalten sich je nach der von ihnen vertretenen Sicht

verschieden, wenn die Ehegatten sich trennen :

Die orthodoxe Kirche wie auch einige reformatorische Kirchen
sind der Auffassung, daß durch Ehebruch der Bund zerstört werde. Der
verlassene Teil kann darum eine neue Ehe eingehen, und die Kirche
wird sie segnen.

Die römisch-katholische Kirche betrachtet das Band der Ehe als

unauflöslich. Sie kann darum nur die Frage stellen, ob die betreffende
Ehe eine wirkliche Ehe gewesen sei oder nicht. In vereinzelten Fällen
kann eine Ehe für ungültig erklärt werden. In der Regel kann aber ein
Geschiedener keine neue Ehe eingehen.

Auch die Anglikanische Gemeinschaft hält dafür, daß das Zeichen
der Ehe unaufhebbar und unwiederholbar ist. Grundsätzlich sollte darum
kein Geschiedener in der Kirche getraut werden. Die Anglikanische
Gemeinschaft kennt die Praxis der Annullationen kaum. Wenn Geschiedene

eine zweite zivile Ehe eingehen, kann der Priester einen Gebetsgottesdienst

feiern und dadurch bezeugen, daß diese neue Verbindung nicht
außerhalb der pastoralen Verantwortung der Kirche liege. Auf Grund
pastoraler Gespräche kann das Paar mit der Bewilligung des Bischofs

zur Eucharistie zugelassen werden; jedenfalls werden Kinder getauft.
Manche protestantischen Kirchen gehen davon aus, daß das Band

der Ehe durch die Scheidung zerstört werde und lassen eine zweite
Ehe unter Umständen auch zu, wenn andere Gründe als Ehebruch zur
Scheidung geführt haben. In einzelnen Kirchen wird jeder einzelne Fall
von einer Kommission geprüft, in anderen ist die Entscheidung dem
einzelnen Paar überlassen. Einzelne Kirchen lassen die zweite Trauung
nahezu generell zu. Die zweite Trauung wird in der Regel als Akt der
Buße gestaltet. Die Kirche nimmt ihn vor in dem Bewußtsein, daß ein

neuer Anfang möglich sei dort, wo die Buße vorhanden sei.



448 Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen

Auch hier wieder ist die Vermischung der kirchlichen und der
staatlichen Ebene ein Faktor, der die ökumenische Situation verwirrt. Die geistliche

Intention jeder Position würde viel deutlicher hervortreten, wenn
dieses Verhältnis geklärt würde. Die folgenden Fragen lassen sich stellen:

a) In einzelnen orthodoxen Kirchen werden weitere Ehen weit über
die oben beschriebene grundsätzliche Haltung eingesegnet. Diese Praxis
entstand dadurch, daß staatliche Maßstäbe in die kirchlichen Maßstäbe

eindrangen.
b) Gegenüber der römisch-katholischen Praxis läßt sich die Frage

erheben, ob sie nicht eine geistliche Forderung in ein rechtliches Prinzip
staatlicher Art verwandelt habe. Läßt ein Prinzip, das in rechtlicher
Weise angewandt wird, genügend Raum für die durch das Evangelium
gebotene pastorale Sorge?

c) Die pastorale Sorge für Geschiedene bestimmt die Praxis der

Anglikanischen Gemeinschaft. Hier kann man die Frage stellen, ob die

Verweigerung der zweiten Heirat größere Zurückhaltung in der Gewährung

der ersten Trauung erforderte. Denn ist die Disziplin anders als

auf dem Grund des Glaubens möglich?
d) Manche protestantischen Kirchen folgen ohne Eigenständigkeit

der Praxis, die der Staat einhält. Wird aber durch die Aufgabe jeder
kirchlichen Disziplin nicht die Forderung des Evangeliums selbst
aufgegeben

Wenn sich die Kirche auch dessen bewußt sein muß, daß sie unter
besonderer Verheißung und Forderung steht, bedeutet das doch nicht,
daß sie sich von der Verantwortung für die staatliche Gesetzgebung
zurückziehen darf. Nachdem in manchen Ländern während Jahrhunderten

Fragen, die Ehe und Scheidung betrafen, ihrer Kompetenz
überlassen waren (es sei denn, daß Erb- und Eigentumsprobleme damit
verbunden waren), besteht jetzt die Versuchung, sich von dieser

Verantwortung völlig zurückzuziehen. Wenn aber die Ehe, wie sie Christus

will, im Grunde nichts anderes ist als die Ehe, die Gott in der Schöpfung
beabsichtigt hat, muß die Gesetzgebung gefunden werden, die der
Entfaltung dieser Ehe günstig ist. Dies ist für die Kirche wichtig, weil das

Ethos der staatlichen Gesetzgebung Rückwirkungen auf die Kirche hat,
vor allem aber weil die echte Ehe den Menschen menschlich werden
läßt. Dabei muß nur im Auge gehalten werden, daß die Ebenen
verschieden sind 3.

3 Empfehlungen für die staatliche Gesetzgebung sind zum Beispiel durch eine



Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen 449

5. Zivile Ehe

Wie ist eine zivile Ehe zu beurteilen? Ist sie wirklich Ehe? Oder

setzt die Gültigkeit der Ehe die kirchliche Handlung voraus? Auch in
dieser Frage herrscht keine Übereinstimmung unter den Kirchen.

Kirchen, die der Meinung sind, daß die Beteiligung des Priesters

notwendig sei, damit das Sakrament gespendet werde, können eine zivil
geschlossene Ehe nicht als in kirchlichem Sinne gültig anerkennen. Diese

Auffassung findet sich in der orthodoxen Kirche und - obwohl die
theologischen Voraussetzungen in andere Richtung weisen - in der
römischkatholischen Kirche. Sie hat wichtige Folgen für die Frage der gemischten

Ehen. Ein römisch-katholischer Christ kann der kirchlichen Trauung
nicht dadurch ausweichen, daß er sich zivil trauen läßt. Sie ist auch von
Bedeutung für die Praxis der zweiten Heirat : Wer nach einer nur zivilen
Ehe eine zweite Heirat sucht, kann in der römisch-katholischen Kirche
getraut werden.

Kirchen hingegen, die die Ehe in erster Linie als universale, durch
die Schöpfung gegebene Institution ansehen, die die kirchliche Handlung
nicht als konstitutiv, sondern vielmehr als einen Akt der Heiligung
betrachten, erkennen auch die zivil geschlossene Ehe als gültig an. Sie

gehen davon aus, daß durch die Übereinkunft der Gatten und das gegenseitige

öffentliche Versprechen vor Zeugen die Ehe gültig vollzogen sei

und auch von der Kirche als solche anerkannt werden müsse. Die Kirche
anerkennt damit die Erfüllung von Gottes in der Schöpfung gegebenem
Willen.

Manche Gründe - sowohl theologischer als auch historischer Art -
stehen hinter diesem Gegensatz. Zwei Fragen könnten aber zur Klärung
beitragen :

a) Wird auf der einen Seite das, was die christliche Besonderheit
der Ehe ist, nicht so sehr zur Norm gemacht, daß die Ehe, die nicht vom
christlichen Glauben bestimmt ist, nicht genügend ernst genommen
werden kann? Wäre es nicht notwendig, den Begriff der Gültigkeit so

zu qualifizieren, daß die positive, von Gott anerkannte Bedeutung der
Ehe als schöpfungsmäßiger Ordnung zur Geltung zu kommen vermag?

Kommission der Church of England ausgearbeitet worden: Putting asunder: a
divorce law for contemporary society, London SPCK, 1966; ähnliche Anstrengungen
sind in Westdeutschland unternommen worden.



450 Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen

b) Wird auf der anderen Seite die zivile Ehe nicht so generell
anerkannt, daß es schwierig wird, deutlich werden zu lassen und geltend zu
machen, worin die christliche Besonderheit der Ehe liegt Wäre es nicht
notwendig, klarer zu zeigen, durch welche Verheißungen und welchen

Auftrag die christliche Ehe sich von der Ehe überhaupt unterscheidet?

II. Zum Problem der bekenntnisverschiedenen Ehen

7. Kirchliche Vorschriften

Das Verständnis der Ehe bestimmt auch die Haltung der Kirchen
gegenüber dem Problem der konfessionell gemischten Ehe. Alle Kirchen
sind sich dessen bewußt, daß an konfessionell gemischte Ehen besondere

geistliche Anforderungen gestellt sind. Die Unterschiede des Glaubens

wirken sich oft als Belastung aus. Insbesondere bereitet aber die Loyalität

zu verschiedenen kirchlichen Gemeinschaften praktische Schwierigkeiten.

Die Probleme zeigen sich zum Beispiel, wenn entschieden werden

muß, in welcher Kirche und auf welche Weise die Ehe geschlossen werden

soll, in welchem Verhältnis die einzelnen Partner zu ihrer Kirche stehen

werden, in welcher Kirche die Kinder erzogen werden sollen, wie der

gemeinsame Gottesdienst gefeiert werden kann, wie die Verpflichtungen
(auch die finanziellen) gegenüber beiden Kirchen erfüllt werden sollen.

In einzelnen Kirchen, vor allem in der römisch-katholischen Kirche,
sind diese Fragen durch kanonische Vorschriften geregelt. Nicht alle
Kirchen halten es für ihre Pflicht, solche Regeln überhaupt aufzustellen,
und die kirchliche Gesetzgebung hat nicht in allen Kirchen denselben

Charakter. Die orthodoxe Kirche kennt zwar kanonische Vorschriften,
sie sind aber nicht zu einem zusammenhängenden Ganzen ausgebildet
worden, und da manche Fragen unberührt bleiben, ist der pastoralen
Verantwortung weiter Raum gelassen. Die römisch-katholische Kirche
hat eine weit vollständigere und ins einzelne gehende Legislation. Die
meisten reformatorischen Kirchen hingegen kennen sozusagen keine
rechtlichen Bestimmungen über die gemischten Ehen; wenn sie auch
eine bestimmte Haltung einnehmen, wird sie doch kaum in rechtlichen
Sätzen greifbar.

Die kirchliche Gesetzgebung hat natürlich ihre Wurzeln in
theologischen und insbesondere ekklesiologischen Überzeugungen. Die
Schwierigkeiten, die sich aus kirchlichen Bestimmungen ergeben, können
darum letztlich nur dadurch beseitigt werden, daß die tieferen Unter-



Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen 451

schiede überwunden werden. Die Gesetzgebung muß aus diesem Grunde
auf dem Hintergrund gesehen werden, auf dem sie entstanden ist. Sie

kann nicht isoliert von ihrem theologischen Zusammenhang betrachtet
oder gar kritisiert werden. Die Frage kann aber gestellt werden, ob die

Gesetzgebung wirklich in voller Übereinstimmung mit ihren eigenen

Voraussetzungen steht. Nur eine solche «Kritik von innen» kann die

ökumenische Bewegung um einen Schritt weiterbringen.
Orthodoxe Theologen äußern zum Beispiel gelegentlich die Meinung,

daß ihre kanonischen Regeln nicht genügend auf die gegenwärtige
ökumenische Situation Rücksicht nehmen. Die kanonischen Regeln
lassen gemischte Ehen zu, wenn sie in der orthodoxen Kirche geschlossen
werden. Sie hat sich nie deutlich darüber ausgesprochen, welche geistliche

Bedeutung einer Ehe zukommt, die außerhalb ihrer Grenzen

geschlossen wird. Diese Zurückhaltung hat manche Vorteile; denn jede
kanonische Fixierung führt leicht dazu, weitere Entwicklungen zu
verhindern. Andererseits erschwert sie die Beziehungen von Kirche zu
Kirche. Orthodoxe Theologen sind der Meinung, daß gemischte Ehen
heute nicht mehr nur «toleriert» werden dürfen, sondern bewußt
anerkannt werden müssen. Die Einheit der Kirche darf zwar nicht in Frage
gestellt werden, und die Kirche hat die Pflicht, den Partnern zur
Vertiefung ihres Glaubens zu verhelfen, damit sie die Ehe so verstehen, wie
sie die orthodoxe Kirche versteht. Der mit anderen Kirchen gemeinsame
Glaube muß hervorgehoben werden, und es ist in diesem Zusammenhang

wichtig, sich daran zu erinnern, daß der Glaube an die Trinität eine

ekklesiologische Aussage impliziert. Die orthodoxe Kirche muß, nachdem
sie in die ökumenische Gemeinschaft eingetreten ist, auch ihre Haltung
gegenüber anderen Kirchen überprüfen; sie muß dabei natürlich die
Maßstäbe der Ekklesiologie anwenden. Die Bedeutung der in anderen
Kirchen geschlossenen Ehen wird durch diese Überprüfung deutlicher
hervortreten.

Manche Vorschriften können heute nicht aufrechterhalten werden;
sie sind de facto bereits durch eine allgemein gewordene Ökonomie

ersetzt worden und werden nicht mit Akribie eingehalten (ius scriptum).
Manche Schwierigkeiten könnten auch behoben werden, wenn es gelänge,
die kirchliche Gesetzgebung von staatlichem Einfluß zu befreien.

Die römisch-katholische Praxis ist durch die Instruktion vom
18. März 1966 neu geordnet worden. Die neuen Bestimmungen weichen

jedoch nur geringfügig von den bisherigen ab. Die folgenden Fragen
können hier gestellt werden.



452 Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen

a) Die gegenwärtige Regelung unterscheidet zuwenig klar zwischen

der Ehe mit einem nicht-römischen Christen und der Ehe mit einem

Nicht-Christen. Die Gesetzgebung sollte zum Ausdruck bringen, daß

auch eine gemischte Ehe zwischen Christen durch Christi Namen
zusammengehalten wird und seine Liebe bezeugen kann.

Das vom Vatikanischen Konzil 1964 abgegebene Votum hatte verlangt,
daß die genannte Unterscheidung auch in der Gesetzgebung verankert
werde. Die Instruktion hat diesen Wunsch nicht erfüllt. Ferner wurde

von demselben Text verlangt, daß die neuen Vorschriften in
Übereinstimmung mit dem Geist des Dekretes über den Ökumenismus formuliert

werden. Im Gegensatz zu früheren römisch-katholischen
Dokumenten nennt das Dekret die nicht-römischen Kirchen «Kirchen» oder

wenigstens «christliche Gemeinschaften» und sagt, daß der Heilige Geist
auch in ihnen am Werk sei. Es empfiehlt (Nr. 12) aufgrund des Namens

Christi gemeinsames Zeugnis und Zusammenarbeit mit den getrennten
Kirchen. Verlangt das aber nicht, daß deutlicher zwischen Ehen mit
nichtrömischen Christen und Ehen mit Nicht-Christen unterschieden wird?

Wird anderenfalls nicht die Bedeutung des Ökumenismus-Dekretes
beträchtlich eingeschränkt

b) Die Instruktion beharrt weiter darauf, daß der nicht
römischkatholische Partner verspricht, keine Schwierigkeiten gegen eine
römischkatholische Erziehung der Kinder zu erheben.

Obschon dieses Versprechen im Vergleich mit früheren Vorschriften
leicht abgeschwächt wurde, verlangt es immer noch zuviel und steht im
Widerspruch zum Geist des Dekretes über den Ökumenismus. Das
Dekret nimmt die anderen Kirchen in ihrem Zeugnis für Christus ernst

(Nr. 12). Gilt das nicht ebenso in der Ehe? Muß nicht auch das Zeugnis
des nicht römisch-katholischen Partners ernst genommen werden?

Genügt deshalb nicht das Versprechen der Eltern, ihre Kinder als Christen
erziehen zu wollen

c) Eine Ehe zwischen einem römisch-katholischen Christen und
einem nicht-römischen Christen, die nicht in einer römisch-katholischen
Kirche geschlossen wird, wird auch weiterhin als ungültig betrachtet.

Das Votum von 1964 versuchte, dieses Problem wenigstens teilweise

zu lösen. Die Instruktion läßt alles wie bisher. Sollte aber nicht die

Anerkennung der nicht-römischen Kirchen als «Kirchen» oder «kirchliche
Gemeinschaften» sich in diesem Zusammenhang positiv auswirken? Was
bedeutet die Anerkennung nicht-römischer Kirchen, wenn die in ihnen
und von ihnen gesegnete Ehe nicht gültig ist? Sollte nicht, was das De-



Die chrsitliche Ehe und die getrennten Kirchen 453

kret über die katholischen Kirchen östlicher Riten sagt, als Muster genommen

und auf andere Kirchen ausgedehnt werden? So könnte die in einer
nicht-römischen Kirche geschlossene Ehe als «eine Verletzung kirchlicher

Disziplin» (unerlaubt), aber nicht als ungültig betrachtet werden.

d) Die Exkommunikation bleibt weiterhin (mit einer Ausnahme) in
Kraft.

Das Votum von 1964 sah vor, die Exkommunikation fallen zu lassen.

Dieser Vorschlag entsprach gewiß mehr dem Geist des Dekretes über
den Ökumenismus.

e) Die Einräumung der Teilnahme eines nicht-römischen Kirchendieners

an einer römisch-katholischen Trauung ist problematisch.
Das Dekret über den Ökumenismus legt dar, daß andere Teilnehmer

am Dialog ernst genommen werden müssen. Die ökumenische Bewegung
ist nicht ein neuer Versuch, die anderen Kirchen in die römisch-katholische
Kirche zu integrieren. Sie ist ein Versuch zur gegenseitigen Begegnung
im Dialog. Ein echter Dialog aber ist nur auf der Basis der Reziprozität
möglich. Dieses Prinzip wird im hier in Aussicht gestellten Dialog nicht
beachtet. Die Form der Teilnahme eines nicht-römischen Kirchendieners
wäre eine höchst eingeschränkte.

Der Beitrag der reformatorischen Kirchen hegt nicht so sehr auf der
Ebene der kirchlichen Gesetzgebung. Da sie kaum feste Regeln über

gemischte Ehen haben, können sie nichts ändern. Sie können zur Verbesserung

der Lage dadurch beitragen, daß sie die Folgerungen, die sich aus
ihrem Verständnis der Ehe ergeben, gemeinsam formulieren und
konsequenter in die Wirklichkeit umsetzen. Jedenfalls müssen sie sich

davor hüten, aus Gründen des Prestiges oder des konfessionehen
Selbstschutzes Regeln zu übernehmen, die ihrem eigentlichen Verständnis der
Ehe nicht entsprechen.

2. Pastorale Gesichtspunkte

Das Problem der gemischten Ehen stellt sich heute darum in neuer
Weise dar, weil sich in den letzten Jahrzehnten und vor allem den

letzten Jahren die Beziehungen der Kirchen untereinander in umstürzender

Weise verändert haben. Der Dialog ist aufgenommen, die
Zusammenarbeit eingeleitet worden. Nicht nur einzelne, sondern die Kirchen
als solche sind in eine immer weiter sich ausdehnende Gemeinschaft

getreten. Angesichts dieser Veränderung werden die Unterschiede im
Verständnis der Ehe besonders unerträglich. Während auf allen Ebenen



454 Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen

von Dialog und Gemeinschaft die Rede ist, sollen gerade hier, wo Gemeinschaft

am dringendsten wäre, die Gegensätze aufrechterhalten werden.
Es ist zu hoffen, daß die weitere Entfaltung der ökumenischen Bewegung
die gegenwärtige Situation zu verändern vermag. Im Augenblick haben

wir aber mit dieser Spannung zu rechnen: Während die ökumenische

Atmosphäre wächst, lassen sich die theologischen und ekklesiologischen
Probleme nicht ohne weiteres beseitigen. Gerade in dieser Situation ist
es aber entscheidend, daß die Kirchen wenigstens alle pastoralen Möglichkeiten,

die ihnen gegeben sind, ausnützen.
Zunächst muß das Problem der gemischten Ehen Gegenstand des

Dialogs werden. Die Kirchen dürfen nicht fortfahren, das Problem
unilateral zu behandeln. Die ökumenischen Beziehungen sind so weit
entwickelt, daß der Partner in einer so wichtigen Frage nicht als Abwesender

behandelt werden sollte. Nur wenn die Kirchen sich auch in dieser

Frage als Partner ernst nehmen, ist es möglich, daß sie allmählich
über die gegenwärtigen Schwierigkeiten hinauswachsen. Sie sind dann
vielleicht auch in der Lage, Richtlinien auszuarbeiten, die unmittelbare
Erleichterung schaffen.

Die Kirchen haben in der Vergangenheit vor gemischten Ehen vor
allem gewarnt. Angesichts der Schwierigkeiten, die damit verbunden
sein können, ist dies verständlich. Warnung ist aber nicht die eigentliche
pastorale Aufgabe der Kirchen. Sie müssen vielmehr die Tatsache der

gemischten Ehen anerkennen und annehmen. Sie dürfen sie nicht als

Anomalie betrachten, als Fehler, der zu heilen ist. Die Haltung, die nur
zu verhindern sucht und die weitere Verantwortung ablehnt, muß zur
Entfremdung von der Kirche überhaupt führen.

Wenn eine gemischte Ehe geschlossen werden soll, ist ein erstes Gebot,
daß Priester oder Pfarrer der betreffenden Kirchen mit der Zustimmung
der Betroffenen die Beziehung miteinander aufnehmen. Die Eheschließung
sollte so weitgehend als möglich gemeinsam vorbereitet werden. Manche

Schwierigkeiten können dadurch vermieden werden. Die Voraussetzung
ist allerdings, daß Priester oder Pfarrer von dem Willen bestimmt sind,
das Paar zu der Entscheidung zu führen, die es um seiner Ehe willen
fällen muß. Wenn Priester oder Pfarrer diese Weite nicht haben,
sondern jede Gelegenheit zu ihren Gunsten ausnutzen, kann das Problem

kompliziert werden. Die Wahl des Priesters oder Pfarrers ist darum
nicht ohne Bedeutung.

Die Zusammenarbeit von Priester und Pfarrer ist wünschenswert
auch über die Eheschließung hinaus. Denn wenn sich das Paar auch für



Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen 455

eine Kirche entscheidet, hört die pastorale Verantwortung der anderen

nicht auf, es sei denn, daß der andere Partner sich entschließt, seine

Kirche zu verlassen. Jedenfalls müssen Pfarrer und Priester darauf achten,
daß das Zeugnis der anderen Kirche nicht einfach unterdrückt wird.

Ist eine gemeinsame Beteiligung auch an der Eheschließung möglich?

Der Gedanke wird oft erwogen, und wo zwischen Kirchen volle

Reziprozität möglich ist, mag er in Betracht gezogen werden. Wo sie

fehlt, würde aber eine solche gemeinsame Beteiligung nicht angebracht
sein. Der erste Fall ist gegeben, wenn eine Ehe zwischen Protestanten
verschiedener Konfession geschlossen wird, der zweite, wenn es sich um eine

Verbindung eines römisch-katholischen und eines evangelischen Christen
handelt. Die gemeinsame Verantwortung der Kirchen kann auf andere

Weise zum Ausdruck gebracht werden, zum Beispiel dadurch, daß der
Priester oder Pfarrer an der Feier anwesend ist; er mag auch an der
familiären Feier das Wort haben. Der Eindruck einer doppelten Trauung
sollte aber vermieden werden.

Es wäre wünschenswert, daß bei der Eheschließung keine bindende

Erklärung über die Erziehung der Kinder gefordert würde; wo sie

dennoch gefordert wird, sollte die Veränderlichkeit der Voraussetzungen
klar gesehen werden. Umstände können dazu führen, daß die einmal

gefaßte Entscheidung geändert werden muß. Das heißt nicht, daß die

Gatten sich über die Erziehung der Kinder nicht schon am Anfang
einigen sollen. Wenn sie sich über diese Frage von vornherein einig
geworden sind, können manche späteren Auseinandersetzungen vermieden

werden.
Die religiöse Erziehung der Kinder muß im Rahmen des Möglichen

als gemeinsame Aufgabe betrachtet werden. Auch wenn für eine Kirche
entschieden worden ist, hört die Verantwortung des anderen Teiles nicht
auf. Er soll von seiner Seite zur Festigung des Glaubens beitragen.
Kinder müssen - vor allem in den ersten Jahren - in einer Kirche
unterrichtet werden. Sie dürfen nicht den Gegensätzen verschiedener
Traditionen ausgesetzt werden. Eine gewisse «Einseitigkeit» ist darum
wünschenswert. Es wäre aber eine Illusion zu glauben, daß Kinder heute
noch «in einer Kirche» erzogen werden können. Die Mauern werden
durch die äußeren Umstände durchbrochen. Die Bevölkerung mischt
sich, Radio und Television tragen Einflüsse an Kinder heran, die nicht
ferngehalten werden können. Der Beitrag des Elternteiles, der der
anderen Kirche angehört, kann darin bestehen, für diese vielfältige
Konfrontation mit anderen Konfessionen den Grund zu legen.



456 Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen

Die gemeinsame Verantwortung kann auch dadurch zum Ausdruck
kommen, daß bei der Taufe Paten der anderen Konfession zugelassen
werden. Die römisch-katholische Kirche lehnt diese Möglichkeit zwar
grundsätzlich ab, läßt sie aber praktisch in manchen Ländern doch zu.
Sie verlangt einen Zeugen, und dieser Zeuge muß Glied der
römischkatholischen Kirche sein. Ein zweiter unoffizieller Zeuge kann einer
anderen Kirche angehören.

Sowohl für das geistliche Leben der Gatten als für die Kinder ist
der gemeinsame Gottesdienst in Familie und Kirche von Bedeutung.
Der gemeinsame Gottesdienst der Familie ist in vieler Hinsicht heute
ohnehin schwierig geworden, im Rahmen des Möglichen sollte er aber
auch von gemischten Ehen aufrechterhalten werden. Alle Kirchen kennen
verschiedene Formen geistlichen Lebens. Manche sind einander ferner,
manche näher. Die Gatten werden sich auf eine Gestalt des
Gottesdienstes einigen, die sie bejahen können. Es könnte die Aufgabe gemischter

Gespräche sein, mögliche gemeinsame Formen zu suchen. Die
Entfaltung des Bibelstudiums in nahezu allen Kirchen eröffnet dafür neue
Möglichkeiten.

Wenn Ehegatten sich für eine Kirche entschieden haben, werden
die Kinder den öffentlichen Gottesdienst dieser Kirche besuchen. Sie

werden dies, damit sie in dieser Kirche festen Fuß fassen, regelmäßig
tun. Bei wichtigen Anlässen (Firmung, Konfirmation, erste Kommunion,
Abendmahl, besondere Festtage) werden es sich beide Elternteile zur
Pflicht machen, anwesend zu sein. Damit die Kinder auch mit der
anderen Kirche möglichst natürlich vertraut werden, werden sie gelegentlich
auch an ihrem Gottesdienst teilnehmen.

Nachdem gemischte Ehen in der Vergangenheit immer wieder bloß
als Gefahr hingestellt worden sind, werden sie heute oft als ökumenische

Gelegenheit bezeichnet. Die Gatten, wird gesagt, bereiten als Pioniere und
Vorläufer den Weg für die ökumenische Bewegung. Daran ist manches
Wahre. Die Partner einer gemischten Ehe erleben tatsächlich Probleme,
die im Bewußtsein anderer Christen nicht genügend lebendig sind. Sie

werden durch die Umstände zu ökumenischen Experimenten gedrängt.
Warnung und Gelegenheit dürfen aber nicht gegeneinander ausgespielt
werden. Die Partner sollten nicht im Bewußtsein leben müssen, entweder
Anomalie oder ökumenische Gelegenheit zu sein. Sie sollen nicht
ungebührlich mit ihrem Fall beschäftigt sein müssen, sondern in erster
Linie die Gnade erleben, die Gott mit der Ehe verbindet, und als Gatten
ein Zeugnis für andere sein.


	Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen

