Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 13-14 (1966-1967)

Heft: 3

Artikel: Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761618

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761618
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die christliche Ehe
und die getrennten Kirchen

Bericht iiber eine vom Okumenischen Rat der Kirchen durch-
gefithrte Studientagung, Crét-Bérard/Schweiz, 20.-24. Juni 1966 *

Vorwort

Wenn sich auch jeder Christ dessen bewuBt ist, daB die Kirche eine
sein mubB und die Trennung darum im Widerspruch mit Christi Willen
steht, werden die Folgen der Trennung doch kaum irgendwo so schmerz-
haft empfunden wie in sogenannten «gemischten Ehen», das heilt in
Ehen, in denen Vertreter verschiedener Konfessionen verbunden sind.
Der Name Christi, den sie beide bekennen, seine Gnade und Vergebung,
die sie beide rithmen, miiten sie in eine besonders bedeutsame, tiefe
und tragfihige Gemeinschaft fithren. Der Umstand, da die Kirchen
getrennt sind und einander mit verschiedenen Bekenntnissen gegeniiber-

* Wir vertffentlichen hier das Ergebnis einer von zwei Departementen des
Okumenischen Rates der Kirchen, dem Sekretariat fiir Glauben und Kirchen-
verfassung und dem Referat fiir die Zusammenarbeit von Mann und Frau in der
Kirche, Familie und Gesellschaft, durchgefithrten Konsultation (vgl. Vorwort).
Der Bericht wurde vom Sekretariat fiir Glauben und Kirchenverfassung zusammen-
gestellt, an verschiedene Studiengruppen weitergeleitet und hat bisher innerhalb
des Okumenischen Rates groBe Anerkennung und Zustimmung gefunden. Das
berechtigt uns, zu einem Zeitpunkt, da die Diskussion um die bekenntnisverschie-
denen Ehen eine ausgedehnte ékumenische Uberpriiffung der Theologie der Ehe
auszulésen beginnt, das durch Breite der Information und durch theologische
Schérfe sich auszeichnende Dokument auch in unserer Zeitschrift abzudrucken.
Wir danken dem Sekretariat fiir Glauben und Kirchenverfassung fiir die freundlich
erteilte Druckerlaubnis. Der Text ist bisher einzig in der von der Studienabteilung
des Okumenischen Rates herausgegebenen Vierteljahresschrift «Okumenische
Diskussion» (englisch: « Study Encounter », franzésisch: « Rencontre cecuménique»)
3 (1967) 2440 unter dem Titel: « Die Ehe und die Trennung der Kirchen» verdffent-
licht worden. H. Stirnimann



Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen 431

stehen, hindert sie aber daran, dieser Gemeinschaft voll teilhaftig zu
werden, ja gelegentlich erweisen sich die Unterschiede und vor allem die
disziplinaren Regelungen, die die Kirchen glaubten aufstellen zu miissen,
als scheidender Faktor, der die Gemeinschaft zerstért. Die Trennung
hat eine ldhmende Wirkung, und jede gemischte Ehe muf3 darum von
den Kirchen als eindringliche Mahnung an ihre ékumenische Aufgabe
verstanden werden.

Die Zahl der konfessionell gemischten Ehen ist in den letzten Jahr-
zehnten stark angestiegen. Wenn sie frither eine Ausnahme darstellten,
sind sie jetzt allgemein geworden. Kaum eine Kirche, die nicht mit einer
betrichtlichen Zahl von gemischten Ehen rechnen miilte. In einzelnen
Gebieten ist ihre Zahl sogar groBer geworden als diejenige der Ehen, die
zwischen Gliedern der eigenen Konfession geschlossen wurden. Solange
eine Konfession in einem bestimmten Gebiet vorherrschte und die
Menschen in ihrer Heimat verwurzelt blieben, wurden Ehen eher zwischen
Angehorigen derselben Konfession und Nation geschlossen. Auch heute
ist die Zahl der gemischten Ehen da am geringsten, wo Konfession und
Nation noch eine gewisse Einheit bilden. In dem MaBe aber, als die
Grenzen der Nationen iiberschritten wurden und die Bevélkerungen sich
mischten, nahm auch die Zahl der Heiraten iiber die Grenzen der eigenen
Kirche hinweg zu. Da diese Entwicklung noch weiter anhalten wird, ist
mit noch weiterer Zunahme zu rechnen, ja das Problem konfessionell ge-
mischter Ehen koénnte schon bald durch das Problem gemischter Ehen
in einem weiteren Sinne (Christen-Nichtchristen) in den Schatten ge-
stellt werden.

Die Kirchen haben darum allen Grund, die Frage nach dem richtigen
Verstindnis der Ehe im O6kumenischen Gesprich aufzunehmen. Die
Frage ist wichtig auch unabhidngig vom Problem der gemischten Ehen.
Denn sind die Kirchen nicht alle immer wieder vor die Aufgabe gestellt
auszusagen, wie im Lichte der Offenbarung die Ehe zu leben, zu verstehen
und zu ordnen sei? Und ist diese Aufgabe nicht heute besonders dringend
geworden, in einer Zeit, in der iiberlieferte Formen der Ehe durch geistige
und soziale Entwicklungen in Frage gestellt werden? Ein gemeinsames
Verstdndnis wire von hochster Bedeutung fiir die Verkiindigung und
die pastorale Verantwortung der Kirchen auf allen Ebenen.

Das Gesprich zwischen den Kirchen ist aber vor allem um der ge-
mischten Ehen willen dringend. Gewil3, ein gemeinsames Verstdndnis
der Ehe wiirde das Problem nicht 16sen. Das Problem ist eine Folge der
Trennung tiberhaupt, und erst wenn die Kirchen wieder in der Lage sind,



432 Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen

in voller Gemeinschaft zu leben, wird die Schwierigkeit véllig aufgehoben.
Die Uberwindung der Unterschiede im Verstindnis der Ehe wire aber
dennoch ein wichtiger Schritt. Sie wiirde zur Vertiefung der Einheit
beitragen und das Leben in einer gemischten Ehe wesentlich erleichtern.

Die Kirchen haben die Aufgabe, alles zu tun, damit Ehen — auch
gemischte Ehen — zu dem Zeichen werden, das sie nach Christi Verheiung
und Willen sein sollen. Ihre Pflicht kann sich nicht darin erschopfen,
vor dem Eingehen gemischter Ehen zu warnen. Sie haben jede Moglich-
keit wahrzunehmen, sie in pastoraler Verantwortung zu begleiten. Wir
miissen uns darum die Frage stellen, wie unter den gegebenen Umstidnden
zu handeln ist und welche Schritte unternommen werden kénnen, um
die Situation wenigstens einigermaBen zu verbessern.

Das vorliegende Dokument beschéftigt sich darum zunédchst mit
einer Reihe von theologischen Fragen, in denen — jedenfalls in der Ver-
gangenheit — die Kirchen voneinander abwichen und zum Teil auch heute
noch abweichen. Es geht dann aber auf Probleme der Legislation und
auf die pastorale Aufgabe der Kirchen in der gegenwirtigen dkumeni-
schen Situation ein.

Das Dokument ist das Ergebnis einer 6kumenischen Studientagung,
die durch zwei Departemente des Okumenischen Rates (Sekretariat fiir
Glauben und Kirchenverfassung | Referat fiir die Zusammenarbeit von
Mann und Frau in Kirche, Familie und Gesellschaft) einberufen wurde
(20. bis 24. Juni 1966, Crét-Bérard, Schweiz). Die Teilnehmer sind sich
dessen bewuBt, daB mit diesem Versuch nicht mehr als ein erster Schritt
getan ist und daB es weiterer Anstrengungen bedarf, wenn eine wirkliche
Kldrung herbeigefiithrt werden soll. Das Problem ist weit komplizierter,
als auf den ersten Blick vermutet werden konnte, und es bedarf einer
Untersuchung, die nicht nur Theologen, sondern Anthropologen, Sozio-
logen, Psychologen, Psychiater und Juristen mit einbezieht. Die
Teilnehmer legen darum den Bericht in der Hoffnung vor, daB die
Studie durch gemeinsame Bemiihungen der beiden Departemente fort-
gesetzt werde.

I. Zur Theologie der Ehe

Es kann hier nicht darum gehen, die Frage der Ehe in ihrer Gesamt-
heit zu behandeln. Das 6kumenische Gesprich iiber die Ehe ist noch bei
weitem nicht so weit fortgeschritten, daBl es moglich wire, eine gemein-
same Lehre von der Ehe zu entwerfen, ja man kann sich fragen, ob ein



Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen 433

solches Unternehmen tiberhaupt moglich und wiinschenswert sei. Es ist
aber in der gegenwirtigen 6kumenischen Situation jedenfalls von ent-
scheidender Bedeutung, sich dariiber klar zu werden, wo die Unterschiede
liegen, wie sie heute dargestellt und wie sie unter Umstédnden iiberwunden
werden konnten. Fiinf Probleme seien ausgewihlt:

1. Ehe als universale Institution und die Ehe zwischen Christen
Die Ehe als Sakrament

Ehe und Kirche

Einmaligkeit der Ehe: Scheidung und zweite Heirat

Zivile Ehe

ol

Die Unterschiede zwischen den Kirchen in diesen Fragen sind offen-
sichtlich, und es konnte auf den ersten Blick scheinen, als sei eine Ver-
standigung von vornherein ausgeschlossen und nicht mehr als eine Gegen-
iiberstellung der Uberzeugungen moglich. Dies ist in mancher Beziehung
tatsichlich auch der Fall. Die {iiberlieferten Unterschiede in diesen
Fragen haben ihr Gewicht nicht verloren und wirken sich mit Macht auf
das Denken und Leben der Kirchen aus. Die Diskussion kann aber
dennoch heute unter neuen Voraussetzungen stattfinden, und wenn sie
wirklich durch alle Uberlegungen hindurch in Rechnung gestellt werden,
erscheinen manche Unterschiede in einem anderen Licht. Die folgenden
Faktoren seien erwdhnt.

a) Der geschichtliche Charakter theologischer und lehrméaBiger
Aussagen ist in den letzten Jahrzehnten immer deutlicher erkannt
worden. Was die Kirche formuliert, ist immer auch mitbestimmt durch
die geschichtliche Situation, in der sie sich findet und mit der sie sich
auseinanderzusetzen hat. Uberlieferte Formulierungen kénnen darum
nicht unbesehen auf neue Situationen iibertragen werden. Sie miissen —
ohne daBl dadurch notwendigerweise die Wahrheit selbst verdndert
wiirde — durch Formulierungen ersetzt werden, die den heutigen ge-
schichtlichen Gegebenheiten gerecht werden. Das Evangelium bedarf
der immer neuen Interpretation. Die Kirchen stehen aber in der Gefahr,
von einmal formulierten Prinzipien und Systemen auszugehen. Wenn
sich Christen iiber die Ehe und insbesondere die gemischte Ehe aus-
sprechen, sind sie leicht von Denkschemata bestimmt: es scheint von
vornherein klar, was «Offenbarung» und «Kirche» seien und was dem-
gemdf «Ehe» zu sein habe. Die neuere Theologie in nahezu allen Kirchen
ist in steigendem MaBe zu der Einsicht gefithrt worden, dall diese Denk-
weise die Gefahr enthilt, im Namen einer Lehre die Wirklichkeit Gottes



434 Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen

und der Welt zu iiberspringen; die iiberlieferten Aussagen miissen viel-
mehr in der Auseinandersetzung mit den heutigen Gegebenheiten stiandig
neu {iberpriift werden, und wenn diese Priifung gemeinsam vorgenommen
wird, erdffnen sich dem Okumenischen Gespriach neue Moglichkeiten.
Selbstverstindlich ist damit nicht einem unkontrollierten Empirismus
das Wort geredet. Was die Kirche zu sagen hat, kann nicht aus den
Gegebenheiten abgelesen werden, sondern mul} sich aus dem Evan-
gelium ergeben. Die Weisungen des Evangeliums miissen aber im Zusam-
menhang mit den Gegebenheiten interpretiert werden.

b) Nicht weniger wichtig ist die Entwicklung im Gebiet der bibli-
schen Auslegung und Theologie. Die Einsicht hat sich in den letzten
Jahrzehnten in beinahe allen Kirchen mehr und mehr durchgesetzt,
daBl die Zeugnisse der Heiligen Schrift selbst in ihrem geschichtlichen
Zusammenhang verstanden werden miissen. Sie geben keine zusammen-
hingend systematische Darstellung, sondern bezeugen die im Evangelium
offenbarte Wahrheit in gegebenen Situationen. Die schriftliche Fixierung
der Zeugnisse ist — insbesondere im Falle groBer Teile des Alten Testa-
mentes und der Evangelien — durch einen komplizierten Vorgang der
Uberlieferung hindurch zustandegekommen, und die Auslegung kann
nicht vorgenommen werden, ohne dal3 dieser geschichtliche Charakter
der Texte stindig vor Augen steht. Es wird daraus sofort deutlich, daB
sich aus den Texten, die uns erhalten sind, eine biblische Theologie nicht
unmittelbar ablesen, sondern im besten Falle ableiten ldaB3t. Dies gilt
insbesondere fiir die Frage der Ehe. Die Schrift enthdlt nur verhéltnis-
malig wenige, verstreute Aussagen. Sie diirfen nicht als die «Prinzipien»
miBldeutet werden, auf Grund derer in logischer Folgerung die «christ-
liche Lehre von der Ehe» entfaltet werden kann. Sie miissen vielmehr als
«Modelle» verstanden werden, die es zu iibertragen gilt und zu denen die
Entsprechung gefunden werden muBl. Wenn man bedenkt, wie oft in
der Vergangenheit einzelne Texte — losgeldst sowohl von der Situation,
in der sie entstanden, als auch vom gesamten Zusammenhang der Schrift
— als Prinzip verstanden wurden, ist offenkundig, welche neuen Wege
die biblische Wissenschaft eréffnet.

c) Die Bedeutung der beiden erwihnten Verdnderungen wird in
vollem Umfang erst deutlich, wenn wir hinzufiigen, daB} die Struktur
von Ehe und Familie nahezu in der ganzen Welt in raschem Wandel be-
griffen ist. Die Entwicklung von Wissenschaft und Technik, die sozio-
logischen, demographischen, 6konomischen und politischen Verdanderun-
gen, die in den letzten Jahrzehnten stattgefunden haben, sind nicht ohne



Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen 435

Folgen fiir Ehe und Familie. Es ist unmdglich, ein vollstindiges Bild
von diesen Verdnderungen zu geben, um so mehr als sie sich in den ver-
schiedenen Teilen der Welt auf verschiedene Weise und in verschiedenem
Ausmal} vollziehen und Verallgemeinerungen darum von vornherein
ausgeschlossen sind. Die Bedingungen fiir Ehe und Familie sind aber in
beinahe keinem Teil der Welt mehr dieselben wie vor hundert Jahren,
und manche Verinderungen miissen auch in die theologische Reflexion
aufgenommen werden.

Ein Beispiel mul} geniigen: Der Wandel, der unter dem Einflul der
technischen, industriellen und gesellschaftlichen Entwicklung stattfindet,
hat zur Folge, daB3 die personliche Beziehung von Mann und Frau weit
grofere Bedeutung fiir die Ehe erlangt als in einer anders strukturierten
Gesellschaft. Da die Ehe heute in der Regel nicht mehr wie frither inner-
halb des weiteren Verbandes der Familie gelebt wird, sondern eine neue
Zelle darstellt, da die Ehe nicht mehr wie frither durch gemeinsame Arbeit
zusammengehalten wird, mul3 die persoénliche Gemeinschaft der Gatten
in den Vordergrund treten und zum tragenden Band der Ehe werden.
Auch der Umstand, daB sich die Lebensdauer erhoht, trdgt zu dieser
Entwicklung bei; denn die Erziehung der Kinder fiillt einen immer klei-
neren Teil des Lebens aus.

Dieser Wandel 1d8t sich durch die Geschichte des Wortes familia
illustrieren. In klassischem und mittelalterlichem Latein bedeutet
Jamilia (sowie im Griechischen ozkos) Haushalt, eine Gemeinschaft, die
nicht auf Banden des Blutes allein beruht, sondern eine wirtschaftliche
Einheit darstellt. Diener und Sklaven gehorten mit dazu. Dieser Gebrauch
erhielt sich bis ins 18. und 19. Jahrhundert, wurde dann aber von einem
engeren Gebrauch abgelost. Familie begann nun die Bezeichnung zu
werden fiir die Gemeinschaft von drei Generationen, GroBeltern, Eltern,
Kinder, Onkel, Tanten usw. In neuester Zeit ist die Bedeutung des Wortes
noch weiter eingeengt worden; es bezeichnet nur noch Vater, Mutter und
Kinder. Wenn auch bis jetzt eine weitere Verengung des Wortes noch
nicht eingetreten ist, 148t sich doch erkennen, wie die Beziehung von
Person zu Person zwischen Mann und Frau, Vater und Mutter, innerhalb
dieser Einheit immer mehr in den Mittelpunkt riickt. Ohne die Beziehung
der Ehe zur Gesellschaft zu vernachlissigen, mu3 darum dieser Beziehung
auch in der Theologie vermehrte Aufmerksamkeit geschenkt werden.

d) SchlieBlich miissen auch in diesem Zusammenhang die Verdnde-
rungen im Verhédltnis von Kirche und Staat erwihnt werden. Wihrend in
vergangenen Jahrhunderten kirchliche und staatliche Autoritdt in vieler



436 Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen

Hinsicht ineinander iibergingen, wird die Erkenntnis immer allgemeiner,
daB sie nach Wesen und Ziel klar voneinander unterschieden werden
miissen. Das Problem des Verhiltnisses von Kirche und Staat ist kom-
pliziert und kann nicht in wenigen Sidtzen umschrieben werden. Die
Berithrung ist aber ohne Zweifel im Gebiet von Ehe und Familie immer
besonders eng gewesen. Kirchliche Grundsitze sind in die staatliche
Gesetzgebung iibergegangen, und kirchliche Disziplin und staatliches
Recht haben sich weitgehend und auf vielfdltige Weise vermischt. Wenn
sich die Unterschiede zwischen Kirche und Staat in den meisten Gebieten
mehr und mehr durchsetzen, ist eine klare Unterscheidung an dieser Stelle
mit besonderen Schwierigkeiten verbunden. Wie immer man iiber diese
Verbindung denken mag, eines ist jedenfalls offenkundig: die Ver-
mischung der Ebenen hat viel Verwirrung gestiftet und dazu beigetragen,
das Wesen der Ehe zu verdunkeln. Auf der einen Seite sind die kirch-
lichen Aussagen oft zu sehr durch die staatliche Gesetzgebung bestimmt
worden, auf der anderen Seite ist die staatliche Gesetzgebung oft zu stark
von Forderungen geleitet worden, die im Grunde nur an Glieder der
Kirche gestellt werden konnen. In manchen Lindern hat die Kirche die
Verantwortung fiir die EheschlieBung und das Eherecht iibernommen.
Eine doppelte Gefahr ist daraus entstanden : Die Kirche hat auf der
einen Seite ihre Verkiindigung den Forderungen anpassen miissen, die
sich auf der Ebene des staatlichen Rechtes mit Fug erheben lassen. Sie
ist auf der anderen Seite, da sie die Forderungen kirchlicher Disziplin
aufrechterhalten wollte, nicht immer in der Lage gewesen, denen, die
sich nicht zur Kirche zihlen wollten, das ihnen zustehende Recht zu
sichern. Wo diese enge Verbindung heute noch besteht, sind diese Ge-
fahren offenkundig. Aber auch da, wo die staatliche Gesetzgebung sich
von der Kirche losgelost hat, wirkt die frithere Verbindung in mancher
Beziehung noch nach; der deutliche Ausdruck dafiir ist die grofe Un-
sicherheit mancher Kirchen, wie sie die kirchliche EheschlieBung und die
sich daraus ergebende Disziplin zu ordnen haben.

1. Die Ehe als universale Institution und die Ehe zwischen Christen

Die Ehe ist eine Institution, die sich in der Geschichte der Menschheit
durchwegs findet. Sie ist nicht erst durch das offenbarende Wort ge-
schaffen worden. Die Texte sowohl des Alten als auch des Neuen Testa-
mentes gehen davon aus, daf} die Institution bereits besteht. Sie inter-
pretieren Bestehendes. Sie stellen es in das Licht der Offenbarung und
enthiillen seinen wahren Sinn.



Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen 437

Die Ehe erscheint allerdings in den verschiedenen Vélkern und Kul-
turen in sehr verschiedener Gestalt, und wenn von Ehe als universaler
Institution die Rede sein soll, mull der Begriff so weit gefat werden,
dal er zum Beispiel sowohl polygame als monogame Formen umfaf3t.
Ehe ist darum zunéchst einfach die o6ffentlich anerkannte Verbindung
von Mann und Frau zu gemeinsamem Leben.

Die Kirchen sind sich dariiber einig, dall Gott, der Schopfer, die
Ehe von Anfang an gewollt hat und dal sich dieser sein schépfungs-
miBiger Wille in der Tatsache widerspiegelt, daBl die Ehe sich iiberall
findet. Sie sind sich auch dariiber einig, daf3 der volle Sinn der Ehe erst
durch die Offenbarung in Christus erkennbar geworden sei. Sie stimmen
aber nicht vollig iiberein, wie die schopfungsmiBige Gegebenheit der
Ehe zu beurteilen sei. Wéhrend die einen der Meinung sind, daB3 die Ehe
in der Schopfung als Ordnung gesetzt und als solche dem Menschen
erkennbar sei, neigen die anderen dazu, daBl Gottes schopfungsmiBiger
Wille erst im Riickblick als solcher zu erkennen sei, nachdem Gottes
Handeln in Christus zu seiner Erfiillung gekommen sei. Dieser Unter-
schied kann von praktischer Bedeutung sein: wihrend die einen zu der
Meinung neigen, daBl sich das christliche Verstindnis der Ehe auch
unabhingig von Offenbarung und Kirche als die Gestalt der Ehe voraus-
setzen lasse, vertreten die anderen eher die Meinung, dafl die Ehe auch
jetzt nur im Glauben ihrem eigentlichen Sinne nach erkannt und gelebt
werden konne.

Die Kirche versteht die Ehe von Christus her. In ihm und durch
ihn erkennen wir Gottes barmherzige Absicht mit den Menschen. Gott
offenbart sich in ihm endgiiltig als der, der nicht in sich selbst ruhen will,
sondern seinen Bund mit uns aufrichtet. Das gesamte Alte Testament
ist bereits die Geschichte von Gottes Bund mit seinem Volk. Indem
Christus Mensch wird, erscheint Gott als der, der aus sich selbst ausbricht
und die Gemeinschaft sucht.

Frithe Texte des Alten Testamentes beniitzen bereits die Beziehung
der Ehe zwischen Mann und Frau als Bild fiir den Bund Gottes mit
seinem Volke. Im Neuen Testament finden wir das Umgekehrte: Die
Beziehung Christi zu seiner Kirche 148t den wahren Sinn der Beziehung
zwischen Mann und Frau deutlich werden. So wie Christus seine Kirche
liebt, soll sich die Liebe zwischen Mann und Frau entfalten. Dieses
Geheimnis (mysterium) ist groB. Dieser Ausdruck bezieht sich exegetisch
nicht auf die Ehe selbst, sondern auf den Umstand, daB3 die beiden Be-
ziehungen in diesem Verhéltnis zueinander stehen. Der Abschnitt besagt



438 Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen

aber darum nicht weniger, daB3 die Ehe, die durch Gottes Liebe bestimmt
ist, zu einem Zeichen wird, dafl die Ehegatten, indem sie Christus nach-
folgen, eine Gemeinschaft bilden, die Christi Liebe zu seiner Kirche
abzubilden vermag. Der wahre Sinn der durch die Schépfung gegebenen
Ordnung wird dadurch enthiillt, daB sie in den Dienst der Offenbarung
gestellt wird und die in Christus offenbarte Liebe widerspiegelt.

Die Ehe ist die Gemeinschaft, in der ein Mann und eine Frau auf
dauernde Weise «ein Leib werden» sollen. Diese Gemeinschaft schlieB3t
die erotische und sexuelle Gemeinschaft ein. Der Mensch ist als Mann
und Frau und als solcher nach dem Bilde Gottes geschaffen. Die Sexua-
litat ist der Ausdruck dafiir, dal der Mensch von vornherein nicht als
einzelner geschaffen ist, daB3 es nicht gut fiir ihn ist, «allein zu seinv,
sondern daB er auf die Beziehung angelegt ist. Die Ehe la(t diese ur-
spriingliche Beziehung zu ihrer Erfiillung kommen. Sie schlieBt darum
die korperliche Gemeinschaft ein.

Verschiedene Griinde mogen zur Ehe fithren. Die gegenseitige
erotische Anziehung und personliche Liebe sind nicht immer ausschlag-
gebend gewesen, und in manchen Kulturen lassen auch heute noch andere
Motive die Ehe zustandekommen. Sie mag auf Initiative des Stammes
oder der Eltern geschlossen werden, sie mag einzig aus dem Wunsche
gesucht werden, das Geschlecht fortzupflanzen. Wirkliche Ehe setzt
aber jedenfalls die freie Zustimmung zu der Verbindung sowohl von
seiten des Mannes als der Frau voraus. Die Tatsache, dal Mann und Frau
nach dem Bilde Gottes geschaffen und zu Herren der Schépfung berufen
sind, kommt am besten zum Ausdruck, wenn sie sich in freier Wahl
als Partner verbinden.

Damit die eheliche Liebe wirklich zum Zeichen der gottlichen
Liebe wird, mul} sie von der agape getragen, ja umschlossen werden.
Sie muB Liebe sein (und stindig neu werden), die nicht das Ihre, sondern
die Entfaltung des anderen sucht. Nur auf diese Weise wird eine Ge-
meinschaft hergestellt, die wirklich die gesamte Person umfalit. Sie
zeichnet sich weiter durch Treue und VerldBlichkeit aus. Ihre tiefste
Bedeutung liegt darin, daB einer das Heil des anderen zu wirken trachtet,
daB die Ehegatten sich im Glauben festigen, einander auf dem Wege
der Heiligung helfen und fiireinander vor Gott eintreten. Die Ehe ist
im stdrksten Sinne des Wortes die mutua consolatio.



Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen 439

2. Ehe als Sakrament

Wenn die Bedeutung der Ehe als Zeichen der gottlichen Liebe
unterstrichen wird, mu3 zugleich auch die zeichenhafte Bedeutung der
Ehelosigkeit hervorgehoben werden. Die Ehe ist nicht die einzige Form
christlichen Lebens. Ehelosigkeit kann ein Hinweis auf die Nihe des
Reiches Gottes sein, in dem nicht mehr gefreit wird. Sie kann dem apo-
stolischen Auftrag dienen. Dies gilt vor allem, wenn sie auf einer Be-
rufung beruht. Sie kann aber auch zum Zeichen werden, wenn sie sich
aus duBerer Notwendigkeit ergibt. Dabei sind Ehelosigkeit und Ehe
nicht zwei Moglichkeiten christlichen Lebens, die ohne innere Beziehung
nebeneinander stehen. Die Kirche bedarf des doppelten Zeichens, wenn
sie lebendig sein soll.

Ist die Ehe zwischen Christen als Sakrament zu verstehen? Die
Kirchen gehen in der Beantwortung dieser Fragen auseinander. Wiahrend
die einen die Ehe mit Taufe, Eucharistie und anderen zu den Sakramen-
ten zihlen, sind die anderen der Uberzeugung, daB3 die Bezeichnung
Sakrament im Falle der Ehe unangebracht sei; da Christus die Ehe nicht
wie Taufe und Eucharistie als Zeichen des Heils eingesetzt habe, kénne
sie nicht als Sakrament verstanden werden. Der Unterschied ist von
groBem Gewicht und hat Folgen bis tief in die Praxis hinein. Er hat zum
Beispiel EinfluB auf die Bestimmung des Verhéltnisses von Ehe und
Kirche, auf die Beantwortung der Frage der Scheidung und zweiten
Heirat.

Zundchst ist zu sagen, daB3 beide Positionen mit offenkundigen
Gefahren und Schwichen behaftet sind. Wenn die Ehe als eines der
sieben Sakramente bezeichnet wird, besteht die Gefahr, daf3 die Besonder-
heit der Ehe nicht geniigend gewiirdigt wird. Ein in anderem Zusammen-
hang geprigter Begriff wird an die Realitdt herangetragen, und die Ehe
mub ihm angepalt werden. Man denke etwa an die oft etwas kiinstlichen
Diskussionen iiber «forma» und «materia» der Ehe. Die Kirchen, die die
Ehe als Sakrament betrachten, werden darum den Einwand gegen die
sakramentale Terminologie jedenfalls darin ernst nehmen miissen, daf3
sie zwischen Taufe und Eucharistie auf der einen Seite und den iibrigen
Sakramenten auf der anderen Seite einen deutlichen Unterschied machen
und die Besonderheit der Ehe nicht in allgemeinen Erwédgungen iiber
das Sakrament untergehen lassen. Eine Tendenz in dieser Richtung ist
in der rémisch-katholischen Kirche tatsidchlich festzustellen.



440 Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen

Wenn hingegen die Sakramentalitdt der Ehe bestritten wird, besteht
die Gefahr, da8 die Ehe ihrer geistlichen Bedeutung als Zeichen und
Abbild fiir Christi Liebe beraubt wird. Wer mit Betonung die These ver-
tritt, daB3 nur Taufe und Eucharistie als Sakramente gelten konnten, hat
unwillkiirlich die Neigung, die Ehe aus dem Zusammenhang mit den
Sakramenten vollig auszuschlieBen und sie dadurch von ihrer Begriin-
dung im Evangelium loszulésen. Die Einsicht, daB Taufe und Eucha-
ristie in besonderer Weise Sakramente seien, kann leicht in eine negative
These umschlagen. Die Kirchen der Reformation werden darum die
Sakramentalitit wenigstens in dieser begrenzten Bedeutung gelten
lassen miissen.

Die orthodoxe Kirche steht in mancher Hinsicht auBerhalb dieser
Gegeniiberstellung. Sie betrachtet die Ehe zwar ohne Zweifel als Sakra-
ment und steht damit der rémisch-katholischen Auffassung nahe. Da
sie aber den Begriff mysterion und nicht die lateinische Ubersetzung
sacramentum zur Bezeichnung der heiligen Handlung beniitzt, nimmt
sie nicht an den besonderen Schwierigkeiten teil, die mit diesem Begriff
und seiner komplizierten Geschichte verbunden sind. Mysterion ist nie
im selben MaBe zum «Begriff» geworden und hat sich darum leichter
fiir Handlungen verschiedener Art verwenden lassen. Er hat auch nie
den juridischen Beiton erhalten, der im roémisch-katholischen Gebrauch
mitschwingt.

Der Ursprung der sakramentalen Terminologie liegt ohne Zweifel
im Neuen Testament selbst. Eph. 5,32: o mysterion touto mega estin wurde
in der Vulgata mit sacramentum hoc magnum est iibersetzt. Der Verfasser
des Briefes geht an dieser Stelle aus von dem Bund, dem unaufléslichen
Band, das Christus und die Kirche verbindet. Er sieht darin das Bild
fiir die Ehe. Diese Aussage ist darum moglich, weil mit der Ehe zu-
sammenhidngende Bilder bereits im Alten Testament fiir den Bund
zwischen Gott und Israel beniitzt worden waren und im Neuen Testa-
ment zur Beschreibung der Beziehung von Christus und Kirche dienen;
denken wir insbesondere an die Stellen, wo von Braut und Bridutigam
die Rede ist. Christus hat in seinem Kommen die wahre Beziehung
zwischen Gott und Mensch offenbart, und die Verheirateten sind dazu
berufen, dieses « Geheimnis» zu manifestieren. Thre Ehe ist ein Zeichen
und mag, so wird gefolgert, als solches selbst ein Geheimnis (sacramen-
tum) genannt werden. Sie ist, da sie ein Zeichen fiir eine unauflosliche
Beziehung ist, auch selbst unaufléslich. Wer die Ehe bricht, ist nicht
nur seinem Partner untreu, sondern verst6Bt auch gegen Christi Bund



Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen 441

mit seiner Kirche. Das Sakrament kann in diesem Sinne unzerstérbar
und unaufldslich genannt werden.

Wenn es auch nicht von vornherein unméglich ist, die christliche
Bedeutung der Ehe gemeinsam mit Hilfe des Begriffes Sakrament zu
erfassen, sind wir uns in unseren Verhandlungen einmal mehr der Schwie-
rigkeiten bewuBt geworden, die damit verbunden sind. Der Ausdruck
hatte bereits mehrere Bedeutungen, bevor er in das christliche Vokabular
einging, und indem mysterion mit sacramentum iibersetzt wurde, wurden
Moglichkeiten der Interpretation erdffnet, die in dem ohnehin schon
vielschichtigen mysterion nicht von vornherein enthalten waren. Denken
wir etwa an die moralische Bedeutung des «Schwurs», die im Lateinischen
mitenthalten ist. Durch das philosophische und theologische Denken
hat sich die Situation im Laufe der Jahrhunderte noch weiter kompliziert.
Es ist darum wenig wahrscheinlich, daB3 die Kirchen durch eine Klirung
dieses Begriffes zu einem gemeinsamen Verstindnis der Ehe vorzustoBen
vermogen. Es ist verheiBungsvoller, von Begriffen auszugehen, die nicht
im selben MaBe von der Geschichte belastet sind.

Ein Begriff, der sich zum Beispiel hier anbietet, ist derjenige des
Bundes. Wie wir bereits gesehen haben, ist er im biblischen Zeugnis tief
verankert; er erscheint auch in den meisten Liturgien der EheschlieBung,
ist aber durch die theologische Diskussion weit weniger belastet. Wenn
die christliche Bedeutung der Ehe unter diesem Stichwort beschrieben
werden soll, miissen allerdings zwei Bemerkungen vorausgeschickt
werden:

a) Der Ausdruck mufB in seinem urspriinglichen biblischen Sinn
verstanden werden. Das juridische Verstindnis muB} ferngehalten werden.
Die Ehe ist nicht ein Biindnisvertrag. Das rechtliche Denken hat die
Neigung, in diesen Kategorien zu denken. Die Partner werden als partes
contrahentes gesehen, die durch ihr Versprechen einen Vertrag eingehen.
Die Ehe ist kein Vertrag. Sie ist ein Bund, in den durch einen 6ffentlichen
Akt eingetreten wird, hat aber nicht selbst vertragsmiBigen Charakter.
Sie wird darum nicht eo 7pso dadurch aufgehoben, dal3 ein Partner die
von ihm eingegangene Verpflichtung nicht einhilt.

b) Bund wird in der Heiligen Schrift vornehmlich fiir Gottes Ver-
hiltnis zu seinem Volk gebraucht. Die Ubertragung auf die Beziehung
zweler Menschen erscheint darum zunichst problematisch. Die Be-
rechtigung dazu liegt einerseits darin, dafl der Bund Gottes immer auch
eine neue Beziehung zwischen Menschen einschlieBt und daB anderer-
seits die Beziehung zwischen Christus und seiner Kirche in der Schrift

29



442 Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen

selbst als Parallele zu der Beziehung von Mann und Frau gesehen wird.
Wenn aber der Begriff des Bundes hier beniitzt wird, ist immer in Erinne-
rung zu behalten, daB keine genaue, sondern eine Entsprechung auf
verschiedenen Ebenen vorliegt. Die Gatten stehen sich als Partner
gegeniiber.

Nach diesen Bemerkungen kann die Ehe in folgender Weise als
Bund beschrieben werden; sechs Kennzeichen sind zu erwahnen:

a) Der Bund kommt dadurch zustande, dal} ein Partner den anderen
sucht, seine Antwort herausfordert und so die Voraussetzung fiir die
Gemeinschaft herstellt. Die Ehe ist insofern Bund, als zunichst die
Initiative zur Gemeinschaft ergriffen werden muBl, daBl zwei Menschen eine
Gemeinschaft von Person zu Person herstellen und sich als ganze
Menschen annehmen.

b) Der Bund wird durch einen Schwur bestitigt, die Treue wird
ausdriicklich versichert (Hos. 2,19; 11,8) und durch einen 6ffentlichen
Akt oder gar ein sichtbares Zeichen deutlich gemacht. Die Ehe ist inso-
fern Bund, als sich die Partner ihre Zuwendung gegenseitig durch den
Austausch von Versprechen bestitigen und sich einer dem anderen
als verldBlich erkldren.

c) Der Bundesschluf3 ist von Verheifflung begleitet. Segen wird in
Aussicht gestellt. Gottes Gegenwart und alle Gaben, die sich aus seiner
Gegenwart ergeben, sind der eigentliche Segen, seine Vergebung, seine
Gerechtigkeit, sein Geist, seine Weisheit. Indem Gott sich im Bunde
an sein Volk hingibt, &ffnet er den Schatz, der in der Gemeinschaft
liegt. Die Ehe ist insofern Bund, als die Partner einander erschlieBen,
was Gemeinschaft ist. Zum Segen der Gemeinschaft gehort auch die
Nachkommenschaft.

d) Die VerheiBung des Bundes ist immer mit Geboten verbunden.
Auf die Verkiindigung des Bundes folgen die Gebote, die die Beziehung
bestimmen sollen. Die Gebote, die den Bund der Ehe bestimmen, sind
die gegenseitige Unterwerfung in der Liebe, die Sorge fiir den anderen,
der Wille, seine Entfaltung zu suchen, die Bereitschaft zur Vergebung,
die Treue, die Bereitschaft zur Nachkommenschaft, die nicht nur Segen,
sondern auch Forderung ist.

e) Der Bund wird durch ein Opfer geschlossen, er verlangt stindige
Opfer. Der Bund Christi mit der Kirche ist durch Christi Tod besiegelt,
und die Kirche lebt von seinem Opfer. Auch dieses Kennzeichen findet
sich in der Ehe wieder: manche Zeremonien der Heirat symbolisieren
die Aufgabe der Abhingigkeit gegeniiber Eltern, die Aufgabe der Freiheit



Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen 443

des Ledigseins, in gewissem Sinn den «Tod» des Selbst, zugleich aber die
«Auferstehung» in der neuen Ganzheit mit dem Partner.

f) Der Bund wird in Freuden geschlossen, und seiner wird in Freu-
den gedacht. Indem Gott die Gemeinschaft herstellt, schafft er sein Volk
neu; er gibt ihm dauernden Grund zur Freude und Dankbarkeit. Er stellt
es auf den Grund, auf dem Freude Bestand haben kann. Die Ehe ist
insofern Bund, als gerade die Gemeinschaft zweier Personen die Person
entfaltet und Quelle der Freude ist.

Diese Beschreibung kénnte durch weitere Kennzeichen erweitert
werden. Die Entsprechung der beiden Ebenen zeigt, warum die Ehe ein
Zeichen ist, das Gottes Liebe verkiindet. Sie ist gewissermafen ein Bund
im Bund, und die Gatten sind damit zu Zeugen gesetzt.

3. Ehe und Kirche

Wenn die Ehe als Zeichen fiir Gottes Liebe verstanden wird, ist
offensichtlich, daB sie in engster Beziehung zum Leben der gesamten
Kirche steht. Denn die Kirche, der Leib Christi, das Volk Gottes, ist das
eigentliche Werkzeug, das die herrlichen Taten dessen verkiindet, der
uns aus der Finsternis in sein wunderbares Licht berufen hat. Die Ehe
kann den Bund Gottes in vollem Umfang nur abbilden, wenn sie in der
weiteren Gemeinschaft des Glaubens steht. Sie erhilt in ihr den Rahmen
und wird von ihr getragen. Die durch die Ehe verbundenen Christen
sind bereits durch die Taufe Glieder des Leibes Christi geworden, es sei
denn, dafl die Taufe eine leere Form geblieben sei und nicht im Glauben
gelebt wiirde. Die Vergebung ist ihnen zugesprochen worden, sie haben
die Gabe des Heiligen Geistes erhalten und sind in der Gemeinschaft der
Kirche in den Dienst des Herrn gestellt worden. Die Ehe steht nicht im
Widerspruch mit dieser Berufung, sie ist vielmehr eine konkrete Form,
in der sie gelebt werden kann. Die Ehe ist eine Zelle im Leben der Kirche.
Sie ist gewissermalBen eine «kleine Kirche». Die Gatten tragen dadurch,
daB sie ihre Gemeinschaft aufbauen, dazu bei, daB die Gemeinschaft
des Volkes Gottes aufgebaut wird.

Diese doppelte Beziehung stellt auch eine doppelte Verpflichtung
dar. Die Ehe ist der gesamten Gemeinschaft verpflichtet. Sie darf sich
nicht eigensiichtig in sich verschlieBen. Die Kirche hat umgekehrt die
Verantwortung, den Rahmen zu geben, in dem sich die Ehe als Zeichen
der Liebe Gottes wirklich entfalten kann. Sie muf3 es tun durch Lehre
und Verkiindigung, vor allem aber durch die gegenseitige pastorale



444 Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen

Sorge. Wenn sie in dieser Aufgabe versagt, wenn sie zum Beispiel nur
iiber die Verwilderung der Sitten zu klagen weil}, statt die Gatten in
ihren wirklichen Problemen zu begleiten, wird sie am Zerbrechen der
Ehen mitschuldig. Die Trennung der Kirche stellt in dieser pastoralen
Aufgabe ein schwerwiegendes Hindernis dar.

Die Beziehung zwischen Ehe und Kirche kommt insbesondere zum
Ausdruck in der kirchlichen EheschlieBung. Sie besteht in dieser oder
jener Form in allen Kirchen, und wenn die enge Beziehung zwischen
Ehe und Kirche besteht, ist es natiirlich, daBl sie bestehen muB. Die
Gatten bekunden damit ihre Bereitschaft, ihre Verbindung von der
Kirche anerkennen zu lassen und sie in ihrer Mitte zu leben. In der kirch-
lichen Handlung empfangen sie die Bestdtigung, daB Gottes Liebe,
Vergebung und Gnade mit ihnen gehen. Die Kirche umgekehrt bekennt
sich immer neu zu ihrer Verantwortung.

Wenn auch alle Kirchen diesen allgemeinen Aussagen zustimmen
kénnen, bestehen an dieser Stelle doch schwerwiegende Unterschiede,
die nicht {ibersehen werden diirfen.

Nach orthodoxer Auffassung geht es in der heiligen Handlung um
Folgendes: «Die Verlobten versprechen einander vor der Kirche gegen-
seitige Treue, durch die Segnung des Priesters wird ihnen die gottliche
Gnade verliehen. Sie heiligt ihre Verbindung und verleiht ihnen die
Wiirde, die geistliche Verbindung zwischen Christus und der Kirche
reprasentativ darzustellen» 1. Nicht der Wille der Verlobten, sondern
die heilige Handlung und insbesondere der Segen des Priesters lassen
die Ehe entstehen. Der Spender des Sakramentes ist darum der Priester.

Nach dieser Auffassung ist die kirchliche Handlung des Priesters
fiir die Ehe als Zeichen des Bundes konstitutiv. AuBerhalb dieser Hand-
lung kann es wohl Ehe geben; denn die Ehe ist eine durch die Schopfung
gegebene Ordnung. Die durch das Sakrament geheiligte Ehe ist aber
an die kirchliche Handlung gebunden. Uber die geistliche Bedeutung von
Ehen, die in anderen Kirchen geschlossen und gesegnet werden, hat
sich die orthodoxe Kirche bis jetzt kaum ausgesprochen. Mit Ausnahme
der in der romisch-katholischen Kirche geschlossenen Ehen werden Ehen,
die in die orthodoxe Kirche iibergehen, in der Regel neu eingesegnet.

Die Tradition des Westens weicht von dieser Sicht der Dinge ab.
Der Spender des Sakramentes ist hier nicht der Priester, sondern die

1 Metropolit Makarius, vgl. Paul Evdokimov: Sacrement de 1’amour, Paris
1962, 165.



Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen 445

Verlobten selbst. Sie sind im kirchlichen Akt die Handelnden. Als
Glieder des Leibes nehmen sie an Christi Priesterschaft teil und bringen
sich selbst Gott dar. Indem sie dies in der Gemeinschaft mit der Kirche
tun, wird ihnen die sakramentale Gnade zuteil. Die Stellung des Priesters
ist hier eine andere, und das Sakrament ist — wenigstens grundsitzlich —
nicht in demselben Male an den kirchlichen Akt gebunden wie im Osten.
Die Gegenwart des Priesters ist keine theologische Notwendigkeit. Sie
wird in der romisch-katholischen Kirche allerdings aus Griinden kirch-
licher Disziplin gefordert 2), und es kann darum praktisch eine Ehe giiltig
nur durch den Segen des Priesters geschlossen werden.

Die Mehrzahl der aus der Reformation hervorgegangenen Kirchen
verstehen die kirchliche Handlung auf nochmals andere Weise. Sie sind
der Auffassung, dal die Ehe nicht durch die kirchliche Handlung kon-
stituiert und geschlossen werde. Die Notwendigkeit der kirchlichen
Handlung liegt darin begriindet, daf8 die Ehegatten berufen sind, Gottes
Namen zu verherrlichen, und zur Erfiillung dieser Berufung Gottes Gnade
bediirfen. Der Segen versichert ihnen, dafl Gott die Gnade gibt, die er
verheif3t, und daB er in ihrem gemeinsamen Leben mit ihnen gehen wird.
Dieser Segen wird vom Pfarrer ausgesprochen. Die Ehegatten kénnen
ihn nicht einander gegenseitig erteilen. Der Segen konstituiert aber nicht
die Ehe, die Rolle des Pfarrers beschrinkt sich darauf, zu erkliaren, daf3
«dieser Mann und diese Frau zusammen Mann und Frau seienn.

Diese Unterschiede haben tiefe Griinde und kénnen nicht ohne
weiteres iberwunden werden. Die 6kumenische Diskussion kénnte aber
gefordert werden, wenn die folgenden Fragen beantwortet wiirden:

a) Kann die orthodoxe Kirche der Tatsache gerecht werden, dal
sich auBerhalb ihrer Grenzen Ehen finden, die in echtem Sinne Zeichen
des Bundes Gottes sind?

b) Besteht nicht ein Widerspruch in der rémisch-katholischen
Kirche zwischen den theologischen Aussagen und der kanonischen
Praxis?

c¢) Wird in den reformatorischen Kirchen die Notwendigkeit der
kirchlichen Handlung nicht so wenig betont, daB8 die Ehe zu einer pri-
vaten Angelegenheit auBerhalb des Glaubens zu werden droht und die

Eigenheit der christlichen Ehe nicht gentigend geltend gemacht werden
kann?

2 Das sogenannte «Tametsin-Dekret fordert sie, um heimliche Ehen zu ver-
unmoglichen.



446 Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen

d) Miissen sich nicht alle Kirchen neu fragen, wie das Verhiltnis
zwischen Taufe und Ehe zu bestimmen sei? Die Taufe wird von der
groBen Mehrzahl der Kirchen gegenseitig als giiltig anerkannt. Mul
dies nicht auch Folgen haben fiir die gegenseitige Anerkennung der Ehe?
Kann sie nicht trotz verschiedener lehrhafter Interpretationen als christ-
liche Ehe anerkannt werden? Ist durch die Taufe nicht eine Gemeinschaft
geschaffen, die trotz der weiter bestehenden Unterschiede zum Ausdruck
kommen muB in gemeinsamem Zeugnis?

Jedenfalls ist es gerade in diesem Zusammenhang entscheidend,
zwischen der Ebene kirchlichen Handelns und staatlicher Gesetzgebung
klar zu unterscheiden. Manche Gegensitze wiirden in anderem Licht
erscheinen, wenn die geistliche Intention deutlich und konsequent heraus-
gearbeitet und in die Praxis umgesetzt wiirde. Hitte zum Beispiel die
orthodoxe Kirche mit ihrer starken Betonung des durch den Priester
gespendeten Sakraments nicht besonders viel AnlaB, sich von der Ver-
mischung mit staatlicher Gesetzgebung freizuhalten? Wiirde die rémisch-
katholische Kirche, bei konsequenter Durchfithrung ihrer Theologie,
nicht von manchen Begriffen befreit werden, die aus dem Bereich der
Jurisprudenz stammen (Validitit, Impedimenta usw.)? Sind nicht
manche protestantische Kirchen in der Gefahr, zu bloBen «religiésen
Helfern» des Staates zu werden (erst nur fliichtig und zivil, dann mit
Andacht und Gefiihl) ?

4. Einmaligkeit der Ehe: Scheidung und Wiederheirat

Alle Kirchen sind der Uberzeugung, daB die Ehe ein Bund fiir die
Dauer des Lebens sei und nicht aufgelost werden soll. Die feste Absicht
lebenslidnglicher Treue ist darum in den Augen aller Kirchen eine wesent-
liche Bedingung fiir die Ehe, nicht nur die Ehe zwischen Christen, son-
dern die Ehe iiberhaupt. Die dauernde Treue ist Erfordernis wirklicher
Liebe, sie wird aber auch von dem zeichenhaften Charakter verlangt;
denn die Ehe kann nicht Abbild von Christi Liebe sein, wenn sie nicht
in dieser Absicht eingegangen und gelebt wird. Alle Kirchen erachten
es als ihre Aufgabe, diese Treue durch Wort und Tat zu bezeugen, sie
erinnern daran bei der Segnung jeder Ehe, und die Gatten miissen sich
dazu verpflichten.

Wenn aber die Kirchen auch mit gleichem Nachdruck der Uber-
zeugung sind, daB die Ehe nicht aufgelost werden soll, nehmen sie gegen-
iber Scheidung und Wiederheirat doch eine verschiedene Haltung ein. Die



Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen 447

Unterschiede haben ihren theologischen Grund in der verschiedenen
Beurteilung des Bandes, das durch die einmal eingegangene Ehe her-
gestellt worden ist. Die einen sind der Meinung, daB3 durch das Sakra-
ment ein «ontologisches» Band (vinculum) gesetzt sei, ein Band oder
wenigstens Zeichen, das, weil es von Gott geschaffen ist, nicht zerstort
werden kann. Die anderen sind der Meinung, daB die Gatten unter eine
VerheiBung gestellt worden sind, daf3 sie berufen worden sind ; sie miissen
durch seine Gnade stindig erneuert und gestdrkt werden, um diese
Berufung erfiillen zu kénnen. Sie kénnen darin auch versagen und das
Zeichen zerstoren.

Die Kirchen verhalten sich je nach der von ihnen vertretenen Sicht
verschieden, wenn die Ehegatten sich trennen:

Die orthodoxe Kirche wie auch einige reformatorische Kirchen
sind der Auffassung, daB3 durch Ehebruch der Bund zerstort werde. Der
verlassene Teil kann darum eine neue Ehe eingehen, und die Kirche
wird sie segnen.

Die rémisch-katholische Kirche betrachtet das Band der Ehe als
unaufléslich. Sie kann darum nur die Frage stellen, ob die betreffende
Ehe eine wirkliche Ehe gewesen sei oder nicht. In vereinzelten Fillen
kann eine Ehe fiir ungiiltig erkldrt werden. In der Regel kann aber ein
Geschiedener keine neue Ehe eingehen.

Auch die Anglikanische Gemeinschaft hilt dafiir, da8 das Zeichen
der Ehe unaufhebbar und unwiederholbar ist. Grundsétzlich sollte darum
kein Geschiedener in der Kirche getraut werden. Die Anglikanische
Gemeinschaft kennt die Praxis der Annullationen kaum. Wenn Geschie-
dene eine zweite zivile Ehe eingehen, kann der Priester einen Gebetsgottes-
dienst feiern und dadurch bezeugen, daB diese neue Verbindung nicht
auBerhalb der pastoralen Verantwortung der Kirche liege. Auf Grund
pastoraler Gespriache kann das Paar mit der Bewilligung des Bischofs
zur Eucharistie zugelassen werden; jedenfalls werden Kinder getauft.

Manche protestantischen Kirchen gehen davon aus, daf das Band
der Ehe durch die Scheidung zerstért werde und lassen eine zweite
Ehe unter Umstinden auch zu, wenn andere Griinde als Ehebruch zur
Scheidung gefiihrt haben. In einzelnen Kirchen wird jeder einzelne Fall
von einer Kommission gepriift, in anderen ist die Entscheidung dem
einzelnen Paar iiberlassen. Einzelne Kirchen lassen die zweite Trauung
nahezu generell zu. Die zweite Trauung wird in der Regel als Akt der
BuBe gestaltet. Die Kirche nimmt ihn vor in dem BewuBtsein, da ein
neuer Anfang moglich sei dort, wo die BuBe vorhanden sei.



448 Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen

Auch hier wieder ist die Vermischung der kirchlichen und der staat-
lichen Ebene ein Faktor, der die 6kumenische Situation verwirrt. Die geist-
liche Intention jeder Position wiirde viel deutlicher hervortreten, wenn
dieses Verhiltnis geklirt wiirde. Die folgenden Fragen lassen sich stellen:

a) In einzelnen orthodoxen Kirchen werden weitere Ehen weit iiber
die oben beschriebene grundsétzliche Haltung eingesegnet. Diese Praxis
entstand dadurch, dal3 staatliche MaBstabe in die kirchlichen MaBstibe
eindrangen.

b) Gegeniiber der romisch-katholischen Praxis 148t sich die Frage
erheben, ob sie nicht eine geistliche Forderung in ein rechtliches Prinzip
staatlicher Art verwandelt habe. LiBt ein Prinzip, das in rechtlicher
Weise angewandt wird, geniigend Raum fiir die durch das Evangelium
gebotene pastorale Sorge?

c) Die pastorale Sorge fiir Geschiedene bestimmt die Praxis der
Anglikanischen Gemeinschaft. Hier kann man die Frage stellen, ob die
Verweigerung der zweiten Heirat gréBere Zuriickhaltung in der Gewih-
rung der ersten Trauung erforderte. Denn ist die Disziplin anders als
auf dem Grund des Glaubens mdglich?

d) Manche protestantischen Kirchen folgen ohne Eigenstidndigkeit
der Praxis, die der Staat einhdlt. Wird aber durch die Aufgabe jeder
kirchlichen Disziplin nicht die Forderung des Evangeliums selbst auf-
gegeben?

Wenn sich die Kirche auch dessen bewulBt sein mul3, da3 sie unter
besonderer VerheiBung und Forderung steht, bedeutet das doch nicht,
daB sie sich von der Verantwortung fiir die staatliche Gesetzgebung
zuriickziehen darf. Nachdem in manchen Liandern wahrend Jahrhunder-
ten Fragen, die Ehe und Scheidung betrafen, ihrer Kompetenz iiber-
lassen waren (es sei denn, daB8 Erb- und Eigentumsprobleme damit ver-
bunden waren), besteht jetzt die Versuchung, sich von dieser Verant-
wortung vollig zuriickzuziehen. Wenn aber die Ehe, wie sie Christus
will, im Grunde nichts anderes ist als die Ehe, die Gott in der Schopfung
beabsichtigt hat, mul} die Gesetzgebung gefunden werden, die der Ent-
faltung dieser Ehe giinstig ist. Dies ist fiir die Kirche wichtig, weil das
Ethos der staatlichen Gesetzgebung Riickwirkungen auf die Kirche hat,
vor allem aber weil die echte Ehe den Menschen menschlich werden
laBt. Dabei muB nur im Auge gehalten werden, daB die Ebenen ver-
schieden sind 3.

3 Empfehlungen fir die staatliche Gesetzgebung sind zum Beispiel durch eine



Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen 449

5. Zivile Ehe

Wie ist eine zivile Ehe zu beurteilen? Ist sie wirklich Ehe? Oder
setzt die Giiltigkeit der Ehe die kirchliche Handlung voraus? Auch in
dieser Frage herrscht keine Ubereinstimmung unter den Kirchen.

Kirchen, die der Meinung sind, daB die Beteiligung des Priesters
notwendig sei, damit das Sakrament gespendet werde, kénnen eine zivil
geschlossene Ehe nicht als in kirchlichem Sinne giiltig anerkennen. Diese
Auffassung findet sich in der orthodoxen Kirche und — obwohl die theo-
logischen Voraussetzungen in andere Richtung weisen — in der romisch-
katholischen Kirche. Sie hat wichtige Folgen fiir die Frage der gemisch-
ten Ehen. Ein romisch-katholischer Christ kann der kirchlichen Trauung
nicht dadurch ausweichen, dal er sich zivil trauen 1d3t. Sie ist auch von
Bedeutung fiir die Praxis der zweiten Heirat: Wer nach einer nur zivilen
Ehe eine zweite Heirat sucht, kann in der rémisch-katholischen Kirche
getraut werden.

Kirchen hingegen, die die Ehe in erster Linie als universale, durch
die Schopfung gegebene Institution ansehen, die die kirchliche Handlung
nicht als konstitutiv, sondern vielmehr als einen Akt der Heiligung be-
trachten, erkennen auch die zivil geschlossene Ehe als giiltig an. Sie
gehen davon aus, daB durch die Ubereinkunft der Gatten und das gegen-
seitige Offentliche Versprechen vor Zeugen die Ehe giiltig vollzogen sei
und auch von der Kirche als solche anerkannt werden miisse. Die Kirche
anerkennt damit die Erfiillung von Gottes in der Schépfung gegebenem
Willen.

Manche Griinde — sowohl theologischer als auch historischer Art —
stehen hinter diesem Gegensatz. Zwei Fragen kénnten aber zur Kldrung
beitragen:

a) Wird auf der einen Seite das, was die christliche Besonderheit
der Ehe ist, nicht so sehr zur Norm gemacht, dal die Ehe, die nicht vom
christlichen Glauben bestimmt ist, nicht geniigend ernst genommen
werden kann? Wire es nicht notwendig, den Begriff der Giiltigkeit so
zu qualifizieren, daB die positive, von Gott anerkannte Bedeutung der
Ehe als schépfungsméBiger Ordnung zur Geltung zu kommen vermag?

Kommission der Church of England ausgearbeitet worden: Putting asunder: a
divorce law for contemporary society, London SPCK, 1966; dhnliche Anstrengungen
sind in Westdeutschland unternommen worden.



450 Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen

b) Wird auf der anderen Seite die zivile Ehe nicht so generell aner-
kannt, dal es schwierig wird, deutlich werden zu lassen und geltend zu
machen, worin die christliche Besonderheit der Ehe liegt? Wire es nicht
notwendig, klarer zu zeigen, durch welche VerheiBungen und welchen
Auftrag die christliche Ehe sich von der Ehe tiberhaupt unterscheidet ?

II. Zum Problem der bekenntnisverschiedenen Ehen

1. Kirchliche Vorschriften

Das Verstdandnis der Ehe bestimmt auch die Haltung der Kirchen
gegeniiber dem Problem der konfessionell gemischten Ehe. Alle Kirchen
sind sich dessen bewuBt, daBl an konfessionell gemischte Ehen besondere
geistliche Anforderungen gestellt sind. Die Unterschiede des Glaubens
wirken sich oft als Belastung aus. Insbesondere bereitet aber die Loya-
litdt zu verschiedenen kirchlichen Gemeinschaften praktische Schwierig-
keiten. Die Probleme zeigen sich zum Beispiel, wenn entschieden werden
mul, in welcher Kirche und auf welche Weise die Ehe geschlossen werden
soll, in welchem Verhiltnis die einzelnen Partner zu ihrer Kirche stehen
werden, in welcher Kirche die Kinder erzogen werden sollen, wie der
gemeinsame Gottesdienst gefeiert werden kann, wie die Verpflichtungen
(auch die finanziellen) gegeniiber beiden Kirchen erfiillt werden sollen.

In einzelnen Kirchen, vor allem in der romisch-katholischen Kirche,
sind diese Fragen durch kanonische Vorschriften geregelt. Nicht alle
Kirchen halten es fiir ihre Pflicht, solche Regeln iiberhaupt aufzustellen,
und die kirchliche Gesetzgebung hat nicht in allen Kirchen denselben
Charakter. Die orthodoxe Kirche kennt zwar kanonische Vorschriften,
sie sind aber nicht zu einem zusammenhingenden Ganzen ausgebildet
worden, und da manche Fragen unberiihrt bleiben, ist der pastoralen
Verantwortung weiter Raum gelassen. Die rémisch-katholische Kirche
hat eine weit vollstindigere und ins einzelne gehende Legislation. Die
meisten reformatorischen Kirchen hingegen kennen sozusagen keine
rechtlichen Bestimmungen iiber die gemischten Ehen; wenn sie auch
eine bestimmte Haltung einnehmen, wird sie doch kaum in rechtlichen
Sdtzen greifbar.

Die kirchliche Gesetzgebung hat natiirlich ihre Wurzeln in theo-
logischen und insbesondere ekklesiologischen Uberzeugungen. Die
Schwierigkeiten, die sich aus kirchlichen Bestimmungen ergeben, kénnen
darum letztlich nur dadurch beseitigt werden, daB die tieferen Unter-



Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen 451

schiede iiberwunden werden. Die Gesetzgebung mul} aus diesem Grunde
auf dem Hintergrund gesehen werden, auf dem sie entstanden ist. Sie
kann nicht isoliert von ihrem theologischen Zusammenhang betrachtet
oder gar kritisiert werden. Die Frage kann aber gestellt werden, ob die
Gesetzgebung wirklich in voller Ubereinstimmung mit ihren eigenen
Voraussetzungen steht. Nur eine solche «Kritik von innen» kann die
6kumenische Bewegung um einen Schritt weiterbringen.

Orthodoxe Theologen duBern zum Beispiel gelegentlich die Meinung,
daB ihre kanonischen Regeln nicht geniigend auf die gegenwirtige
okumenische Situation Riicksicht nehmen. Die kanonischen Regeln
lassen gemischte Ehen zu, wenn sie in der orthodoxen Kirche geschlossen
werden. Sie hat sich nie deutlich dariiber ausgesprochen, welche geist-
liche Bedeutung einer Ehe zukommt, die auBerhalb ihrer Grenzen
geschlossen wird. Diese Zurtickhaltung hat manche Vorteile; denn jede
kanonische Fixierung fiihrt leicht dazu, weitere Entwicklungen zu ver-
hindern. Andererseits erschwert sie die Beziehungen von Kirche zu
Kirche. Orthodoxe Theologen sind der Meinung, daB3 gemischte Ehen
heute nicht mehr nur «toleriert» werden diirfen, sondern bewul3t aner-
kannt werden miissen. Die Einheit der Kirche darf zwar nicht in Frage
gestellt werden, und die Kirche hat die Pflicht, den Partnern zur Ver-
tiefung ihres Glaubens zu verhelfen, damit sie die Ehe so verstehen, wie
sie die orthodoxe Kirche versteht. Der mit anderen Kirchen gemeinsame
Glaube muB hervorgehoben werden, und es ist in diesem Zusammen-
hang wichtig, sich daran zu erinnern, daB der Glaube an die Trinitét eine
ekklesiologische Aussage impliziert. Die orthodoxe Kirche muf3, nachdem
sie in die 6kumenische Gemeinschaft eingetreten ist, auch ihre Haltung
gegeniiber anderen Kirchen iiberpriifen; sie muf3 dabei natiirlich die
MaBstibe der Ekklesiologie anwenden. Die Bedeutung der in anderen
Kirchen geschlossenen Ehen wird durch diese Uberpriifung deutlicher
hervortreten.

Manche Vorschriften kénnen heute nicht aufrechterhalten werden;
sie sind de facto bereits durch eine allgemein gewordene Okonomie
ersetzt worden und werden nicht mit Akribie eingehalten (ius scriptum).
Manche Schwierigkeiten kénnten auch behoben werden, wenn es gelinge,
die kirchliche Gesetzgebung von staatlichem EinfluB zu befreien.

Die romisch-katholische Praxis ist durch die Instruktion vom
18. Médrz 1966 neu geordnet worden. Die neuen Bestimmungen weichen
jedoch nur geringfiigig von den bisherigen ab. Die folgenden Fragen
kénnen hier gestellt werden.



452 Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen

a) Die gegenwirtige Regelung unterscheidet zuwenig klar zwischen
der Ehe mit einem nicht-romischen Christen und der Ehe mit einem
Nicht-Christen. Die Gesetzgebung sollte zum Ausdruck bringen, daB
auch eine gemischte Ehe zwischen Christen durch Christi Namen zusam-
mengehalten wird und seine Liebe bezeugen kann.

Das vom Vatikanischen Konzil 1964 abgegebene Votum hatte verlangt,
daB die genannte Unterscheidung auch in der Gesetzgebung verankert
werde. Die Instruktion hat diesen Wunsch nicht erfiillt. Ferner wurde
von demselben Text verlangt, daB die neuen Vorschriften in Uberein-
stimmung mit dem Geist des Dekretes iiber den Okumenismus formu-
liert werden. Im Gegensatz zu fritheren romisch-katholischen Doku-
menten nennt das Dekret die nicht-rémischen Kirchen «Kirchen» oder
wenigstens «christliche Gemeinschaften» und sagt, daBl der Heilige Geist
auch in ihnen am Werk sei. Es empfiehlt (Nr. 12) aufgrund des Namens
Christi gemeinsames Zeugnis und Zusammenarbeit mit den getrennten
Kirchen. Verlangt das aber nicht, daf3 deutlicher zwischen Ehen mit nicht-
romischen Christen und Ehen mit Nicht-Christen unterschieden wird?

Wird anderenfalls nicht die Bedeutung des Okumenismus-Dekretes
betrichtlich eingeschriankt?

b) Die Instruktion beharrt weiter darauf, daBl der nicht rémisch-
katholische Partner verspricht, keine Schwierigkeiten gegen eine rémisch-
katholische Erziehung der Kinder zu erheben.

Obschon dieses Versprechen im Vergleich mit fritheren Vorschriften
leicht abgeschwicht wurde, verlangt es immer noch zuviel und steht im
Widerspruch zum Geist des Dekretes iiber den Okumenismus. Das
Dekret nimmt die anderen Kirchen in ihrem Zeugnis fiir Christus ernst
(Nr. 12). Gilt das nicht ebenso in der Ehe? MuB} nicht auch das Zeugnis
des nicht romisch-katholischen Partners ernst genommen werden?
Geniigt deshalb nicht das Versprechen der Eltern, ihre Kinder als Christen
erziehen zu wollen?

c) Eine Ehe zwischen einem romisch-katholischen Christen und
einem nicht-réomischen Christen, die nicht in einer rémisch-katholischen
Kirche geschlossen wird, wird auch weiterhin als ungiiltig betrachtet.

Das Votum von 1964 versuchte, dieses Problem wenigstens teilweise
zu losen. Die Instruktion 1dBt alles wie bisher. Sollte aber nicht die
Anerkennung der nicht-rémischen Kirchen als « Kirchen» oder «kirchliche
Gemeinschaften» sich in diesem Zusammenhang positiv auswirken? Was
bedeutet die Anerkennung nicht-romischer Kirchen, wenn die in ihnen
und von ihnen gesegnete Ehe nicht giiltig ist? Sollte nicht, was das De-



Die chrsitliche Ehe und die getrennten Kirchen 453

kret iiber die katholischen Kirchen &stlicher Riten sagt, als Muster genom-
men und auf andere Kirchen ausgedehnt werden? So kénnte die in einer
nicht-rémischen Kirche geschlossene Ehe als «eine Verletzung kirch-
licher Disziplin» (unerlaubt), aber nicht als ungiiltig betrachtet werden.

d) Die Exkommunikation bleibt weiterhin (mit einer Ausnahme) in
Kraft.

Das Votum von 1964 sah vor, die Exkommunikation fallen zu lassen.
Dieser Vorschlag entsprach gewill mehr dem Geist des Dekretes {iber
den Okumenismus.

e) Die Einrdumung der Teilnahme eines nicht-rémischen Kirchen-
dieners an einer romisch-katholischen Trauung ist problematisch.

Das Dekret iiber den Okumenismus legt dar, daf3 andere Teilnehmer
am Dialog ernst genommen werden miissen. Die 6kumenische Bewegung
ist nicht ein neuer Versuch, die anderen Kirchen in die rémisch-katholische
Kirche zu integrieren. Sie ist ein Versuch zur gegenseitigen Begegnung
im Dialog. Ein echter Dialog aber ist nur auf der Basis der Reziprozitit
moglich. Dieses Prinzip wird im hier in Aussicht gestellten Dialog nicht
beachtet. Die Form der Teilnahme eines nicht-romischen Kirchendieners
wiére eine hochst eingeschrinkte.

Der Beitrag der reformatorischen Kirchen liegt nicht so sehr auf der
Ebene der kirchlichen Gesetzgebung. Da sie kaum feste Regeln iiber
gemischte Ehen haben, kénnen sie nichts dndern. Sie kénnen zur Verbes-
serung der Lage dadurch beitragen, daB sie die Folgerungen, die sich aus
ihrem Verstindnis der Ehe ergeben, gemeinsam formulieren und kon-
sequenter in die Wirklichkeit umsetzen. Jedenfalls miissen sie sich
davor hiiten, aus Griinden des Prestiges oder des konfessionellen Selbst-
schutzes Regeln zu {ibernehmen, die ihrem eigentlichen Verstdndnis der
Ehe nicht entsprechen.

2. Pastorale Gesichispunkte

Das Problem der gemischten Ehen stellt sich heute darum in neuer
Weise dar, weil sich in den letzten Jahrzehnten und vor allem den
letzten Jahren die Beziehungen der Kirchen untereinander in umstiir-
zender Weise verdndert haben. Der Dialog ist aufgenommen, die Zusam-
menarbeit eingeleitet worden. Nicht nur einzelne, sondern die Kirchen
als solche sind in eine immer weiter sich ausdehnende Gemeinschaft
getreten. Angesichts dieser Verdnderung werden die Unterschiede im
Verstdndnis der Ehe besonders unertriaglich. Wéhrend auf allen Ebenen



454 Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen

von Dialog und Gemeinschaft die Rede ist, sollen gerade hier, wo Gemein-
schaft am dringendsten wire, die Gegensidtze aufrechterhalten werden.
Es ist zu hoffen, daB3 die weitere Entfaltung der 6kumenischen Bewegung
die gegenwirtige Situation zu verdndern vermag. Im Augenblick haben
wir aber mit dieser Spannung zu rechnen: Wihrend die 6kumenische
Atmosphdre wichst, lassen sich die theologischen und ekklesiologischen
Probleme nicht ohne weiteres beseitigen. Gerade in dieser Situation ist
es aber entscheidend, daf die Kirchen wenigstens alle pastoralen Moglich-
keiten, die thnen gegeben sind, ausniitzen.

Zunichst muBl das Problem der gemischten Ehen Gegenstand des
Dialogs werden. Die Kirchen diirfen nicht fortfahren, das Problem uni-
lateral zu behandeln. Die ékumenischen Beziehungen sind so weit ent-
wickelt, daB der Partner in einer so wichtigen Frage nicht als Abwesen-
der behandelt werden sollte. Nur wenn die Kirchen sich auch in dieser
Frage als Partner ernst nehmen, ist es moglich, daB sie allmihlich
iiber die gegenwirtigen Schwierigkeiten hinauswachsen. Sie sind dann
vielleicht auch in der Lage, Richtlinien auszuarbeiten, die unmittelbare
Erleichterung schaffen.

Die Kirchen haben in der Vergangenheit vor gemischten Ehen vor
allem gewarnt. Angesichts der Schwierigkeiten, die damit verbunden
sein konnen, ist dies verstindlich. Warnung ist aber nicht die eigentliche
pastorale Aufgabe der Kirchen. Sie miissen vielmehr die Tatsache der
gemischten Ehen anerkennen und annehmen. Sie diirfen sie nicht als
Anomalie betrachten, als Fehler, der zu heilen ist. Die Haltung, die nur
zu verhindern sucht und die weitere Verantwortung ablehnt, mull zur
Entfremdung von der Kirche iiberhaupt fiihren.

Wenn eine gemischte Ehe geschlossen werden soll, ist ein erstes Gebot,
daB Priester oder Pfarrer der betreffenden Kirchen mit der Zustimmung
der Betroffenen die Beziehung miteinander aufnehmen. Die EheschlieBung
sollte so weitgehend als mdglich gemeinsam vorbereitet werden. Manche
Schwierigkeiten kénnen dadurch vermieden werden. Die Voraussetzung
ist allerdings, daB Priester oder Pfarrer von dem Willen bestimmt sind,
das Paar zu der Entscheidung zu fiithren, die es um seiner Ehe willen
fallen muB3. Wenn Priester oder Pfarrer diese Weite nicht haben, son-
dern jede Gelegenheit zu ihren Gunsten ausnutzen, kann das Problem
kompliziert werden. Die Wahl des Priesters oder Pfarrers ist darum
nicht ohne Bedeutung.

Die Zusammenarbeit von Priester und Pfarrer ist wiinschenswert
auch tiiber die EheschlieBung hinaus. Denn wenn sich das Paar auch fiir



Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen 455

eine Kirche entscheidet, hort die pastorale Verantwortung der anderen
nicht auf, es sei denn, da3 der andere Partner sich entschlieBt, seine
Kirche zu verlassen. Jedenfalls miissen Pfarrer und Priester darauf achten,
daB das Zeugnis der anderen Kirche nicht einfach unterdriickt wird.

Ist eine gemeinsame Beteiligung auch an der EheschlieBung mog-
lich? Der Gedanke wird oft erwogen, und wo zwischen Kirchen volle
Reziprozitdit moglich ist, mag er in Betracht gezogen werden. Wo sie
fehlt, wiirde aber eine solche gemeinsame Beteiligung nicht angebracht
sein. Der erste Fall ist gegeben, wenn eine Ehe zwischen Protestanten ver-
schiedener Konfession geschlossen wird, der zweite, wenn es sich um eine
Verbindung eines romisch-katholischen und eines evangelischen Christen
handelt. Die gemeinsame Verantwortung der Kirchen kann auf andere
Weise zum Ausdruck gebracht werden, zum Beispiel dadurch, dafl der
Priester oder Pfarrer an der Feier anwesend ist; er mag auch an der
familidren Feier das Wort haben. Der Eindruck einer doppelten Trauung
sollte aber vermieden werden.

Es wire wiinschenswert, dal bei der EheschlieBung keine bindende
Erklirung iiber die Erziehung der Kinder gefordert wiirde; wo sie den-
noch gefordert wird, sollte die Verdnderlichkeit der Voraussetzungen
klar gesehen werden. Umstdnde konnen dazu fithren, daB die einmal
gefafite Entscheidung gedndert werden muB. Das heiBit nicht, daB} die
Gatten sich iiber die Erziehung der Kinder nicht schon am Anfang
einigen sollen. Wenn sie sich iiber diese Frage von vornherein einig
geworden sind, kénnen manche spiteren Auseinandersetzungen vermie-
den werden.

Die religiése Erziehung der Kinder mull im Rahmen des Mdglichen
als gemeinsame Aufgabe betrachtet werden. Auch wenn fiir eine Kirche
entschieden worden ist, hort die Verantwortung des anderen Teiles nicht
auf. Er soll von seiner Seite zur Festigung des Glaubens beitragen.
Kinder miissen — vor allem in den ersten Jahren — in einer Kirche unter-
richtet werden. Sie diirfen nicht den Gegensitzen verschiedener Tradi-
tionen ausgesetzt werden. Eine gewisse «Einseitigkeit» ist darum wiin-
schenswert. Es widre aber eine Illusion zu glauben, daB Kinder heute
noch «in einer Kirche» erzogen werden kénnen. Die Mauern werden
durch die duBeren Umstdnde durchbrochen. Die Bevdélkerung mischt
sich, Radio und Television tragen Einfliisse an Kinder heran, die nicht
ferngehalten werden kénnen. Der Beitrag des Elternteiles, der der an-
deren Kirche angehort, kann darin bestehen, fiir diese vielfiltige Kon-
frontation mit anderen Konfessionen den Grund zu legen.



456 Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen

Die gemeinsame Verantwortung kann auch dadurch zum Ausdruck
kommen, dafl bei der Taufe Paten der anderen Konfession zugelassen
werden. Die rémisch-katholische Kirche lehnt diese Moglichkeit zwar
grundsdtzlich ab, 1dBt sie aber praktisch in manchen Lindern doch zu.
Sie verlangt einen Zeugen, und dieser Zeuge mul Glied der rémisch-
katholischen Kirche sein. Ein zweiter unoffizieller Zeuge kann einer an-
deren Kirche angehéren.

Sowohl fiir das geistliche Leben der Gatten als fiir die Kinder ist
der gemeinsame Gottesdienst in Familie und Kirche von Bedeutung.
Der gemeinsame Gottesdienst der Familie ist in vieler Hinsicht heute
ohnehin schwierig geworden, im Rahmen des Moglichen sollte er aber
auch von gemischten Ehen aufrechterhalten werden. Alle Kirchen kennen
verschiedene Formen geistlichen Lebens. Manche sind einander ferner,
manche niher. Die Gatten werden sich auf eine Gestalt des Gottes-
dienstes einigen, die sie bejahen kénnen. Es kénnte die Aufgabe gemisch-
ter Gespriache sein, mogliche gemeinsame Formen zu suchen. Die Ent-
faltung des Bibelstudiums in nahezu allen Kirchen erdffnet dafiir neue
Moglichkeiten.

Wenn Ehegatten sich fiir eine Kirche entschieden haben, werden
die Kinder den offentlichen Gottesdienst dieser Kirche besuchen. Sie
werden dies, damit sie in dieser Kirche festen Full fassen, regelmiBig
tun. Bei wichtigen Anldssen (Firmung, Konfirmation, erste Kommunion,
Abendmahl, besondere Festtage) werden es sich beide Elternteile zur
Pflicht machen, anwesend zu sein. Damit die Kinder auch mit der an-
deren Kirche moglichst natiirlich vertraut werden, werden sie gelegentlich
auch an ihrem Gottesdienst teilnehmen.

Nachdem gemischte Ehen in der Vergangenheit immer wieder blo3
als Gefahr hingestellt worden sind, werden sie heute oft als 6kumenische
Gelegenheit bezeichnet. Die Gatten, wird gesagt, bereiten als Pioniere und
Vorldufer den Weg fiir die 6kumenische Bewegung. Daran ist manches
Wahre. Die Partner einer gemischten Ehe erleben tatsidchlich Probleme,
die im BewuBtsein anderer Christen nicht geniigend lebendig sind. Sie
werden durch die Umstinde zu 6kumenischen Experimenten gedridngt.
Warnung und Gelegenheit diirfen aber nicht gegeneinander ausgespielt
werden. Die Partner sollten nicht im BewuBtsein leben miissen, entweder
Anomalie oder 6kumenische Gelegenheit zu sein. Sie sollen nicht un-
gebiihrlich mit ihrem Fall beschiftigt sein miissen, sondern in erster
Linie die Gnade erleben, die Gott mit der Ehe verbindet, und als Gatten
ein Zeugnis fiir andere sein.



	Die christliche Ehe und die getrennten Kirchen

