Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 13-14 (1966-1967)

Heft: 3

Artikel: Reform und Reformation

Autor: Pflrtner, Stephanus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761617

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761617
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

STEPHANUS PFURTNER OP

Reform und Reformation *

Das Thema trifft die kritische Mitte unserer zwischenkirchlichen
Beziehungen. Um das zu verdeutlichen, braucht man es nur ein wenig
zu erweitern und zu fragen: Ist eine Reform der Kirche durch die Refor-
mation geschehen? — Wir wissen, es ist ein Geschenk, daBl wir heute, zur
450-jahrigen Wiederkehr des Reformationsbeginns als evangelische und
katholische Christen gemeinsam diese kritische Frage stellen koénnen.
Damit ist das Gesprich auch in sich bereits sinnvoll, selbst wenn es zu
keinem zukunft-weisenden Erfolg fithren sollte. Aber die wiedergefundene
Briiderlichkeit nimmt unserer «Auseinander-Setzung» doch nicht den
erregenden Ernst. Ist die Reformation Ereignis der Segnung und der
Stirke, oder Zeichen des Unheils und der spalterischen Méchte in der
Christenheit? Die Veranstalter des Treffens taten recht daran, die Frage
so schroff zu stellen. Es war ebenfalls gut, daBl darauf hingewiesen wurde,
es konnte uns dabei kaum um eine «Revision der Geschichte» gehen,
sondern darum, daB wir das Thema angesichts unseres heutigen Auftrags
durchdichten. Wenn man die Erwartungen von Welt und Christenheit
in Betracht zieht, mochte man meinen, es sei nicht mehr in unser Er-
messen gestellt, eine Losung zu suchen. Die Ungeduld, die uns — eben
nicht nur seitens der Gldubigen — entgegenkommt, ist zu groB.

* Der Artikel ist ein Gesprachsbeitrag des Verfassers fiir ein ¢kumenisches
Seminar, das vom 29. April bis 1. Mai 1967 im Institut fiir 6kumenische Forschung
in StraBburg unter Vorsitz von Landesbischof Dr. H. Lilje anlaBlich der 450-jahrigen
Wiederkehr des Reformationsbeginns stattfand. Der Anlafl wie auch die Diskussions-
form des Seminars bestimmten die Abfassung des Artikels. Er ist zusammen mit
denen der anderen Gespriachsteilnehmer (Bischof H. L. Martensen — Kopenhagen,
Y. Congar OP von katholischer Seite, P. Brunner — Heidelbarg, H. Meyer — Genf,
G. Wingren — Lund von evangelischer Seite) im Oktoberheft 1967 der Lutherischen
Rundschau veroffentlicht.



414 Reform und Reformation

Zur Sprachregelung

Bevor wir das Thema angehen, miissen wir zunichst feststellen,
was die beiden Begriffe «Reform und Reformation» meinen. Denn sie
sind weder aus sich heraus noch aus ihrer Sprachgeschichte eindeutig *.
Es kann hier zwar nicht um eine philologische oder sprachgeschichtliche
Untersuchung gehen. Aber wir miissen wenigstens fiir unsere gegen-
seitige Verstindnisbemiithung eine Sprachregelung treffen.

Wiederholen wir zu diesem Zweck noch einmal die thematische
Frage: Hat die Reform der Kirche in der Reformation eine entscheidende
Grundlegung erhalten? Wie werden in dieser Gegeniiberstellung beide
Worte gebraucht? «Reform» wird doch hier offenbar als Auftrag der
Kirche verstanden, sich neu ihrer ureigenen «Formay» zuzuwenden.
Eben das findet sich bei einer ersten Betrachtung im Wortsinn von «re-
formare»: die eigentliche Form wieder erstellen. Was das ndherhin fiir
die Kirche bedeutet, hingt natiirlich entscheidend davon ab, worin man
die «Formay der Kirche sieht, also vom Kirchenverstindnis, das man
hat. In den Auffassungen dariiber, worin die Reform zu bestehen habe,
werden die Konfessionen daher bereits in wichtigen Punkten ausein-
andergehen. Um uns an dieser Stelle noch jeder Auseinander-Setzung
zu enthalten, greifen wir auf das Gemeinsame in unserem Bekenntnis
zuriick. Wir sehen wohl miteinander den Ursprungsgrund der Kirche
im heilsgeschichtlichen Handeln Gottes in Jesu Tod und Auferstehung,
ihre Endbestimmung aber in ihrer Vollendung durch die eschatologische
Ankunft ihres Herrn. Daher muf8 Reform wohl als universaler geistlicher
Auftrag verstanden werden, die urspriingliche heilsgeschichtliche Gestalt
der Kirche zuriickzugewinnen und zugleich ihre eschatologische Fiille
zu verwirklichen. In diesem Sinn soll der Begriff hier verwandt werden:
als Auftrag der Kirche, sich von ihrem Herrn zu der von ihm verfiigten
Gestalt — Forma — herausfordern zu lassen und sich von jeder Fremdform
oder Fremdherrschaft stets neu zu reinigen.

1 Vergleiche zu beiden Begriffen, ihrer Begriffsgeschichte und ihrer ekklesio-
logischen und kulturgeschichtlichen Komplexitit W. MAURER, Reformation, in:
RGG V (Tibingen 1961), 858-873; Y. CoNGAR, Vraie et fausse Réforme dans
I’Eglise. Paris 1950; J. LorTz, Die Reformation in Deutschland. Freiburg i. Br. 1948
(Lit. Bd. IT, 310-321); K. SCHOTTENLOHER, Bibliographie zur deutschen Geschichte
im Zeitalter der Glaubensspaltung 1517-1785. 6 Bde. Leipzig 1933-40; Stuttgart
1965; P. BRUNNER, Reform und Reformation. In: Lutherische Rundschau 17 (1967)
Oktoberheft.



Reform und Reformation 415

Der Begriff Reformation ist im deutschen Sprachgebrauch einfacher
zuganglich. Im allgemeinen verstehen wir heute unter Reformation das
kirchengeschichtliche Ereignis, das durch die Reformatoren vorab durch
Martin Luther, ausgelost und weitgehend geprigt wurde, also jenes Ge-
schehen, das zur Entstehung der reformatorischen Kirchen gefiihrt hat.

Reformation und Reformgeschehnisse in der Christenheit

Schon ein erster Blick in die Kirchengeschichte zeigt, da Reform-
bemiihungen in vielfiltigster Gestalt das Leben der Kirche durchwirkt
haben. Reformbemiihungen stehen schon im ersten christlichen Jahr-
hnndert, die neutestamentlichen Schriften weisen darauf hin. Das friihe
Moénchtum hat in der Reformidee einen malgeblichen Impuls seiner
Entstehung. Die mittelalterlichen Bettelorden verdankten ihre Existenz
wesentlich dem Reformgedanken, der damals wesentlich im Zeichen des
Evangeliums stand. Das Evangelium ohne Abstrich iiber sich stellen:
diese Entscheidung wird zum Nachfolge-Prinzip fiir Franz von Assisi
und Dominikus von Osma 2. Die Erwartung des Reformkonzils, besonders
unmittelbar vor der Reformation, gehort in die Reformgeschichte der
Christenheit. Fiir uns heutige Christen, verstindlicherweise besonders
fiir die Katholiken, liegt das II. Vatikanum vornehmlich im Aufmerk-
samkeitsfeld. Johannes XXIII. hat dieses Konzil wesentlich unter der
Reformidee einberufen.

Was bedeutet angesichts dieser hier nur skizzenhaft benannten
Vorginge die Reformation und ihre geschichtliche Wirksamkeit fiir die
Christenheit, zumal etwa unter Beriicksichtigung des II. Vatikanum?
Erwuchs nicht gerade den evangelischen Beobachtern oder der evan-
gelischen Christenheit anldBlich der Konzilsvorginge gelegentlich die
Frage: Was soll nach einem solchen Um- und Aufbruch in der katho-
lischen Kirche noch die Reformation? (Vielleicht entfaltete sich hie und
da sogar ein heimlicher evangelischer «Konzilskomplex», der sich etwa
in der schon im voraus negativ beantworteten Frage ausdriickte: was
haben wir Protestanten diesem umfassenden Ereignis an die Seite zu
stellen? Haben die reformatorischen Kirchen noch weiterhin eine Exi-

2 Vgl. M.-H. Vicaire OP, L'Imitation des Apdtres. Paris 1963 (Edit. du Cerf);
DeRrs., Histoire de Saint Dominique. Paris 1957. 2 Bde. Bd. 1: Vir evangelicus.



416 Reform und Reformation

stenzberechtigung?) Aber priifen wir unabhidngig davon. Haben die
Reformationskirchen wirklich so eindeutig den Reformauftrag Christi
in der Geschichte manifest gemacht, daBl sie das Wort «Reform» zum
zentralen Bestandteil ihres Namens machen kénnen? Wire das nicht
nur dann berechtigt, wenn die Reformation und ihre Gemeinschaften
das geistliche Leben in Kirche und Welt mehr als die anderen Kirchen
«erneuerty, «vom Ursprung her vertieft», mehr Menschen durch das
Evangelium erfaBt, sie tiefer aus dem Glauben geformt, sie gliubiger
und frémmer, dem Evangelium geméfBer gemacht hitten?

Wir wollen nicht behaupten, dafl diese Vergleichskriterien fiir unsere
menschliche Urteilsbildung belanglos sind. Aber — das ist nicht zuletzt
zu uns Katholiken gesprochen, wenn wir etwa den geringeren Kirchen-
besuch der evangelischen Christen anfithren —: wir miissen uns hiiten,
von kirchlichen Erfolgsdaten und -chancen in erster Linie zu rechnen.
Einmal ist es sehr schwer, geistliche Gegebenheiten wirklichkeitsgemi
durch empirisch-soziologische Befunde auszumachen. Kirchenbesuch
und Sakramentsempfang geben nur einen Gesichtspunkt aus der Fiille
der religiosen oder geistlichen Verhiltnisse an. Bel der Benutzung stati-
stischer oder soziologischer Daten zur Ermittlung der religiésen Wirksam-
keit einer Kirche kann man sich wohl nie genug an das paulinische Wort
erinnern, wonach letztlich allein dem Herrn das Urteil iiber das zukommt,
was jemand — und entsprechendes gilt fiir die Gemeinde — geistlich ist
und gewirkt hat. SchlieBlich macht H. Meyer auf einen Umstand auf-
merksam, der es noch einmal mehr unmdéglich macht, aus kirchensozio-
logischen Erfolgsdaten apologetische Beweise fiir die groBere Wahrheit
des Katholizismus zu ziehen. Denn welche «Erfolge» waren der katho-
lischen Kirche in Lateinamerika beschieden, wo sie ungestort von der
Reformation wirken konnte? Welche Glaubensdurchdringung des Volkes
ist ihr dort wirklich gelungen 3? (Allerdings muB die gleiche Frage auch
umgekehrt fiir die Linder etwa Skandinaviens gestellt werden, in denen
die Reformationskirchen ihrerseits ohne unmittelbare Konfrontation
mit der rémisch-katholischen Kirche wirken konnten.)

Freilich wiirden wir katholische Christen an die evangelischen Brii-
der auch eine Revisionsbitte richten, ndmlich ihrerseits das in Frage
zu stellen, was mir etwa im Beitrag von G. Maron zum «Reformkatholi-
zismusy als gedanklicher Hintergrund festzustehen scheint: daB nimlich

3 Vgl. H. MEYER, Christenheit ohne Reformation. In: Lutherische Rund-
schau 17 (1967) Oktoberheft.



Reform und Reformation 417

jede Reform als geschichtlicher Vollzug und als herausfordernde Idee
nicht anders als von der «reformatorischen Reform» bemessen werden
kann 4, daB also alle anderen Bemiihungen, die nicht im Reformatorischen
miinden, entweder im Vorldufigen stecken geblieben sind oder sogar
eine Verkehrung des eigentlichen Reformauftrages der Kirche darstellen 3.
Geht das nicht auf eine Voraussetzung hinaus, die zu iiberpriifen uns
unser Thema gerade aufgibt: dal wir nimlich wiiBten, wie die « Forma»
der Kirche, zu der umzukehren ist, sei, wie und was also die Kirche Jesu
Christi ausmacht? Mit der Aufstellung von Behauptung und Gegen-
behauptung, von Thesis und Antithesis, — hat die Christenheit sich bis
zu den Religionskriegen hin zerstritten. Und die Parteien konnten doch
nicht zum Zeugnis voller Uberzeugungskraft gelangen, weder voreinander
noch vor der nichtchristlichen Welt. Im Gegenteil! Es erhebt sich daher
die Frage, ob wir unsere Ausgangspositionen kiinftig weiterhin als
«Thesen» oder als «Hypothesen» aufstellen sollten, als theologische
Arbeitshypothesen, als «heuristische Prinzipien», denjenigen der empi-
rischen Wissenschaften vergleichbar, um dann vergleichend abzuwigen,
wo sich der gréBere Wahrheitsgehalt findet.

Natiirlich wirft eine solche Methode neuerlich grundlegende Pro-
bleme auf. Woher nehmen wir den MaBstab fiir die Beurteilung der
verschiedenen «Hypothesen»? Aus den neutestamentlichen Schriften,
aus unseren Glaubenstraditionen, vom Lehramt, aus unserer Geschichts-
erfahrung, aus unserem GlaubensbewuBtsein, wobei wir uns auf das
Zeugnis des Heiligen Geistes in uns berufen? Und weiterhin: Treten wir
mit einer solchen «relativierenden Methode» dem eigenen Standpunkt
gegeniiber nicht in einen ausgesprochenen Gegensatz zu den Refor-
matoren und dem Reformationszeitalter? Fiir Luther war der Heilige
Geist kein Skeptiker ¢, Bischof Martensen weist darauf hin; er hebt
hervor, daB jene Zeit nicht ohne feste « Assertiones» verstanden werden
kann, ja, eine ckumenische Bemiihung, die «den anderen» von seinen
festen Zustimmungen fortziehen will, ihrem Wesen nach fragwiirdig
ist 7. Am radikalsten stellt Peter Brunner wohl das Problem, indem er

4+ In RGG V (Tiibingen 1961) 896-903.

3 Diese Revisionsbitte wirde sich als Ergdnzung dem Ansinnen anschlieen,
das O. PescH in seinem Beitrag «Ein katholisches Anliegen an evangelische Dar-
stellungen der Theologie Luthers» duBerte (in: Catholica 16 (1962), 304-316).

6 Vgl. De servo arbitrio WA 18, 603 f{.

7 H. L. MARTENSEN, Reform und Reformation. In: Lutherische Rundschau 17
(1967), Oktoberheft.



418 Reform und Reformation

zugleich die grundsitzliche Mitte der geschichtlichen Entscheidung
Luthers freilegt: Konnte Luther vor Cajetan noch widerrufen, nachdem
ihm nach seinem eigenen Zeugnis unmittelbar Enthiillung des Evan-
geliums zuteilgeworden ist, eine Revelatio Evangelii, die der «doctrina
et praxisy der Kirche seiner Zeit entscheidend widersprach 8?

So grundlegend diese Erwdgungen sind, wir miissen sie fiir unseren
heutigen Auftrag wohl ergdnzen. Denn was wire, wenn wir die «Asser-
tiones» unserer Viter «einfach festhielten»? Wir kimen zu einer Wieder-
holung des Bisherigen. Dagegen aber steht die Erfahrung und der aus
ihr erwachsene geistliche Auftrag, die wir aus unserer Vergangenheit
fiir die Gestaltung unseres Lebens miteinander heute empfangen haben.
Aber er6ffnet der Dialog als theologische Methode nicht die Moglichkeit,
die gewonnenen und fest vertretenen Bekenntnisse unserer Viter oder
unserer kirchlichen Traditionen in vollem Mafe ernst zu nehmen und
sie zugleich doch dahingehend zu iiberpriifen, wie weit sie vor einem
uns aufgegebenen groBeren Wahrheitshorizont bestehen kénnen. Diese
dialogische Methode schlieBt die « Assertio» fester Bekenntniswahrheiten
ein und lebt zugleich doch aus dem BewuBtsein, die Wahrheit Gottes
immer neu und groBer einholen zu miissen °.

Das heuristische Prinzip wire demnach im urspriinglichen Sinne
des Wortes (und jetzt anders als in den Naturwissenschaften) zu fassen:
als Prinzip zur Wahrheitsfindung, dessen innerer Wahrheitsgehalt nicht
verneint, sondern im Gegenteil auf seine universalere Bedeutung durch-
sucht wird. — In diesem Sinne soll hier Luthers reformatorische Erkennt-
nis als heuristisches Prinzip zugrunde gelegt und auf ihre Bedeutung fiir
die katholische Kirche oder die Christenheit {iberhaupt befragt werden.

8 WA Br. 2, Nr. 455. Siehe P. BRUNNER, Reform — Reformation. A.a.O.

9 Karl Rahner formuliert diesen Gedanken folgendermaBen: «Auch der Be-
kenner einer absoluten Gesinnung kann sich auf dem Weg wissen; er geht ihn aber
nur, wenn er sich auf den Dialog einldBt, sich 6ffnet, sich von anderen anfechten
laBt, zu lernen gewillt ist, wo er lehrt ...» [Uber den Dialog in der pluralistischen
Gesellschaft. In: Stimmen der Zeit Bd. 176 (1965), 321-330; hier: S. 327]. Zu der
Frage, wie weit das auch dem katholischen Dogma gegeniiber gilt, vergleiche das
Kapitel «Ist eine katholische Kritik am Tridentinum méglich ?» In: S. PFORTNER OP,
Luther und Thomas im Gespriach. Heidelberg 1961, S. 38 ff. — Englische Uberset-
zung: Luther and Aquinas on Salvation. New York (Sheed and Ward) 1965, S. 46 ff.



Reform und Reformation 419

Luthers theologische Reformidee und Reformgeschehen
auf dem II. Vatikanum

Bekanntlich ist bis zur Stunde der Disput, worin die eigentliche
reformatorische Entdeckung Luthers bestdnde, nicht zur Ruhe gekom-
men. Diese Frage ist sozusagen ein integrales Element der Luther-
forschung geworden, auf deren Einzelheiten wir hier nicht eingehen
konnen. Die Vielfalt der neuen und neuesten Interpretationsversuche,
den zentralen «Gedanken» der Theologie Luthers, also das « Reformato-
rische» in seiner Entdeckung iiberzeugend herauszustellen, ist iiber-
raschend, bisweilen sogar verwirrend. Die alte katholische Kontrovers-
theologie hat dem deutschen Reformator deshalb oft den Vorwurf einer
unklaren Vielkopfigkeit gemacht. Die heutige katholische Lutherfor-
schung dagegen beginnt immer mehr mit der evangelischen die Uber-
zeugung zu teilen, daB die Mannigfaltigkeit Luthers Ausdruck einer
geradezu epochalen Kraft seiner religiosen Personlichkeit, ja, seiner zen-
tralen theologischen Einsicht war. Aber worin bestand diese? — Wenn
wir die Beitrige der Gesprichsteilnehmer betrachten, so sieht Peter
Brunner sie wohl in der « Revelatio Evangelii», kraft derer Luther glaubte,
dem péipstlichen Legaten widerstehen zu miissen, Gustav Wingren
spricht in kritischer Abgrenzung gegen das katholische Amtsverstindnis
allgemeiner vom « Wort», auBerhalb dessen die Kirche keine Moglichkeit
besiBe, eine Sicherung oder eine Garantie aufzubauen 1°. Luther selbst
beschreibt bekanntlich seine « Entdeckung» im Zusammenhang mit dem
Rechtfertigungsgeschehen 1. Aber sind diese auseinandergehenden Deu-
tungen nicht verschiedene Aspekte einer einzigen zentralen Einsicht?
Denn die rechte Lehre von der Rechtfertigung ist fiir Luther zugleich
auch «articulus stantis et cadentis Ecclesiae». Wie fiir ihn das Evangelium
vor und iiber der Kirche, ja selbst ohne Kirche, nidmlich in Gott sein
kann 2, die Kirche also «creatura Evangelii» ist 13, so ist auch nur dort
wahres kirchliches Leben und Bekennen, wo die Oberhoheit Gottes und
seines Handelns im Rechtfertigungsgeschehen gegeniiber allem geschopf-
lichen Wirken — also auch der Kirche — gelehrt wird.

10 Vergleiche die Anmerkung zu Beginn des Artikels.
1 Tm sogenannten groBen Selbstzeugnis: WA 54, 186.
12 WA 30/2 S. 681 ff.

13 WA 2, 430; WA 7, 721.



420 Reform und Reformation

Nicht in der Rechtfertigungslehre oder der Soteriologie oder der
Entdeckung des Evangeliums in sich, sondern in Verbindung all dessen
mit der Ekklesiologie lieBe sich daher der eigentlich reformatorische
Beitrag oder wenn man will, die reformatorische Entdeckung Luthers
sehen. Denn die Rechtfertigung des Siinders z. B. ist in der Abwehr
gegen die verschiedenen Spielarten des Pelagianismus lingst vor Luther
als ungeteilt gnddige Tat Gottes theologisch und kirchlich verkiindet, —
darin hat Denifle recht. Das Neuartige des deutschen Reformators liegt
nicht nur in der geistlichen Kraft, mit der diese Botschaft in ihm auf-
brach, sondern in der Einsicht, welche Bedeutung sie im Hinblick auf
die Kirche und zwar fiir deren Lehre und Praxis habe. Jedenfalls diirfte
er darin geschichtlich am wirksamsten geworden sein, daB3 er einen Pro-
zeB des kirchenkritischen BewuBtseins aus seinem theologischen Grund-
prinzip, sei es nun der Rechtfertigung oder des « Evangeliums» heraus
einleitete. Er forderte, mit dem Bekenntnis zur Oberhoheit Gottes in
dem gesamten Heilsgeschehen die Zustindigkeit und Wirksamkeit der
Kirche und aller geschopflichen Instanzen kritisch in Frage zu stellen.

Von gréBter Bedeutung diirfte es dabei sein, will man der durch
ihn ausgelosten Reformation treu bleiben oder gerecht werden, dall er
die Kirche keineswegs geleugnet, er also ihre Zustdndigkeit und ihr
Ministerium nie zuriickgewiesen hat *. Er hat vielmehr diese Kirche
lediglich unter das Gericht und Evangelium Gottes stellen, sie also in
ihrer gesamten Lehre und Praxis «fragwiirdig» (im doppelten Sinne des
Wortes!) machen wollen.

Veranschlagt man gewisse Epochen in der Geschichte der theo-
logischen Vergewisserung der Kirche (die trinitarisch-christologische
in der Auseinandersetzung zur Zeit des Arianismus, die soteriologisch-
anthropologische seit Augustin in der Bewiltigung des Pelagianismus),
dann kénnte man versucht sein zu sagen, Luther habe mit der Bewuft-
machung des kirchenkritischen Prinzips eine neue Epoche eingeleitet:
die der Ekklesiologie. Dann bestidnde sein zentraler Impuls darin, diese
Kirche herausgefordert zu haben, sich ihrer selbst und ihres eigentlichen
Auftrages vor Gott zu vergewissern und sich stets neu aus dem Evan-
gelium oder aus dem theologischen Bekenntnis der Rechtfertigung «durch
Gott allein» formieren und reformieren zu lassen.

14 Vgl. P. ALtHAUS, Die Theologie Martin Luthers. Giitersloh 1962, S. 248-
298; H. J.IwanD, Zur Entstehung von Luthers Kirchenbegriff. Ein kritischer
Beitrag zu dem gleichnamigen Aufsatz von Karl Holl. In: Festschrift fiir Giinther
Dehn. S. 145-166.



Reform und Reformation 421

Bei Luther und nicht weniger in den reformatorischen Kirchen
fichert sich das kirchenkritische Prinzip sehr vielgestaltig auf. Es fillt
daher, zumal bei den Abweichungen in der Lutherdeutung heute, nicht
leicht zu beweisen, dafl gerade im kirchenkritischen BewufBtsein aus dem
Rechtfertigungsbekenntnis heraus der Schliissel zu seiner theologischen
und geschichtlichen Leistung liegt. Aber die anderen geistesgeschicht-
lichen Vorginge, die durch die Reformation signiert werden, lassen sich
ihm zuordnen, wenn man mit einer derartigen Systematisierung ihren
Eigencharakter nicht verkennt: Vorginge, wie die Neubesinnung auf
das Christus-Ereignis als den eigentlichen Lebensgrund der Kirche, wie
die «Neuentdeckung» der Schrift fiir das Sprechen und Glauben in der
Kirche, die Freigabe der sikularen Welt aus der kirchlichen Fiihrung
ohne sie der Oberhoheit Gottes zu entziehen, der Durchbruch zur mutter-
sprachlichen Kultur in der Kirche, die Personalisierung des Glaubens-
vollzuges, die Sprengung der einseitig hierarchischen Struktur mit der
Neuentdeckung des «Volkes» (der Laien) als vollwertigem Anteil der
Kirche, die In-Frage-Stellung aller geschichtlich entwickelten Tradi-
tionen in der Kirche, zu denen Luther bekanntlich auch die katholische
Deutung des Petrus-Amtes zihlte, usf. Ohne Zweifel hat das alles nicht
die genau gleiche Akzentuierung im reformatorischen Verstindnis wie
in der Deutung durch das Vatikanum II. Aber ebenso wenig 148t sich
verkennen, daB3 das Konzil ohne tiefgreifende Impulse der Reformation
auf diesen und anderen Gebieten nicht denkbar ist.

Die Kirche - heilig und siindig zugleich

Ein Lehrelement mochte ich besonders hervorheben. Das Konzil
hat nicht nur die Deutung der Kirche als «Corpus Christi Mysticum»
durch den Begriff « Volk Gottes» erweitert. Es hat dariiber hinaus unter
(bewuBter oder zufilliger?) Anlehnung an das «simul justus et peccator»
Luthers bekannt, daB diese « Ecclesia sancta simul et semper purificanda,
poenitentiam et renovationem continuo prosequenda» sei 3. Das aber
bedeutet, die Kirche darf sich in keinem ihrer Reprédsentanten und ihrer
Funktionen einfach mit Christus identifizieren, so sehr sie auch von ihm

15 ... daB diese «Kirche zugleich heilig und stets der Reinigung bediirftig ist,
(also) immerfort den Weg der Bule und der Erneuerung» zu gehen habe. In: Dog-
matische Konstitution tiber die Kirche « Lumen gentium» Kap. 1 Nr. 8.



422 Reform und Reformation

leben und sein Mysterium in der Geschichte zu enthiillen hat 6. Sie ist
in einer Gegebenheit radikal verschieden: « Wahrend Christus heilig,
schuldlos, unbefleckt war (Hebr. 7,26) und Siinde nicht kannte (2 Kor
5,21), sondern allein die Stinden des Volkes zu stihnen gekommen ist
(vgl. Hebr 2,17), umfaBt die Kirche Siinder in ihrem eigenen SchoB. Sie
ist zugleich heilig und stets der Reinigung bediirftig ...» 17. Man kann den
Inhalt der ersten Sdtze bereits bei Pius XII. in seiner Enzyklika vom
«Mystischen Leib Christi» finden 8. Der letzte Satz geht meines Er-
achtens dariiber hinaus. Prinzipiell diirfte hiermit ein entscheidender
Schritt im katholischen Denken vollzogen sein, dessen Tragweite aller-
dings von den meisten im Augenblick wohl kaum {iberschaut wird. Die
«Theologia gloriae Ecclesiae» muf} kiinftighin wesentlich durch die « Theo-
logia crucis et peccati Ecclesiae» kontrapunktiert werden.

Denn von wem ist die Rede, wenn von «der Kirche» in der eben
genannten Art gesprochen wird? Wie ist dieses «Zugleich» (simul) zu
verstehen, unter dem die Kirche sich zu bekennen hat? Die Ausdeutung
und Anwendung auf das konkrete kirchliche Leben wird zweifellos noch
erhebliche theologische Arbeit kosten. Eines aber kann man schon vor-
weg sagen: Das Bekenntnis, die Kirche sei in ihrer geschichtlichen Exi-
stenz auch und immer der Erneuerung bediirftig, kann nicht aufgeteilt
werden. Man kann es nicht so verstehen: die Kirche hat leider auch
Siinder, aber sie hat auch Heilige, und die besonders kirchlichen Men-
schen, zumal die Triger des Amtes, stehen aufseiten der Heiligen. Oder:
in einigen Lebensbezirken der Kirche ist noch das Gesetz der Siinde wirk-
sam, aber es gibt Funktionsbereiche, in denen herrscht nur das Gesetz

16 Vgl. ebenda.

17 Ebenda. — Diese grundsitzliche Einsicht wird im Okumenismusdekret auf-
genommen, aber dabei neu formuliert und vor allem auch in seiner Konsequenz fiir
die Lehrverkiindigung benannt: «Ecclesia in via peregrinans vocatur a Christo ad
hanc perennem reformationem qua ipsa, qua humanum terrenumque institutum,
perpetuo indiget; ita ut si quae, pro rerum temporumque adiunctis, sive in moribus,
sive in ecclesiastica disciplina, sive etiam in doctrinae enuntiandae modo — qui ab
ipso deposito fidei sedulo distingui debet — minus accurata fuerint, opportuno
tempore recte debiteque instaurentur». («Die Kirche wird auf dem Wege ihrer Pil-
gerschaft von Christus zu dieser dauernden Reformation gerufen, deren sie allzeit
bedarf, soweit sie menschliche und irdische Einrichtung ist; was also etwa je nach
den Umstinden und Zeitverhidltnissen im sittlichen Leben, in der Kirchenzucht
oder auch in der Art der Lehrverkiindigung — die von dem Glaubensschatz selbst
genau unterschieden werden muf3 — nicht genau genug bewahrt worden ist, muB3
deshalb zu gegebener Zeit recht- und pflichtgemil erneuert werden»): Dekret iiber
den Okumenismus « Unitatis redintegratio» Nr. 6.

18 Vgl. Acta Apost. Sedis 35 (1943) 200 ff.; Hier: S. 202, Nr. 23.



Reform und Reformation 423

des Heiligen. Eine derartige Ausdeutung muB zur Rechenakrobatik
filhren. Man kann zwar logisch zwischen Amt und Amtstriager unter-
scheiden und sagen, das Amt kommt von Gott, die Amtstriger aber
bleiben siindige Menschen. In der Ausiibung ihrer Funktionen jedoch
bringen die Amtstriger ihre Begrenzung, ja ihre Siindhaftigkeit in ihr
Amt mit ein. Deshalb ist die Rede von der «Ecclesia sancta simul et
purificanda» nur dann sinnvoll, wenn das «simul» total genommen wird,
wenn also die Kirche als ganze und in all ihren Funktionen sich als heilig
und siindig zugleich bekennt und grundsitzlich kein Amt, kein Glied
von diesem Bekenntnis ausnimmt, auch nicht das Lehr- und Hirtenamt.
Das Okumenismus-Dekret deutet eine derartige Konsequenz an 1°,

Wie erwidhnt, wird es Sache der kommenden theologischen Arbeit
sein, diese prinzipielle Einsicht mit der bisherigen Tradition, vor allem
mit dem Unfehlbarkeits-Charisma des Lehramtes, zu konfrontieren.
Denn mit dem eben Gesagten soll dieses keineswegs einfach verneint
werden. Das Bekenntnis, daB die Kirche auch heilig und nicht nur siindig
ist, bietet dafiir durchaus auch Raum. MuBl die Prisenz des Heiligen
Geistes in der Kirche nicht konkret-geschichtlich wirksam werden?
Warum sollte eine derartige Auswirkung nicht unter anderem in der
pneumatischen Fiihrung des héchsten Lehramtes durch den Herrn liegen ?
Das Infallibilitits-Charisma des Petrus-Nachfolgers bezieht sich gemil
Vatikanum I nur auf jene duBersten Weisungen, die mit der Lehrver-
kiindigung «ex cathedra» gekennzeichnet werden und somit nur die
eigentlichen Heilsfragen betreffen. Nach katholischem Verstdndnis ist
der Kirche somit nur verheiBen, daf3 sie eine letzte Grenze in der Ver-
gewisserung ihres Heilsglaubens nicht iiberschreiten und die Menschheit
darin nicht in die Irre fithren wird. Eine derartige VerheiBung schlieBt
aber nicht aus, daB sich die Kirche als ganze und mit ihr das Lehramt
diesseits der genannten Infallibilitdtsgrenze stets neu in kritischer Selbst-
pritfung dem Gericht des lebendig geglaubten Evangeliums unterwirft.

Nur auf der Grundlage des paradox klingenden «simul» kann die
Kirche zur geschichtlichen Wahrhaftigkeit vor Gott, vor sich selbst und
vor der Welt kommen. Sie muf} nicht stindig um ihre Glaubwiirdigkeit
fiirchten, wenn sie Fehlentwicklungen, ja Siindigkeit und Irrung zugibt.
Sie muf nicht stindig um ihre Selbstapologie bemiiht sein. Garantiert
wird ihr der Fortbestand als wahres Volk Gottes nicht durch die eigene
Integritit, sondern durch den Herrn und seine VerheiBung.

19 Vgl. Anmerkung 17.



424 Reform und Reformation

Hierbei ist noch eines zu beachten: Dieser VerheiBung konnen wir
uns letztlich nur durch Glauben vergewissern. Alle Bemiithungen, GewiB-
heit auf dem Weg historischer Beweisfithrung zu erhalten und zu ver-
mitteln, miissen als «vor-laufig» erkannt werden. Wir glauben die Kirche
als Heilsgemeinschaft Gottes, ein empirisch-historischer Beweis im stren-
gen Sinn dafiir ist nicht méglich. Wollte man ihn antreten, wiirde man
das eigentliche Wesen der Kirche verkennen und verfiele dem Ratio-
nalismus. Und was von der Kirche als ganzer gilt, gilt auch von ihrem
Lehramt. Zugleich klingt jeder einseitige Versuch dieser Art heute mehr
denn je in den Ohren «der anderen» unglaubwiirdig. Denn so groBartig
auf der einen Seite das Zeugnis der Kirche durch Glaube, Hoffnung und
Liebe inmitten einer skeptischen und zerstrittenen Welt ist, so frag-
wiirdig ist diese Kirche auf nicht wenigen Strecken ihrer Geschichte.
Auch die réomisch-katholische mufl ja wie andere bekennen, daB sie in
ihrer Vergangenheit beispielsweise gegen die religiose Toleranz und damit
gegen die Liebe Christi gesiindigt hat. Und unter dem Gesetz der Siinde
hat nicht nur die Praxis, sondern auch ihre «amtliche» Lehre gestanden.
Wir alle miissen einsehen, dafl unsere Kirchen noch vor wenigen Jahr-
zehnten, geschweige denn vor Jahrhunderten z. B. in der Sozial-, Straf-
rechts- und Kriegsethik Thesen vertreten und praktiziert haben, die
sich vor unserem heutigen sittlichen BewuBtsein als Anklage gegen uns
ausweisen. Menschlich mégen wir sie aus den historischen Umstdnden
erkliaren, vor Gott miissen wir sie als siindige Befangenheit erkennen
und auch benennen, ohne Beschénigung.

Nur knappe Andeutungen zum Gesamtkomplex unseres Problems!
Zudem wird mancher einwenden, dafl die Erkenntnis von der Bedeutung
der Konzilsaussage iiber die «Ecclesia sancta simul et ad perennem
reformationem a Christo vocata» 2% im katholischen Raum bisher kaum
breit zum Tragen gekommen ist, zumal in ihrer Konsequenz fiir Amt und
Lehre. Das mag sein. Das Konzil hat auch in anderer Hinsicht einen
Aufbruch eingeleitet, dessen geschichtliche Wirkung zur Zeit noch gar
nicht zu iibersehen ist. Immerhin, die grundsétzliche Einsicht ist er6ffnet
und wird in ihrer wertimmanenten Werbekraft nicht mehr aufzuhalten
sein. Es muB3 der Reformation zuerkannt werden, diesen Gedanken um
der GroBe des Evangeliums willen und damit zugleich auch zum wahren
Aufbau der Kirche in unser BewuBtsein eingetragen zu haben.

20 .., aber die heilige und zugleich «zur immerwdahrenden Erneuerung von
Christus gerufenen Kirche»; in: Dekret iiber den Okumenismus Nr. 6.



Reform und Reformation 425

Reformation im Zeichen der Segnung oder der Spaltung ?

Kehren wir zur Eingangsfrage zuriick. Darf Spaltung in der Kirche
sein? — Die Frage so gestellt, ermoglicht eine klare Antwort: Nein. Die
apostolischen Weisungen an die Gemeinden sind eindeutig (1 Cor. 1,10 ff.;
3,31.; 11,18 1), ebenso die Bitte Jesu fiir die Seinen (Jo. 17,22 f.). Nur
wer Frieden, nicht wer Feindschaft stiftet, steht unter der Seligpreisung
(Mt. 5,9). Was immer noch in unserem Fragenkreis zu sagen ist, die Be-
stimmung zum Friedensdienst unter den Glaubensbriidern ist Wesens-
bestand des neuen Gebotes (Jo. 13,34 {.). — Aber es gibt auch eine andere
Art, die Reformation auf ihre Vertretbarkeit zu befragen: Das Wort
Gottes ist wie ein Schwert, das scheidet (Akp 1,16), Faules vom Leben-
digen, verdorrten Rebzweig vom fruchttragenden (Jo. 15,2). MuB nicht
die Abtrennung in Kauf genommen werden, wenn es um die Reinheit
des Evangeliums geht? Droht anders nicht der «faule Friede», der
OpportunitdtskompromiB3 als Verrat am Wort der Wahrheit? Konnte
Luther, um noch einmal mit Peter Brunner zu fragen, nach der ihm
zuteilgewordenen «Revelatio Evangelii» noch von dieser ablassen und
vor dem pépstlichen Legaten Widerruf seiner Lehre leisten?

Wo beginnt der Geist der Unverséhnlichkeit und wo der des «faulen
Kompromisses»? Hierin liegt das Problem, da3 zugleich Liebe in Wahr-
heit geiibt und Wahrheit in Liebe vertreten werden soll 2. Hier liegt die
Schwierigkeit des rechten Urteils, wo das eine dem anderen geopfert,
oder wo das andere durch das eine erh6ht und vollendet wird. Die Ein-
und Ausiibung dieses «Zugleich», dessen sind wir uns inzwischen immer
deutlicher bewuBt geworden, ist ein eminent schwerer Vorgang, im theo-
logischen Bereich nicht weniger als im praktischen. Es hat seit dem
Alten Testament wohl in der Kirche stets zwei Weisen gegeben, das Wort
Gottes zu verkiinden, die Art in sapientialer Geduld und die in pro-
phetischem Ungestiim. MuBten nicht beide, aber in gegenseitiger Er-
gidnzung, sein?

Unsere Viter glaubten, aus Liebe zur Wahrheit im Ungestiim tren-
nen zu miissen. Koénnen wir sie als Schuldige iiberfithren? Wer klagt
dann wen mit Recht an? Die «Altglaubigen» die «Neugldubigen», daf
sie als Neuerer von der «Mutterkirche» abgefallen und die Christenheit

2l g... secundum veritatem et animo benevolo peragendum est» (De Oecum.
Nr. 9). ¢... cum veritatis amore, caritate et humilitate progredi debent» (ebd. Nr. 11).

28



426 Reform und Reformation

gespalten haben? Die neuen Kirchen die alte, daB sie die Stunde des
geistlichen Aufbruchs nicht begriffen hat und verdringte, was sie in
Verstindnisbereitschaft im eigenen Raum hitte aufnehmen sollen?
Welcher menschliche Geist wire in der Lage, iiber die gesamten Faktoren
in unserer Geschichte Bilanz zu machen und giiltig Recht zu sprechen!
Wir miissen uns aus sachlicher Richtigkeit entscheiden, eine Revision
der Geschichte auf dem Weg von Klage und Gegenklage aufzugeben.
Der Herr muf3 iiber uns allen sein gnéddiges Recht sprechen. Keine der
Kirchen konnte sich selbst giiltig rechtfertigen, nicht vor Gott und nicht
vor der Geschichte. — Aber wir selbst miissen urteilen, wie wir in unserer
Stunde zu handeln haben. Soll Reformation weiter wirken im Zeichen der
Spaltung oder kénnen wir eine neue Weise ihrer Wirksamkeit erhoffen?

Ich wage in diesem Zusammenhang eine These: Die katholische
Kirche steht vor einer ganz neuen Begegnung mit dem geschichtlichen
Erbe der Reformation. Bisher wehrte sie ab. Durch das II. Vatikanum
hat sie ihre Tore in all dem, «was wahrhaft christlich ist», ge6ffnet. Sie ist
bereit, es als Beitrag zur eigenen Auferbauung dankbar aufzunehmen 22.
Ist das die Stunde der reformatorischen Reform in der katholischen
Kirche? Ich glaube, ja. Aber sie wird doch wohl nur dann voll eintreten,
wenn sie zugleich die Stunde der Katholizitit fiir die reformatorischen
Kirchen wird. Man muB dies ohne jeden Hintergedanken des Triumpha-
lismus fiir eine der beiden Seiten héren.

Durchbruch zur Katholizitit in den reformatorischen Kirchen?
Worin bestdnde er? Die Katholizitit der Kirche liegt wohl wesentlich
in ihrer universalen Einheit. Reformatorisches Denken miite sich ur-
spriinglich und neu dem Auftrag zuwenden, auf die Einheit der Kirche
bedacht zu sein. Bisher galt es ihm als oberstes Gesetz, das Wort zu
verkiinden, gelegen oder ungelegen. Aber birgt dieses Wort nicht selbst
den Auftrag zum Frieden in sich? Darf sich kirchenkritische Wirksam-
keit im Namen des Evangeliums von der inneren Verpflichtung losen,
Spaltungen in der Kirche zu vermeiden (1 Kor. 1,10 ff.), wo dieses Evan-
gelium selbst die Einheit im Geiste durch das Band des Friedens ist und
uns einen Herrn, einen Glauben, eine Berufung zu einer Hoffnung offen-
bart (Eph. 4,4 ff.)?

Von hier aus miiBte sich wieder ein neuer Bezug der reformatorischen
Christenheit zu Kirche und Amt ergeben. Ist hie Kirche und Amt, dort
Gott allein und sein Evangelium aus biblischem Denken wirklich eine

22 Vatikanum II., Dekret iiber den Okumenismus Nr. 4.



Reform und Reformation 427

uniiberbriickbare Alternative? Hat die Revelatio Evangelii in Christus
nicht Kirche und Amt geschaffen? Man kann doch wohl nur von der
Kirche als Creatura Evangelii sprechen, wenn man zugleich bekennt,
daB Kirche eben Christus und sein Wort vergegenwirtigt, also von ihrem
Wesen her Evangelium und Kirche nicht in einem sich ausschlieBenden
Gegensatz stehen konnen, sondern in ein Ordnungsverhiltnis zueinander
gestellt sind. FaBt man Evangelium als das heilstiftende WORT Gottes
in Christus Jesus, dann kann es keine andere Beziehung als die der Uber-
und Unterordnung geben. Dann ist die «ecclesia sub verbo, passive et
ministerialiter» 23. Dann darf sie nie zwischen das Wort und den Menschen
treten. Dann liegt ihre GréBe in ihrem Dienst und Zeugnis des Evan-
geliums. Aber dann ist sie auch «ministerialiter» in die Heilsfunktion des
Evangeliums eingeschlossen.

Aus diesem Ansatz miilte sich auch ein neues Verhiltnis evan-
gelischen Denkens zum Papsttum er6ffnen. Wie radikal reformatorische
Kritik in der Vergangenheit hier auch vorgegangen sein mag — zu Recht
oder zu Unrecht, bleibe offen —, es kann wohl nicht ernsthafte Absicht
der reformatorischen Christenheit fiir die Zukunft sein, das Petrus-Amt
aus Kirche und Geschichte einfach auszuléschen. Die Kirche hat von
Anfang an das petrinische und das paulinische Element in sich vereinigt,
das bezeugen unverkennbar die neutestamentlichen Schriften. Deshalb
kann keine Kirchengemeinschaft eines von beiden endgiiltig eliminieren
wollen, ohne sich letztlich damit vom Grund ihrer Geschichte zu l6sen.
Eine bisweilen hereditdr erscheinende Allergie in der evangelischen
Christenheit gegen «den Papst» miiBte mehr und mehr einer sachlichen
Unvoreingenommenheit Platz machen.

Freilich miiBte auch das Papsttum dabei weiterhin helfen, und zwar
zunichst durch eine Fortentwicklung des pépstlichen Selbstverstind-
nisses und der romischen Praxis gegeniiber den nicht-rémischen Kirchen.
Denn es muf als eine Illusion bezeichnet werden — jedenfalls nach den
gegenwirtigen Verhidltnissen —, daB sich die getrennten orthodoxen und
reformatorischen Kirchen dem Lehr- und Leitungsprimat des Papstes
unterstellen. Paul VI. weiB3, daB} dies in den Augen der von Rom ge-
trennten Christen «das gréBte Hindernis auf dem Weg des Okumenis-
mus ist» 2* — ein Hindernis, das umgekehrt auch dem Papsttum eine ge-

23 ¢Die Kirche unter dem Wort, empfangend und dienend »: Luther,
WA 30/2682.

2%+ Ansprache beim Empfang von Mitgliedern des Sekretariates fiir die Einheit
der Christenheit Ende April 1967 (KIPA-Meldung).



428 Reform und Reformation

meinsame BeschluBfassung im Weltrat der Kirchen zur Zeit verwehrt 25,

Aber es bilden sich bereits neue Formen der Verbindungsaufnahme
und Verbundenheit heraus, wie sie durch den gegenseitigen Austausch
von Beobachter-Delegationen auf Konzil und Kirchenversammlungen,
durch die Verbindungskommission zwischen Weltkirchenrat und Vatikan,
zwischen Vatikan und Lutherischem Weltbund usf. bezeichnet werden.
Ohne daB3 der Primatsgedanke innerkatholisch aufgegeben werden miil3te,
konnte sich der Austausch zwischen Papsttum und anderen Kirchen-
leitungen auf der Basis der vom Konzil proklamierten religiésen Toleranz
durchaus noch erheblich entfalten. Ein Papsttum, das selbst oder durch
Mitarbeiter und Kommissionen den vom Apostolischen Stuhl getrennten
Kirchen seine Lehreinsicht oder -iiberzeugung in Freiheit iibermittelt,
die freie Stellungnahme der anderen nicht durch iiberzeugungsfremde
MaBnahmen oder Prinzipien bedroht, sondern von ihnen mit seinem
Lehrzeugnis in Freiheit vernommen werden kann, — ein solches Papsttum
diirfte immer offenere und dankbarere Beachtung finden. Es miilJte
immer mehr verdeutlichen, was Paul VI. kiirzlich hervorhob 26, daf3 sich
niamlich der Triager des Petrus-Amtes ganz im Dienst an der Wahrheit
des Evangeliums versteht, ohne aber dadurch die Entscheidungsfreiheit
der anderen anzutasten. Im Dienst am Evangelium, durch dessen Wahr-
heit es gilt, stets neu die Einheit der Christenheit in Gesinnung und
Handeln ohne Aufhebung der Mannigfaltigkeit in der Kirche herbei-
zufiithren, diirfte iibrigens auch Thomas von Aquin einen entscheidenden
Grund fiir den Primat des Papstes in der Kirche gesehen haben 27. Im
Verhiltnis zu den anderen Kirchen wird jeder Gehorsamsanspruch des
Papsttums kraft rechtlichen und dogmatischen Primatsverstdndnisses
auf Widerstand stoBen. Aber es ist abzuwarten, ob eine neue Anerken-
nung seiner Stellung nicht durch die innere Werbekraft seiner Reprisen-
tanten und die iiberzeugende Kraft ihres Dienstes fiir das gemeinsame
Zeugnis des Evangeliums erwichst, eine Anerkennung in freier Wert-
schiatzung, die eine neue Form der Wirksamkeit des Petrus-Amtes in der
Christenheit wire.

Es gibt noch zahlreiche andere Gesichtspunkte, die in diesem Zu-
sammenhang zu erdrtern wiren: Die Entfaltung des Kollegialitits-

25 Vgl. L. ViscHER, Das rémisch-katholische Verstindnis des Okumenismus
und der Okumenische Rat der Kirchen. In: Kerygma und Dogma 12 (1966) 223-234.

26 Vgl. die in Anmerkung 24 erwdhnte Ansprache.

27 Vgl. Summa theol. II-IT 1,10.



Reform und Reformation 429

bewuBtseins im polaren Ausgleich zum Primatsdenken —, die Anerken-
nung der Reform als Sache der ganzen Kirche (so daB u. a. reinigende
und liuternde Impulse nicht nur von der Hierarchie in das Volk, sondern
auch von den Gliedern zum Haupte hin anerkannt werden) —, die Offen-
heit fiir charismatische Krifte, auch wenn sie kirchenkritisch wirksam
werden —, die Entfaltung des kirchenkritischen BewufBtseins aus dem
oben erlduterten theologischen Ansatz heraus auch bei den Trdgern des
Amtes —, die Uberwindung einer falschen Uniformitit zugunsten der
Pluralitit der Gaben in der Kirche, freilich bei Bewahrung einer letzten
Einheit in Gesinnung und Handeln usf.

Fiir die reformatorische Christenheit wird sich die Aufgabe gleich-
sam in entgegengesetzter Richtung im Vergleich zur katholischen stellen
miissen: Es wird von ihr neu zu priifen sein, ob die Prisenz des erhéhten
Herrn in Kirche und Amt nicht tiefer zu verstehen ist als bisher —, ob
Gott in der Kraft seines Wortes nicht kirchliche Strukturen schafft, die
dem Evangelium nicht entgegen stehen, sondern Medium fiir die Wirk-
samkeit des Wortes sind, ob das Bekenntnis zu dem einen Evangelium
sich nicht auch geschichtlich-konkret in der Einheit der « Konfessionen»
manifestieren mufB, usf.

Theologisch scheint mir dabei die «reformatorische Entdeckung»
Luthers immer noch die zentrale kritische Frage an uns alle zu bilden,
unter welchem Gesichtspunkt man diese Entdeckung auch beleuchten
mag. Es geht im Grunde immer noch darum, wie unsere Rechtfertigung
ganz als Heilstat Gottes bekannt wird und doch nicht ohne uns gedeutet
wird —, wie «das Evangelium die Kirche schafft» und die geschichtliche
Botschaft dieses Evangeliums doch durch die Kirche vernommen und
verkiindet werden mul} —, wie Wort und Sakrament zugleich sein miis-
sen —, wie das Charisma sich im Amt auswirkt und das Amt das Charisma
schiitzt. Es ist das Grundproblem, wie «Christus extra nos» doch zugleich
als «Christus in nobis» verkiindet werden mul3, wie also der erhohte Herr
durch seinen Geist in der Kirche ist, und diese Kirche doch nicht in ihrer
Geschichte, ihren Einrichtungen und Gliedern mit dem Herrn einfach
zu identifizieren ist. Hierin griindet das Bekenntnis zur « Ecclesia sancta
simul et semper reformanda». Es hat uns nach Gottes RatschluB in ver-
schiedene « Konfessionen» gespalten. Ist aber seine volle Gestalt in Lehre
und Praxis weiterhin in der Spaltung zu gewinnen oder kénnen wir die
geschichtliche Bedeutung der Reformation in der Gegenwart giiltiger-
weise nur noch als Auftrag fiireinander und miteinander verstehen?



	Reform und Reformation

