
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 13-14 (1966-1967)

Heft: 3

Artikel: Reform und Reformation

Autor: Pfürtner, Stephanus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761617

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761617
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stephanus Pfürtner OP

Reform und Reformation *

Das Thema trifft die kritische Mitte unserer zwischenkirchlichen
Beziehungen. Um das zu verdeutlichen, braucht man es nur ein wenig
zu erweitern und zu fragen : Ist eine Reform der Kirche durch die
Reformation geschehen - Wir wissen, es ist ein Geschenk, daß wir heute, zur
450-jährigen Wiederkehr des Reformationsbeginns als evangelische und
katholische Christen gemeinsam diese kritische Frage stellen können.
Damit ist das Gespräch auch in sich bereits sinnvoll, selbst wenn es zu
keinem zukunft-weisenden Erfolg führen sollte. Aber die wiedergefundene
Brüderlichkeit nimmt unserer «Auseinander-Setzung» doch nicht den

erregenden Ernst. Ist die Reformation Ereignis der Segnung und der

Stärke, oder Zeichen des Unheils und der spalterischen Mächte in der
Christenheit? Die Veranstalter des Treffens taten recht daran, die Frage
so schroff zu stellen. Es war ebenfalls gut, daß darauf hingewiesen wurde,
es könnte uns dabei kaum um eine «Revision der Geschichte» gehen,
sondern darum, daß wir das Thema angesichts unseres heutigen Auftrags
durchdächten. Wenn man die Erwartungen von Welt und Christenheit
in Betracht zieht, möchte man meinen, es sei nicht mehr in unser
Ermessen gestellt, eine Lösung zu suchen. Die Ungeduld, die uns - eben

nicht nur seitens der Gläubigen - entgegenkommt, ist zu groß.

* Der Artikel ist ein Gesprächsbeitrag des Verfassers für ein ökumenisches
Seminar, das vom 29. April bis 1. Mai 1967 im Institut für ökumenische Forschung
in Straßburg unter Vorsitz von Landesbischof Dr. H. Lilje anläßlich der 450-jährigen
Wiederkehr des Reformationsbeginns stattfand. Der Anlaß wie auch die Diskussionsform

des Seminars bestimmten die Abfassung des Artikels. Er ist zusammen mit
denen der anderen Gesprächsteilnehmer (Bischof H. L. Martensen - Kopenhagen,
Y. Congar OP von katholischer Seite, P. Brunner - Heidelbarg, H. Meyer - Genf,
G. Wingren - Lund von evangelischer Seite) im Oktoberheft 1967 der Lutherischen
Rundschau veröffentlicht.



414 Reform und Reformation

Zur Sprachregelung

Bevor wir das Thema angehen, müssen wir zunächst feststellen,
was die beiden Begriffe «Reform und Reformation» meinen. Denn sie

sind weder aus sich heraus noch aus ihrer Sprachgeschichte eindeutig h

Es kann hier zwar nicht um eine philologische oder sprachgeschichtliche
Untersuchung gehen. Aber wir müssen wenigstens für unsere gegenseitige

Verständnisbemühung eine Sprachregelung treffen.
Wiederholen wir zu diesem Zweck noch einmal die thematische

Frage : Hat die Reform der Kirche in der Reformation eine entscheidende

Grundlegung erhalten? Wie werden in dieser Gegenüberstellung beide
Worte gebraucht? «Reform» wird doch hier offenbar als Auftrag der
Kirche verstanden, sich neu ihrer ureigenen «Forma» zuzuwenden.
Eben das findet sich bei einer ersten Betrachtung im Wortsinn von «re-
formare»: die eigentliche Form wieder erstellen. Was das näherhin für
die Kirche bedeutet, hängt natürlich entscheidend davon ab, worin man
die «Forma» der Kirche sieht, also vom Kirchenverständnis, das man
hat. In den Auffassungen darüber, worin die Reform zu bestehen habe,
werden die Konfessionen daher bereits in wichtigen Punkten
auseinandergehen. Um uns an dieser Stelle noch jeder Auseinander-Setzung
zu enthalten, greifen wir auf das Gemeinsame in unserem Bekenntnis
zurück. Wir sehen wohl miteinander den Ursprungsgrund der Kirche
im heilsgeschichtlichen Handeln Gottes in Jesu Tod und Auferstehung,
ihre Endbestimmung aber in ihrer Vollendung durch die eschatologische
Ankunft ihres Herrn. Daher muß Reform wohl als universaler geistlicher
Auftrag verstanden werden, die ursprüngliche heilsgeschichtliche Gestalt
der Kirche zurückzugewinnen und zugleich ihre eschatologische Fülle
zu verwirklichen. In diesem Sinn soll der Begriff hier verwandt werden :

als Auftrag der Kirche, sich von ihrem Herrn zu der von ihm verfügten
Gestalt - Forma - herausfordern zu lassen und sich von jeder Fremdform
oder Fremdherrschaft stets neu zu reinigen.

1 Vergleiche zu beiden Begriffen, ihrer Begriffsgeschichte und ihrer ekklesio-
logischen und kulturgeschichtlichen Komplexität W. Maurer, Reformation, in :

RGG V (Tübingen 1961), 858-873; Y. Congar, Vraie et fausse Réforme dans
l'Eglise. Paris 1950; J. Lortz, Die Reformation in Deutschland. Freiburg i. Br. 1948

(Lit. Bd. II, 310-321) ; K. Schottenloher, Bibliographie zur deutschen Geschichte
im Zeitalter der Glaubensspaltung 1517-1785. 6 Bde. Leipzig 1933-40; Stuttgart
1965; P. Brunner, Reform und Reformation. In: Lutherische Rundschau 17 (1967)
Oktoberheft.



Reform und Reformation 415

Der Begriff Reformation ist im deutschen Sprachgebrauch einfacher

zugänglich. Im allgemeinen verstehen wir heute unter Reformation das

kirchengeschichtliche Ereignis, das durch die Reformatoren vorab durch
Martin Luther, ausgelöst und weitgehend geprägt wurde, also jenes
Geschehen, das zur Entstehung der reformatorischen Kirchen geführt hat.

Reformation und Reformgeschehnisse in der Christenheit

Schon ein erster Blick in die Kirchengeschichte zeigt, daß

Reformbemühungen in vielfältigster Gestalt das Leben der Kirche durchwirkt
haben. Reformbemühungen stehen schon im ersten christlichen
Jahrhundert, die neutestamentlichen Schriften weisen darauf hin. Das frühe
Mönchtum hat in der Reformidee einen maßgebhchen Impuls seiner

Entstehung. Die mittelalterlichen Bettelorden verdankten ihre Existenz
wesentlich dem Reformgedanken, der damals wesentlich im Zeichen des

Evangeliums stand. Das Evangelium ohne Abstrich über sich stellen:
diese Entscheidung wird zum Nachfolge-Prinzip für Franz von Assisi
und Dominikus von Osma 2. Die Erwartung des Reformkonzils, besonders

unmittelbar vor der Reformation, gehört in die Reformgeschichte der
Christenheit. Für uns heutige Christen, verständlicherweise besonders

für die Katholiken, liegt das II. Vatikanum vornehmlich im
Aufmerksamkeitsfeld. Johannes XXIII. hat dieses Konzil wesentlich unter der
Reformidee einberufen.

Was bedeutet angesichts dieser hier nur skizzenhaft benannten

Vorgänge die Reformation und ihre geschichtliche Wirksamkeit für die

Christenheit, zumal etwa unter Berücksichtigung des II. Vatikanum?
Erwuchs nicht gerade den evangelischen Beobachtern oder der
evangelischen Christenheit anläßlich der Konzilsvorgänge gelegentlich die

Frage: Was soll nach einem solchen Um- und Aufbruch in der
katholischen Kirche noch die Reformation (Vielleicht entfaltete sich hie und
da sogar ein heimlicher evangelischer «Konzilskomplex», der sich etwa
in der schon im voraus negativ beantworteten Frage ausdrückte: was
haben wir Protestanten diesem umfassenden Ereignis an die Seite zu
stellen? Haben die reformatorischen Kirchen noch weiterhin eine Exi-

2 Vgl. M.-H. Vicaire OP, L'Imitation des Apôtres. Paris 1963 (Edit, du Cerf) ;

Ders., Histoire de Saint Dominique. Paris 1957. 2 Bde. Bd. 1 : Vir evangelicus.



416 Reform und Reformation

Stenzberechtigung?) Aber prüfen wir unabhängig davon. Haben die

Reformationskirchen wirklich so eindeutig den Reformauftrag Christi
in der Geschichte manifest gemacht, daß sie das Wort «Reform» zum
zentralen Bestandteil ihres Namens machen können? Wäre das nicht
nur dann berechtigt, wenn die Reformation und ihre Gemeinschaften
das geistliche Leben in Kirche und Welt mehr als die anderen Kirchen
«erneuert», «vom Ursprung her vertieft», mehr Menschen durch das

Evangelium erfaßt, sie tiefer aus dem Glauben geformt, sie gläubiger
und frömmer, dem Evangelium gemäßer gemacht hätten?

Wir wollen nicht behaupten, daß diese Vergleichskriterien für unsere
menschliche Urteilsbildung belanglos sind. Aber - das ist nicht zuletzt
zu uns Katholiken gesprochen, wenn wir etwa den geringeren Kirchenbesuch

der evangelischen Christen anführen wir müssen uns hüten,
von kirchlichen Erfolgsdaten und -chancen in erster Linie zu rechnen.
Einmal ist es sehr schwer, geistliche Gegebenheiten wirklichkeitsgemäß
durch empirisch-soziologische Befunde auszumachen. Kirchenbesuch
und Sakramentsempfang geben nur einen Gesichtspunkt aus der Fülle
der religiösen oder geistlichen Verhältnisse an. Bei der Benutzung
statistischer oder soziologischer Daten zur Ermittlung der religiösen Wirksamkeit

einer Kirche kann man sich wohl nie genug an das paulinische Wort
erinnern, wonach letztlich allein dem Herrn das Urteil über das zukommt,
was jemand - und entsprechendes gilt für die Gemeinde - geistlich ist
und gewirkt hat. Schließlich macht H. Meyer auf einen Umstand
aufmerksam, der es noch einmal mehr unmöglich macht, aus kirchensoziologischen

Erfolgsdaten apologetische Beweise für die größere Wahrheit
des Katholizismus zu ziehen. Denn welche «Erfolge» waren der
katholischen Kirche in Lateinamerika beschieden, wo sie ungestört von der
Reformation wirken konnte? Welche Glaubensdurchdringung des Volkes
ist ihr dort wirklich gelungen 3 (Allerdings muß die gleiche Frage auch

umgekehrt für die Länder etwa Skandinaviens gestellt werden, in denen

die Reformationskirchen ihrerseits ohne unmittelbare Konfrontation
mit der römisch-katholischen Kirche wirken konnten.)

Freilich würden wir katholische Christen an die evangelischen Brüder

auch eine Revisionsbitte richten, nämlich ihrerseits das in Frage
zu stellen, was mir etwa im Beitrag von G. Maron zum «Reformkatholizismus»

als gedanklicher Hintergrund festzustehen scheint: daß nämlich

3 Vgl. H. Meyer, Christenheit ohne Reformation. In: Lutherische Rundschau

17 (1967) Oktoberheft.



Reform und Reformation 417

jede Reform als geschichtlicher Vollzug und als herausfordernde Idee
nicht anders als von der «reformatorischen Reform» bemessen werden
kann 4, daß also alle anderen Bemühungen, die nicht im Reformatorischen
münden, entweder im Vorläufigen stecken geblieben sind oder sogar
eine Verkehrung des eigentlichen Reformauftrages der Kirche darstellen 5.

Geht das nicht auf eine Voraussetzung hinaus, die zu überprüfen uns
unser Thema gerade aufgibt: daß wir nämlich wüßten, wie die «Forma»
der Kirche, zu der umzukehren ist, sei, wie und was also die Kirche Jesu
Christi ausmacht? Mit der Aufstellung von Behauptung und
Gegenbehauptung, von Thesis und Antithesis, - hat die Christenheit sich bis

zu den Religionskriegen hin zerstritten. Und die Parteien konnten doch
nicht zum Zeugnis voller Überzeugungskraft gelangen, weder voreinander
noch vor der nichtchristlichen Welt. Im Gegenteil! Es erhebt sich daher
die Frage, ob wir unsere Ausgangspositionen künftig weiterhin als

«Thesen» oder als «Hypothesen» aufstellen sollten, als theologische
Arbeitshypothesen, als «heuristische Prinzipien», denjenigen der
empirischen Wissenschaften vergleichbar, um dann vergleichend abzuwägen,
wo sich der größere Wahrheitsgehalt findet.

Natürlich wirft eine solche Methode neuerlich grundlegende
Probleme auf. Woher nehmen wir den Maßstab für die Beurteilung der
verschiedenen «Hypothesen»? Aus den neutestamentlichen Schriften,
aus unseren Glaubenstraditionen, vom Lehramt, aus unserer Geschichtserfahrung,

aus unserem Glaubensbewußtsein, wobei wir uns auf das

Zeugnis des Heiligen Geistes in uns berufen Und weiterhin : Treten wir
mit einer solchen «relativierenden Methode» dem eigenen Standpunkt
gegenüber nicht in einen ausgesprochenen Gegensatz zu den
Reformatoren und dem Reformationszeitalter? Für Luther war der Heilige
Geist kein Skeptiker 6, Bischof Martensen weist darauf hin ; er hebt
hervor, daß jene Zeit nicht ohne feste «Assertiones» verstanden werden

kann, ja, eine ökumenische Bemühung, die «den anderen» von seinen

festen Zustimmungen fortziehen will, ihrem Wesen nach fragwürdig
ist 7. Am radikalsten stellt Peter Brunner wohl das Problem, indem er

4 In RGG V (Tübingen 1961) 896-903.
5 Diese Revisionsbitte würde sich als Ergänzung dem Ansinnen anschließen,

das O. Pesch in seinem Beitrag «Ein katholisches Anliegen an evangelische
Darstellungen der Theologie Luthers» äußerte (in: Catholica 16 (1962), 304—316).

6 Vgl. De servo arbitrio WA 18, 603 f.
7 H. L. Martensen, Reform und Reformation. In: Lutherische Rundschau 17

(1967), Oktoberheft.



418 Reform und Reformation

zugleich die grundsätzliche Mitte der geschichtlichen Entscheidung
Luthers freilegt: Konnte Luther vor Cajetan noch widerrufen, nachdem

ihm nach seinem eigenen Zeugnis unmittelbar Enthüllung des

Evangeliums zuteilgeworden ist, eine Revelatio Evangelii, die der «doctrina
et praxis » der Kirche seiner Zeit entscheidend widersprach 8

So grundlegend diese Erwägungen sind, wir müssen sie für unseren

heutigen Auftrag wohl ergänzen. Denn was wäre, wenn wir die «Asser-

tiones» unserer Väter «einfach festhielten»? Wir kämen zu einer Wiederholung

des Bisherigen. Dagegen aber steht die Erfahrung und der aus

ihr erwachsene geistliche Auftrag, die wir aus unserer Vergangenheit
für die Gestaltung unseres Lebens miteinander heute empfangen haben.

Aber eröffnet der Dialog als theologische Methode nicht die Möglichkeit,
die gewonnenen und fest vertretenen Bekenntnisse unserer Väter oder

unserer kirchlichen Traditionen in vollem Maße ernst zu nehmen und
sie zugleich doch dahingehend zu überprüfen, wie weit sie vor einem

uns aufgegebenen größeren Wahrheitshorizont bestehen können. Diese

dialogische Methode schließt die «Assertio» fester Bekenntniswahrheiten
ein und lebt zugleich doch aus dem Bewußtsein, die Wahrheit Gottes
immer neu und größer einholen zu müssen 9.

Das heuristische Prinzip wäre demnach im ursprünglichen Sinne
des Wortes (und jetzt anders als in den Naturwissenschaften) zu fassen:

als Prinzip zur Wahrheitsfindung, dessen innerer Wahrheitsgehalt nicht
verneint, sondern im Gegenteil auf seine universalere Bedeutung durchsucht

wird. - In diesem Sinne soll hier Luthers reformatorische Erkenntnis

als heuristisches Prinzip zugrunde gelegt und auf ihre Bedeutung für
die katholische Kirche oder die Christenheit überhaupt befragt werden.

8 WA Br. 2, Nr. 455. Siehe P. Brunner, Reform - Reformation. A.a.O.
9 Karl Rahner formuliert diesen Gedanken folgendermaßen: «Auch der

Bekenner einer absoluten Gesinnung kann sich auf dem Weg wissen; er geht ihn aber
nur, wenn er sich auf den Dialog einläßt, sich öffnet, sich von anderen anfechten
läßt, zu lernen gewillt ist, wo er lehrt...» [Uber den Dialog in der pluralistischen
Gesellschaft. In: Stimmen der Zeit Bd. 176 (1965), 321-330; hier: S. 327]. Zu der
Frage, wie weit das auch dem katholischen Dogma gegenüber gilt, vergleiche das

Kapitel«Ist eine katholische Kritik am Tridentinum möglich ?» In: S. Pfürtner OP,
Luther und Thomas im Gespräch. Heidelberg 1961, S. 38 ff. - Englische Übersetzung

: Luther and Aquinas on Salvation. New York (Sheed and Ward) 1965, S. 46 ff.



Reform und Reformation 419

Luthers theologische Reformidee und Reformgeschehen
auf dem II. Vatikanum

Bekanntlich ist bis zur Stunde der Disput, worin die eigentliche
reformatorische Entdeckung Luthers bestände, nicht zur Ruhe gekommen.

Diese Frage ist sozusagen ein integrales Element der
Lutherforschung geworden, auf deren Einzelheiten wir hier nicht eingehen
können. Die Vielfalt der neuen und neuesten Interpretationsversuche,
den zentralen «Gedanken» der Theologie Luthers, also das «Reformatorische»

in seiner Entdeckung überzeugend herauszustellen, ist
überraschend, bisweilen sogar verwirrend. Die alte katholische Kontroverstheologie

hat dem deutschen Reformator deshalb oft den Vorwurf einer

unklaren Vielköpfigkeit gemacht. Die heutige katholische Lutherforschung

dagegen beginnt immer mehr mit der evangelischen die

Überzeugung zu teilen, daß die Mannigfaltigkeit Luthers Ausdruck einer

geradezu epochalen Kraft seiner religiösen Persönlichkeit, ja, seiner
zentralen theologischen Einsicht war. Aber worin bestand diese? - Wenn
wir die Beiträge der Gesprächsteilnehmer betrachten, so sieht Peter
Brunner sie wohl in der « Revelatio Evangelii», kraft derer Luther glaubte,
dem päpstlichen Legaten widerstehen zu müssen, Gustav Wingren
spricht in kritischer Abgrenzung gegen das katholische Amtsverständnis

allgemeiner vom «Wort», außerhalb dessen die Kirche keine Möglichkeit
besäße, eine Sicherung oder eine Garantie aufzubauen 10. Luther selbst

beschreibt bekanntlich seine «Entdeckung» im Zusammenhang mit dem

Rechtfertigungsgeschehen n. Aber sind diese auseinandergehenden
Deutungen nicht verschiedene Aspekte einer einzigen zentralen Einsicht?
Denn die rechte Lehre von der Rechtfertigung ist für Luther zugleich
auch«articulus stantis et cadentis Ecclesiae». Wie für ihn das Evangelium
vor und über der Kirche, ja selbst ohne Kirche, nämlich in Gott sein

kann 12, die Kirche also «creatura Evangelii» ist13, so ist auch nur dort
wahres kirchliches Leben und Bekennen, wo die Oberhoheit Gottes und
seines Handelns im Rechtfertigungsgeschehen gegenüber allem geschöpflichen

Wirken - also auch der Kirche - gelehrt wird.

10 Vergleiche die Anmerkung zu Beginn des Artikels.
11 Im sogenannten großen Selbstzeugnis: WA 54, 186.
12 WA 30/2 S. 681 ff.
13 WA 2, 430; WA 7, 721.



420 Reform und Reformation

Nicht in der Rechtfertigungslehre oder der Soteriologie oder der

Entdeckung des Evangeliums in sich, sondern in Verbindung all dessen

mit der Ekklesiologie ließe sich daher der eigentlich reformatorische
Beitrag oder wenn man will, die reformatorische Entdeckung Luthers
sehen. Denn die Rechtfertigung des Sünders z. B. ist in der Abwehr

gegen die verschiedenen Spielarten des Pelagianismus längst vor Luther
als ungeteilt gnädige Tat Gottes theologisch und kirchlich verkündet, -
darin hat Denifle recht. Das Neuartige des deutschen Reformators liegt
nicht nur in der geistlichen Kraft, mit der diese Botschaft in ihm
aufbrach, sondern in der Einsicht, welche Bedeutung sie im Hinblick auf
die Kirche und zwar für deren Lehre und Praxis habe. Jedenfalls dürfte
er darin geschichtlich am wirksamsten geworden sein, daß er einen Prozeß

des kirchenkritischen Bewußtseins aus seinem theologischen
Grundprinzip, sei es nun der Rechtfertigung oder des «Evangeliums» heraus
einleitete. Er forderte, mit dem Bekenntnis zur Oberhoheit Gottes in
dem gesamten Heilsgeschehen die Zuständigkeit und Wirksamkeit der
Kirche und aller geschöpflichen Instanzen kritisch in Frage zu stellen.

Von größter Bedeutung dürfte es dabei sein, will man der durch
ihn ausgelösten Reformation treu bleiben oder gerecht werden, daß er
die Kirche keineswegs geleugnet, er also ihre Zuständigkeit und ihr
Ministerium nie zurückgewiesen hat14. Er hat vielmehr diese Kirche
lediglich unter das Gericht und Evangelium Gottes stellen, sie also in
ihrer gesamten Lehre und Praxis «fragwürdig» (im doppelten Sinne des

Wortes!) machen wollen.

Veranschlagt man gewisse Epochen in der Geschichte der
theologischen Vergewisserung der Kirche (die trinitarisch-christologische
in der Auseinandersetzung zur Zeit des Arianismus, die soteriologisch-
anthropologische seit Augustin in der Bewältigung des Pelagianismus),
dann könnte man versucht sein zu sagen, Luther habe mit der Bewußt-
machung des kirchenkritischen Prinzips eine neue Epoche eingeleitet:
die der Ekklesiologie. Dann bestände sein zentraler Impuls darin, diese

Kirche herausgefordert zu haben, sich ihrer selbst und ihres eigentlichen
Auftrages vor Gott zu vergewissern und sich stets neu aus dem
Evangelium oder aus dem theologischen Bekenntnis der Rechtfertigung «durch
Gott allein» formieren und reformieren zu lassen.

14 Vgl. P. Althaus, Die Theologie Martin Luthers. Gütersloh 1962, S. 248-
298; H. J. Iwand, Zur Entstehung von Luthers Kirchenbegriff. Ein kritischer
Beitrag zu dem gleichnamigen Aufsatz von Karl Holl. In: Festschrift für Günther
Dehn. S. 145-166.



Reform und Reformation 421

Bei Luther und nicht weniger in den reformatorischen Kirchen
fächert sich das kirchenkritische Prinzip sehr vielgestaltig auf. Es fällt
daher, zumal bei den Abweichungen in der Lutherdeutung heute, nicht
leicht zu beweisen, daß gerade im kirchenkritischen Bewußtsein aus dem

Rechtfertigungsbekenntnis heraus der Schlüssel zu seiner theologischen
und geschichtlichen Leistung liegt. Aber die anderen geistesgeschichtlichen

Vorgänge, die durch die Reformation signiert werden, lassen sich

ihm zuordnen, wenn man mit einer derartigen Systematisierung ihren

Eigencharakter nicht verkennt: Vorgänge, wie die Neubesinnung auf
das Christus-Ereignis als den eigentlichen Lebensgrund der Kirche, wie
die «Neuentdeckung» der Schrift für das Sprechen und Glauben in der

Kirche, die Freigabe der säkularen Welt aus der kirchlichen Führung
ohne sie der Oberhoheit Gottes zu entziehen, der Durchbruch zur
muttersprachlichen Kultur in der Kirche, die Personalisierung des Glaubensvollzuges,

die Sprengung der einseitig hierarchischen Struktur mit der

Neuentdeckung des «Volkes» (der Laien) als vollwertigem Anteil der

Kirche, die In-Frage-Stellung aller geschichtlich entwickelten Traditionen

in der Kirche, zu denen Luther bekanntlich auch die katholische

Deutung des Petrus-Amtes zählte, usf. Ohne Zweifel hat das alles nicht
die genau gleiche Akzentuierung im reformatorischen Verständnis wie

in der Deutung durch das Vatikanum II. Aber ebenso wenig läßt sich

verkennen, daß das Konzil ohne tiefgreifende Impulse der Reformation
auf diesen und anderen Gebieten nicht denkbar ist.

Die Kirche - heilig und sündig zugleich

Ein Lehrelement möchte ich besonders hervorheben. Das Konzil
hat nicht nur die Deutung der Kirche als «Corpus Christi Mysticum»
durch den Begriff «Volk Gottes» erweitert. Es hat darüber hinaus unter
(bewußter oder zufälliger?) Anlehnung an das «simul justus et peccator»
Luthers bekannt, daß diese «Ecclesia sancta simul et semper purificanda,
poenitentiam et renovationem continuo prosequenda» sei15. Das aber

bedeutet, die Kirche darf sich in keinem ihrer Repräsentanten und ihrer
Funktionen einfach mit Christus identifizieren, so sehr sie auch von ihm

15 daß diese «Kirche zugleich heilig und stets der Reinigung bedürftig ist,
(also) immerfort den Weg der Buße und der Erneuerung» zu gehen habe. In:
Dogmatische Konstitution über die Kirche «Lumen gentium» Kap. 1 Nr. 8.



422 Reform und Reformation

leben und sein Mysterium in der Geschichte zu enthüllen hat16. Sie ist
in einer Gegebenheit radikal verschieden: «Während Christus heilig,
schuldlos, unbefleckt war (Hebr. 7,26) und Sünde nicht kannte (2 Kor
5,21), sondern allein die Sünden des Volkes zu sühnen gekommen ist
(vgl. Hebr 2,17), umfaßt die Kirche Sünder in ihrem eigenen Schoß. Sie

ist zugleich heilig und stets der Reinigung bedürftig ...» 17. Man kann den

Inhalt der ersten Sätze bereits bei Pius XII. in seiner Enzyklika vom
«Mystischen Leib Christi» finden18. Der letzte Satz geht meines

Erachtens darüber hinaus. Prinzipiell dürfte hiermit ein entscheidender

Schritt im katholischen Denken vollzogen sein, dessen Tragweite
allerdings von den meisten im Augenblick wohl kaum überschaut wird. Die

«Theologia gloriae Ecclesiae» muß künftighin wesentlich durch die «Theo-

logia crucis et peccati Ecclesiae» kontrapunktiert werden.
Denn von wem ist die Rede, wenn von «der Kirche» in der eben

genannten Art gesprochen wird? Wie ist dieses «Zugleich» (simul) zu
verstehen, unter dem die Kirche sich zu bekennen hat? Die Ausdeutung
und Anwendung auf das konkrete kirchliche Leben wird zweifellos noch
erhebliche theologische Arbeit kosten. Eines aber kann man schon vorweg

sagen : Das Bekenntnis, die Kirche sei in ihrer geschichtlichen
Existenz auch und immer der Erneuerung bedürftig, kann nicht aufgeteilt
werden. Man kann es nicht so verstehen: die Kirche hat leider auch

Sünder, aber sie hat auch Heilige, und die besonders kirchlichen
Menschen, zumal die Träger des Amtes, stehen aufseiten der Heiligen. Oder:
in einigen Lebensbezirken der Kirche ist noch das Gesetz der Sünde wirksam,

aber es gibt Funktionsbereiche, in denen herrscht nur das Gesetz

16 Vgl. ebenda.
17 Ebenda. - Diese grundsätzliche Einsicht wird im Ökumenismusdekret

aufgenommen, aber dabei neu formuliert und vor allem auch in seiner Konsequenz für
die Lehrverkündigung benannt: «Ecclesia in via peregrinans vocatur a Christo ad
hanc perennem reformationem qua ipsa, qua humanum terrenumque institutum,
perpetuo indiget ; ita ut si quae, pro rerum temporumque adiunctis, sive in moribus,
sive in ecclesiastica disciplina, sive etiam in doctrinae enuntiandae modo — qui ab
ipso deposito fidei sedulo distingui debet - minus accurata fuerint, opportuno
tempore recte debiteque instaurentur». («Die Kirche wird auf dem Wege ihrer
Pilgerschaft von Christus zu dieser dauernden Reformation gerufen, deren sie allzeit
bedarf, soweit sie menschliche und irdische Einrichtung ist; was also etwa je nach
den Umständen und Zeitverhältnissen im sittlichen Leben, in der Kirchenzucht
oder auch in der Art der Lehrverkündigung — die von dem Glaubensschatz selbst

genau unterschieden werden muß — nicht genau genug bewahrt worden ist, muß
deshalb zu gegebener Zeit recht- und pflichtgemäß erneuert werden ») : Dekret über
den Ökumenismus «Unitatis redintegratio » Nr. 6.

18 Vgl. Acta Apost. Sedis 35 (1943) 200 ff.; Hier: S. 202, Nr. 23.



Reform und Reformation 423

des Heiligen. Eine derartige Ausdeutung muß zur Rechenakrobatik
führen. Man kann zwar logisch zwischen Amt und Amtsträger
unterscheiden und sagen, das Amt kommt von Gott, die Amtsträger aber

bleiben sündige Menschen. In der Ausübung ihrer Funktionen jedoch
bringen die Amtsträger ihre Begrenzung, ja ihre Sündhaftigkeit in ihr
Amt mit ein. Deshalb ist die Rede von der «Ecclesia sancta simul et

purificanda» nur dann sinnvoll, wenn das «simul» total genommen wird,
wenn also die Kirche als ganze und in all ihren Funktionen sich als heilig
und sündig zugleich bekennt und grundsätzlich kein Amt, kein Glied

von diesem Bekenntnis ausnimmt, auch nicht das Lehr- und Hirtenamt.
Das Ökumenismus-Dekret deutet eine derartige Konsequenz an 19.

Wie erwähnt, wird es Sache der kommenden theologischen Arbeit
sein, diese prinzipielle Einsicht mit der bisherigen Tradition, vor allem

mit dem Unfehlbarkeits-Charisma des Lehramtes, zu konfrontieren.
Denn mit dem eben Gesagten soll dieses keineswegs einfach verneint
werden. Das Bekenntnis, daß die Kirche auch heilig und nicht nur sündig
ist, bietet dafür durchaus auch Raum. Muß die Präsenz des Heiligen
Geistes in der Kirche nicht konkret-geschichtlich wirksam werden?

Warum sollte eine derartige Auswirkung nicht unter anderem in der

pneumatischen Führung des höchsten Lehramtes durch den Herrn liegen
Das Infallibilitäts-Charisma des Petrus-Nachfolgers bezieht sich gemäß
Vatikanum I nur auf jene äußersten Weisungen, die mit der
Lehrverkündigung «ex cathedra» gekennzeichnet werden und somit nur die

eigentlichen Heilsfragen betreffen. Nach katholischem Verständnis ist
der Kirche somit nur verheißen, daß sie eine letzte Grenze in der

Vergewisserung ihres Heilsglaubens nicht überschreiten und die Menschheit
darin nicht in die Irre führen wird. Eine derartige Verheißung schließt
aber nicht aus, daß sich die Kirche als ganze und mit ihr das Lehramt
diesseits der genannten Infallibilitätsgrenze stets neu in kritischer
Selbstprüfung dem Gericht des lebendig geglaubten Evangeliums unterwirft.

Nur auf der Grundlage des paradox klingenden «simul» kann die

Kirche zur geschichtlichen Wahrhaftigkeit vor Gott, vor sich selbst und

vor der Welt kommen. Sie muß nicht ständig um ihre Glaubwürdigkeit
fürchten, wenn sie Fehlentwicklungen, ja Sündigkeit und Irrung zugibt.
Sie muß nicht ständig um ihre Selbstapologie bemüht sein. Garantiert
wird ihr der Fortbestand als wahres Volk Gottes nicht durch die eigene

Integrität, sondern durch den Herrn und seine Verheißung.

19 Vgl. Anmerkung 17.



424 Reform und Reformation

Hierbei ist noch eines zu beachten: Dieser Verheißung können wir
uns letztlich nur durch Glauben vergewissern. Alle Bemühungen, Gewißheit

auf dem Weg historischer Beweisführung zu erhalten und zu
vermitteln, müssen als «vor-läufig» erkannt werden. Wir glauben die Kirche
als Heilsgemeinschaft Gottes, ein empirisch-historischer Beweis im strengen

Sinn dafür ist nicht möglich. Wollte man ihn antreten, würde man
das eigentliche Wesen der Kirche verkennen und verfiele dem
Rationalismus. Und was von der Kirche als ganzer gilt, gilt auch von ihrem
Lehramt. Zugleich klingt jeder einseitige Versuch dieser Art heute mehr
denn je in den Ohren «der anderen» unglaubwürdig. Denn so großartig
auf der einen Seite das Zeugnis der Kirche durch Glaube, Hoffnung und
Liebe inmitten einer skeptischen und zerstrittenen Welt ist, so

fragwürdig ist diese Kirche auf nicht wenigen Strecken ihrer Geschichte.

Auch die römisch-katholische muß ja wie andere bekennen, daß sie in
ihrer Vergangenheit beispielsweise gegen die religiöse Toleranz und damit

gegen die Liebe Christi gesündigt hat. Und unter dem Gesetz der Sünde

hat nicht nur die Praxis, sondern auch ihre «amtliche» Lehre gestanden.
Wir alle müssen einsehen, daß unsere Kirchen noch vor wenigen
Jahrzehnten, geschweige denn vor Jahrhunderten z. B. in der Sozial-,
Strafrechts- und Kriegsethik Thesen vertreten und praktiziert haben, die
sich vor unserem heutigen sittlichen Bewußtsein als Anklage gegen uns
ausweisen. Menschlich mögen wir sie aus den historischen Umständen
erklären, vor Gott müssen wir sie als sündige Befangenheit erkennen

und auch benennen, ohne Beschönigung.
Nur knappe Andeutungen zum Gesamtkomplex unseres Problems!

Zudem wird mancher einwenden, daß die Erkenntnis von der Bedeutung
der Konzilsaussage über die «Ecclesia sancta simul et ad perennem
reformationem a Christo vocata» 20 im katholischen Raum bisher kaum
breit zum Tragen gekommen ist, zumal in ihrer Konsequenz für Amt und
Lehre. Das mag sein. Das Konzil hat auch in anderer Hinsicht einen

Aufbruch eingeleitet, dessen geschichtliche Wirkung zur Zeit noch gar
nicht zu übersehen ist. Immerhin, die grundsätzliche Einsicht ist eröffnet
und wird in ihrer wertimmanenten Werbekraft nicht mehr aufzuhalten
sein. Es muß der Reformation zuerkannt werden, diesen Gedanken um
der Größe des Evangeliums willen und damit zugleich auch zum wahren

Aufbau der Kirche in unser Bewußtsein eingetragen zu haben.

20 über die heilige und zugleich «zur immerwährenden Erneuerung von
Christus gerufenen Kirche»; in: Dekret über den Ökumenismus Nr. 6.



Reform und Reformation 425

Reformation im Zeichen der Segnung oder der Spaltung

Kehren wir zur Eingangsfrage zurück. Darf Spaltung in der Kirche
sein? - Die Frage so gestellt, ermöglicht eine klare Antwort: Nein. Die
apostolischen Weisungen an die Gemeinden sind eindeutig (1 Cor. 1,10 ff. ;

3,3 f.; 11,18 f.), ebenso die Bitte Jesu für die Seinen (Jo. 17,22 f.). Nur
wer Frieden, nicht wer Feindschaft stiftet, steht unter der Seligpreisung
(Mt. 5,9). Was immer noch in unserem Fragenkreis zu sagen ist, die

Bestimmung zum Friedensdienst unter den Glaubensbrüdern ist Wesensbestand

des neuen Gebotes (Jo. 13,34 f.). - Aber es gibt auch eine andere

Art, die Reformation auf ihre Vertretbarkeit zu befragen: Das Wort
Gottes ist wie ein Schwert, das scheidet (Akp 1,16), Faules vom Lebendigen,

verdorrten Rebzweig vom fruchttragenden (Jo. 15,2). Muß nicht
die Abtrennung in Kauf genommen werden, wenn es um die Reinheit
des Evangeliums geht? Droht anders nicht der «faule Friede», der

Opportunitätskompromiß als Verrat am Wort der Wahrheit? Konnte
Luther, um noch einmal mit Peter Brunner zu fragen, nach der ihm
zuteilgewordenen «Revelatio Evangelii» noch von dieser ablassen und
vor dem päpstlichen Legaten Widerruf seiner Lehre leisten

Wo beginnt der Geist der Unversöhnlichkeit und wo der des «faulen

Kompromisses»? Hierin liegt das Problem, daß zugleich Liebe in Wahrheit

geübt und Wahrheit in Liebe vertreten werden soll21. Hier liegt die

Schwierigkeit des rechten Urteils, wo das eine dem anderen geopfert,
oder wo das andere durch das eine erhöht und vollendet wird. Die Ein-
und Ausübung dieses «Zugleich», dessen sind wir uns inzwischen immer
deutlicher bewußt geworden, ist ein eminent schwerer Vorgang, im
theologischen Bereich nicht weniger als im praktischen. Es hat seit dem
Alten Testament wohl in der Kirche stets zwei Weisen gegeben, das Wort
Gottes zu verkünden, die Art in sapientialer Geduld und die in
prophetischem Ungestüm. Mußten nicht beide, aber in gegenseitiger
Ergänzung, sein?

Unsere Väter glaubten, aus Liebe zur Wahrheit im Ungestüm trennen

zu müssen. Können wir sie als Schuldige überführen? Wer klagt
dann wen mit Recht an? Die «Altgläubigen» die «Neugläubigen», daß
sie als Neuerer von der « Mutterkirche» abgefallen und die Christenheit

21 «... secundum veritatem et animo benevolo peragendum est» (De Oecum.
Nr. 9). «... cum veritatis amore, caritate et humilitate progredi debent» (ebd. Nr. 11).

28



426 Reform und Reformation.

gespalten haben? Die neuen Kirchen die alte, daß sie die Stunde des

geistlichen Aufbruchs nicht begriffen hat und verdrängte, was sie in
Verständnisbereitschaft im eigenen Raum hätte aufnehmen sollen?
Welcher menschliche Geist wäre in der Lage, über die gesamten Faktoren
in unserer Geschichte Bilanz zu machen und gültig Recht zu sprechen
Wir müssen uns aus sachlicher Richtigkeit entscheiden, eine Revision
der Geschichte auf dem Weg von Klage und Gegenklage aufzugeben.
Der Herr muß über uns allen sein gnädiges Recht sprechen. Keine der
Kirchen könnte sich selbst gültig rechtfertigen, nicht vor Gott und nicht
vor der Geschichte. - Aber wir selbst müssen urteilen, wie wir in unserer
Stunde zu handeln haben. Soll Reformation weiter wirken im Zeichen der

Spaltung oder können wir eine neue Weise ihrer Wirksamkeit erhoffen

Ich wage in diesem Zusammenhang eine These: Die katholische
Kirche steht vor einer ganz neuen Begegnung mit dem geschichtlichen
Erbe der Reformation. Bisher wehrte sie ab. Durch das II. Vatikanum
hat sie ihre Tore in all dem, «was wahrhaft christlich ist», geöffnet. Sie ist
bereit, es als Beitrag zur eigenen Auferbauung dankbar aufzunehmen 22.

Ist das die Stunde der reformatorischen Reform in der katholischen
Kirche? Ich glaube, ja. Aber sie wird doch wohl nur dann voll eintreten,
wenn sie zugleich die Stunde der Katholizität für die reformatorischen
Kirchen wird. Man muß dies ohne jeden Hintergedanken des Triumphalismus

für eine der beiden Seiten hören.

Durchbruch zur Katholizität in den reformatorischen Kirchen?
Worin bestände er? Die Katholizität der Kirche liegt wohl wesentlich
in ihrer universalen Einheit. Reformatorisches Denken müßte sich

ursprünglich und neu dem Auftrag zuwenden, auf die Einheit der Kirche
bedacht zu sein. Bisher galt es ihm als oberstes Gesetz, das Wort zu
verkünden, gelegen oder ungelegen. Aber birgt dieses Wort nicht selbst
den Auftrag zum Frieden in sich? Darf sich kirchenkritische Wirksamkeit

im Namen des Evangeliums von der inneren Verpflichtung lösen,

Spaltungen in der Kirche zu vermeiden (1 Kor. 1,10 ff.), wo dieses

Evangelium selbst die Einheit im Geiste durch das Band des Friedens ist und
uns einen Herrn, einen Glauben, eine Berufung zu einer Hoffnung offenbart

(Eph. 4,4 ff.)
Von hier aus müßte sich wieder ein neuer Bezug der reformatorischen

Christenheit zu Kirche und Amt ergeben. Ist hie Kirche und Amt, dort
Gott allein und sein Evangelium aus biblischem Denken wirklich eine

22 Vatikanum II., Dekret über den Ökumenismus Nr. 4.



Reform und Reformation 427

unüberbrückbare Alternative? Hat die Revelatio Evangelii in Christus
nicht Kirche und Amt geschaffen? Man kann doch wohl nur von der
Kirche als Creatura Evangelii sprechen, wenn man zugleich bekennt,
daß Kirche eben Christus und sein Wort vergegenwärtigt, also von ihrem
Wesen her Evangelium und Kirche nicht in einem sich ausschließenden

Gegensatz stehen können, sondern in ein Ordnungsverhältnis zueinander

gestellt sind. Faßt man Evangelium als das heilstiftende WORT Gottes
in Christus Jesus, dann kann es keine andere Beziehung als die der Über-
und Unterordnung geben. Dann ist die «ecclesia sub verbo, passive et
ministerialiter» 23. Dann darf sie nie zwischen das Wort und den Menschen

treten. Dann liegt ihre Größe in ihrem Dienst und Zeugnis des

Evangeliums. Aber dann ist sie auch «ministerialiter» in die Heilsfunktion des

Evangeliums eingeschlossen.
Aus diesem Ansatz müßte sich auch ein neues Verhältnis

evangelischen Denkens zum Papsttum eröffnen. Wie radikal reformatorische
Kritik in der Vergangenheit hier auch vorgegangen sein mag - zu Recht
oder zu Unrecht, bleibe offen -, es kann wohl nicht ernsthafte Absicht
der reformatorischen Christenheit für die Zukunft sein, das Petrus-Amt
aus Kirche und Geschichte einfach auszulöschen. Die Kirche hat von
Anfang an das petrinische und das paulinische Element in sich vereinigt,
das bezeugen unverkennbar die neutestamentlichen Schriften. Deshalb
kann keine Kirchengemeinschaft eines von beiden endgültig ehminieren
wollen, ohne sich letztlich damit vom Grund ihrer Geschichte zu lösen.

Eine bisweilen hereditär erscheinende Allergie in der evangelischen
Christenheit gegen «den Papst» müßte mehr und mehr einer sachlichen

Unvoreingenommenheit Platz machen.

Freilich müßte auch das Papsttum dabei weiterhin helfen, und zwar
zunächst durch eine Fortentwicklung des päpstlichen Selbstverständnisses

und der römischen Praxis gegenüber den nicht-römischen Kirchen.
Denn es muß als eine Illusion bezeichnet werden - jedenfalls nach den

gegenwärtigen Verhältnissen -, daß sich die getrennten orthodoxen und
reformatorischen Kirchen dem Lehr- und Leitungsprimat des Papstes
unterstellen. Paul VI. weiß, daß dies in den Augen der von Rom
getrennten Christen «das größte Hindernis auf dem Weg des Ökumenismus

ist» 24 - ein Hindernis, das umgekehrt auch dem Papsttum eine ge-

23 « Die Kirche unter dem Wort, empfangend und dienend » : Luther,
WA 30/2682.

24 Ansprache beim Empfang von Mitgliedern des Sekretariates für die Einheit
der Christenheit Ende April 1967 (KIPA-Meldung).



428 Reform und Reformation

meinsame Beschlußfassung im Weltrat der Kirchen zur Zeit verwehrt25.
Aber es bilden sich bereits neue Formen der Verbindungsaufnahme

und Verbundenheit heraus, wie sie durch den gegenseitigen Austausch

von Beobachter-Delegationen auf Konzil und Kirchenversammlungen,
durch die Verbindungskommission zwischen Weltkirchenrat und Vatikan,
zwischen Vatikan und Lutherischem Weltbund usf. bezeichnet werden.
Ohne daß der Primatsgedanke innerkatholisch aufgegeben werden müßte,
könnte sich der Austausch zwischen Papsttum und anderen
Kirchenleitungen auf der Basis der vom Konzil proklamierten religiösen Toleranz
durchaus noch erheblich entfalten. Ein Papsttum, das selbst oder durch
Mitarbeiter und Kommissionen den vom Apostolischen Stuhl getrennten
Kirchen seine Lehreinsicht oder -Überzeugung in Freiheit übermittelt,
die freie Stellungnahme der anderen nicht durch überzeugungsfremde
Maßnahmen oder Prinzipien bedroht, sondern von ihnen mit seinem

Lehrzeugnis in Freiheit vernommen werden kann, - ein solches Papsttum
dürfte immer offenere und dankbarere Beachtung finden. Es müßte
immer mehr verdeutlichen, was Paul VI. kürzlich hervorhob 26, daß sich

nämlich der Träger des Petrus-Amtes ganz im Dienst an der Wahrheit
des Evangeliums versteht, ohne aber dadurch die Entscheidungsfreiheit
der anderen anzutasten. Im Dienst am Evangelium, durch dessen Wahrheit

es gilt, stets neu die Einheit der Christenheit in Gesinnung und
Handeln ohne Aufhebung der Mannigfaltigkeit in der Kirche
herbeizuführen, dürfte übrigens auch Thomas von Aquin einen entscheidenden

Grund für den Primat des Papstes in der Kirche gesehen haben 27. Im
Verhältnis zu den anderen Kirchen wird jeder Gehorsamsanspruch des

Papsttums kraft rechtlichen und dogmatischen Primatsverständnisses
auf Widerstand stoßen. Aber es ist abzuwarten, ob eine neue Anerkennung

seiner Stellung nicht durch die innere Werbekraft seiner Repräsentanten

und die überzeugende Kraft ihres Dienstes für das gemeinsame

Zeugnis des Evangeliums erwächst, eine Anerkennung in freier
Wertschätzung, die eine neue Form der Wirksamkeit des Petrus-Amtes in der
Christenheit wäre.

Es gibt noch zahlreiche andere Gesichtspunkte, die in diesem

Zusammenhang zu erörtern wären: Die Entfaltung des Kollegialitäts-

25 Vgl. L. Vischer, Das römisch-katholische Verständnis des Ökumenismus
und der Ökumenische Rat der Kirchen. In: Kerygma und Dogma 12(1966) 223-234.

26 Vgl. die in Anmerkung 24 erwähnte Ansprache.
27 Vgl. Summa theol. II-II 1,10.



Reform und Reformation 429

bewußtseins im polaren Ausgleich zum Primatsdenken -, die Anerkennung

der Reform als Sache der ganzen Kirche (so daß u. a. reinigende
und läuternde Impulse nicht nur von der Hierarchie in das Volk, sondern
auch von den Gliedern zum Haupte hin anerkannt werden) -, die Offenheit

für charismatische Kräfte, auch wenn sie kirchenkritisch wirksam
werden -, die Entfaltung des kirchenkritischen Bewußtseins aus dem

oben erläuterten theologischen Ansatz heraus auch bei den Trägern des

Amtes -, die Überwindung einer falschen Uniformität zugunsten der

Pluralität der Gaben in der Kirche, freilich bei Bewahrung einer letzten
Einheit in Gesinnung und Handeln usf.

Für die reformatorische Christenheit wird sich die Aufgabe gleichsam

in entgegengesetzter Richtung im Vergleich zur katholischen stellen
müssen : Es wird von ihr neu zu prüfen sein, ob die Präsenz des erhöhten
Herrn in Kirche und Amt nicht tiefer zu verstehen ist als bisher -, ob

Gott in der Kraft seines Wortes nicht kirchliche Strukturen schafft, die

dem Evangelium nicht entgegen stehen, sondern Medium für die
Wirksamkeit des Wortes sind, ob das Bekenntnis zu dem einen Evangelium
sich nicht auch geschichtlich-konkret in der Einheit der « Konfessionen »

manifestieren muß, usf.

Theologisch scheint mir dabei die «reformatorische Entdeckung»
Luthers immer noch die zentrale kritische Frage an uns alle zu bilden,
unter welchem Gesichtspunkt man diese Entdeckung auch beleuchten

mag. Es geht im Grunde immer noch darum, wie unsere Rechtfertigung
ganz als Heilstat Gottes bekannt wird und doch nicht ohne uns gedeutet
wird -, wie «das Evangelium die Kirche schafft» und die geschichtliche
Botschaft dieses Evangeliums doch durch die Kirche vernommen und
verkündet werden muß -, wie Wort und Sakrament zugleich sein müssen

-, wie das Charisma sich im Amt auswirkt und das Amt das Charisma
schützt. Es ist das Grundproblem, wie «Christus extra nos» doch zugleich
als «Christus in nobis» verkündet werden muß, wie also der erhöhte Herr
durch seinen Geist in der Kirche ist, und diese Kirche doch nicht in ihrer
Geschichte, ihren Einrichtungen und Gliedern mit dem Herrn einfach
zu identifizieren ist. Hierin gründet das Bekenntnis zur «Ecclesia sancta
simul et semper reformanda». Es hat uns nach Gottes Ratschluß in
verschiedene «Konfessionen» gespalten. Ist aber seine volle Gestalt in Lehre
und Praxis weiterhin in der Spaltung zu gewinnen oder können wir die

geschichtliche Bedeutung der Reformation in der Gegenwart gültigerweise

nur noch als Auftrag füreinander und miteinander verstehen


	Reform und Reformation

