
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 13-14 (1966-1967)

Heft: 3

Artikel: Le langage et le mythe

Autor: Girardin, Benoît

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761616

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761616
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Benoît Girardin

Le langage et le mythe

Ces quelques lignes sont nées d'une réflexion sollicitée par xa façon,

encore relativement fréquente aujourd'hui, d'aborder le mythe dans le

Nouveau Testament. Ne s'occuper que des textes dits kérygmatiques ou
de ceux mettant en jeu des représentations mythiques courantes est une
restriction indue. Et cette restriction vient probablement d'une conception

qui pense le langage parlé à partir de la logique. La logique fait
office d'analogé premier pour penser l'essence du langage. La conséquence

en est une vue très objectivante, très représentative - le langage représente

les choses - et parfois même atomiste - le discours, somme de

termes - du langage.
Cet abordage du mythe fait bien justice, certes, à ceci que le mythe

est un langage. Il est cependant restrictif dans l'exacte mesure où on
réduit le langage à une des modalités en donnant à celle-ci une primauté
contestable.

Il s'agit donc de s'ouvrir à une vue plus large sur la présence du
mythe dans le Kérygme à partir d'une conception plus vaste et mieux
équilibrée du langage. Ces quelques lignes n'ont cependant pas du tout
la prétention de présenter une pensée systématique et assez complète sur
le langage. Ce problème est en effet en pleine ébauche actuellement. Elles
aimeraient très modestement aider à ouvrir notre «captum» dans cette
étude sur le mythe et le Kérygme, en sorte que notre façon d'aller au
texte soit adéquate - sachgemäß disent les Allemands - à la structure
du texte comme langage.



402 Le langage et le mythe

I. Le langage et le monde

Lorsqu'on s'efforce de maîtriser une langue étrangère, l'apprentissage

de la langue est un apprentissage du monde dans lequel cette langue
nous introduit : il s'agit peu à peu de viser le monde comme le visent tous
les gens qui parlent cette langue différente de la nôtre. Ce monde s'exprime
de façon privilégiée dans l'humour, si bien que comprendre l'humour

propre d'un autre, c'est bien souvent avoir assimilé sa langue. Mais ce

n'est pas l'unique indice de notre maîtrise. Cet indice est cepéndant
privilégié parce que l'humour se «construit» souvent à partir de ce qui
est ressenti assez profondément par un peuple.

Cet exemple montre bien que le langage d'une culture ne peut
prétendre à une existence indépendante du monde qui est le sien. Et ce

monde est le sien parce que cette culture possède telle langue. De même

que le langage devient lui-même en tant que le monde se présente en lui,
de même le monde est monde en tant qu'il est donné dans le langage.
«Das Dasein der Welt ist sprachlich verfaßt» h

Pour tout homme donc, le monde lui est donné dans et à travers le

langage de sa culture; et parce que le langage est toujours au-sujet-du
monde, l'homme reste à distance du monde, au contraire des animaux,
tout en étant au monde.

Chaque langue est ainsi une perspective prise sur le monde en soi.

Dans telle langue, le monde est saisi à partir de telles articulations, à

partir de tels noyaux centraux de réalité. Mais ces diverses perspectives,
correspondant aux diverses langues concrètes (i. e. dans leur exercice

concret, à telle époque) ne sont pas juxtaposables, ni additionnables.

Chaque langue est ouverte sur tout le monde, elle ambitionne de tout
dire. Le passage d'une langue à l'autre se fait par une mystérieuse refonte
de toute l'attitude humaine ; c'est pourquoi la communication et la traduction

fidèles sont extrêmement ardues. Mais l'homme peut s'élever
suffisamment de son milieu pour essayer de dire à l'intérieur de son langage
ce qu'il a saisi de l'intérieur d'un langage autre que le sien.

Il est donc possible pour nous de pénétrer peu à peu le monde dans

lequel l'événement de Jésus a pris son relief. Un monde assez pessimiste,
où tous attendaient la fin du monde prochaine et l'avènement d'une ère

1 H.-G. Gadamer: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen
Hermeneutik. Tübingen 19652, 419.



Le langage et le mythe 403

nouvelle. C'était là une certitude de l'époque, une «pièce» du monde

d'alors, qui aujourd'hui nous est très étrangère.

Il faut donc, pour comprendre une langue étrangère, aller au-delà de

ce qui est dit tous les jours, et s'initier au monde dans lequel vivaient les

gens qui parlent ou ont parlé la langue que nous essayons de comprendre.
Alors on découvre que même le langage quotidien est révélateur du monde
vécu.

On le comprendra mieux si on ajoute que le langage est une totalité.

II. Le langage comme totalité

Le langage n'est pas la sommation d'un nombre très grand de mots,
de phrases, comme s'il se trouvait au total, et donc sans consistance

propre. Le langage a l'unité même du monde qui se présente en lui. Il est

une totalité intense où chaque élément ne se comprend que par rapport
au tout. Le linguiste genevois, de Saussure, va même jusqu'à dire qu'un
mot n'est que sa différence à l'égard des autres mots, et qu'ainsi les

signes linguistiques sont essentiellement diacritiques. Cela revient à

pulvériser tout noyau significatif propre à chaque mot, et on peut refuser
cet excès. Il n'en reste pas moins que par une telle affirmation, c'est

l'unité du langage qui est fortement reconnue. Le langage est avant les

mots qui le composent, il est une totalité à partir de laquelle seulement
les unités significatives se comprennent.

Cette totalité n'est cependant pas un ensemble fermé, clos, hermétique

à tout ce qui vient du dehors. C'est une totalité ouverte - ce qui
explique que les langues puissent évoluer - qui est capable d'assimiler de

nouveaux éléments. Cette assimilation est une véritable incorporation,
en sorte qu'une langue constitue un tout qui se déforme de façon hasardeuse

et cohérente. Le hasard est toujours repris à l'intérieur d'une
certaine logique, une logique incarnée 2.

Dès lors, chaque phrase, chaque affirmation engage avec elle la
totalité à laquelle elle est par essence référée. Dans chaque élément de la
langue parlée concrètement il y a la présence cachée du tout, du monde

qui en elle se présente. Et la connaissance de ce monde est indispensable
au déchiffrement de l'élément. La structure du mot est donc une réelle

2 M. Merleau-Ponty: Sur la phénoménologie du langage, dans: Problèmes
actuels de la phénoménologie. Paris 1952, 91.



404 Le langage et le mythe

dialectique de l'un et du multiple, car l'unité du mot se pose toujours à

l'intérieur d'un langage articulé en totalité. Tout mot possède ainsi en

lui la référence au tout de la langue, et donc à la «vue du monde», ou au
monde qui se donne dans ce langage.

De même, un mot dit implique toujours un «non-dit»; l'homme qui
parle reste fort modeste dans l'emploi de son langage et en parlant, il
tait encore beaucoup plus qu'il ne dit.

Le langage ne se restreint donc en aucun cas à être la copie d'un
étant, la représentation d'une chose; il ordonne toujours un sens à une
totalité qui n'est pas dite, mais n'en affirme pas moins sa présence. Cet

élément de «non-dit» s'origine dans le lieu où la phrase se forme, et qui
n'est pas la pensée claire et distincte. En effet, mes paroles me surprennent
moi-même et m'enseignent ma pensée. C'est donc que le langage ne
s'élabore pas à partir d'une pensée préalable. La pensée ne dispose pas
d'instruments séparés d'elle, mais elle se trouve dans le langage lui-même.
Elle ne se représente pas thématiquement les objets qu'elle va saisir. Et
donc, bien que nous ayons le sens que notre langue exprime totalement,
parfaitement, tout signifiant est dépassé par le signifié qu'il rend possible.
Si exprimer c'est prendre conscience, la prise de conscience, comme
l'expression, s'opère au sein d'une langue, et ne peut conséquemment
s'absoudre du monde qui s'y présente. Dès lors, l'homme qui parle
n'a pas prise, n'a aucune indépendance par rapport au monde qui
lui est donné dans le langage de sa culture. Il est certes libre, il peut

penser librement, mais toujours en référence à l'horizon du monde qui
est le sien. Un Occidental, par exemple, ne peut se dérober à la pensée

grecque, et s'il s'en libère c'est parce qu'il s'est coulé dans une autre
pensée. Ainsi Lawrence d'Arabie, le jour où il devint Arabe pleinement,
n'était plus anglais. L'Anglais était devenu un étranger pour lui.

Il faudrait dès lors, lorsqu'on se met en quête de comprendre un
texte, s'introduire dans le monde qui est donné avec son langage, et qui
est le plus souvent présupposé, impliqué, mais jamais explicité. S'introduire

dans ce monde, sans quitter le nôtre bien sûr, puisqu'il s'agit de

faire oeuvre de traducteur. Mais on ne peut s'ouvrir à ce monde qu'à
travers les textes et les restes «intelligibles» que le temps nous a conservés.

C'est ainsi qu'on se trouve au rouet: c'est le fameux cercle

herméneutique dont parle Heidegger: on ne rejoint ce qui est visé qu'à travers
ce qui est dit, et il faudrait justement mesurer ce qui est dit à ce qui est

visé. En effet, le texte se noue et s'unifie, et donc devient intelligible,
dans ce qui est visé.



Le langage et le mythe 405

Et puisqu'il s'agit d'un texte ancien, d'une culture qui nous est

étrangère: celle des milieux du NT, la difficulté dont parle Heidegger,
et qui vaut pour toute compréhension d'un texte ou d'un discours, se

double d'une seconde difficulté: mesurer le langage du texte au monde

qui se donne à travers la totalité du langage auquel l'écrivain est lié
indissolublement. Il ne faut donc pas simplement éclairer un texte par
l'autre, travailler à la lumière des résultats enregistrés dans les dictionnaires,

concordances etc., mais il faut en plus parvenir à discerner la
réalité dans laquelle vivaient ces gens, et dont les textes ne parlent pas

thématiquement parce que ces gens n'en avaient pas une conscience

réflexive, thématique.
Pour ce qui nous concerne, il serait en particulier fort intéressant de

«cataloguer» le genre de réalités qui étaient alors possibles. Car il y a un
certain nombre de réalités qui pour eux étaient possibles, voire extrêmement

présentes, et qui ne le sont plus du tout aujourd'hui, en matière

religieuse tout particulièrement. C'est ce que Ricœur semble vouloir
signifier lorsqu'il use du concept de «croyable disponible»3. De quoi
pouvaient disposer ces gens pour faire saisir à leurs lecteurs une réalité
religieuse de la foi, donc transcendante, sans pour autant encourir le

reproche d'un symbolisme outrancier, irréaliste? Et cela, ils l'ont fait
spontanément, sans conscience claire. Ils ont utilisé les possibilités qui
alors étaient très réelles, certaines même imminentes, pour exprimer
l'objet de leur foi. Mais il reste clair qu'ils ont procédé également de

façon différente, parfois en étant très proches de la réalité historique,
nous la présentant presque immédiatement, d'autres fois en se référant à

leur expérience d'homme: ce en quoi ils peuvent atteindre une grande
universalité, etc... Leurs manières d'écrire sont riches et variées. Car le

langage a plusieurs fonctions, il n'est pas un canon univoque; et ainsi il
a plusieurs façons de présenter la vérité, et plusieurs niveaux de vérité.

Il faut donc considérer maintenant ces diverses prétentions du

langage humain, les diverses manières qu'il a de se situer par rapport à

la vérité. On veut toujours dire quelque chose de vrai (et le mensonge ne

se comprend qu'à partir de la prétention générale à la vérité), mais on le

fait selon des modalités fort diverses.

3 P. Ricœur: Le langage de la foi. Cahiers du Centre protestant d'études, 16

(1964) No 4-5, 5-31.



406 Le langage et le mythe

III. Le langage et ses divers niveaux d'affirmations

Il n'est que de constater les multiples fonctions du langage de notre
époque pour soupçonner quelque peu la richesse et la souplesse du

langage humain. En passant de l'indicatif à l'impératif, par le conditionnel,

le subjonctif, l'optatif et le participe, en considérant les mathématiques,

la poésie, l'affirmation scientifique, le langage quotidien, l'humour
etc., on peut se faire une petite idée de ce que l'on entend par l'analogie
du discours vrai. Car vérité il y a dans chacun de ces exercices du langage.

La vérité se prend, c'est l'enseignement d'Aristote, par rapport au

jugement, donc par rapport à l'affirmation. Or s'il y a vérité dans toute
expression, c'est parce que la forme affirmative est fondamentale dans

tout dire humain. Dès lors l'effort principal que comporte toute lecture
ou audition ne portera pas sur la discrépence entre textes consciemment
affirmatifs: déclarations en bonne et due forme où l'objet annoncé est

objet thématique pour la conscience du hérault, et textes non déclaratifs,
mais cet effort se concentrera sur la mise en lumière de ce qui est affirmé
dans ces deux genres de textes. La tâche est ardue, et dans les deux cas;
quoique diversement. Car l'objet affirmé consciemment, posé devant la
conscience, reste toujours Hé à des affirmations «diffuses», à un fond de

données acquises, mais non déclarées; tout jugement, même le plus clair,
présuppose toujours, impfique des positions, des confessions voilées. La
difficulté propre aux affirmations non positionneHes (selon la terminologie

de Sartre qui parle de conscience non positionnelle) se trouve donc

présente dans les deux types, car l'homme dit toujours plus qu'il ne dit.
La mise en lumière consiste alors à remonter aux présupposés : Pourquoi
telle phrase est-elle présente, quelles sont les affirmations qui la
soutiennent

On ne peut donc jamais se contenter de mettre à nu le contenu
thématisé d'une affirmation positionnelle, il faut toujours en plus remonter

à l'affirmation secrète, sous-jacente, ou à l'événement originaire.
En ce qui concerne maintenant le NT, on peut dire avec Schlier 4

qu'on n'y décèle pas de mythes affirmés thématiquement. On y trouve
des éléments de mythes anciens qui sont repris et mis au service de

l'expression surtout dans les textes élaborés (Paul, Jean, Heb.). Mais il

4 H. Schlier: Das Neue Testament und der Mythus, in: Besinnung auf das
Neue Testament. Freiburg Br. 1964, 83-96.



Le langage et le mythe 407

ne fait pas de doute que le mythe diffus est présent: mythes sous-jacents
à nombre d'affirmations, de questions, d'exclamations... et qui jamais
ne sont posés devant la conscience. Ces mythes de la fin prochaine du
monde, de la transformation de tout en un monde autre, meilleur...
imprégnaient la pensée quotidienne comme le font aujourd'hui pour nous
les mythes du salut par la sexualité, du progrès continu, de l'avenir
meilleur.

Et tout spécialement pour le texte du NT, il faudrait dégager tout
l'arrière-fond de mythes religieux, permettant une expression de la
situation religieuse de l'homme, de la transcendance...

Si donc le mythe sédimenté est démythologisé dans le Nouveau
Testament lui-même, il n'en va pas de même et il ne peut en aller de

même pour le mythe diffus.
D'autre part, toujours en ce qui concerne cette analyse des niveaux

d'affirmations, il faudrait rendre tout son rôle et son importance à
l'affirmation symbolique. Le symbole qui est affirmé ne l'est jamais comme
terme de la visée noétique, en lequel celle-ci se nouerait ; le symbole est

inaliénablement un sens de sens, les mots symboliques ont, selon l'expression

de Paul Ricœur, une charge sémantique qui est à proprement parler
inépuisable: «dans le langage symbolique, je me trouve en face de
significations multivoques où un sens renvoie à un autre sens» s. Le symbole
est donc nécessaire au langage religieux.

Toutes ces considérations s'articulent sur le caractère de la structure
noétique du langage, sur le type de visée intentionnelle qui s'actualise

en lui. Mais il ne faut pas oublier le plus important : le langage est
essentiellement communication, parole adressée à quelqu'un. C'est dans la
communication que le langage se forme, au sens fort.

IV. Le langage est essentiellement Parole

Si le langage n'est pas uniquement un moyen de communication,
comme le prétend Brice Parain 6, qui argue à partir de l'absence d'un lien
direct entre être et être dit, il est certainement en son essence communication,

parole, et cela avant d'être discours au sujet de. Le langage se

trouve et s'accomplit dans la communication.

5 P. Ricœur: op. cit. 27.
6 B. Parain: Le langage et l'immanence. Bulletin de la Société française de

philosophie, 59 (1965) 2-28.



408 Le langage et le mythe

N'y a-t-il pas là une contradiction flagrante? Nous disions plus haut

que le langage est en sa forme fondamentale affirmation, jugement. Or,
le jugement, - la vérité, - n'est-il pas d'abord affaire de cohérence intrinsèque,

et non de communication? Cependant, si l'homme était originairement

pensée universelle, raison, pourquoi ne se contenterait-il pas de

«penser», sans communiquer, puisque cet acte implique la reconnaissance

de deux individualités: les deux interlocuteurs, qui ne se fondent pas
dans l'universalité? D'autre part, même en admettant un certain bienfait
du langage, qui viendrait donc couronner la pensée, et en ce sens serait

postérieur, comment encore reconnaître sa place primordiale à la fonction
révélatrice du langage? Exprimer, c'est penser. Et exprimer est un acte
essentiellement dialogique. Même la pensée intérieure, qui du reste est

bien postérieure à toute communication, est encore un dialogue avec
soi-même et duquel autrui n'est jamais complètement absent.

Alors que l'ontologie grecque pense le langage à partir de la déclaration,

il faut penser l'essence du langage à partir de la conversation, du

dialogue: «die Sprache hat ihr eigentliches Sein erst im Gespräch, also in
der Ausübung der Verständigung»1. Et cette conversation est une vie,
non une œuvre, une vie dans laquelle une communion se réalise.

Ainsi, si le langage en son essence est communication, dialogue,
parole, il constitue sa réalité propre dans l'accomplissement du dialogue.
Toutes les formes du langage sont issues de la communication, telles des

«dérivations». Mais l'exercice propre du dialogue permet au langage de

retrouver toute sa réalité. C'est en m'adressant à quelqu'un que je parle
au sens plénier.

D'autre part, comme l'a justement remarqué Brice Parain, il faut
accepter, pour que sa parole ne soit pas un simulacre, de donner toute
son existence. «Les paroles n'ont de sens que si elles engagent toute
l'existence» 8.

Dès lors, on ne peut s'empêcher de penser au Kérygme néotestamentaire

et à l'importance croissante qu'on lui reconnaît. C'est que le

kérygme est un discours des plus directs, une annonce pressante, presque
une injonction faite à l'interlocuteur d'accepter le message. D'autre part,
le salut que les apôtres annoncent est le centre de toute leur vie. Ce salut

a transformé leur existence toute entière, et c'est au service de la diffusion

de cet évangile qu'ils ont mis leurs forces, leurs années, tout leur

7 H.-G. Gadamer: op. cit. 422.
8 B. Parain: op. cit. 10.



Le langage et le mythe 409

être. Donc, lorsque les apôtres annoncent le kérygme chrétien, ils engagent
toute leur existence, car cette annonce est leur existence même.

Mais de même que toutes les formes du langage dérivent de la parole
parlante et en gardent la marque, de même le kérygme néotestamentaire
informe toutes les affirmations apostoliques. Il se donne à nous certes
dans les discours centraux «kérygmatiques», mais aussi, quoique d'une
autre façon, dans tout le reste des écrits du NT. Ainsi, c'est la résurrection

du Christ qui guide et informe les prédications de Pierre rapportées
dans les Actes et les discours de Paul, mais c'est elle encore qui est à

l'origine et à la base de tout le développement déjà fort théologique, -
au sens d'une science, - de l'épître aux Colossiens.

De même donc que le langage comme parole déborde l'usage de la
parole parlante au sens strict, de même le kérygme est à scruter également
dans les textes non strictement kérygmatiques, i. e. dans le NT tout
entier. La foi chrétienne en son noyau perce à travers toutes les phrases
du NT, et cette foi chrétienne n'est autre que la réponse donnée au

kérygme.

V. Langage, Mythe, Interprétation. Conclusion

Il reste maintenant à tirer les conclusions de ces modestes réflexions,
et de les utiliser aux fins de l'adoption d'une attitude correcte devant le

problème de l'interprétation du mythe présent dans le kérygme
néotestamentaire, et conséquemment d'une herméneutique heureuse

restauratrice du sens.

a) Le mythe, nous l'avons vu, se constitue en deux genres assez

différents: le mythe objectivé et le mythe diffus.

Repérer le premier est chose relativement aisée, puisque ce mythe
a cristallisé autour de lui toute une terminologie stable, et parfois fortement

sédimentée: schèmes, images... bien déterminés. La tâche de l'interprète

est alors, après avoir mis en lumière le contenu de ce mythe, son

sens, la réalité en lui visée, d'estimer la foi que lui portait celui qui en

use. Croit-il à ce mythe, le considère-t-il comme acquis, le vit-il de l'intérieur,

ou se contente-t-il de l'utiliser, de le mettre au service de la réalité

(tout autre) qu'il veut exprimer, et donc ainsi de le démythiser. Paul croit-
il à l'homme originaire lorsqu'il nous parle d'Adam Comment situer le
salut par la croix et la mort à l'égard du mythe bien connu d'un dieu qui
meurt et revit, et auquel on s'unit alors dans le culte en une participation
mystérieuse

27



410 Le langage et le mythe

Mais il y a encore le mythe diffus ; et là, la tâche de l'herméneute est

autrement complexe. Il faut d'abord parvenir à dépister les mythes de

ce type, en lisant à travers les lignes du texte canonique et des textes
issus des mêmes milieux. Dans les matières religieuses, si importantes en

ce temps-là, les mythes diffus constituent l'arrière-fond qui rend possibles
les spéculations religieuses secondaires en leur ouvrant l'espace dans

lequel elles se déploieront.
b) Or, comme il est de l'essence de ces mythes diffus de ne pas être

thématisés, c'est dans ce qui n'est pas dit et dans ce qui est sous-jacent
à ce qui est dit qu'il faudra porter son attention pour parvenir à les

inventorier.
Il faudra ensuite les estimer, essayer de toiser leur puissance affective,

ainsi que leur référence à l'éternel humain, i. e. ce qui en eux est
manifestation de l'homme. La première analyse devrait permettre de juger
l'étendue de la présence du contenu de ce mythe: imprégnait-il toute la
vie, ou surtout telle attitude? La seconde analyse donnerait alors quelques
éclaircissements nécessaires à la transposition de ce qui est visé dans une
culture qui ne vit plus ce mythe; elle rendrait donc possible une
interprétation restauratrice du sens.

Par exemple : Le NT présuppose une apocalypse imminente. Comment

interpréter tous les éléments religieux qui dépendent de cette persuasion

pour nous qui ne vivons aucunement dans une semblable «atmosphère».
Nous ne pouvons tout simplement rejeter tous ces éléments, et les déclarer

irrelevants pour notre foi. Car il est impossible que cette croyance se

réduise à elle-même; elle doit dire quelque chose de l'homme, et surtout,
elle a permis l'expression d'un élément important de la foi chrétienne,
qui s'est «servi» d'elle. Mais qu'a-t-elle dit? C'est ce qu'une herméneutique

véritable devrait parvenir à déterminer.

Il s'agit donc de faire l'inventaire du croyable disponible, et d'interpréter

tout ce qui est dit sous la lumière de ce croyable disponible.
L'homme d'alors a utilisé - mais non comme on use d'un outil séparé de

soi, posé devant soi - un certain nombre de structures de la pensée

religieuse de son temps, afin d'exprimer une réalité qui transcende ces

structures mêmes.

Une seconde étape de ce travail sera de parvenir à distinguer les

symboles religieux des expressions dérivées des mythes diffus. Le symbole

est en effet un type de visée tout à fait adapté à la connaissance

religieuse, et qui est différent des mythes objectivés aussi bien que des

mythes diffus. En effet, le symbole n'implique pas la position du contenu



Le langage et le mythe 411

lui-même, mais il suggère la présence du contenu dans le terme ultime de

telle manière qu'il se refuse de déterminer le mode de présence de ce

contenu dans le terme. Le symbole ne fait pas fond sur une position
objective, mais sur une force de suggestion. Il est sens de sens 9, et donc
le terme ultime n'est jamais possédé, disponible.

c) Le privilège de vérité, reconnu au discours direct dans lequel le

narrateur s'engage pleinement, permet de comprendre la place de choix
reconnue au noyau kérygmatique dans la transmission de la foi au travers
de cultures fort différentes. Le kérygme est ce que chaque croyant qui
vit de sa foi se sent obligé d'annoncer à l'autre comme ce qui est absolument

vital à cet autre.
Mais il ne faut pas croire que les énoncés kérygmatiques sont tout à

fait purs de conceptualisations mythiques. Si le mythe, et particulièrement

le mythe diffus, est une réalité du monde qui se présente dans le

langage, tout énoncé en est fatalement «coloré». A des degrés divers qu'il
convient de mesurer, certes. Mais, on doit dire que le langage vivant,
adressé dans un discours pressant, est un antidote puissant contre la
contamination des mythes diffus. Le langage direct se nourrit en effet de

réalités simples, non objectivées, très proches de la vie quotidienne et
des préoccupations qui en jaillissent. Même dans le domaine religieux, le
discours direct ne peut tabler que sur un certain nombre d'évidences, de

données simples mais bien enracinées dans les sentiments réels et profonds
(et donc fournissant un terrain maigre à l'entretien d'un climat mythique) :

la souffrance, le mal, le péché, l'amour salutaire... toutes réalités dont
l'expression théorique puise aux figures mythiques mais dont Y expression
directe, concrète dans l'adresse à un autre, est autrement plus dépouillée,
sobre.

Le discours kérygmatique, en tant que parole adressée à un interlocuteur

concret, est donc peu porté à laisser le mythe se développer en son
sein. Certes, en tant que fonction d'un langage dont le monde est pour
une part unifié par le mythe ou en tout cas fortement coloré par lui, le

kérygme ne peut être totalement préservé de toute influence mythique;
mais le mythe affirmera sa présence à la façon d'une coloration bien
claire, bien diluée.

9 P. Ricœur: De l'interprétation. Paris 1965, 25: «Il y a symbole lorsque le
langage produit des signes de degré composé où le sens, non content de désigner
quelque chose, désigne un autre sens qui ne saurait être atteint que dans et par sa
visée.»



412 Le langage et le mythe

d) Pour unifier toutes ces notes un peu éparses, il faut réaffirmer ici
que le mythe, pris maintenant en son sens le plus général, est structuré
comme un langage.

De même qu'un langage est polyvalent, comprenant en un moment
de l'histoire des fonctions aussi diverses que l'affirmation scientifique
objectivante, que la poésie et son symbolisme, que le langage factuel,

que le dialogue sur des réalités profondes et assez vite cernées... de même
le langage mythique comprendra à un moment de l'histoire ses mythes
objectivés (la pensée scientifique du primitif, selon l'expression de

Bultmann), ses mythes diffus, son symbolisme, ses dialogues non contaminés

par le mythe... Il n'est que de penser à notre langage actuel qui,
à côté du vocabulaire objectif, référé au seul mesurable, des sciences

naturelles, nous sert encore des grands mythes dans les journaux à

sensation, et reste imprégné de mythes diffus. Curieuses rencontres,
incompréhensibles pour l'esprit mesurant tout au canon de l'univoque.
Le mythe peut s'emparer du langage, ou de certains domaines du langage,

- car il reste toujours au moins le langage factuel qui n'est pas sous son

emprise. Il peut aussi être chassé de certains domaines. Mais il subsiste,
il s'adapte et accompagne l'homme en se glissant dans le monde dans

lequel celui-ci existe.

Que le mythe soit structuré comme un langage, cela veut aussi dire

qu'il faut appliquer à l'affirmation mythique le même type de critères

qu'à l'affirmation qui court dans les diverses fonctions du langage.
L'affirmation mythique est aussi extensible et diverse que l'affirmation
dans notre langage contemporain. A chaque fois, il faut donc se préoccuper

du mode du critère à utiliser devant telle phrase, pour ce qui est de

sa vérité, de la teneur et du type de son affirmation. Je ne juge pas de la
même manière l'affirmation d'un philosophe et celle d'une maraîchère

vantant ses produits, ou celle d'un journal à sensation.
Si le mythe s'est adapté aux types de visées qu'il habitait, il est

nécessaire de le juger selon la qualité de l'affirmation et selon la structure

noétique de cette affirmation. Je pourrai alors lui attribuer telle vérité et

telle structure de vérité. Je pourrai alors l'interpréter. Surtout si je suis

assez sensible au langage suggestif, à la poésie, aux symboles, car la
pensée claire n'a pas tant besoin de traduction.


	Le langage et le mythe

