
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 13-14 (1966-1967)

Heft: 3

Artikel: Ideologienbildung und Ideologiekritik

Autor: Eickelschulte, Dietmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761615

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761615
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dietmar Eickelschulte

Ideologienbildung und Ideologiekritik *

Glaube und Theologie angesichts der Ideologienlehren

Vorbemerkungen

Wird Religion allgemein auf ihre Ideologiehaftigkeit befragt, so

wird das Phänomen des Religiösen in den Blick genommen, insofern es

sich in seiner Phänomenhaftigkeit nicht von anderen Phänomenen des

kulturellen und sozialen Lebens unterscheidet. Dadurch wird die
Möglichkeit gegeben, das religiöse Phänomen in seinem Zusammenhang mit
diesen anderen Phänomenen zu sehen und auf seine psychologischen,
tiefenpsychologischen und soziologischen Faktoren hin zu befragen. Das

Christentum in seiner Erscheinungsform ist hierbei nur ein spezielles,
nicht aber das spezifische religiöse Phänomen.

Eine vorausgehende religionswissenschaftliche oder religionsphilosophische

Begriffsbestimmung von Religion oder des Religiösen ist nicht
eigens erfordert. Es wird jener Bereich angegangen, der sich gemeinhin
als Religion versteht. Erwägungen, wie weit Phänomene, die in einem

Zusammenhang stehen, der sich ausdrücklich als a-religiös oder
antireligiös versteht, trotzdem spezifisch religiös sind und daher auf Religion
verweisen, werden daher nicht angestellt.

Alle neueren Analysen des Ideologiebegriffs sind sich darüber einig,
daß auch im wissenschaftlichen Bereich - ganz abgesehen vom Bereich
der Publizistik und Politik - dem Sprachgebrauch von 'Ideologie' kein
einheitlicher Ideologiebegriff zugrundeliegt. Könnte man für den pejora-

* Der Beitrag ist inzwischen auch erschienen in: Grenzfragen des Glaubens.
Hrsg. v. D. Rauh und Ch. Hörgl. Benziger Verlag, Einsiedeln, 1967.



Ideologienbildung und Ideologiekritik 371

tiven Ideologiebegriff noch die Abgrenzung von der bewußten Lüge als

gemeinsames Merkmal angeben, so wäre diese Bestimmung für den
wertneutralen Ideologiebegriff sinnlos.

Im Hinblick auf die gestellte Aufgabe hat es keinen Sinn, sich für
einen der verschiedenen Ideologiebegriffe (oder gegen alle) zu entscheiden
oder eigenständig bzw. synkretistisch einen neuen zu erstellen. Es geht
ja darum, in welcher Weise Religion bzw. das Christentum von der
Denunziation als Ideologie betroffen wird. Die Geschichte des Ideologiebegriffes

mit ihrem Ausgang von der Idolen-Lehre Francis Bacons über
die Aufklärung zu Destutt de Tracy (der das Wort prägte), Karl Marx,
Max Scheler, Karl Mannheim bis zu den positivistischen Soziologen der

Gegenwart ist oft beschrieben worden 1. Sie braucht hier nicht wiederholt
zu werden. Was hier und jetzt interessiert, sind die herrschenden
Ideologiebegriffe der Gegenwart. Innerhalb des vielfältigen Ineinander dieser

Begriffe lassen sich drei Grundansätze erkennen, die sich relativ rein
bei Karl Marx, Karl Mannheim und Theodor Geiger vorfinden. Die gegenüber

Marx eigenständigen Ansätze einer Ideologienlehre bei Friedrich
Nietzsche 2 und Sigmund Freud3 müssen hier unberücksichtigt bleiben.

Eine Typisierung von Ideologien ist vielfältig versucht worden,
zuletzt noch von J. Splett4. Sie verdeckt die eigentliche Problematik,
denn sie muß jeweils von einem Ideologieverständnis ausgehen. Außerdem

läßt sie unbeachtet, daß die mit Ideologie bezeichnete Sache selbst
einem geschichtlichen Wandel unterliegt, nämlich dem Verhältnis von
Geist und Gesellschaft5.

Demgegenüber wird hier die Genese der Ideologien eigens in den

Blick genommen, denn an ihr werden die Voraussetzungen sichtbar, unter

1 Beispielhaft sei verwiesen auf H. Barth, Wahrheit und Ideologie. Erlenbach-
Zürich und Stuttgart 21961; H. J. Lieber, Ideologienbildung und Ideologiekritik:
Philosophie — Soziologie, Gesellschaft. Gesammelte Studien zum Ideologieproblem.
Berlin 1965, 56-81 ; K. Lehmann, Wesen und Strukturwandel der Ideologien : Handbuch

der Pastoraltheologie. Praktische Theologie der Kirche in der Gegenwart. Hrsg.
v. F. X. Arnold, K. Rahner, V. Schurr, L. M. Weber. Bd. II / 2. Freiburg-Basel-
Wien 1966, 115-148.

2 Vgl. dazu die Analyse bei Barth, a. a. O., 203-271.
3 Vgl. Lehmann, a. a. O., 12648.
4 J. Splett, Ideologie und Toleranz. Die Wahrheitsfrage in der pluralistischen

Gesellschaft: Weltverständnis im Glauben. Hrsg. v. J. B. Metz. Mainz 1965, 269-
297. Diese Typisierung wurde übernommen von K. Rahner, Ideologie und Christentum:

Schriften zur Theologie. Bd. VI. Einsiedeln Zürich Köln 1965, 59—76.
5 Vgl. dazu den Art. Ideologie in: Soziologische Exkurse. Nach Vorträgen

und Diskussionen. Hrsg. v. Institut für Sozialforschung Frankfurt a. M. Frankfurter

Beiträge zur Soziologie, Bd. IV. Frankfurt 1956, 162-181.



372 Ideologienbildung und Ideologiekritik

denen erst jeweils ein Denken oder ein Gedankenprodukt als Ideologie
angesprochen werden kann. Es geschieht also gewissermaßen eine

Typisierung der Tdeologienbildung'. Erst von hier her wird auch die Ermöglichung

und Reichweite von Ideologiekritik unter den jeweiligen
Ideologiebegriffen verständlich und einsichtig.

Diese Aufhellung der Voraussetzungen, unter denen erst etwas als

Ideologie angesprochen werden kann, und des bedingten Standortes von
Ideologiekritik ermöglicht erst, daß der Christ die ideologiekritische
Destruktion einzelner religiöser Phänomene oder des religiösen Phänomens

überhaupt nicht einfach zurückweisen muß, sondern sich bemühen

kann, sie in das Selbstverständnis seines Glaubens an Jesus Christus

zu integrieren. Inwieweit die Ideologieproblematik aber aufgegriffen
und integriert werden kann, hängt von diesem Selbstverständnis ab.

Der Glaube an Jesus Christus manifestiert sich religiös und damit je
nach dem Welt- und Selbstverständnis, in dem der Glaubende steht.
Unter der Voraussetzung der Vielfältigkeit des Verständnisses von Welt
und Selbst erfährt der Christ den Anspruch, daß sein Glaube ideologiehaft

sei, jeweils verschieden und dementsprechend ist seine Reaktion
darauf je verschieden: sie reicht von Zustimmung bis zur Ablehnung6.
Außer einigen - sehr verschieden zu bewertenden - Ansätzen hat bis
heute eine eingehende und umfassende Auseinandersetzung mit dem

Ideologieproblem im christlichen Raum noch nicht stattgefunden 7.

I. Ideologie als Bewußt-sein eines unwahren Seins bei Karl Marx

Bewußtsein als Funktion der Wirklichkeit

In der Analyse des geschichtlichen Prozesses gelangte Marx zu der

Erkenntnis, daß das Handeln des Menschen von seinen wirklichen
Interessen, nicht aber von seinen Vorstellungen und Ideen bestimmt wird 8.

Unter wirklichen Interessen verstand er die Bedingungen des wirklichen

6 S. u. S. 392-395. Einen ersten Einblick in die Breite möglicher christlicher
Reaktion auf Ideologieverdacht und -kritik bieten die Art. «Ideologie» in den
verschiedenen katholischen und evangelischen Lexika.

7 Vgl. das Bulletin von H. R. Schlette, Die Ideologieproblematik und der
christliche Glaube: Concilium 1 (1965) 505-516.

8 «Die 'Idee' blamierte sich immer, soweit sie von dem 'Interesse' unterschieden
war» (Die heilige Familie: K. Marx / Fr. Engels, Werke. Hrsg. v. Institut für
Marxismus-Leninismus beim ZK der SED. Berlin 1956 ff. [= MEW] II, 85. -
Hervorhebungen in Zitaten sind immer solche des betreffenden Autors selbst).



Ideologienbildung und Ideologiekritik 373

Lebensprozesses. Das Bewußtsein ist nur eine, wenn auch notwendige
Funktion in dem Produktionsprozeß des materiellen Lebens 9. Die
Kategorien des Bewußtseins sind keine ewigen, unveränderlichen Maße, an
denen man die Welt messen kann 10, sondern sie gehen aus den empirischen

Lebensbedingungen der Menschen und ihren Forderungen hervor,
sind aber zugleich selbst Teil dieser empirischen Lebensbedingungen.

Die Bewußtwerdung des menschlichen Lebensprozesses ist nicht
ein einfaches Epiphänomen, das diesem Prozeß äußerlich wäre. Es ist
inneres Moment dieses Prozesses selbst. Andererseits steht das Bewußtsein

diesem Prozeß auch nicht eigenständig gegenüber. Es ist in ihm
einbehalten. Dies ist nur möglich auf Grund eines dialektischen
Wirklichkeitsbegriffes. Der (bewußte) Schein ist der Wirklichkeit selbst wesentlich.

Wie sie in dem Bewußtsein der Menschen erscheint, das liegt an
ihr selbst. Ein falsches Bewußtsein ist also nicht einfach ein Mißverständnis,

sondern verweist auf eine unwahre Wirklichkeit.

Bewußtseinsformen als Ideologien

Ist das Bewußtsein eine Funktion der Welt selbst, die sie bewußt
macht, so ist das, was bewußt wird, in seiner Inhaltlichkeit von dieser

Funktion bestimmt. Vorstellungen sind von daher «bewußter Ausdruck»,
«Reflex» und «Echo» wirklicher Verhältnisse. Mit so starken Ausdrücken
wie «Nebelbildungen im Gehirn des Menschen», «notwendige Sublimate»11

will Marx zum Ausdruck bringen, daß Bewußtsein nur bewußtes Sein

ist und keine Selbständigkeit gegenüber der wirklichen Bedingtheit und
Bestimmtheit des Individuums hat. Gedanken, Ideen haben daher im
eigentlichen Sinne keine Entwicklungsgeschichte. Denn sie hängen nicht
unvermittelt miteinander zusammen, sondern nur «vermittelst ihrer
empirischen Grundlage» 12. Die Menschen ändern mit «ihrer Wirklichkeit
auch ihr Denken und die Produkte ihres Denkens»13. Auch die Religion
hat keine eigene Geschichte. Sie ist jeweiliger Ausdruck einer bestimmten
Lebenslage.

Wie kann es aber dahin kommen, daß Bewußtsein, wenn es doch

nur «bewußtes» Sein ist, zum «illusorischen» Ausdruck desselben wird?
Die bekannte klassische Antwort von Marx darauf lautet: durch die

9 Die deutsche Ideologie: MEW III, 30 ff.
10 Die heilige Familie: MEW II, 213.
11 Die deutsche Ideologie: MEW III, 25 f.
12 A. a. O., 49.
13 A. a. O., 27.



374 Ideologienbildung und Ideologiekritik

Teilung von materieller und geistiger Arbeit. Erst von «diesem Augenblick

an kann sich das Bewußtsein wirklich einbilden, etwas Andres als

das Bewußtsein der bestehenden Praxis zu sein, wirklich etwas
vorzustellen, ohne etwas Wirkliches vorzustellen - von diesem Augenblicke
an ist das Bewußtsein imstande, sich von der Welt zu emanzipieren und

zur Bildung der 'reinen' Theorie, Theologie, Philosophie, Moral etc.

überzugehen »14.

Das Leben selbst muß unwahr sein, damit das Bewußtsein unwahr
wird. Die Verkehrung muß dem Bewußtsein voraus liegen, bzw. das

Bewußtsein ist eine Funktion der Verkehrung selbst. Mit allem Vorbehalt
darf man vielleicht formulieren: In der arbeitsteiligen Geschichte der
Menschen bis heute hat der Mensch nur Umwelt, aber nicht Welt. Da
er seine Umwelt aber als Welt sieht und deutet, wird sein Bewußtsein

zu einem illusorischen Ausdruck der Wirklichkeit.
Marx spricht in seiner Terminologie davon, daß die «materielle

Betätigungsweise» als solche beschränkt, «borniert» ist und damit
«bornierte gesellschaftliche Verhältnisse» begründet15. Dies führt zur
Aufteilung der Menschen in Klassen und zur Herrschaft jeweils einer Klasse
über alle anderen 16. Die Klasse aber, die in einer Epoche die «herrschende
materielle Macht» ist, ist zugleich auch die «herrschende geistige Macht».
Die «herrschenden Gedanken» einer Epoche sind daher nichts anderes
als der «ideelle Ausdruck der Herrschaft dieser Klasse» 17.

Die Herrschaft einer Klasse gründet auf einer bestimmten
Entwicklung der materiellen Produktion. In ihrem Drang, diese ihre
Herrschaft absolut zu setzen, die gesellschaftlichen Verhältnisse als

unabhängig von dem augenblicklichen Stand der Entwicklung der Produktivkräfte

zu erklären, nehmen diese Verhältnisse im Bewußtsein der
herrschenden Klasse und damit der ganzen Epoche die «Form von idealen

Bestimmungen» an, werden sie aus der «Natur des Menschen» selbst

gefolgert18.
Dies erklärt, warum geschichtliche Epochen sich einbilden, «durch

rein 'politische' oder 'religiöse' Motive bestimmt zu werden, obgleich
'Religion' und 'Politik' nur Formen ihrer wirklichen Motive sind» 19.

» A. a. O., 31.
15 A. a. O., 25* (im Manuskript von Marx getilgt).
16 A. a. O., 33.
17 A. a. O., 46.
18 A. a. O., 167; vgl. 38. 46 fi. 227.
19 A. a. O., 39.



Ideologienbildung und Ideologiekritik 375

Das Individuum begegnet den Bewußtseinsprodukten als einer

unabhängigen Macht, der es unterworfen, «subsumiert» ist. Es erfährt sie

nicht als seine Produkte. Die Welt der Gedanken erscheint als eine vom
Individuum unabhängige Welt, auf die es keinen Einfluß hat, sondern
deren Zusammenhänge es lediglich studieren kann.

Für alle geschichtlichen Epochen, die von Arbeitsteilung und
Klassenherrschaft bestimmt sind, d. h. für die ganze bisherige Geschichte,
ist das Bewußtsein ideologisch bzw. ideologiebildend und seine Produkte
Ideologien. Nicht die Funktionalität des Bewußtseins als solche ist für
Marx schon Ideologie, sondern erst die verkehrte Sicht eines wirklichen
Verhältnisses - wobei die Verkehrtheit in diesem Verhältnis selbst

wurzelt - macht ein Bewußtsein ideologiehaft und sein Produkt zur
Ideologie. Ideologien erklären geschichtlich bedingte Verhältnisse als

unbedingte, allgemein menschliche. Sie verschleiern, um zu rechtfertigen 20.

Dies geschieht dadurch, daß sie die «wirkliche Welt» als «Produkt der
ideellen Welt» behaupten 21.

Religion als Ideologie

Marx gelang es erst relativ spät, in der Analyse der Ware im «Kapital»,

die Verkehrung der Wirklichkeit im Bewußtsein und die
Verselbständigung der Bewußtseinsprodukte aus der inneren Struktur der

Warenproduktion selbst zu erklären. Zugleich zeigt sich in den

Ausführungen über den «Fetischcharakter der Ware», wie auch noch für
den späten Marx Religion der Idealfall von Ideologie überhaupt ist. Am
Phänomen der Religion gewinnt er - in der Nachfolge Ludwig Feuerbachs

- die einzelnen Bestimmungen des Ideologiebegriffs.
Die religiösen Vorstellungen geben die Wirklichkeit einer Waren

produzierenden Gesellschaftsordnung wieder. «Le monde religieux n'est

que le reflet du monde réel» 22. Das Christentum und speziell der
Protestantismus ist der Widerschein einer Gesellschaft, in der alle Bereiche

von der Warenproduktion durchformt sind. Es spiegelt «ideell» die wirkliche

Verfaßtheit des Menschen als bloßes Moment eines Waren
produzierenden ökonomischen Organismus wieder. Solange die Warenproduk-

20 Vgl. a. a. O., 17 f. 26. f. 46. 60. 75. 312.
21 A. a. O., 14* (im Manuskript von Marx getilgt).
22 Le Capital I 1, 4. Paris 1950, 90. Das Zitat findet sich nur in der

französischen Ausgabe.



376 Ideologienbildung und Ideologiekritik

tion herrscht, solange wird es Religion geben. Religionslos werden die
Menschen erst in einer nachkapitalistischen Epoche, die keine Waren
(im spezifischen Marxschen Sinne) und kein Geld mehr kennt23. Vorher
wird das Christentum allerdings noch einmal einen Aufschwung erleben,
nachdem es seine Bindung an den Staat gelöst hat 24. Diese religiöse
Renaissance beruht darauf, daß in den fortgeschrittensten Demokratien
sich die Herrschaft der kapitalistischen Wirtschaftsform vollendet und
damit der Mensch vollständig dem Produktionsorganismus einverleibt
wird. Die Religion ist nichts anderes als das «Phänomen» dieser

Auslieferung, dieser Ein- und Unterordnung 25. Das Stehen des menschlichen
Geistes unter der fremden Gesetzlichkeit Gottes in der Religion 26 gibt
nur wieder, daß der religiöse Mensch in seinem materiellen Leben unter
Fremdbestimmung steht, in dem Sinne unfrei ist 27. Das Selbstverständnis

des Christentums gründet also in der Eigenart der Warenproduktion,
denn in ihr erscheinen die Produkte der eigenen Tätigkeit als von ihr
unabhängige Gewalten, die den Menschen von außen, fremd bestimmen.

Sogar die Betonung des personalen Elementes im Christentum gründet
in der Struktur der Warenweit, in der die Dinge Personcharakter und
die Personen Dingcharakter annehmen 28.

Religion als Opium

Religion ist «Opium des Volkes»29, weniger weil es ein unmenschliches

Leben erträgüch macht durch den Trost eines Himmels, als
vielmehr weil es gegebene Zustände als der Natur- und Schöpfungsordnung
entsprechend erklärt und so die Unmenschlichkeit zur Menschlichkeit
erhebt30. «Die Religion ist die allgemeine Theorie dieser Welt, ihr
enzyklopädisches Kompendium, ihre Logik in populärer Form, ihr spirituali-
stischer Point-d'honneur, ihr Enthusiasmus, ihre moralische Sanktion,
ihr allgemeiner Trost- und Rechtfertigungsgrund» 31.

23 Das Kapital I 1, 4: MEW XXIII, 93 f.
24 Zur Judenfrage: MEW I, 351 fi.
25 A. a. O., 352.
26 Bemerkungen über die neueste preußische Zensurinstruktion: MEW I, 13.
27 Vgl. D. Eickelschulte, Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von

Karl Marx: FZPhTh 13/14 (1966/67) 47-92.
28 Das Kapital, a. a. O., 85 ff.
29 Zur Kritik der Hegeischen Rechtsphilosophie. Einleitung: MEW I, 378.
30 Der Kommunismus des «Rheinischen Beobachters»: MEW IV, 200.
31 Zur Kritik der Hegeischen Rechtsphilosophie. Einleitung, a. a. O.



Ideologienbildung und Ideologiekritik 377

Religion ist zugleich Opium für das Volk, da sie Ausdruck der
herrschenden Klasse ist, deren Herrschaft sie sanktionieren und stabilisieren
soll32. Als solcher bildet sie Institutionen aus, d. h. erhält sie eine
«politische Form»33. Der Institutionscharakter einer Religion ist bestimmt
von der Struktur des Staates einer bestimmten Epoche. Der Staat ist
die Form, vermittels derer sich die herrschende Klasse gegen ihre einzelnen

Mitglieder und gegen die anderen Klassen durchsetzt, insofern er
die weitmöglichste Realisierung des Durchschnittsinteresses verbürgt 34.

Ideologiekritik

Wie kann bei einem solchen Verständnis von Ideologie und speziell

von Religion als Ideologie diese als notwendiger falscher Schein der
Wirklichkeit entlarvt werden? Wo hätte denn ein Kritiker seinen Standort

in der Wahrheit, von dem aus er den Schein als Schein entlarven
könnte, wenn nicht erst am Ende der Geschichte? 35

Ist die absolute Entlarvung jedes Scheins als Schein auch dem
Ende der Geschichte vorbehalten, so ist die Möglichkeit einer beschränkten

Entlarvung schon vorher gegeben. Die Geschichte bewegt sich

widersprüchlich-revolutionär auf ihr Ende zu. Das jeweils Neue entfaltet sich

aus der Widersprüchlichkeit des Vorhergehenden. So scheint die Illusion
einer Epoche an ihr selbst auf, insofern beim Fortschreiten Faktizität
und Anspruch auseinandertreten 36.

Ideologiekritik, Denunziation und Destruktion eines Bewußtseinsproduktes

als Ideologie, ist dann möglich, wenn das Bewußtsein einer

neuen Wirklichkeit gegen die Bewußtseinsprodukte einer alten
Wirklichkeit streitet. Die Distanz zwischen neuer und alter Wirklichkeit ist
der Bereich der Ideologiekritik, in dem sich Bewußtseinsprodukte als

Sanktionen von bestimmter Wirklichkeit aufweisen lassen, nicht durch
Messen an einem ungeschichtlichen Maß, sondern durch Entlarvung
einer sich als ungeschichtlich gebärdenden Vorstellung als zur
Rechtfertigung einer bedingten Situation hervorgebrachte.

32 Der Kommunismus des «Rheinischen Beobachters», a. a. O.
33 Die deutsche Ideologie: MEW III, 62.
34 A. a. O., 25. 33. 36 f. 50. 62. 311 f.
35 «Vom unkritischen Gesichtspunkte aus hat die Geschichte vielmehr das

Resultat, daß die komplizierteste Wahrheit, daß der Inbegriff aller Wahrheit, die
Menschen, sich am Ende von selbst verstehen» (Die heilige Familie: MEW II, 84).

36 Vgl. Lieber, a. a. O., 64 ff.

25



378 Ideologienbildung und Ideologiekritik

Ideologie erweist sich als Ideologie erst in einem Umbruchstadium.

Ideologiekritik ist immer rückwärtsgewendet, denn sie ist erst dann

möglich, wenn Ideologie als solche durchschaut werden kann, d. h. dann,

wenn eine herrschende Klasse aus innerer Widersprüchlichkeit zerfällt
und eine bisher unterdrückte zur Herrschaft drängt37.

Eine Ideologiekritik, die selber nicht mehr ideologiehaft ist, ist erst

von einer Wirklichkeit her möglich, die von sich selbst keinen falschen
Schein mehr erzeugt. Für Marx ist dies die proletarische Kritik am
Kapitalismus 38. Denn die durch das Proletariat angekündigte nachkapitalistische

Wirklichkeit kennt weder Arbeitsteilung noch Klassenherrschaft
und erzeugt daher von sich keinen falschen Schein mehr. Allerdings wird
dieses neue Bewußtsein der Wirklichkeit erst im Vollzug der revolutionären

Tat gewonnen und liegt ihr nicht voraus 39.

Kritik der Religion ist nach Marx Ausdruck der neuen Wirklichkeit,
denn die Kritik richtet sich gegen die durch den «christlichen Staat»
sanktionierte alte Wirkhchkeit 40. Aber er gab sich nicht der Illusion hin,
daß durch die Religionskritik die Religiosität selbst beseitigt würde.

Voraussetzung für die Ideologiekritik überhaupt ist die rationale
Struktur der Wirkhchkeit 41. Erst diese erlaubt, daß man die Wirkhchkeit
an ihr selbst messen kann. Geht die Wirkhchkeit vollständig in ihrer
jeweiligen Faktizität auf, gibt es keinen Bereich für Kritik. Alles
Faktische ist dann rechtens, die Vernunft eine Funktion der Unvernunft
und damit selbst irrational.

37 «Je mehr die normale Verkehrsform der Gesellschaft und damit die
Bedingungen der herrschenden Klasse ihren Gegensatz gegen die fortgeschrittenen
Produktivkräfte entwickeln, je größer daher der Zwiespalt in der herrschenden Klasse
selbst und mit der beherrschten Klasse wird, desto unwahrer wird natürlich das
dieser Verkehrsform ursprünglich entsprechende Bewußtsein, d. h. es hört auf, das
ihr entsprechende Bewußtsein zu sein, desto mehr sinken die früher überlieferten
Vorstellungen dieser Verkehrsverhältnisse, worin die wirklich persönlichen Interessen

ppp. als allgemeine ausgegeben werden, zu bloß idealisierenden Phrasen, zur
bewußten Illusion, zur absichtlichen Heuchelei herab. Je mehr sie aber durch das
Leben Lügen gestraft werden und je weniger sie dem Bewußtsein selbst gelten, desto
entschiedener werden sie geltend gemacht» (Die deutsche Ideologie : MEW III, 274).

38 D. h. nicht unbedingt die Kritik eines Proletariers an dem Kapitalismus.
Die Anwesenheit des Proletariates ermöglicht die Kritik. Die Durchführung der
Kritik ist nicht an die eigene soziale Stellung des Kritikers gebunden (vgl. a.a.O., 69).

39 Kritische Randglossen zu dem Artikel «Der König von Preußen und die
Sozialreform. Von einem Preußen»: MEW I, 407 ff.; vgl. Die deutsche Ideologie:
MEW III, 74. 448.

40 Der leitende Artikel in Nr. 179 der «Kölnischen Zeitung»: MEW I, 86-104.
41 Kritik des Hegeischen Staatsrechts: MEW I, 266; Marx an Rüge im

September 1843 (deutsch-französische Jahrbücher) : MEW I, 345.



Ideologienbildung und Ideologiekritik 379

Wendete man Marx auf die Geschichte des Kommunismus nach

ihm an, so wäre, da in allen sozialistischen Staaten bis auf den Tag die

Warenproduktion und damit das Geld herrscht, der herrschende
Marxismus-Leninismus eine Ideologie und Religion grundsätzlich nicht auf
terroristischem oder administrativem Wege ausmerzbar.

Lenins wertneutraler Ideologiebegriff

Bei W. I. Lenin wird - in Auseinandersetzung mit A. Bogdanow 42 -
der Ideologiebegriff wertneutral. Es geschieht dies auf Grund einer
bestimmten Interpretation von Marx 43. Ideologie ist jetzt jedes «geschichtlich

bedingte» Bewußtsein 44. Ideologische gesellschaftliche Verhältnisse
sind «Verhältnisse, die vor ihrer Ausgestaltung durch das Bewußtsein
der Menschen hindurchgegangen sind» 45. Auch der Sozialismus ist damit
Ideologie, er ist die «Ideologie des proletarischen Klassenkampfes» 46.

Lenin kann so zwischen «Ideologie» und «wissenschaftlicher Ideologie»
unterscheiden: «geschichtlich bedingt ist jede Ideologie, unbedingt aber

ist, daß jeder wissenschaftlichen Ideologie (zum Unterschied beispielsweise

von der religiösen) die objektive Wahrheit, die absolute Natur
entspricht»47. Diese Entsprechung aber ist eine Entsprechung der

Annäherung, nicht der vollständigen Übereinstimmung: «Vom Standpunkt
des modernen Materialismus, d. h. des Marxismus, sind die Grenzen der

Annäherung unserer Erkenntnisse an die objektive, absolute Wahrheit
geschichtlich bedingt, unbedingt aber ist die Existenz dieser Wahrheit
selbst, unbedingt ist, daß wir uns ihr nähern» 4S.

Streicht man aus der Leninschen These den Prozeß der Annäherung
an die absolute, objektive Wahrheit, befindet man sich schon ganz in der
Nähe vom Mannheimschen Ideologiebegriff.

42 Materialismus und Empiriokritizismus. Kritische Bemerkungen über eine
reaktionäre Philosophie: Lenin, Werke. Deutsche Ausgabe besorgt vom Institut
für Marxismus-Leninismus beim ZK der SED. Berlin 1961 II. LW) XIV, 130.

43 Lenin zitiert als Beleg das Vorwort von «Zur Kritik der politischen
Ökonomie», in dem Marx vom Überbau als «ideologischen Formen» spricht (MEW XIII,
9). Lenin übersieht dabei, daß für Marx sich das Verhältnis Basis - Überbau im
Kommunismus grundsätzlich wandelt. Vgl. Lenin, Was sind die «Volksfreunde»:
LW I, 129; Karl Marx: LW XXI, 44.

44 Materialismus und Empiriokritizismus: LW XIV, 131.
45 Was sind die «Volksfreunde»: LW I, 130.
46 Brief an den «Nordbund»: LW VI, 155.
47 Materialismus und Empiriokritizismus: LW XIV, 131.
48 A. a. O., 130.



380 Ideologienbildung und Ideologiekritik

II. Das Ineinander von wertfreiem und wertendem Ideologiebegriff
bei Karl Mannheim

Bahnbrechend für die Wissenssoziologie war Karl Mannheims Buch

«Ideologie und Utopie» 49. Die von ihm vorgenommene Trennung von
Wissenssoziologie und Ideologienlehre, von totalem und partikularem
Ideologiebegriff versucht die verschiedenen Bedeutungseinheiten im
Ideologiebegriff voneinander abzuheben und ohne die Marxsche
Geschichtsdialektik zu erklären 50.

Totaler und partikularer Ideologiebegriff

Wie Marx wendet sich Mannheim gegen die Auffassung von einer

«immanenten Geistesgeschichte» 51. Gedanken und Gedankenprodukte
haben keine eigene Geschichte auf Grund der ihnen innewohnenden

eigenen Logik, sondern sind von Faktoren bestimmt, die ihnen äußerlich

sind, von der sozialen Lage ihrer Träger. Ideen werden dann als Ideologie
verstanden, wenn sie «auf den Träger und dessen konkrete Lage im
sozialen Raum» funktionalisiert werden 52.

Liegt diese Seinslage dem Individuum so voraus, daß es sie in keiner
Weise vor sich bringen kann, spricht Mannheim von «totaler Ideologie».
Kann das Individuum seine Bedingtheit aus sich heraus erkennen und
überwinden, liegt «partikulare Ideologie» vor. Mannheim wäre falsch

verstanden, würde man mit dieser Unterscheidung alle ideologischen
Phänomene alternativ klassifizieren wollen. Die Unterscheidung soll zwei

Bedeutungseinheiten, die im Laufe der geschichtlichen Ausbildung des

Ideologiebegriffes verschmolzen sind, voneinander abheben 53.

Die Bedeutungsunterschiede der beiden Ideologiebegriffe 54 : Der

partikulare Ideologiebegriff erklärt die Inhalte bestimmter Behauptungen

als Funktionen einer bestimmten Seinslage. Er funktionalisiert
sie auf der psychologischen Ebene. Die Enthüllung und Überwindung
dieser Selbst- oder Fremdtäuschung ist grundsätzlich von der eigenen

49 Frankfurt 31952. - Auf Max Scheler kann nicht eigens eingegangen werden.
50 A. a. O., 227 ff.
51 A. a. O., 230.
52 A. a. O., 54.
53 A. a. O., 64. 68.
54 A. a. O., 54 f.



Ideologienbildung und Ideologiekritik 381

Seinslage des Trägers her möglich. Dieses oder jenes Interesse zwingt
«kausal» zur Lüge und Verhüllung55. Gegenstand des partikularen
Ideologiebegriffes ist immer das Individuum oder die Gruppe als homogen
reagierende Individuen.

Der totale Ideologiebegriff denunziert die«gesamte Weltanschauung»
einschließlich der «kategorialen Struktur» als standortgebunden. Die

noologische Ebene insgesamt wird funktionalisiert. Für den Betroffenen
besteht keine Möglichkeit, diese Funktionalisierung als solche in den

Bück zu bekommen, denn da sie ihn durchgängig bestimmt, kann er sich

von ihr nicht distanzieren. Arbeitet der partikulare Ideologiebegriff mit
Kausaldeterminanten, so der totale mit Strukturzusammenhängen:
Dieser oder jener Lagerung «entspricht» diese oder jene Sicht. Gegenstand
des totalen Ideologiebegriffes ist nicht ein Individuum, sondern ein

«Zurechnungssubjekt», z. B. eine Klasse.

Wissenssoziologie als allgemeine Fassung des totalen Ideologiebegriffs

Die spezifische Nuance des Ideologiebegriffes, die die Wissenssoziologie

konstituiert, besteht in der «allgemeinen Fassung des totalen

Ideologiebegriffes, wonach das menschliche Denken bei allen Parteien und in
sämtlichen Epochen ideologisch sei» 56. Wissenssoziologie bemüht sich,
«überall den Zusammenhang zwischen sozialer Seinslage und Sicht
herauszuarbeiten», sie ist daher von ihrem Ansatz her «soziologisch orientierte
Geistesgeschichte» 57.

Damit wird nicht behauptet, daß jedes Denken standortgebunden
ist58. Es wird nur die «faktische Standortgebundenheit jedes historischen
Denkens» festgestellt und von ihr ausgegangen 59. In diesem Bereich ist
ein «standortfreies, unbezügliches Wissen gar nicht vorstellbar». Alles
Verstehbare ist hier «nur mit Beziehung auf Problemstellungen und
Begriffssysteme, die dem historischen Strom erwachsen, formulierbar» 60.

Die jeweilige Verwurzelung des Denkens an einem bestimmten Ort
des sozialen Raumes birgt zwar Perspektivität in sich, aber noch nicht
Verkehrung. In welcher Weise das soziale Sein sowohl Inhalt als auch

55 Das unterscheidet die partikulare Ideologie von der Lüge (vgl. a. a. O., 58).
56 A. a. O., 70.
57 A. a. O., 71.
58 Als ausdrückliches Gegenbeispiel wird «2x2 4» angeführt (vgl. a. a. O.,

71 f.).
59 A. a. O., 71.
60 A. a. O., 72.



382 Ideologienbildung und Ideologiekritik

Form des Denkens bestimmt, bleibt offen. Die Wissenssoziologie geht
allein davon aus, daß der soziale Standort nicht nur Anlaß für ein
bestimmtes Denken ist, sondern konstitutiv in dieses selbst eingeht 61. Sie

will jeweilige Entsprechungen aufdecken. Die ontologische Struktur
dieser Entsprechungen liegt außerhalb ihres Interesses 62.

Da die Wissenssoziologie sowohl Inhalt als auch Form
geistigkultureller Gebilde funktionalisiert, fragt sie z. B. nicht nur nach dem

Zusammenhang zwischen einem bestimmten Moralgebot und sozialen

Gegebenheiten, sondern auch nach der Situation, in der Forderungen
überhaupt erst als Moralgebote auftreten 63. Bevorzugter Gegenstand
diesbezüglicher Untersuchungen ist das Feld der Wortbedeutungen, dort
ist die «Interdependenz und Reagibilität » in einer Schärfe faßbar, wie

in keinem anderen Gebiet des Sozialen 64.

Inadäquatheit des Denkens

Wie verträgt sich mit dem allgemeinen totalen Ideologiebegriff das

Problem des «falschen Bewußtseins»? 65 Seinsgebundene Erkenntnis
trifft das Sein, seinsgebundene Norm ist verbindlich. Wo ist da Raum
für eine Inadäquatheit? In der Beantwortung dieser Frage werden die

Voraussetzungen der Wissenssoziologie sichtbar.

61 A. a. O., 239; vgl. 230-239.
62 Eine Ontologie der Beziehung als philosophische Voraussetzung der

Wissenssoziologie sucht J. Schaaf (Grundprinzipien der Wissenssoziologie. Hamburg
1956) zu erarbeiten. H. Plessner weist darauf hin, daß der wissenssoziologische
Ideologiebegriff von vier nur philosophisch entscheidbaren Sätzen abhängt : « 1. Die
Geschichte ist die Grunddimension des menschlichen Lebens. 2. Das menschliche
Leben ist in seinem Wissen primär in einem Bewußtsein verfangen, in dem nichts
besteht, was nicht durch eine subjektiv bedingte kategoriale Formung hindurchgegangen

ist. 3. Es gibt keinen Selbstausweis des wahren Bewußtseins in seinem
eigenen Element... Der Mensch kann nur dann die Wahrheit des Bewußtseins
bezeugen, wenn er sich in einem prinzipiell anderen Element ausweist. Dies andere
Element ist die Praxis. 4. Im Verhältnis des Bewußtseins zur Praxis hat das
Leben die Rolle des bestimmenden Unterbaus.» (Abwandlungen des
Ideologiegedankens: Ideologie. Ideologiekritik und Wissenssoziologie. Hrsg. u. eingel. v.
K. Lenk Soziologische Texte. Hrsg. v. H. Mecus u. F. Fürstenberg. Neuwied u.
Berlin [= ST] IV. Neuwied u. Berlin 21964, 232).

63 Ideologie und Utopie, a. a. O., 73 f.
64 A. a. O., 75.
65 « Das pure Wissen von der Möglichkeit eines falschen Bewußtseins ist uralt ;

es ist religiösen Ursprungs und als solches vom Standpunkte der Moderne ein
ererbtes Gedankengut. Es taucht als Problem stets auf, so oft die Umwelt eines

Propheten oder gar dieser selbst die Echtheit seiner Gesichte oder gar seiner
Gedanken bezweifelt» (a. a. O., 65; vgl. 72 f.).



Ideologienbildung und Ideologiekritik 383

Das Sein ist nicht statisch, es verschiebt sich. Der Wandel der sozialen

Lage und der Sinnzusammenhänge ermöglicht, daß zwischen beide
eine Nichtentsprechung eintritt. Ein Normensystem, das adäquater
Ausdruck einer Seinslage war, ist dies nach einiger Zeit nicht mehr, da sich
die Seinslage verschoben hat. Ähnliches gilt für das Erkennen. Das
Verstehen fordert eine «ontische Verwandtschaft». Seine «intellektuelle
Formalisierbarkeit» aber fordert ein «theoretisch-begriffliches
Bezugssystem», das von einer bestimmten historischen Seinslage bedingt ist66.
Es kann also sowohl eine Inadäquatheit zwischen Verstehen und seiner

theoretischen Formulierung eintreten als auch zwischen Bewußtsein und
Sein überhaupt.

Der Raum für ein «falsches Bewußtsein» ist damit freigegeben.
Falsch ist «ein Bewußtsein, das in seiner Orientierungsart die neue
Wirklichkeit nicht eingeholt hat und sie deshalb mit überholten Kategorien
eigentlich verdeckt» 67. Ein richtiges Bewußtsein kann also falsch werden,
insofern das Sein, auf welches es sich bezieht, sich wandelt.

Die in einem Denken auftauchenden Absolutheitskategorien können
verschiedene Funktion haben. Einmal können sie handlungsbedingt sein.

Sie dienen dann der Konzentration auf die Verwirklichung einer Möglichkeit

unter anderen, für die man sich entschieden hat. Sie sind dann auf
die Zukunft ausgerichtet68. Sie können aber auch Mittel sein, das

«zufällige Sosein des Alltags» zu stabilisieren 69. Etwas Zufälliges soll statisch
zementiert, zum Absoluten erhoben werden. Das heißt «Ideologie» in
Abhebung von «Utopie» bei Mannheim.

Kriterium, ob Ideologie im Sinne der Wirklichkeitsverstellung
vorliegt, ist einzig die Zukunft bzw. die Verwirklichung. Die Gegenwart
bleibt im Streit der Meinungen. Nur von einem späteren Standort aus
kann rückwärtsblickend geschieden werden zwischen ideologischen und
utopischen Elementen in den gegenwärtigen Vorstellungen, erst dann
zeigt sich, ob sie das Heraufkommen des Neuen gehemmt oder unterstützt

haben 70.

66 A. a. O., 77.
67 A. a. O., 85.
68 A. a. O., 178 f.
69 «So vollzieht sich die unheimliche Wendung der Neuzeit, daß jene Kategorie

des Absoluten, die einst das Göttliche einzufangen berufen war, zum Verdeckungsinstrument

des Alltags wird, der durchaus bei sich bleiben möchte» (a. a. O., 78).
70 A. a. O., 178 f.



384 Ideologienbildung und Ideologiekritik

Die der Wertfreiheit vorausliegende Wertung

Die wertfreie Analyse der Entsprechung von sozialer Lage und Sicht
verweist auf eine ihr vorausliegende Wertung. Diese Wertung geschieht
durch eine «metaempirische Entscheidung» angesichts der besonderen
Situation der Gegenwart.

In einer schroffen Wendung gegen den Positivismus verweist Mannheim

auf metaphysische Vorentscheidungen, die die empirische
Forschung erst ermöglichen: «Empirie (in den historischen Wissenschaften

zumindest) » ist «nur im Element metaempirischer, ontologisch-metaphy-
sischer Entscheidungen und der daraus sich ergebenden Erwartungen
und Setzungen möglich Wer sich für gar nichts entscheidet, hat gar
keine Fragestellung und nicht einmal eine heuristische Hypothese, auf
die hin man die Geschichte befragen und durchforschen könnte» n. Wer
diese vorausliegenden Entscheidungen leugnet, läßt sie dadurch
unbewußt und unkontrolliert herrschen. Es gilt sie daher aufzuhellen.
Mannheims Entscheidung ist: Der Wandel der Sinnzusammenhänge ist
kein «willkürliches Spiel», d. h. in der «Abfolge, aber auch in der Koexistenz

der Elemente» liegt mehr als bloßer Zufall. In der Geschichte
vollzieht sich «das Werden des Wesens 'Mensch' » 72. Erst diese Entscheidung
macht die wertfreie Analyse wertend und läßt die Wertung sich durch
eine wertfreie Analyse vollziehen. Die wertfreie Analyse ist der Weg, auf
dem die Gegenwart bewältigt werden kann. Kennzeichen unserer Gegenwart

ist die «sozial aufgelockerte Situation». Es vollzieht sich in ihr eine

«so rapide und radikale soziale und geistige Transformation», daß die
einzelnen Positionen sich gegenseitig als Partikularitäten entlarven 73.

Die Gleichzeitigkeit verschiedener «Denkwelten» in der Gegenwart, die
ihren partikularen Stand nicht in einer immanenten Analyse vor sich

bringen können, läßt den in einer Denkwelt jeweils unbewältigten
«irrationalen Rest» als Grunderfahrung einer gegensätzlichen Denkwelt
auftreten.

«Selbsthypostasierung», d. h. Absolutheitskategorien sind notwendig
zum Handeln und für die theoretische Aussageform unseres Denkens.
Aber sie müssen immer wieder rückgängig gemacht, auf das Ganze hin

71 A. a. O., 79.
72 A. a. O., 81 f.
73 A. a. O., 76. - Aber diese Offenheit kann wieder verschwinden (a. a. O., 76 f.).



Ideologienbildung und Ideologiekritik 385

immer wieder gesprengt werden. Nur indem eine jede sich als absolut
verstehende Weltsicht durch die anderen gegenwärtigen Weltsichten

partikularisiert wird, bleibt das Denken offen auf das Ganze ausgerichtet,
das es selbst aber nicht mehr in einem geschlossenen System
einvernehmen kann 74. Der «dynamische Relationismus ist die einzig mögliche
adäquate Form des Suchens nach einem Ausweg» in der besonderen

Situation der Gegenwart75. Weltorientierung kann nur als «Situationsanalyse»

geschehen 76.

Ideologiekritik

Jede sich zur Absolutheit hypostasierende Weltsicht ist Ideologie
und ihre Partikularisierung ist Ideologiekritik, insofern bedeutet
Wissenssoziologie Ideologiekritik. Ermöglichung dafür sind die «Distanzierungs-

prozesse» der Gegenwart, durch die ein Bereich möglicher Ideologiekritik
eröffnet wird. Die metaphysischen Vorentscheidungen können höchstens

aufgehellt, aber nicht kritisch destruiert werden. Zersetzt werden kann

nur etwas, mit dem wir nicht unmittelbar identisch sind. Ideologiekritik
besagt das Vorliegen eines Neuen, von dem durch Destruktion nur die
alten Hüllen abgestreift werden sollen 77.

Im einzelnen sind die Distanzierungen von dreifacher Art78: 1. Der
Wechsel des historisch-sozialen Raumes des einzelnen, z. B. durch
Abwanderung vom Land in die Stadt, durch sozialen Aufstieg, durch
Emigration usw. 2. Die Verschiebung bzw. Entfaltung eines historischsozialen

Raumes, während gleichzeitig die früher hervorgebrachten Normen

und Institutionen geblieben sind. 3. Im gleichen historisch-sozialen
Raum finden sich mehrere sozial gebundene Arten der Weltauslegung,
die sich gegenseitig so durchleuchten, daß das Distanzierendsehen aller

zu einer realisierbaren Denkhaltung wird. Die Wissenssoziologie hält
dies letzte für entscheidend.

Die Wahrheitsfrage

Die Distanzierung ermöglicht und bewirkt die Relationierung, d. h.

die Aussagegehalte werden nicht mehr unmittelbar aufeinander bezogen,

74 A. a. O., 76. 92 f.
75 A. a. O., 86.
76 A. a. O., 93.
77 A. a. O., 78".
78 A. a. O., 241 f.



386 Ideologienbildung und Ideologiekritik

sondern zuerst auf eine bestimmte Art der Weltauslegung und diese

wiederum auf eine bestimmte soziale Struktur. Was besagt dies über den

Wahrheitsgehalt der Aussagen?79
Die eigentliche Wahrheitsfrage liegt nicht im Bereich der

Wissenssoziologie, sie bereitet diese nur vor. Die Wissenssoziologie spürt der
«Genesis möglicher Wahrheit im Zusammenhang mit dem Sozialprozeß»
nach 80. Dabei werden allerdings «Umstände» der Wahrheit aufgedeckt
und insofern die Wahrheitsfindung selbst betroffen 81. Eine
Geltungseinschränkung bringt die wissenssoziologische Analyse allerdings mit
sich, denn der Nachweis der Seinsgebundenheit eines Wahrheitsgehaltes
bedeutet die Vermutung, er könne «7«7ansicht» sein 82.

Was Wissenssoziologie ausschließt, ist: «Wahrheit in unbezüglicher
Formulierung besitzen zu wollen» 83. Die Seinsgebundenheit eines Denkens

besagt Perspektivität, aber nicht Verkehrung, nicht Minderung
möglichen Wahrheitsgehaltes. Sie besagt sogar noch mehr, nämlich die

Chance, sich etwas in besonderer Intensität zuzuwenden und zu
durchdringen 84. So sind die Ergebnisse einer wissenssoziologischen Analyse
für den Wahrheitsgehalt einer Aussage weder sinnirrelevant noch
sinnrelevant; sie liegen dazwischen. Die «direkte Auseinandersetzung
zwischen Meinungen» und das «direkte Hinsehen auf die Sachen» werden
durch die wissenssoziologische Analyse nicht abgelöst, sondern nur
vorbereitet 85.

III. Ideologie als Rationalisierung von Wertungen bei Theodor Geiger

Die Wissenssoziologie hat dem Phänomen des Religiösen wenig
Aufmerksamkeit geschenkt, desto mehr tat dies die Religionssoziologie
positivistischer Provenienz. Die positivistische Ideologienlehre und
Ideologiekritik bilden ein weites Feld, das hier nicht abgeschritten werden
kann S6. Die Arbeiten von Theodor Geiger über Ideologie bieten sich

79 A. a. O., 242.
80 A. a. O., 75 (Hervorhebung von mir. D. E.).
81 A. a. O., 76.
82 A. a. O., 243 f.
83 A. a. O., 72.
84 A. a. O., 73.
85 A. a. O., 244.
86 Vgl. dazu die Darstellung von K. Lenk, Die positivistische Ideologienlehre :

Dialectica 16 (1962) 232-254. Auf das Verhältnis der positivistischen Ideologienlehre
zum philosophischen Positivismus bzw. Neopositivismus kann hier nicht eingegangen

werden. Sie fällt zum mindesten nicht unmittelbar mit ihm zusammen.



Ideologienbildung und Ideologiekritik 387

für eine Darstellung der positivistischen Ideologienlehre deswegen an,
da deren Voraussetzungen hei ihm besonders deutlich werden 87.

Ideologie ist «ein der Wirklichkeit inadäquates, wenn auch nicht
logisch falsches Denken» 88. Gegenüber der Wissenssoziologie ist Ideologie
immer und wesentlich ein «falsches Denken». Sie muß aber nicht logisch
falsch sein, d. h. sie entzieht sich einer formal-logischen Verifizierung
oder Falsifizierung. Die Falschheit (Inadäquatheit) «liegt in der Nicht-
Übereinstimmung mit der objektiv-rationalen oder Erkenntnis-Wirklichkeit»

89.

Objektiv-rationale Wirklichkeit

Die in der Erkenntnis angegangene und anwesende Wirklichkeit
wird bestimmt als «Gesamtheit der raumzeitlichen Erscheinungen»90.
Sie ist daher immer «direkt oder indirekt (an Symptomen)» wahrnehmbar

91. «Diese Wirklichkeit erkennen heißt: über ihre Erscheinungen
Aussagen machen, die durch Beobachtung und Schluß verifizierbar oder

falsifizierbar sind» 92. Stehen diese «theoretischen» Aussagen in Einklang
mit der Wirklichkeit, sind sie richtig; entsprechen sie ihr nicht, sind sie

falsch. «Tertium non datur» 93. Der Begriff der Wirklichkeit ist diesem

Bereich des rationalen, objektiven, theoretischen Erkennens vorbehalten.
Es gibt also neben dieser objektiv-rationalen Wirklichkeit nicht noch
eine «subjektiv-existentiale oder Lebenswirklichkeit» als wären dies zwei
Bereiche von Wirklichkeit94. Was nicht raum-zeitlich geortet werden

kann, ist nicht wirklich. Wohl gibt es neben dem Bereich des Erkennens
noch den des Gefühles. Zwischen einem Subjekt und einem Objekt waltet
nicht nur Erkennen, sondern auch Fühlen, Werten. Aber dies letztere
ist ein «a-theoretischer Verhalt», denn sein Gehalt ist kein raum-zeitlich
Gegebenes 95.

87 Bibliographie in: Th. Geiger, Arbeiten zur Soziologie. Methode - Moderne
Großgesellschaft - Rechtssoziologie - Ideologiekritik. Ausgew. u. eingel. v. P. Trappe

ST VII. Neuwied u. Berlin 1962, 463-172.
88 Art. Ideologie: HSW V, 182.
89 Kritische Bemerkungen zum Begriff der Ideologie : Arbeiten zur Soziologie,

a. a. O., 414.
90 A. a. O.
91 Art. Ideologie, a. a. O.
92 Kritische Bemerkungen zum Begriff der Ideologie, a. a. O.
93 A. a. O., 415.
94 A. a. O., 413. 415.
95 A. a. O., 418. 420.



388 Ideologienbildung und Ideologiekritik

Wird dieses Gefühlsverhältnis nicht nur kundgegeben («Ich
verabscheue Tierquälerei»), sondern in eine Aussage über dieses Gefühlsverhältnis

verwandelt («Tierquälerei ist abscheulich»), wird etwas A-Theore-
tisches theoretisiert. Ein Gefühlswert wird zu einer objektiven Eigenschaft

transformiert. Von dieser Art sind die Werturteile, die - wenngleich

unzulässig - als «theoretisch intendierte Aussagen» auftreten. Als
solche sind sie falsch (ebenso wie ihr Gegenteil), weil ihnen keine
raumzeitliche Wirklichkeit entspricht. Andererseits entzieht sich die dem

Werturteil voraushegende Wertung der theoretischen Kritik, da sie

außerhalb des Bereiches der Theorie liegt %.

Ideologie als Para-Theorie

Ideologie läßt sich jetzt näher bestimmen: «Jede Ideologie beruht
auf der Theoretisierung und Objektivierung eines primären Gefühlsverhältnisses,

das zwischen dem Sprechenden und einem Objekt besteht» 97.

Jede Aussage ist ideologisch, in der «die Gerichtetheit des Gefühls
auf ein Objekt» als etwas dem Objekt selbst Angehöriges in die Aussage

eingeht. Werturteile sind damit «reine Ideologie», da bei ihnen «die Aussage

überhaupt keinen anderen Inhalt» hat «als eben den der Objektivierung

und Theoretisierung des Gefühlsverhältnisses»98. Solche «reine

Ideologie» findet sich auch im Gebiet des Religiösen: «Religiöse Gefühle
können an sich nicht ideologisch sein. Ideologisch dagegen ist alle
dogmatische Theologie, die ja nichts anderes ist als eine Theoretisierung des

a-Theoretischen, in diesem Fall eines religiös Irrationalen» ". Dies aber
sind Grenzfälle. Normalerweise ist Ideologie nur eine «Beimischung zu
echter Theorie», zum Beispiel: «Als Prämisse für einen Schluß. Als
Auslesegesichtspunkt für Beobachtungen, mit denen schein-induktiv die

Richtigkeit des ideologischen Inhalts 'bewiesen' wird. Als Blendung
gegenüber gewissen Tatsachenzusammenhängen oder als Vergrößerungsglas.

Als Vektor der formalen Begriffsbildung. Als Verführer zu schlichten

logischen Fehlern»100.

Die vorgenommene Einschränkung des Ideologischen auf den
Bereich der Theorie ist wichtig. Erleben ist ein «a-rationaler Akt» 101. Dieser

96 A. a. O., 419.
97 A. a. O., 420.
98 A. a. O., 421.
99 A. a. O., 423.

100 A. a. O., 421.
101 A. a. O., 422.



Ideologienbildung und Ideologiekritik 389

ist nicht ideologisch, sondern gegebenenfalls seine unerlaubte Theoreti-
sierung. Religiöses Gefühl entzieht sich demnach jeder ideologiekritischen
Destruktion. Diese richtet sich nur auf seine (verfälschende) Kundgabe
in theoretischen Aussagen.

In keiner Weise soll dadurch eine Abwertung des Gefühls-, Willensund

Stimmungsmäßigen vorgenommen werden. Es wird nur die
Forderung erhoben, es im theoretischen Erkennen auszuschalten 102. Diese

Ausschaltung bezieht sich nur auf den Inhalt der theoretischen Aussage
selbst. Ein «vitaler Anstoß», der die Erkenntnisabsicht auf einen
bestimmten Erkenntnisgegenstand hinlenkt, macht dieses Denken noch
nicht ideologisch 103.

In Gegenwendung gegen Mannheims Wissenssoziologie wird jedes
konstitutive Eingehen der sozialen Lage in das Denken selbst abgelehnt.
Ihr Wahrheitskern ist nur der: Es gibt neben anderen Gefühlsverhältnissen

auch solche, «die durch die soziale Umgebung des Denkenden - die
Sozialstruktur der Zeit oder seine Stellung innerhalb der Gesellschaft
seiner Zeit - bedingt sind»104. Das soziale Sein hat nur die Funktion, über
die Gefühlslage des Individuums sein theoretisches Denken in bestimmte
Richtungen zu lenken. Eine Änderung des Denkens aber geschieht nicht
durch Transformation des historisch-sozialen Raumes, sondern durch den

«immanenten Fortschritt der Erkenntnis» 105.

Die Entideologisierung

Zumindest gegenwärtig ist es möglich, ideologiefreie Aussagen zu
machen. Es ist dies eine Frage «intellektueller Gefühlsaskese und
Selbstkontrolle». Diese Distanz gegenüber den eigenen Gefühlsbindungen ist
begrenzt «auf die der Mathematik verwandte, rein formale,
begriffsanalytische Darstellung 'theoretischer Möglichkeiten' einerseits und in
materialer Hinsicht auf die unter kontrollierten Prämissen
positivempirisch verifizierbaren Feststellungen» 106. In den Bereichen, in denen
die Gefühlsbezogenheit auf den Gegenstand wesentlich ist (sog. «bren-

102 A. a. O., 424.
103 A. a. O., 425.
104 A. a. O., 427.
105 Ideologie und Wahrheit. Eine soziologische Kritik des Denkens. Stuttgart-

Wien 1953, 148 (Hervorhebung von mir. D. E.).
106 Kritische Bemerkungen zum Begriffe der Ideologie, a. a. O., 429.



390 Ideologienbildung und Ideologiekritik

nende Fragen»), läßt sich eine solche Distanzierung nicht erreichen. Hier
gibt nur eine «existentiale Selbstanalyse» Aufschluß über die eigene

Befangenheit und legt so selbstkritisch die «potentielle Ideologiequelle»
frei107.

Ebenso wie Mannheim, nur mit anderer Begründung, schreibt Geiger
der Intelligenz eine wesentlich ideologiekritische Funktion in der
modernen Gesellschaft zu. Sie kommt dem Intellektuellen, dem
Wissenschaftler zu, da«Schulung und Gewohnheit wissenschaftlichen Denkens
ihm die Distanznahme von seinem Wunsch-Ich» erleichtern 108. «Als

Vertreter in der Vernunft, die Gegenspielerin der Macht ist, können die

Wissenschaftler nur kritisch wirken ; sie entschleiern die Scheinrationalisierungen

der Machtpolitik vor den Augen derer, die nicht unbedingt
begeistert und betrogen sein wollen. Ihre kulturpolitische Funktion ist
es, das schlechte Gewissen der Macht zu sein»109.

Optimistischer als Geiger gibt sich Ernst Topitsch. Für ihn ist das

Zeitalter der Ideologien vorbeino. Die Ideologien sind entlarvt und
verblaßt, «so daß die Möglichkeit einer ideologiefreien Gesellschaft heute
diskutabel geworden ist» 111.

Leerformeln

Topitsch empfindet den von Geiger abgesteckten Raum des

Ideologischen als zu eng 112. Als «Bereich des ideologischen Denkens im weiteren
Sinne» möchte er den ganzen Komplex der Schleichwege verstanden
wissen, «auf denen man behebigen Wertungen den Anschein absoluter

Geltung und beliebigen Theorien denjenigen der Unwiderleglichkeit
verschaffen kann» 113. Ideologie ist danach ein System von «tautologischen
Leerformeln». Thomismus und dialektischer Materialismus sind Beispiele

107 A. a. O., 430.
108 Befreiung aus dem Ideologiebann (Die Emanzipation von der Befangenheit)

: Arbeiten zur Soziologie, a. a. O., 458.
109 A. a. O., 459.
110 Zur Auffassung vom Ende des Zeitalters der Ideologie vgl. O. Brunner,

Das Zeitalter der Ideologien. Anfang und Ende: Neue Wege der Sozialgeschichte.
Vorträge und Aufsätze. Göttingen 1956, 194-219; neuerdings Lehmann, a. a. O.,
128 ff.

111 Art. Ideologie: StL6 IV, 199.
112 Begriff und Funktion der Ideologie: Sozialphilosophie zwischen Ideologie

und Wissenschaft ST X. Neuwied u. Berlin 1961, 32.
113 A. a. O., 41.



Ideologienbildung und Ideologiekritik 391

dafür. Sie sind unwiderlegbar, da sie nichts über «kontrollierbare
Sachverhalte» aussagen, sondern nur ein «System von Festsetzungen über die

Sprache..., in der die Tatsachen beschrieben werden sollen», sind114.

Mit Hilfe so inhaltsloser Formeln wie «bonum est faciendum et malum
vitandum» und «suum cuique»115 läßt sich alles mit dem «Pathos der

Absolutheit» rechtfertigen oder bekämpfen116. Besonderes Angriffsgebiet

ist dabei die Naturrechtslehre und die Dialektik. Dieselben

PseudoArgumente werden «in den Dienst der verschiedensten, einander oft
widersprechenden Wertungen» gestellt117.

IV. Der Christ angesichts der Ideologiekritiken

Religion und Ideologie

Der Bereich des Religiösen ist der ursprüngliche Ort der Ideologienbildung.

Diese Auffassung ist allen Ideologienlehren gemeinsam. Außerdem

ist allen gemeinsam, daß das Religiöse im funktionalen Zusammenhang

mit der gesellschaftlichen Wirklichkeit steht. Das Soziale

widerspiegelt sich im Religiösen, ja es will sich vermittels dessen durchsetzen
und stabilisieren 118. Soweit das Religiöse ein Phänomen im sozialkulturellen

Raum ist, gibt es keine apriorische Grenze für die Ideologiekritik.
Es wird grundsätzlich alles auf seine möglichen Zusammenhänge hin
befragt119.

114 A. a. O., 40.
115 Das mythologische Denken: Ideologie. Ideologiekritik und Wissenssoziologie,

a. a. O., 97 ff.
116 Begriff und Funktion der Ideologie, a. a. O., 39.
117 A. a. O.
118 Vgl. R. König, Die Religionssoziologie bei Emile Dürkheim: Probleme der

Religionssoziologie. Hrsg. v. D. Goldschmidt u. J. Matthes KfS, Sonderheft VI.
Köln u. Opladen 1962, 36-49.

119 Aufgezeigte Analogien zwischen der Deutung des Verhältnisses Gott -
Mensch einerseits und Staat - Individuum andererseits können noch leicht durch
die notwendige Bildhaftigkeit des Gottesverständnisses erklärt werden. Wie ist es

aber, wenn die Infallibilität des Papstes als eine «Anwendung der Rechtskraft auf
die Gotteslehre» verstanden wird («So wie dort mögliches Unrecht zu Recht, wird
hier möglicher Irrtum zur Wahrheit.»)? (H. Kelsen, Gott und Staat: Aufsätze
zur Ideologiekritik. Hrsg. u. eingel. v. E. Topitsch ST XVI. Neuwied u. Berlin
1964, 51).



392 Ideologienbildung und Ideologiekritik

Eine Einschränkung macht die positivistisch orientierte Ideologienlehre:

Das religiöse Gefühl, die «Religion des gläubigen Herzens» 120 liegt
außerhalb des Bereiches, in dem Ideologien sich bilden. «Theologie» aber

ist für sie immer Ideologie in ihrem ganzen Erstreckungsbereich, weil sie

das religiöse Erlebnis zu einer theoretischen Weltsicht umformt.
Die Ideologiehaftigkeit aber kommt dann zur Vollendung, wenn aus

dem religiösen«Gehäuse» der Glaube schwindet. Die modernen Ideologien
sind «deformierte Religion»: «Wer in seiner Denkstruktur viel Theologie

aus der Welt seiner Väter mitbringt, aber zum Abtrünnigen geworden
ist, so daß seine religiösen Organe zwar hochentwickelt, nun aber
funktionslos sind, der ist hervorragend geeignet, Ideologien zu glauben, sie

priesterlich zu vertreten, sogar sie zu schaffen» 121. Aber selbst, wenn
diese Beziehung zwischen Religion und Ideologie nicht zum Wesen der

Ideologienlehre gehören würde, so würde trotzdem gelten: «Die
Ideologienlehre kann nicht da aufhören, wo sie die Formen des religiösen
Bewußtseins berührt»122.

Aufnahme oder Ablehnung

Das Ideologieverständnis bei den einzelnen Denkern der Gegenwart
gründet vor allem in einer je persönlichen Aneignung von und
Auseinandersetzung mit dem Marxschen, wissenssoziologischen und positivistischen

Ideologiebegriff 123. Deren Begründung aber stößt auf philosophische

Schwierigkeiten, auf Grund derer sie sich auch gegenseitig als

ideologisch zu entlarven suchen. Trotzdem kann der Christ nicht mit
dem Hinweis darauf dem Ideologieproblem aus dem Weg gehen. Wert
und Fruchtbarkeit einer Ideologienanalyse auch im Bereich des Christentums

sind durch viele religionssoziologische Arbeiten bezeugt124.
Gründet der Ideologiebegriff in bestimmten philosophischen Sätzen,

so ist eine philosophische Auseinandersetzung mit ihm notwendig. Ist
aber für den Christen das Ideologieproblem dadurch gelöst, daß man
seine Herkunft aus einer bestimmten philosophischen Weltsicht nach-

120 H. Freyer, Theorie des gegenwärtigen Zeitalters. Stuttgart 1955, 127.
121 A. a. O.
122 N. Birnbaum, Art. Ideologie: RGG3 III, 572.
123 Vgl. Einleitung und Nachwort von Lenk in: Ideologie. Ideologiekritik

und Wissenssoziologie, a. a. O., 17-59. 361-377.
124 Birnbaum weist darauf hin, daß gerade in neuen religionssoziologischen

Arbeiten bei der Analyse der Ideologiebegriff mit Anwendung findet (Ideologiebegriff

und Religionssoziologie: Probleme der Religionssoziologie, a. a. O., 78-86).



Ideologienbildung und Ideologiekritik 393

weist, der man selbst nicht huldigt? Nein, aber das Ideologieproblem
wird erst sichtbar, wenn ich es in mein Denken aufnehme, mir es

übersetze.

Von hier aus gesehen, kann man fast von einer typisch evangelischen
und von einer typisch katholischen Haltung dem Ideologieproblem gegenüber

sprechen. Erstere stimmt weitgehend der Ideologiehaftigkeit jedes
religiösen Phänomens zu, da es als des Menschen Wort und Tat im Gegensatz

zu Gottes Wort und Tat steht. Es gibt keine äußeren Kriterien,
beide zu unterscheiden. Allein, wer unter dem Anruf von Gottes Wort
steht, erfährt die Befreiung von sich selbst, vom eigenen selbstmächtigen
Tun. Nur unter diesem Anspruch wird eine Dimension des Glaubens

sichtbar, die jenseits des funktionalen Zusammenhangs des Religiösen
mit der gesellschaftlichen Wirklichkeit liegt125. Bei den katholischen
Reaktionen stehen rein philosophische Überlegungen wesentlich mehr
im Vordergrund. Das Urteil von G. E. Kafka ist kennzeichnend: Bei
dem totalen Ideologieverdacht «handelt es sich immer um den Versuch,
die eigene Position mit dem Nimbus geheimen Wissens zu umgeben,
das gegen jede vernünftige Kritik durch Kritik an der Vernunft als der

Fähigkeit, 'wahr' und 'falsch', 'gut' und 'böse' zu unterscheiden,
unangreifbar gemacht werden soll. Diese Unangreifbarkeit ist freilich bloßer
Schein, weil sie nur durch Zirkelschlüsse zu 'beweisen' ist und in
Wirklichkeit einen radikalen Fideismus voraussetzt» 126.

Die Argumentation steht der der positivistischen Ideologienlehre
an der Wissenssoziologie sehr nahe. Allein die nähere Bestimmung des

Vernunftbegriffes unterscheidet sie. Auch K. Rahner, der die
grundsätzliche Differenz zwischen Christentum und Ideologie aufzuweisen

sucht, verschiebt sozusagen erst die philosophische Ebene, indem er
dem positivistischen Ideologieverdacht den metaphysischen Charakter
der christlichen Aussagen entgegenstellt127. Die eigentliche Problematik,

125 Ygi yf Kreck, Der Abbau der Ideologien in der Verkündigung des
Evangeliums : H. J. Iwand - W. Kreck - K. G. Steck, Die Verkündigung des Evangeliums
und die politische Existenz ThEx NF. XLI. München 1954, 23-34; E.
Fahlbusch, Art. Ideologie: EKL II, 245-250. - Man denke vor allem an die positive
Aufnahme der Religionskritik Feuerbachs in der dialektischen Theologie.

126 Art. Ideologie: Katholisches Soziallexikon. Innsbruck-Wien-München 1964,
438. - H. Lübbe geht auf die Probleme, die sich dem Christentum durch die
Ideologienlehre stellen, nicht ein (Art. Ideologie : LThK2 V, 605-607).

127 Ideologie und Christentum, a. a. O., 59, 65; wesentlich differenzierter, aber
doch im Rahnerschen Ansatz verbleibend Lehmann, Die Herausforderung der Kirche
durch die Ideologien: Handbuch der Pastoraltheologie, a. a. O., 148-150.

26



394 Ideologienbildung und Ideologiekritik

wie das Religiöse den funktionalen Zusammenhang mit dem Sozialen

transzendiert, wird von ihm nicht angegangen, da sein Hauptaugenmerk
sich auf die Marxisten und Atheisten und nicht auf die Soziologen
verschiedenster Provenienz richtet.

Diesen Zusammenhang zwischen sozialer Lage und Sicht will
R. Hernegger in seinen verschiedenen Arbeiten enthüllen. Er will
innerkirchliche Ideologiekritik vermittels wissenssoziologischer Analysen
betreiben 128. Nach ihm gibt es «für das Studium der Ideologie kaum ein

lehrreicheres Beispiel als die Kirchengeschichte» 129. Und die von ihm
aufgedeckten Zusammenhänge sprechen für sich. Aber zugleich weicht
er der Radikalität des Ideologieproblems aus, indem er sich auf einen

partikularen Ideologiebegriff beschränkt. «Jede Ideologiekritik bedarf
eines sicheren 'Bezugssystems', an dem die Unwahrheit einer Aussage

aufgedeckt werden kann»130. «Das Bezugssystem zur Unterscheidung
der 'christlichen' Ideologie vom Glauben ist die von der Kirche autoritativ
interpretierte Hl. Schrift» 131. Hernegger relationiert und partikularisiert
nicht diese ideologiekritische Position, sondern setzt sie absolut, damit
wird sie selbst ideologisch. Im Sinne der Wissenssoziologie müßte er
seinen eigenen Kampf für eine Kirche der Gläubigen gegen die bestehende

Volkskirche auf ein neues historisch-soziales Sein funktionalisieren.
Gleicherweise müßte er «die von der Kirche autoritativ interpretierte
Hl. Schrift» in die Funktionalisierung mit einbeziehen.

Mit Ausnahme der dialektischen Theologie kann bisher nur von
einer sehr beschränkten Übernahme des Ideologiebegriffes gesprochen
werden. Der möglichen Ideologiehaftigkeit mehr oder weniger großer
Bereiche christlichen Weltverhaltens wird zugestimmt, zugleich aber

betont, daß diese nicht notwendiger Natur ist und jeweils aus dem Glauben

heraus überwunden werden kann. Allein, die Wahrheit des Glaubens
als Norm und Maß christlichen Weltverständnisses und christlicher
Weltgestaltung ist personaler Natur. Sie ist nicht 'neben' dem Leben der
Christen vorhanden, sondern verwirklicht sich in ihm und ist nur in
dieser Weise anwesend. Dieses personale 'mehr' im religiösen Phänomen

128 Ideologie und Glaube. Eine christliche Ideologienkritik. Bd. 1 : Volkskirche
oder Kirche der Gläubigen? Nürnberg o. J., 64.

129 Macht ohne Auftrag. Die Entstehung der Staats- oder Volkskirche. Ölten
und Freiburg i. Br. 1963, 18.

130 Ideologie und Glaube, a. a. O.
131 A. a. O., 66. - Vgl. zu Hernegger die Beurteilung durch Schlette, a. a. O.,

513 f.



Ideologienbildung und Ideologiekritik 395

aber vermag der Christ dem wissenssoziologischen Forscher oder dem

marxistischen oder positivistischen Ideologiekritiker auf seiner Ebene

nicht einsichtig zu machen. Gegenüber deren Kritiken vermag er zwar
in seinem Selbstverständnis einzusehen, daß sie ihn nicht wesentlich
treffen, aber er vermag dies nicht zu 'beweisen'.

Ideologie als tangentiale Grenze des Glaubens

Der Vorwurf der Ideologiehaftigkeit destruiert nur dann den Glauben

wesentlich, wenn positiv behauptet wird, daß der Glaube in dem

religiösen Phänomen als Phänomen aufginge, nicht aber, wenn negativ
offengelassen wird, daß der Glaube möglicherweise die Phänomenhaftig-
keit transzendiere. Das bedeutet nicht, daß die Ideologienlehre die
Möglichkeit der Transzendenz bejahen muß, sondern nur, daß sie sie nicht
ausschließen darf. In bezug auf das Ideologieproblem kommt der
Durchdringung des Verhältnisses von Religion und Glaube erhöhte Dringlichkeit

zu.
Äußert sich der Glaube in religiösen Phänomenen - Kirche, Kult

usw. -, so artikuliert er sich gemäß dem allgemeinen Verständnis von
Welt und Selbst, in dem sich der Glaubende befindet bzw. vorfindet.
In diesem Horizont zeigt und stellt sich auch das Ideologieproblem. Für
einen Christen, dessen Denken sich in neuthomistischen Kategorien
bewegt, stellt es sich anders als für einen, dessen Denken von R.
Bultmann oder K. Barth geprägt ist. Allen Antworten auf das Ideologieproblem

aber wird und muß gemeinsam sein, daß - wenn überhaupt - die

Ideologiehaftigkeit nur die Außenseite des Glaubens betrifft, d. h. die

Art, wie er sich äußert und darstellt132. Das nähere Verständnis der
Transzendenz des Glaubens als personale Bindung an Jesus Christus
über die Erscheinungs- und Verwirklichungsformen des Glaubens hinaus
aber ist je verschieden. Nimmt man das religiöse Phänomen in dem Sinne,
wie es Gegenstand der Religionssoziologie ist, kann man dessen Befragung
auf Ideologiehaftigkeit hin keine Grenzen setzen. Andererseits kann man
auch nicht die grundsätzliche Ideologiehaftigkeit jedes religiösen Phänomens

postulieren, es sei denn als rein methodisches Prinzip der Befragung
im Sinne einer wertfreien empirischen Religionssoziologie.

132 Man muß dabei zumindest die Möglichkeit einer religionslosen Darstellung
des Glaubens offenlassen, wobei «religionslos» nichts anderes bedeuten würde als
verschieden von allen bis auf uns gekommenen Formen religiösen Verhaltens.



396 Ideologienbildung und Ideologiekritik

Die Befragung auf Ideologie hin geschieht immer - wie wir gesehen

haben, auch bei der Wissenssoziologie - ideologiekritisch. Befragung
setzt Distanz voraus, d. h. es wird nicht nur Funktionalität behauptet,
sondern Inadäquatheit in irgendeiner Form. Dies ist das Spezifische
einer ideologiekritischen Befragung gegenüber einer rein religionssoziologischen

133. Damit wird die ideologiekritische Denunziation christlicher
Verhaltens- und Denkweisen für den Christen zu einer Sache, die ihn
unmittelbar angeht. Er wird vor die Frage gestellt, ob sein Glaube sich

adäquat äußert. Entspricht ein bestimmtes Gottesverständnis einer
bestimmten gesellschaftlichen Wirklichkeit und hat sich diese inzwischen

gewandelt, muß dann an dem alten Gottesverständnis festgehalten werden

oder hat mein Gottesverständnis, der ich in der neuen gesellschaftlichen

Wirklichkeit lebe, dieser zu entsprechen? Noch deutlicher wird
das Problem bei der Struktur der Kirche, die selbst eine gesellschaftliche
Wirklichkeit ist. Es können sich dann Fragen aufdrängen, wie: Hat die

Kirche heute eine demokratische Struktur anzunehmen? Ist heute ihre
monarchische Struktur eine ideologische Verhärtung? Je nachdem, wie
das Verhältnis zwischen religiösem Phänomen und personalem Glauben

gesehen wird, wird die Antwort verschieden ausfallen. Wer an der
Unwandelbarkeit der monarchischen Struktur festhält, bejaht, daß der
transzendente personale Glaube zumindest die allgemeine Struktur des

religiösen Phänomens bestimmt und setzt damit vom Glauben her der

Ideologiekritik eine Grenze, die sie von sich her nicht zu sehen vermag.
In dieser Problemlage gibt die Ideologienlehre selbst eine Hilfe.

Ideologien sind nur im Rückblick als solche erkennbar. Erst nach
erfolgter Distanzierung ist die Standortgebundenheit der vorherigen Position

einsehbar. In der Anwendung heißt dies: Was an der Gestalt des

Christentums wandelbar ist, ist nicht durch Spekulation zwingend
festzulegen, sondern erweist sich allein durch den Wandel selbst. Ein Bück
in die bisherige Geschichte des Christentums belegt dies. Was sich uns
heute rückblickend als wandelbar enthüllt, ist oft genug als unwandelbar

verteidigt worden. Trotzdem geht es nicht eigentlich um den Wandel,
sondern um das Unwandelbare, das in ihm je anwesend ist und sich

durchhält.

133 Vgl. Birnbaum, a. a. O.



Ideologienbildung und Ideologiekritik 397

Ohne die jeweiligen philosophischen Voraussetzungen zu
übernehmen, sieht sich der Christ gemäß den verschiedenen ideologiekritischen

Ansätzen vor folgende Fragen gestellt :

1. Wie weit können «christliche» Aussagen Ausdruck einer unwahren

Seinslage sein?

2. Wie weit bestimmt die jeweilige historisch-soziale Lage sowohl
die Gestalt des Christentums als auch das «christliche» Welt- und
Selbstverständnis

3. Wie weit ist eine religiöse Gefühlslage nicht nur Anlaß für eine

bestimmte «christliche» Argumentation, sondern bestimmt auch deren

Inhalt
Fragen, die nicht grundsätzlich ein für allemal beantwortet werden,

aber die als Leitfaden für eine ständige selbstkritische Reflexion über
die Bedingtheit der eigenen Aussagen dienen können. Über diese kritische
Reflexion hinaus verweisen sie einerseits auf die Probleme der «Geschichtlichkeit»

des Menschen und der «Hermeneutik», andererseits auf das

Problem, das sich dem Christen angesichts des modernen Verständnisses

von «Wissenschaft» stellt134.

Ideologienbildung und Ideologiekritik in der Theologie

P. Teilhard de Chardin schreibt über seine Absicht: «Ich erhebe

nicht den Anspruch, sie [die der Erscheinung des Denkens auf Erden
lang vorausgehenden Zeiten] zu beschreiben, wie sie wirklich gewesen
sind, sondern wie wir sie uns vorstellen müssen, damit die Welt in diesem

Augenblick für uns wahr werde : die Vergangenheit nicht an sich, sondern
wie sie einem Beobachter auf der Höhe jenes Gipfels erscheint, auf den

uns die Entwicklung gestellt hat» 135. Die Wahrheit der Gegenwart - d. h.
die Zukunft - enthüllt sich in der Interpretation der Vergangenheit136.
Christliche Weltsicht, d. h. Sicht der Welt, wie sie sich einem Glaubenden

enthüllt, ist im Sinne eines positivistischen Wissenschaftsverständnisses
damit wesentlich Ideologie.

134 Vgl. Schlette, a. a. O., 514.
135 Der Mensch im Kosmos. München 1959, 7.
136 «Ahnung liegt nicht in der Richtung des Auges auf das Dasein und dessen

Zukunft, sondern in der Reflexion der Augenrichtung gegen die Vergangenheit, so
daß im Auge dadurch, daß es auf das dahinter Liegende starrt, eine Disposition
entwickelt wird, das vorne Liegende zu sehen». (S. Kierkegaard, Die Tagebücher.
1834-1855. Ausgew. u. übertr. v. Th. Hacker. Ölten 1948, 117 f.).



398 Ideologienbildung und Ideologiekritik

Aber die «christliche» Weltsicht hat sich gewandelt und wandelt
sich weiter. Das diesem Wandel zugrundehegende Unwandelbare, der

personale Glaube, ist als solches nicht zu fassen, sondern nur in seiner

jeweiligen Artikulation. Ideologische Verhärtung tritt dann ein, wenn
eine Weltsicht sich als unbedingte versteht und allen anderen die «Christ-
lichkeit» abspricht. Nicht nur im Rückbhck auf die Geschichte, sondern
auch im Miteinander der Konfessionen und der verschiedenartigen Christ-
lichkeit der sozialen und politischen Gruppen zeigt sich die Bedingtheit
jeder christlichen Weltsicht. Die einzelnen Sichten, sei es nun die eines

Augustin, eines Thomas von Aquin oder Teilhard de Chardins, kommen

nur dann miteinander ins Gespräch, wenn zugleich die jeweilige Verwurzelung

in der historisch-sozialen Lage mitgesehen und einbezogen wird.
Die eigentliche Ideologieproblematik liegt nicht in der allgemeinen

Weltsicht der Christen und ihrer je verschiedenen Artikulation, sondern
in dem Einfluß einer bestimmten sozialen Lage auf religiöse Vorstellungen.

Der Christ versteht sich nicht nur gemäß seiner sozialen Lage,
sondern sein Glaube wird bei sozialen Umstrukturierungen sowohl von
dem beharrenden als auch von dem gewandelten Teil mißbräuchlich
zur Legitimation benutzt137. «Etwa werden Offenbarungssätze (die dann
leicht ihrer Eigenbedeutung verlustig gehen) und Sätze der bürgerlichen
Moral der weißen Weste mit Sätzen eines außenpolitischen Programms
kombiniert» 138.

0. Schreuder nennt vier Quellen, aus denen in diesem Sinne «christliche»

Ideologien fließen können 139 :

1. Das allgemeine Legitimationsbedürfnis der Gesamtgesellschaft
und die besonderen Bedürfnisse einzelner sozialer Gruppierungen.

2. Das gesellschaftliche Machtbedürfnis der religiösen Institutionen.
3. Die Erfordernisse der kirchlichen Organisation und die Interessen

der Amtsträger.
4. Das Konkurrenzverhältnis zwischen Religionsgemeinschaften.

Aber auch die Theologie im engeren Sinn steht unter der
Ideologieproblematik. Wie weit ist die psychische Seinslage eines Theologen nicht
nur Anlaß, sich bestimmten Fragen mit besonderer Intensität zuzu-

137 Der Streit um den sog. deutschen Milieukatholizismus und dessen
Okkupation des «Christlichen» für sich ist noch nicht zu Ende.

138 P. Engelhardt, Wahrheit - Glaube — Ideologie. Eine sprachgeschichtliche
Besinnung: Mitteilungsblatt für Dolmetscher und Ubersetzer 8,5 (Sept./Okt. 1962) 6.

139 Ideologie in der Kirche: Gestaltwandel der Kirche. Vorschläge zur
Erneuerung theologia publica, 5. Ölten 1967, 124-140.



Ideologienbildung und Ideologiekritik 399

wenden, sondern geht konstitutiv in die theologische Argumentation ein,

so daß diese eine Rationalisierung seiner Psyche ist? Es lassen sich

funktionale Zusammenhänge nachweisen 140. Daß jeweils über diesen

funktionalen Zusammenhang hinaus ein «mehr» vorliegt, sagt dem Theologen

allein sein Glaube. Vermag er aber die Grenze dem
ideologiekritischen Psychologen oder Soziologen zu zeigen? Damit zeigt sich die

Notwendigkeit einer innerchristlichen ideologiekritischen Reflexion. Die

Aufhellung der funktionalen Zusammenhänge ist den Theologen von
den Religionssoziologen abgenommen worden. Welchen Maßstab kann
aber der Theologe oder der Christ allgemein an die so aufgehellten
Zusammenhänge ansetzen Das Ansetzen eines ungeschichtlichen, absoluten
Maßstabes, an dem alles gemessen würde, wäre selbst wieder ideologisch.
Das Maß ist vielmehr die Geschichte selbst. Theologische Ideologiekritik
ist nur rückwärtsgewendet möglich. Der Fortlauf der Geschichte fällt
das Urteil - endgültig erst am Ende der Geschichte -, wie weit eine christliche

Welthaltung und Denkweise nicht nur geschichtlich bedingt war,
sondern auch überfällig, d. h. hinter der fortschreitenden Geschichte
zurückblieb und die neue Wirklichkeit verstellte. Im Bewußtsein der
Transzendenz Gottes gebührt dem Theologen in seinem Urteil
pragmatische Bescheidenheit.

Daraus folgt eine Selbstbescheidung hinsichtlich der eigenen Position
des Theologen. Fällt erst die Zukunft des Glaubens das Urteil über ihn
und seine theoretischen Aussagen, dann kann er zwar aus seinem Glauben
heraus bindende Aussagen machen und Forderungen stellen, er kann
diese aber nicht in dem Sinne als «christlich» bezeichnen, daß dadurch
alle anderslautenden Aussagen und Forderungen als «unchristlich»
charakterisiert wären. Es ist die geschichtliche Funktion vor allem der

Mystik im Christentum, jede behauptete Realisation des «Christlichen»
in ihrem Vorläufigkeitscharakter zu enthüllen und auf das Unfaßbare
und Unsagbare hin zu transzendieren.

Sozial-vitale Bindung bedeutet Eröffnung und Schranke. Das
verweist auf die Gefahr, in der eine engagierte Theologie steht, nämüch die

eigene Bedingtheit aus dem Blick zu verlieren, sich selbst zu verabsolu-

40 Rahner bezeichnet die Theorie der «anonymen Christen» als einen Beleg
dafür, daß das Christentum ein offenes System und somit keine Ideologie sei (a. a. O.,
73). - Ein Ideologiekritiker könnte im Gegensatz dazu sagen: Die Katholiken haben
nicht mehr die geistige Kraft, sich allein die Wahrheit zuzusprechen und sie haben
die Hoffnung verloren, die Anders- oder Ungläubigen zu bekehren, deswegen
erklären sie diese zu anonymen Christen.



400 Ideologienbildung und Ideologiekritik

tieren. Sie muß sich zugleich durch historische und spekulative Theologie
relationieren und partikularisieren lassen, nämlich als eine bedingte
Möglichkeit neben anderen Möglichkeiten.

Den Theologen käme eigentlich innerhalb der Kirche die Funktion
zu, die Th. Geiger ganz allgemein der Intelligenz zuschreibt, nämlich
das «schlechte Gewissen» zu sein. Schulung in historischem und spekulativem

Denken verbunden mit einer Freiheit von Amtsfunktionen sollten
sie befähigen, immer wieder auftretende Scheinrationalisierungen und

-verabsolutierungen als solche zu entlarven. Eine so geartete innerchristliche

Ideologiekritik ist eine Ermöglichungsbedingung dafür, daß der
Glaube an Jesus Christus sich immer wieder neu verwirklichen kann.


	Ideologienbildung und Ideologiekritik

