Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 13-14 (1966-1967)

Heft: 3

Artikel: Vorbildethik und Seinsethik um Neuen Testament
Autor: Kraus, Johannes

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761614

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761614
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JoHANNES KRAUS

Vorbildethik und Seinsethik
im Neuen Testament

Um die Wissenschaftlichkeit der Movaltheologie*

Die Bestimmungen des Dekretes iiber die Ausbildung der Priester
stehen allesamt unter dem Primat der praktischen Berufsausbildung
als Seelsorger, der unmittelbaren Vorbereitung «zum Dienst am Worty,
«zum Dienst des Kultus und der Heiligung» und «zum Dienst des Hir-
ten». Sie gelten deshalb in erster Linie und formell fiir die Anstalten,
die unmittelbar auf die praktische Ausbildung der Seelsorger eingestellt
sind, die Priesterseminare (Nr. 4), deren Unterricht sehr klar von «den
hoheren akademischen Studien» unterschieden wird (Nr. 17). In dieser
Seminarausbildung «mul} die gesamte Ausbildung der Alumnen dahin
zielen, dal} sie nach dem Vorbilde unseres Herrn Jesus Christus, des
Lehrers, Priesters und Hirten zu wahren Seelenhirten geformt werden ...
Daher miissen alle Bereiche der Ausbildung, der geistliche, intellektuelle
und disziplindre harmonisch auf dieses pastorale Ziel hingeordnet wer-
den» (Nr. 4). Die geistliche Formung soll mit der wissenschaftlichen und
pastoralen Ausbildung eng verbunden sein (Nr. 8). Die Alumnen sollen
«so gelehrt werden (in den theologischen Fachern), dafl die jungen Theo-
logen aus der gottlichen Offenbarung schopfen, tief in sie eindringen, sie
fiir ihr geistliches Leben fruchtbar machen und sie in ihrem kiinftigen
priesterlichen Dienst verkiinden, darlegen und verteidigen koénnen»
(Nr. 16). Die pastorale Sorge soll die gesamte Erziehung der Alumnen
durchdringen (Nr. 19). Die Lehrmethode soll also schon stirkstens auf
die spatere Verkiindigung der Lehre ausgerichtet sein; sie steht stdarker

* Vgl. FZPT 13/14 (1966/67) 23-46.



342 Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament

unter dem Primat der Praxis als der Theorie, ohne daB damit der « Drang,
mit methodischer Strenge nach der Wahrheit zu suchen», beeintrachtigt
werden sollte (Nr. 15). — Die Problematik, die sich fiir den Lehrbetrieb
aus der Spannung zwischen unmittelbarer Vorbereitung auf die Praxis
und der mehr die Theorie beriicksichtigenden Systematik ergibt, kennt
jede Universitatsfakultdt, die zugleich Ausbildungsstitte fiir den prak-
tischen Beruf sein soll. Fiir die Theologie hat sie J. M. Reull schon vor
vielen Jahren zur Diskussion gestellt 1. Seiner allgemeinen Intention
gemdl, das Leben der Kirche von innen her zu erneuern, hat das Konzil
auch das Studium der Moraltheologie unter den Primat der Verkiindigung
gestellt. Verkiindigung aber will nicht nur darlegen, was zu tun sei, son-
dern zugleich auch das Herz gewinnen und den Willen bereit machen,
das Gehorte zu vollbringen,

Es bedarf keines Hinweises, welche Bedeutung gerade das Vorbild
Christi, die Berufung auf sein Beispiel, in der Verwirklichung christlicher
Sittlichkeit besitzt: «Ad virtutem autem et verbis ef exemplis provocamur ;
exempla autem alicuius et verba efficacius ad virtutem inducunt quanto
de eo firmior bonitatis habetur opinio. .. Unde necessarium fuit homini,
ad hoc quod in virtute firmaretur, quod a Deo humanato doctrinam et
exempla virtutis acciperet»? — In dem Leben und Wirken des Gott-Men-
schen Jesus Christus sind Lehre und Beispiel zur nahtlosen Einheit ver-
bunden. Christus verkiindet als gottgesandter Messias die reinste Form
der Sittlichkeit, aber er verwirklicht sie auch in ihrer héchsten Gestalt.
Die Sittlichkeit findet in ihm ihren autoritativen Lehrer und ihren gehor-
samsten Vollbringer zugleich. Die urchristliche Verkiindigung hat des-
halb mehrfach das Beispiel Christi in den Dienst ihrer sittlichen Botschaft
genommen und die Glaubigen zur Nachahmung aufgerufen.

1. Vorbildethik und Nachfolge-Christi-Ethik

In diesem Sinne kannte sie eine christliche « Vorbildethik», aber
keine « Nachfolge-Christi-Ethik». Schon R. Schnackenburg hat darauf
hingewiesen, daBl wir im heutigen Sprachgebrauch, auch bei der Nach-
folge-Christi-Ethik, einen umgeformten, eine «Wandlung des inneren
Sinngehaltes» einschlieBenden Nachfolgebegriff verwenden, wenngleich
der Verfasser noch zugesteht, daB auch bei diesem abgewandelten Be-

1 Priesterliche Ausbildung heute, Wort und Wahrheit, 9 (1954), 85-105.
2 S.c.g. IV, 54, vgl. S. th. 111, 1, 2.



Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament 343

griff «der Gedanke der Nachahmung schon im Verhiltnis der Jiinger
Jesu zu ihrem Meister nicht ganz ausgeschlossen» ist, und «das Motiv
der Nachahmung nicht fehlt» 3. Doch ist Anselm Schulz in seinen ein-
gehenden exegetischen Untersuchungen iiber Nachfolgen und Nach-
ahmen zurtickhaltender. Nach dreifacher Richtung hin scheinen mir diese
Untersuchungen fiir den Moraltheologen bedeutsam zu sein; Schulz
klart die biblischen Begriffe des Nachfolgens und Nachahmens in ihrem
Verhiltnis zueinander ab, weist dem Nachahmensgedanken seinen Ort
in der urchristlichen Verkiindigung an und lenkt die Aufmerksamkeit
des Moraltheologen auf die mit dem Hinweis auf Christi Beispiel ver-
bundene «Verpflichtung». Ich gebe die wichtigsten Ergebnisse deshalb
hier wieder.

Sprachlich und vorstellungsmiBig sind Nachfolgen und Nachahmen
verschiedene und je eigenstindige Begriffe. «Das Fehlen eines ausdriick-
lichen Vorbildelementes im Nachfolgebegriff der drei dlteren Evangelien
und der Verzicht auf an sich sehr naheliegende Hinweise bestehender Ge-
meinsamkeit zwischen Jesus und seinen Mitarbeitern in dieser Schriften-
gruppe bezeugen gleichfalls, dal das personliche Beispiel des Messias im
Leben des geschichtlichen Jesus als ausdriickliches Vorbild noch nicht ver-
mutet werden kann» *. Nachfolgen und Nachahmen sind sprachlich und
vorstellungsgemdB voneinander unabhédngig und eigenstandig, das will sa-
gen: Nachahmen ist keine Ersatzvorstellung fiir eine geschichtlich tiberholte
Nachfolge Jesu. «Die Untersuchung der synoptischen Nachfolge-Vorstel-
lung hatte mit dem SchluB3 geendet: Ein unmittelbarer Ansatz fiir die
spatere Auffassung von der religiésen Nachfolge Jesu als ethischer Nach-
ahmung Christi ist seitens der Nachfolge nicht aufzuweisen». Das gelte
zundchst fiir die sprachlichen Formulierungen. Doch «auch der Gedanken-
kreis des Vorbildes Jesu in der sittlichen Botschaft der drei dlteren Evan-
gelien. .. zeigt keinen Stiitzpunkt fiir den spidteren Briickenbau von
der Nachfolge zu Nachahmung Jesu. Das Gesamtergebnis, Nachfolgen
und Nachahmen sind in der synoptischen Uberlieferung je selbstindige
Vorstellungen, bleibt auch dann unverindert, wenn man das nach-
Osterliche Verstindnis des Kreuzeswortes voll in Rechnung stellt ...

3 R. SCHNACKENBURG, Die sittliche Botschaft des Neuen Testamentes, Hdb.
d. Mth, Bd. 6, Miinchen, 1954, 28, 108. — drs., Die Vollkommenheit der Christen
nach den Evangelien, Geist und Leben 32 (1959), 430 {.

+ AnseLM ScHuLrz, Nachfolgen und Nachahmen. Studien iiber das Verhiltnis
der ntl. Jungerschaft z. urchristlichen Vorbildethik, in: Studien zum Alten und
Neuen Testament, Bd. VI, Miinchen, 1962, 265.



344 Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament

SchlieBlich fehlt in dieser Schriftengruppe auch jeder hinreichend trag-
fahige Ansatz, um die von der synoptischen Tradition kompositionell
gebildeten Hinweise auf das vorbildliche Verhalten Jesu als eine von den
Evangelisten beabsichtigte Ersatzvorstellung fiir die an den geschicht-
lichen Messias gebundene und deshalb nicht weiterzufithrende Nachfolge
anzusehen» 5. «Auch die Ausfithrungen des vierten Evangeliums iiber die
Verpflichtung des Christen zu einem Verhalten nach dem Beispiele Jesu
gehoren in Sprache und Stil erst der urchristlichen Verkiindigung zu und
weisen tiiberdies untriigliche Spuren echt johanneischer Prigung auf.
Jesus selbst und der dlteren Uberlieferung ist somit ein Zusammenhang
von Nachfolgen und Nachahmen im eigentlichen Simn noch fremd» 6. Fiir
Schulz ist «Nachfolgen eine religidse Vorstellung», die den Beruf des
Mitarbeiters am messianischen Werk bezeichnet, eine Eigenart, die auch
Johannes in seiner Weiterbildung des Begriffes zur Heilsvorstellung
noch wahre. «Die Teilhabe des Christen am Schicksal des Offenbarers und
sein Glaube an Jesus als den Gesandten Gottes sind religiése Grund-
haltungen». Dagegen gehort «die Vorstellung des Beispiels Jesu Christi
im gesamten Neuen Testament dem Bereich der Vorbildethik zu. Sie
haben ihren festen Platz als Motive in der sittlichen Botschaft» 7. Eine
ausdriickliche Anndherung bzw. Gleichzetzung der beiden Begriffe und
ihres Vorstellungsinhaltes habe innerhalb des Neuen Testamentes «nur
in ganz beschrianktem AusmaBe stattgefunden. Die Gestalt des Herren-
wortes vom Kreuztragen des Anhidngers in der Nachfolge Jesu (Mk 8,34
parr.) und sein Verstindnis durch die Uberlieferung im Lichte der Oster-
ereignisse bezeugen als erste das Eindringen des synonymen Gebrauchs
von Nachfolgen und Nachahmen in die kanonischen Schriften des Neuen
Bundes». I Petr 2,21 dagegen habe als bewuBte Ubernahme griechischer
Denkweise zu gelten. «Die hellenistische Interpretation der Nachfolge
als Nachahmung und umgekehrt ist vornehmlich das Werk einer nach-
neutestamentlichen Generation von Christen, die im Unterschied zum
biblisch-paldstinensischen Grundcharakter der urchristlichen Verkiin-
digung mit einem in den Urkunden des Neuen Bundes noch nicht be-
griindeten Vorverstindnis auf die ihr iiberkommene Botschaft hort und
sie auslegt» 8.

ds. 269 f.

ds. 333. Unterstreichung von mir.
ds. 334.

ds. 335.

o N w



Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament 345

2. Nachahmung Gottes und Christi

Die Umformung des Nachfolgebegriffes bedingt auch eine Wandlung
des Sinngehaltes der mit ihm verbundenen Forderungen. Aus ihrer
konkreten Bestimmtheit wandeln und weiten sie sich zu allgemeineren,
analog zu fassenden sittlichen Verhaltensweisen. Nachahmen und nach-
folgen werden in nachneutestamentlicher Zeit synonyme Begriffe; der
Sinngehalt der Christusnachfolge wird vollig in den der Imitatio Christi
umgewandelt.

a) Aber im Unterschied zu der urspriinglichen Verwendung des
Nachfolgebegriffes steht neben der Nachahmung Christi auch die Nach-
ahmung Gottes wie auch menschlicher Vorbilder. Lk 6,27 f. (Mt 5,44) ver-
weist Christus selbst fiir die zu iibende Feindesliebe auf das Beispiel
Gottes; Bei Mt 5,48 aber heif3t es: «Seid vollkommen, wie euer Vater im
Himmel vollkommen ist». Paulus nennt Gott als Vorbild der Vergebung
(Eph 4,32; 5,1 und Kol 3,15) und Petrus mahnt seine Leser, nach dem
Vorbild des heiligen Gottes heilig zu wandeln (I Petr 1,14 {.). Wenn bei
Johannes die Hinweise auf das gottliche Vorbild sich auch etwas mehren,
(Jo17,11.21; I Jo 1,5-7; 4,11.19), so nimmt die Imitatio Dei doch nur
einen bescheidenen Raum ein. «Dem Motiv des gottlichen Vorbildes und
seiner Nachahmung eignet auch im Gesamt der sittlichen Botschaft des
Neuen Testamentes nur ein sehr bescheidener Platz. Wenn auch die
Hauptvertreter der urchristlichen Verkiindigung zur Zeit des Neuen
Testamentes mit dem Hinweis auf das sittliche Vorbild Gottes im An-
schluB an den synoptischen Jesus vertraut sind, so haben sie doch auch
hierin zusammen mit ihrem Herrn die grofe Linie der Offenbarungs-
religion nicht verlassen und dem Gehorsam gegen den Willen Gottes in
ihrer Pardnese den Vorrang vor der Imitatio Dei eingerdumt» °. Nach
Christi Tod und Verherrlichung tritt jedoch in der urchristlichen Ver-
kiindigung die Nachahmung Christi in den Vordergrund, wobei allerdings
der innere Zusammenhang zwischen der Nachahmung Gottes und seinem
Heilswirken in Christus nicht iibersehen werden darf.

b) Das einzige explizite Zeugnis fiir die Nachahmung Jesu in den
synoptischen Evangelien findet sich Mk 10,45 par und Lk 22,27; jedoch
mochte die literarhistorische Kritik das Vorbildmotiv als spiter «an-

9 ds. 251.
23



346 Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament

gefiigt» betrachten !°. Im Johannesevangelium stellt in den Abschieds-
reden Jesus seine Liebe zu den Jiingern diesen als verpflichtendes Bei-
spiel vor Augen: «Wie ich euch geliebt habe, so sollt auch ihr einander
lieben (Jo 13,34; vgl. 15,12) und will in der FuBwaschung den Seinen ein
Beispiel geben, damit sie tun mégen, wie er ihnen gedient hat (Jo 13,15).
Doch sieht die moderne Exegese in diesen Worten nicht den Ausgangs-
punkt fiir die neutestamentliche Vorbildethik, sondern beantwortet die
Frage nach deren geschichtlichem Ursprung im Neuen Testament mit
dem Satze: «die geistige Heimat der Imitatio Christi ist nicht Jesus
selbst, sondern die Pardnese der urchristlichen Verkiindigung» 1.

c¢) Uber ihren geschichtlichen Aspekt hinaus gewinnt die Fest-
stellung: «Ihr Ort in den kanonischen Biichern des Neuen Bundes ist
die Pardnese» 12 auch thematische Bedeutung. Sie weist der christlichen
Vorbildethik ihren Platz in dem systematischen Aufbau der Sittenlehre
an. Thre Zugehorigkeit zur Parinese als ihrer «geistigen Heimat» und ihr
«Ort» unterstellt sie dem Primat der praktischen Verwirklichung christ-
licher Sittlichkeit; dieser ihrer Eigenart entsprechend dient die Vorbild-
ethik nicht so sehr der theoretischen Erhellung und Klirung des Sitt-
lichen (im christlichen Sinne) als vielmehr seinem aktuellen Vollzug, der
bereitwilligen Inangriffnahme und Durchfithrung sittlicher Forderungen,
wie sie die gerade gegebene Situation abverlangt. Das kann gelegentlich
auch eine Belehrung oder Korrektur falscher Auffassungen sein (wie z. B.
im ersten Johannesbrief); zumeist jedoch setzt die Pardnese schon ein
BewuBtsein bestimmter sittlicher Verpflichtungen voraus, die sie auf-
greift, vor Augen stellt, lebendiger ins BewuBtsein riickt, ohne sie tiefer
in sich zu begriinden. Nicht theoretische Erdrterungen oder Begriin-
dungen sittlicher Forderungen, sondern deren praktische Verwirklichung
und unmittelbarer Vollzug ist Ziel der Pardnese. IThn aufzugreifen und
anzugehen, will sie den Willen bereitmachen, ermuntern, anspornen,
stirken oder, wie es im Hebréderbrief heifit: die erschlafften Hidnde und
die wankenden Knie aufrichten (Hebr 12,12). — Als eines der wirksamsten
Mittel dazu bedient sie sich des Vorbildes als Motiv, als bewegende Kraft.
«Um dem Hoérer und Leser die Entscheidung fiir einen konkreten sitt-
lichen Wert zu erleichtern, fithren die Verfasser Beweggriinde an. Zu
diesen Motiven zdhlen auch der kurze Hinweis auf ein persoénliches

10 ds. 261. 263; vgl. R. SCHNACKENBURG, sittl. Botschaft 111.
11 ds. 265.
12 ds. 303.



Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament 347

Beispiel oder die gelegentlich ausfiihrlicher gehaltene Schilderung eines
Vorbildes, zu dessen Nachahmung im eigenen christlichen Leben ermun-
tert wird» 3. Wenn dem einer Mahnung beigefiigten Motiv «begriinden-
de» Funktion zugemessen wird, so bleibt zunédchst zu bedenken, daB
unter Beriicksichtigung des pardnetischen Charakters der «Grund» sich
weniger auf den Inhalt der Verpflichtung als solchen, sondern mehr
auf deren Erfiillung bezieht. Er will wirklich Beweg-Grund sein, das,
wodurch der Wille bewegt und emotionale Krifte wachgerufen werden
sollen, das sittlich Gebotene oder auch nur BegriiBenswerte und Ge-
ratene zu tidtigen, nicht aber ohne weiteres Seinsgrund eines verpflich-
tenden ethischen Wertgehaltes.

3. Vorbildethik in den kanonischen Schriften aufier Johannes

Was die kanonischen Biicher an konkreter Vorbildethik enthalten,
entspricht dem geschilderten Sachverhalt. Die biblische Vorbildethik
findet ihren literarischen Niederschlag vor allem in den Gemeindebriefen,
den Schriften, die sich in besonderer Weise dem praktischen Gemeinde-
leben, dem konkreten Alltag oder der besonderen Situation der Gliu-
bigen zuwenden. Die Mahnungen, denen ein Hinweis auf das Vorbild
Christi oder Gottes beigefiigt wird, sind durchweg situationsgebunden;
sie kniipfen an die gegebenen Verhiltnisse und Zustinde an. Wie sie
durch diese selbst inhaltlich bestimmt werden, so wird auch durch sie
die Ausdeutung des Vorbildes in eine bestimmte Richtung gewiesen und
der der Mahnung entsprechende Zug hervorgehoben. Beides, Mahnung
und Vorbilddeutung, stehen in Wechselbezug und sind beide situations-
bedingt; von der geschichtlichen Konkretheit der gegebenen Situation
her erhalten beide ihre « Konkretheit» ** und beruhen somit auf «Zufallig-
keiten». Methodisch ruft es die Frage hervor, wieweit ohne Riickgriff
auf ein tibergeordnetes Prinzip die Tragweite der daraus gezogenen
SchluBfolgerungen reicht.

a) Uberblickt man auf diesen Zug hin die biblischen Zeugnisse der
Vorbildethik, so erscheint es ratsam, das johanneische Schrifttum wegen
seiner Sonderstellung zundchst unbeachtet zu lassen. In voller Parallele

13 ds. 201.

14 ds. 248: «Da die ethischen Ausfithrungen in den Schriften des Neuen Bundes
nicht im Dienste eines abstrakten Systems stehen, sondern durchweg auf den prak
tischen Vollzug ausgerichtet sind, bilden die konkreten Forderungen des sittlichen-
Verhaltens auch den Mittelpunkt der Vorbildmotivierungy.



348 Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament

zu den iibrigen biblischen Beispielen steht im I. Johannesbrief eigentlich
nur 3,16: «Daran haben wir die Liebe erkannt, dal} jener sein Leben fiir
uns geopfert hat; auch wir sind verpflichtet, fiir die Briider das Leben
zu opfern». — In der Wertung der urchristlichen Vorbildverkiindigung
ist nicht nur die enge Verbindung von Imperativ und Beispiel, Beweg-
grund und Verpflichtung, Mahnung und Motiv, Vorbild und Aufgabe
zu beachten, sondern auch die mafBgebliche Situation, in die hinein sie
verkiindet werden, ins Auge zu fassen. Denn von ihr hingt der Inhalt
der Mahnung und die Herausstellung des charakteristischen Zuges im
Handeln der Vorbildperson ab. Meist ist es die Bedrohung und Stérung
des friedlichen Zusammenlebens durch Riickfall in frithere Laster, (Kol
3,7) «alles, was Bitterkeit, Groll, Schreien, Listern heit» (Eph. 4,31);
in Philippi ist es Streitsucht, selbstgefdllige eitle Ehrsucht und Riick-
sichtslosigkeit (Phil 2,1 ff.); in Rom das Sich-gegenseitig-verurteilen
(«richten») in den Meinungsverschiedenheiten iiber Genul des Opfer-
fleisches (Rom 15). Dem entspricht die Mahnung des Apostels zur Ein-
miitigkeit und Frieden durch Vergebung unter Hinweis auf das Vorbild
Christi: «vergebt einander, wie auch Christus euch vergeben hat» (Eph
4,32; «verzeiht einander, wie auch Christus euch verziehen hat» (Kol
3,13). Oder er mahnt, in Demut einander zu achten, nicht nur auf das
Seine zu schauen, sondern auch auf das Wohl der anderen und fithrt als
Motiv die SelbstentduBerung Christi in der Menschwerdung und seine
Erniedrigung im Kreuzestod fiir uns ins Feld (Phil 2,5ff.). Den Rémern
gibt er die Weisung: Nicht richten, sondern sich der anderen annehmen
und Ihrer Schwachheit keinen AnstoB zum Argernis zu geben! «Nehmt
einander an, wie Christus euch angenommen hat» (Rom 15,17). — Der
Verfasser des Hebrierbriefes spricht den um ihres Glaubens willen Be-
dringten und in der Gefahr der Ermiidung stehenden Christen Mut zum
Aushalten und zur Bewidhrung zu; sie sollen sich aufrichten am Beispiel
Christi, «der, da er die vor ihm liegende Freude haben konnte, das Kreuz
erduldete, der Schmach nicht achtend, und der sich dann zur Rechten
des Thrones Gottes niedergesetzt hat» (Hebr 12,1-12). — Der Hinweis
auf die Vorbildlichkeit der «Liebestat unseres Herrn Jesus Christus, der
arm geworden ist, da er reich war, damit ihr reich wiirdet durch seine
Armuty, soll die Freigebigkeit der Korinther bei der Kollektensammlung
fiir Jerusalem neu beleben (IT Kor 8,8-10).

Um die Bereitwilligkeit, ihr ungerechtes Leiden geduldig zu ertragen,
zu stirken, stellt Petrus den Sklaven das Beispiel des leidenden Christus
vor Augen, «der fiir euch gelitten, indem er euch ein Vorbild hinterlieB,



Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament 349

damit ihr seinen FuBspuren folget» (I Petr 2,20). — Wenn die Glaubigen
ob ihres guten Wandelns von den beschdmten Heiden gekrinkt wiirden,
sollten sie nicht davon ablassen, sondern im Hinblick auf das Vorbild
Christi die Krinkungen ertragen: «Denn es ist besser, Gutes tuend, wenn
Gottes Wille es fiigt, zu leiden, als Boses tuend. Denn auch Christus hat
einmal fiir die Siinden gelitten, als Gerechter fiir die Ungerechten, damit
er euch zu Gott hinfithre» (I Petr 3,16-18).

b) In allen diesen angefiithrten Vorbildzeugnissen 15 wird dem Hin-
weis auf das Vorbild unverkennbar die Funktion des Motivierens zuge-
dacht. Darin findet die Anwendung der kausal-komparativen Konjunk-
tionen ihre hinreichende Erklarung; der Blick auf das Vorbild soll als
Beweg-Grund zum Vollzug einer durch die Situation fillig gewordenen
Verpflichtung (im engeren oder weiteren Sinne) anspornen, ihre Durch-
fithrung das Wollen erleichtern oder zum Durchhalten ermuntern. Diese
Funktion kann natiirlich nur erfiillt werden, wenn zwischen dem Han-
deln der Vorbildperson und dem des zur Nachahmung Aufgerufenen
irgendwelche Ahnlichkeit besteht, mag das in den Vergleich Gestellte und
das zum Vergleich Herangezogene noch so weit entfernt liegen, wie z. B.
die Kenose Christi und die Spenden zur Kollekte. Das Gemeinsame bleibt
in der Allgemeinheit der Grundhaltung stehen. — Die Wirkkraft des
Motivs hingt wesentlich von der Wertschiatzung der Verbildperson und
der inneren Verbindung mit ihr ab. Denn im MaBe der Liebe zu ihr werden
bewegende emotionale Krifte wach. Im Hinblick darauf interpretiert
Schulz Eph 5,1 («Seid also Nachahmer Gottes als geliebte Kinder») in
dem Sinne: «Als dankbare ' Kinder des himmlischen Vaters, die seine
Liebe im Empfang des Heilsstandes schon an sich erfahren durften,
sollen sie sein Wohlwollen im gegenseitigen Verzeihen in der erbarmenden
Liebe gegen die Kinder des gemeinsamen Vaters ausstrahlen» 17. Unter
diesem Gesichtspunkte mufl auch gewertet werden, daf die urchristliche
Verkiindigung mit Vorliebe gerade das Heilswirken Gottes in ihrer Vor-
bildethik heranzieht !®. «Alles Bemiihen des Christen um einen Gott und
Christus gemdfBen Wandel triagt die Ziige der dankbaren Antwort, die
auf ein zuvorkommendes, personlich erfahrenes, gerade deshalb aber

15 Die «umstrittenen Zeugnisse» Rom 15,5; II Kor 4,5; 11 Kor K. 10-13
(Scuurz, 282), sowie die mittelbaren Zeugnisse I Kor 11,1; I Thess 2,6 bleiben
unberiicksichtigt.

16 Unterstreichung von mir.

17 ScHuLz 239.

18 ds. 306.



350 Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament

auch unentschuldbar verpflichtendes Gnadengeschenk Gottes gegeben
wird» 1°. Die pardnetische Verwendung des Vorbildes als Motiv liegt
ginzlich im Bereich der Praxis, des Vollzugs und der Verwirklichung
des sittlichen Lebens.

4. Vorbildethik bei Johannes

Merklich anders sind bei Johannes die Akzente gesetzt. Die johan-
neische «Vorbildethik» sprengt den Rahmen einer bloB ermahnenden
Parédnese und nimmt an entscheidenden Stellen doktrindren Charakter
an. Das bekundet sich schon darin, daB nicht so sehr das Handeln Gottes,
das nachgeahmt werden soll, im Vordergrund steht als vielmehr das
Sein Gottes, dem sich das Handeln anzugleichen hat. In diesem Sinne
riumt Johannes der «Nachahmung Gottes eine alle sonstigen Bestim-
mungen des Neuen Testamentes weit hinter sich zuriicklassende Bedeu-
tung» ein 2°. Auch dies scheint mir eine bemerkenswerte Eigentiimlich-
keit zu sein, daf} die Imitatio Dei mit der Imitatio Christi zu einer inneren
Einheit verbunden wird, wie es z. B. in 2,6 geschieht: «Wer behauptet,
in ihm (Gott) zu bleiben, muB so, wie jener (Christus) gewandelt ist, auch
selbst wandeln» oder 2,29: «Wenn ihr wilBt, daB er (Christus) (stindlos-)
gerecht ist, so erkennt ihr, daB jeder, der Gerechtigkeit iibt, aus ihm
(Gott) gezeugt ist». Aus einer metaphysisch-theologischen Sicht heraus
begriindet Johannes die innere Notwendigkeit, das eigene Handeln dem
Sein Gottes und Christi anzugleichen und in dessen Folge das Beispiel
im Handeln Gottes und Christi nachzuahmen.

a) Die grundlegenden Gedanken gibt Johannes in seinem ersten
Briefe 1,5-7: «Das ist die Botschaft, die wir von ihm gehért haben und
(nun wiederum) euch verkiinden: Gott ist Licht, und Finsternis ist in
ihm tiberhaupt nicht. Wenn wir sagen: ‘Wir haben Gemeinschaft mit
ihm’ und (doch) in der Finsternis wandeln, so liigen wir und tun nicht
die Wahrheit (= das GottgemidBe). Wenn wir aber im Licht wandeln,
wie er selbst im Lichte ist, (dann) haben wir Gemeinschaft miteinander».
Sinn und Tendenz dieser Worte sind wohl nicht erschépfend getroffen
in der Bemerkung von Schulz: «Nach dem Zeugnis von I Jo 1,74 muBl
man das Streben des Glaubenden nach sittlicher Angleichung an den
vollkommenen Gott geradezu als den unser christliches Dasein in seinem

19 ds. 307.
20 ds. 246.



Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament 351

Bestand sichernden Grundakt bezeichnen» 2. Mit Recht hat R. Schnak-
kenburg betont: «Der Blick auf Gott erfolgt nicht etwa nur unter dem
moralischen Aspekt; vielmehr wird umgekehrt aus dem tiefsten Wesen
Gottes sein sittliches Sein abgeleitet und aus der theologischen Tiefe die
moralische Irrlehre als unhaltbar erwiesen» 2.

Damit ist aber auch gesagt, daB unser sittliches Tun letztlich auf Gottes
Wesen zuriickgefithrt werden muB3: Wesl Gott Licht 7st, miissen wir im
Lichte wandeln; weil in Gott keine Finsternis ¢st, diirfen auch wir nicht
in der Finsternis wandeln. In dem Sein des gottlichen Wesens findet das
sittliche Handeln des Menschen den tiefsten Grund seiner Notwendigkeit
und inhaltlichen Bestimmung. Diese Grundiiberzeugung hat auch Petrus
herausgestellt I Petr 1,15: «GemidB dem Heiligen, der euch berufen hat,
sollt auch ihr heilig werden in eurem ganzen Wandel. Denn es steht
geschrieben: Heilig sollt ihr sein, weil ich heilig bin». Der Grundgedanke
in I Jo 1,5-7 steht zweifellos nicht nur in engster Nachbarschaft, sondern
in innerer Verwandschaft mit Lv 19,2, auch wenn kein Bezug darauf
genommen wird wie bei Petrus. Unser Heilig-werden ist im Heilig-sein
Gottes fundiert. Die Spannung zwischen dem Sein bei Gott und dem
Werden beim Menschen sowie die Konsequenz in der Ableitung des
letzteren aus dem ersteren bleiben unerdrtert. Dall zur Zeit der neu-
testamentlichen Schriftsteller der Heiligkeitsbegriff nicht auf die kul-
tische Heiligkeit beschriankt war, sondern auch den sittlichen Gehalt
der Heiligkeitsforderung einschloB, wird allgemein anerkannt ?3. Schulz
spricht deshalb von einem allgemeinen «in der urchristlichen Verkiin-
digung beliebten Grundsatz: «Die Berufenen miissen sich dem ethischen
Wesen des Rufers angleichen» .

b) Fiir die immere Notwendigkeit dieses Zusammenhangs gibt uns
zwar Johannes wie auch Petrus keine ndhere Erklirung, aber doch
einen sicheren Anhaltspunkt in dem Zwischenbegriff der Gotigemein-
schaft. Auf «die zentrale Bedeutung dieses Gedankens, von dem auch
starke Verbindungsfiden zu anderen Leitgedanken, wie namentlich der
Gotteskindschaft (3,1-3) laufen», hat R. Schnackenburg nachdriicklich
hingewiesen #. Das «Wandeln in der Finsternis» ist unvereinbar mit

21 ds.
22 Die Johannesbriefe, Herders theol. Kommentar z. NT, Freiburg, 1953, 67.

23 K. H. ScHeLKLE, Die Petrusbriefe, Herders theol. Kommentar z. NT,
Freiburg 1964, 45 {1.

24 Scuurz 242 beruft sich auf I Thess 2,12; I Jo 3,3; I Petr 1,15.
25 R. SCHNACKENBURG, Johannesbriefe 58 ff.



352 Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament

dieser «Gemeinschaft mit Gott». Wenn wir sagen: «Wir haben Gemein-
schaft mit ‘thm” und (doch) in der Finsternis wandeln, so liigen wir und
tun nicht die Wahrheit» (1, 6). Die Gemeinschaft mit Gott, der seinem
Wesen nach Licht und ohne jede Finsternis ist, fordert also von sich aus,
das zu tun, was dem Wesen Gottes entspricht. Die Gemeinschaft mit
Gott ist aber nach Johannes keineswegs ein nur moralisches Verhiltnis,
sondern eine «seinshafte»; sie wird nicht durch den Wandel im Lichte
von seiten des Menschen hergestellt, sondern ist diesem von Gott her
vorgegeben und fordert als solche ein gottgemédBes Tun. Das sittliche
Leben ist «praktische Bewédhrung der seinshaften Gottesgemeinschaft»2°,
in dem das Sein «sich» enfaltet. Sein und Tun bilden eine unldsliche
Einheit; das Tun ist auf das Sein ausgerichtet und wird als dessen Ent-
faltung gottgemdlB, wenn im Sein selbst Gottes Wesen sich in irgend-
einem Malle widerspiegelt. In diesen Gedankengingen hat die spitere
judische Theologie die wissenschaftliche Erhellung von Lv 19,2 gesucht.
Zwar denkt Johannes an die Gottesgemeinschaft, die wir durch Christus
mit dem Vater haben (1,2{.), die er dann auch spidterhin eingehender
darlegt. Doch fuBlen die spiteren Ausfithrungen auf dem in 1,5 f. ent-
haltenen allgemeinen Grundsatze. Bedenkt man, dal der Verfasser des
Briefes in den angegebenen Versen Christus nicht erwdhnt und seine
Worte Gegnern gelten, die nicht nur die moralische Irrlehre einer Trenn-
barkeit von Gottgemeinschaft und gottgemidBen Leben vertreten, son-
dern auch die heilsgeschichtliche Stellung Christi leugnen, so diirfte es
nicht ungerechtfertigt sein, die johanneische Aussage vorerst auf Gott
zu beziehen und in ihr die wirklich letzte und tiefste Grundlegung aller
weiteren Argumentation zu sehen. Die Verdhnlichung mit dem Sein
Gottes griindet in der Ebenbildlichkeit des Menschen mit Gott. Die
Angleichung an Gottes Sein stellt sich als Entfaltung der Ebenbildlich-
keit Gottes im Menschen dar. Unter Einbeziehung des Geschuldetseins
einer solchen Entfaltung hat die spitjiidische Theologie den Sachverhalt
durch den Riickgriff auf die Schopfung erkliart. R. Chiskija bar Chija
erklirt kurz: « Der Mensch wurde in Gottes Bild erschaffen, damit er sich
seinem Schopfer anzugleichen vermdége» 27, und H. J. Schoeps falt das
Ergebnis seiner Untersuchungen iiber die jiidische Imitatio Dei in die
Worte: «Die jiidisch verstandene Nachahmung Gottes griindet in der
Geschaffenheit des Menschen zum Ebenbild, sie vollendet sich in der

26 ds. 94.
27 H. J. ScHoEPs: Von der Imitatio Dei zur Nachfolge Christi, in: Aus frith-
christlicher Zeit, Tiibingen, 1950, 288.



Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament 353

messianischen Zukunft; aber aufgegeben ist sie allezeit wegen der Korre-
lation von Gott und Mensch in der Schipfung, zum Gesetz geworden am
Sinai: Heilig sollt ihr sein, denn heilig bin ich euer Gott» 28,

In der Gottebenbildlichkeit liegt das Fundament jeder verpflich-
tenden Vorbildethik. Die Angleichung des menschlichen Tuns an das
Sein Gottes geschieht durch Angleichung des Tuns an das in der Schop-
fung verliehene eigene Sein, insofern dieses Abbild des urbildlichen
Seins Gottes ist. Der Begriff der Ebenbildlichkeit schlieBt das Begriffs-
paar Urbild und Abbild ein. DaBl Johannes mit der sachlichen Verwen-
dung dieses Begriffspaares vertraut ist, bezeugt das 17. Kapitel seines
Evangeliums sehr klar ?°. Auf dem aufgezeigten Wege wird das Urbild
im Sein Vorbild im Handeln des Menschen; und das umso mehr, je mehr
dieser seine Gottebenbildlichkeit lebt. Christus selbst besaBl und lebte
als Gott-Mensch die Gottebenbildlichkeit im hochsten MaBe und in voll-
kommener Reinheit; dadurch wird er auch in seinem menschlichen Tun
das Vorbild schlechthin. Aber jede geschaffene menschliche Natur, auch
die Christi, trigt durch ihr Geschaffensein in sich den Auftrag, sich dem
gottlichen Sein im Tun anzugleichen. Das zu vollbringen, ist ihr Gehorsam
gegeniiber ithrem Schépfer. Auch schon in diesem Sinne erhilt die Gleich-
setzung von Gebote-Halten und «wandeln wie Christus gewandelt ist»
eine bedeutungsvolle theologische Tiefe: «Daran erkennen wir, da wir
ihn (Gott) erkannt haben, dal wir seine Gebote halten. Wer sagt: ‘Ich
habe ihn erkannt’, aber seine Gebote nicht hilt, ist ein Liigner und in
ihm wohnt die (gottliche) Wahrheit nicht. Wer jedoch sein Wort hilt,
in dem ist wahrhaft die Gottesliebe vollendet. Daran also erkennen wir,
daB wir in ihm sind. Wer behauptet, in ihm zu bleiben, muB} so, wie jener
(Christus) gewandelt ist, auch selbst wandeln» (I Jo 2,3-6) 3°. So will auch
Christus selbst das Beispiel fiir seine Jiinger sein: « Bleibt in meiner Liebe!
Wenn ihr meine Gebote haltet, werdet ihr in meiner Liebe bleiben, wie
ich meines Vaters Gebote gehalten habe und in seiner Liebe bleibe»
(Jo15,91.) (vgl. I Jo 5,2).

28 ds. 290; Unterstreichung von mir.

29 Jo17,11. 18. 20-23. Dazu ScuuLz 243 ff.; E. ScHick, Das Johannesevan-
gelium (Echter-Bibel) Wiirzburg, 1956, Kommentar zu diesen Stellen.

30 Zum Begriff der Gottesliebe im Text sagt R. SCHNACKENBURG: «Um-
gekehrt wird das Gebotehalten zum Kennzeichen dieser gottlichen Wesensart. Dal3
die ‘Gottesliebe’ nicht einfach als ‘Liebe zu Gott’ (Gen. obj.) zu verstehen ist, er-
gibt sich aus dem Kontext V 4: “Wahrheit’ wie ‘Liebe’ sind gleicherweise Ausdruck
fur das, was der Christ an gottlichem Wesen in sich tragt» (Jo-briefe 89).



354 Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament

¢) Die allgemeinen Darlegungen I Jo 1,5-7 sind der Auftakt zum
eigentlichen Thema des Briefes, das schon in 1,3 aufklingt: «Unsere
Gemeinschaft aber (ist eine Gemeinschaft) mit dem Vater und mit seinem
Sohne, Jesus Christus». Johannes steht einer zweiteiligen Irrlehre gegen-
iiber, deren beide Teile jedoch aufeinander bezogen sind: der moralische
Indifferentismus und die Leugnung der heilsgeschichtlichen Notwendig-
keit Christi. Deshalb betont er die zentrale Bedeutung Christi fiir die
Gottesgemeinschaft: « Jeder, der den Sohn leugnet, hat auch den Vater
nicht; wer den Sohn bekennt, hat auch den Vater» (2,23); wahre Gottes-
gemeinschaft besitzt nur der in Christus «aus Gott Gezeugte», das «Gottes-
kind». Deshalb legt der Apostel den Hauptakzent weniger auf den Vor-
gang des aus Gott Gezeugtwerdens als auf die Wirkung, die Gottes-
kindschaft, und deren Umsetzung in das sitlliche Leben. «Der Brief
hat an dem Faktum der Gotteszeugung bzw. deren moralischen Kon-
sequenzen sein ganzes Interesse und nicht am Wunder des Geschehens
selbsty» 31

Die Zusammenfassung der Darlegungen kénnte man in den Versen
5,11 £f. und 5,18-20 sehen:

«Und das ist das Gotteszeugnis: Ewiges Leben hat uns Gott ge-
schenkt; dieses Leben aber ist (uns nur) in seinem Sohne (erreichbar).
Wer den Sohn hat, der hat das Leben; wer den Sohn nicht hat, der hat
auch das Leben nicht» ... «Wir wissen: Jeder, der aus Gott gezeugt ist,
siindigt nicht, vielmehr wer aus Gott gezeugt wurde, hilt an ihm fest,
und der Bose faBt ihn nicht an... Wir wissen: Der Gottessohn ist
gekommen, und er hat uns Geisteskraft verliehen, den ‘Wahrhaften’
(d. 1. Gott) zu erkennen. Und wir sind in (der Gemeinschaft mit) dem
‘Wahrhaften’, (ndmlich) in (und auf Grund der Gemeinschaft mit) seinem
Sohne Jesus Christus. Dieser ist der wahrhafte (wirkliche) Gott und ewiges
Leben» 2. Schnackenburg betont mit Recht: «In der Tat ist die Gottes-
gemeinschaft der iibergeordnete Gesichtspunkt in den drei markanten
Versen 18-20» 3. Das entspricht auch der Gesamttendenz des Briefes.
In Christus hat sich Gottes Wesen den Menschen zugewandt und uns in
die wahre Gemeinschaft mit sich genommen: «Gott ist die Liebe; wer
in der Liebe bleibt, der bleibt in Gott und Gott bleibt in ihm ... Darin

31 R. SCHNACKENBURG, Johannesbriefe 156.
32 Ubersetzung SCHNACKENBURGS.
33 ds. 252.



Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament 355

ist die Liebe Gottes bei uns sichtbar geworden, dall Gott seinen Sohn,
den Einziggezeugten in die Welt gesandt hat, damit wir durch ihn das
(gottliche) Leben empfingen» (4,16.9).

Dieses empfangene gottliche Leben in uns hat in Christus nicht nur
seinen Urquell, sondern auch sein Urbild und trdgt als Abbild die Ziige
des Seins Christi. An der so gearteten «Gotteskindschaft» hat sich das
sittliche Verhalten des Christen zu orientieren und sich dadurch zu
bewidhren. «Beides, ontologische Grundlegung und persénliches Verhal-
ten des Gotteskindes, 1403t sich fiir den Verf von I Joh nicht trennen...
Die Gotteskindschaft wird zu einem Artbegriff, der Sein und Verhalten
gleicherweise umschlieBt»34. In dem uns in Christus geschenkten Sein der
Gotteskindschaft wird uns nicht nur die Befihigung zu einem christus-
gemidfBen Leben verliehen, sondern auch dessen Norm gegeben. In dem
abbildlichen Sein erreicht der Christ die Angleichung an dessen Urbild.
Am offensichtlichsten tritt dieser Sachverhalt in den Versen iiber das
Nicht-siindigen des Christen zutage. «Ihr wit, daB3 jener erschienen ist,
um die Siinden zu beseitigen, und Siinde gibt es nicht in ihm. Jeder, der
in ihm bleibt, siindigt nicht; jeder, der siindigt, hat ihn nicht geschaut
und nicht erkannt. Kinder, niemand fiithre euch irre. Wer die Gerechtig-
keit iibt, ist gerecht (tadelsfrei vor Gott), so wie jener gerecht ist. Wer
aber die Siinde tut, ist vom Teufel . .. Jeder, der aus Gott gezeugt ist,
siindigt nicht, weil sein (Gottes) Samen in ihm bleibt; und er vermag
(gar) nicht zu siindigen, weil er aus Gott gezeugt ist. Daran sind die
Gotteskinder und die Teufelskinder deutlich erkennbar. Jeder, der nicht
Gerechtigkeit {ibt, ist nicht von Gott» (3,5-9). Nach Schnackenburg
wird die Siindenlosigkeit Christi hier «nicht als allgemein parédnetisches
Motiv» verwendet, sondern ist «Beweis fiir die Unvereinbarkeit von
Siinde und gottlichem Wesen». «Die stillschweigende Konsequenz lautet:
Also diirft ihr, von euren Siinden durch Christus befreit (54), mit Stinde
nichts mehr zu tun haben (5b). Aber der Blick auf die Verfiihrer (V. 7)
gestaltet dann die Aussage von V. 6 so, da das Nichtsiindigen zu einem
Erkennungszeichen wird, ob einer in der Gemeinschaft mit Christus steht,
ob er ihn wirklich «gesehen» und «erkannt» hat. «Die Geschiedenheit
des mit Christus verbundenen Christen von der Siinde werde (V. 6) «als
Tatsache ausgesprochen, die sich aus der Christusgemeinschaft» ergebe;
Johannes setze allerdings «den vollen Ernst der Absage an die Stinden-
macht und der Unterwerfung unter Gott in der Christusgemeinschaft

3% ds. 157 1.



356 Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament

voraus». In dem «er siindigt nicht» sei weder eine apodiktische Aussage,
noch ein verkappter Imperativ zu erblicken, sondern es wolle «eine
Beobachtung und Regel angeben». Zu der Begriindung dieses Nicht-
siindigenkénnens aus der Gotteszeugung heraus bemerkt Schnackenburg:
«Die Unfdhigkeit des Christen zum Siindigen wird als damit notwendige
Konsequenz aus jenem gottlichen Lebensprinzip betrachtet, das er seit
der in der Taufe erfahrenen Gotteszeugung in sich triagt. Damit ist mehr
behauptet als nur eine moralische Unfihigkeit zum Siindigen. Voraus-
setzung dafiir ist eine seinshafte Umwandlung» 3. Daraus mufl man
doch wohl den Schluf3 ziehen: Aus der Siindlosigkeit Christi folgt die
Unvereinbarkeit der Siinde mit dem in ihm uns geschenkten Leben, dem
Gezeugtsein aus Gott. Die Christusgemeinschaft fordert also von sich aus
ein «Bleiben» in diesem gottlichen Leben. Fiir Johannes ist «Bleiben»
auch ein Imperativ; dieser wiirde dann fordern, daf das Handeln in
Ubereinstimmung mit der Seinsart dieses Ewigen Lebens steht. Ein
Imperativ richtet sich immer an die freie Entscheidung zu einer Tat
und Gestaltung dieser Tat. Das Bleiben in der Christusgemeinschaft
hingt deshalb nicht blo von dem «Bleiben des Samens in dem Christen»
sondern ebenso von dem der freien Entscheidung des Christen unter-
stellten «Bleiben in Christus» ab. «Das Bleiben des Gottessamens im
Menschen fordert zu seiner Ergdnzung den Imperativ, in Gottes Art zu
bleiben» 3¢, Des Christen freies Tun ist demnach an der Wesensart des
ihm geschenkten gottlichen Lebens auszurichten; dieses sein Sein ist
Norm fiir sein Tun. Hilt er sie inne, so wird in dieser «faktischen Siind-
losigkeit und grundsdtzlichen Unsiindigkeit» der Gegensatz der «Gottes-
kinder» zu den «Teufelskindern» sichtbar. Das Uben der Gerechtigkeit
wird zum Merkmal der Unterscheidung « Jeder, der die Gerechtigkeit nicht
1ibt, ist nicht von Gott» (3,10).

Fiir die Ziele dieser Arbeit mag die Feststellung gentigen, daB die
Nachahmung Christi weitgehend eine ¢ndirekte, in der Angleichung an
das uns verliehene, in der «Wiedergeburt» bzw. «Neuschépfung» uns
geschenkte Sein enthaltene ist. Christus wird dadurch Vorbild, daB es
in seinem Sein Urbild des abbildlichen ewigen Lebens ist, das durch
Christus Gott dem Menschen geschenkt hat, und dem diese nun in ihrem
Handeln sich im Gehorsam gegen Gott anzugleichen verpflichtet sind.
Wer als Christ dem ihm von Gott durch Christus verliehenen Sein gemdl

35 SCHNACKENBURGS Kommentar zu diesen Stellen.
36 ds. 170.



Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament 357

handelt, der ahmt das Sein Christi, das Urbild seines eigenen Seins, nach
und wandelt auch, wie Christus gewandelt ist (I Jo 2,6). Denn daB
Christus selbst nicht nur wesenhaft Heiligkeit war, sondern auch heilig
lebte, war jederzeit unerschiitterliche Uberzeugung seiner Anhinger
(Jo8,46; 14,30; I Jo3,5; 1 Petr 2,22; II Kor 5,21; Hebr 4,15). Wer
lebt wie Christus, bleibt in der Gemeinschaft mit ihm und durch ihn in
der Gemeinschaft mit Gott: «Wenn ihr wiBt, daB er (Christus) (siindlos-)
gerecht ist, so erkennt ihr, dal jeder, der Gerechtigkeit iibt, aus ihm
(Gott) gezeugt ist» (I Jo 2,29), (vgl. I Jo 2,3-6).

Aus dem Gesagten diirfte einsichtig geworden sein, dafl Johannes
«der Nachahmung Gottes eine alle sonstigen Bestimmungen des Neuen
Testamentes iiber die Imitatio Dei weit hinter sich zuriicklassende Be-
deutung» eingerdumt hat. Nach Schulz besteht diese einzigartige Bedeu-
tung darin: «Sie ist fiir ihn nicht mehr nur ein Beweggrund, der seinen
Beitrag zur leichteren Verwirklichung eines bestimmten sittlichen
Wertes zu leisten hat, sondern das Bemiihen um die Ubereinstimmung
unseres sittlichen Wandels mit dem heiligen Gott entscheidet {iber die
lebendige Dauer des von ihm in uns begriindeten Heilsstandes» 37. Im
Grunde miite man auch die Nachahmung Christi, wie sieim I. Johannes-
brief gesehen wird, in diesen Text einbeziehen. Fiir die systematische
Betrachtung verbergen sich in dieser Feststellung aber mancherlei Pro-
bleme hinsichtlich einer «Vorbildethik» und deren Gewicht im syste-
matischen Aufbau der Moraltheologie.

Ein tiefgreifender Unterschied zwischen den johanneischen Texten
und den iibrigen neutestamentlichen Vorbildzeugnissen bekundet sich
darin, da@3 letztere durchweg das Handeln Christi bzw. Gottes als «Vor-
bild» im Sinne des Beispieles fiir unser eigenes Handeln nehmen, bei
Johannes aber das Sein Gottes bzw. Christi in den Mittelpunkt riickt;
den Ausgangspunkt aller Darlegungen bei Johannes bildet das Heilsgut,
bei den iibrigen Vorbildzeugnissen (auBer I Petr 1,15) das Heils-tun.
Diese Verschiedenheit zeitigt ihre Auswirkungen auf die Begriindung
der Verpflichtung zur Nachahmung Gottes bzw. Christi und wirft auch
ihr Schlaglicht auf die Begriindung zur Verpflichtung zum Inhalt der
beigegebenen Ermahnung.

37 ScHULZ a. a. O. 246.



358 Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament

5. Die Verpflichtung zur Nachahmung Gottes und Christi

a) Die Tatsache einer Verpflichtung zur Nachahmung Gottes bzw.
Christi bleibt fiir die gesamte urchristliche Verkiindigung einfachhin
gegeben. In der Begriindung weist sie aber doch Verschiedenheiten auf,
die in bezeichnender Weise den Unterschied zwischen praktischer Ver-
wendung und begriindender, auf die seinsmdBige Wurzel zuriickfiih-
render «Theorie» beleuchten. In der rein exegetischen Erklirung von
Eph 5,1 («Seid Nachahmer Gottes als geliebte Kinder») wird dieser
Unterschied sichtbar, wenn Schlier das Wort «geliebte» im Sinne des
geschenkten Heils-gutes, Schulz hingegen als Ausdruck des schenkenden
Heils-tuns Gottes faBt, m.a. W. Schlier darin mehr «die ontologische
Grundlage fiir die von Paulus geforderte ethische Angleichung an Gott»
zum Ausdruck gebracht sieht, Schulz aber die Deutung bevorzugt, daB
Paulus mit seiner Formulierung «als ndhere Erklirung des Imperativs
nicht das Heilsgut der Gotteskindschaft hervorhebe, sondern sich mit
dem Hinweis auf die Verpflichtung des Kindes zur Ahnlichkeit mit dem
Vater begniige» 38. Schulz meint genauer damit den «liebenden» Vater.
Grund der Verpflichtung wird dann die sittliche Pflicht der Dankbarkeit,
diese aber nicht genommen als eine von der Liebe ausgeldste emotionale
Kraft zum Vollzug der Handlung, sondern als Fundament der Ver-
pflichtung zur Nachahmung. «Alles Bemiihen des Christen um einen
Gott und Christus gemidlBen Wandel tragt die Ziige der dankbaren
Antwort, die auf ein zuvorkommendes, personlich erfahrenes, gerade
deshalb aber auch unentschuldbar verpflichtendes Gnadengeschenk
Gottes gegeben wird» 3°. Alle Momente, das Heils-tun Gottes und seine
Nachahmung, Pflicht und Fundament der Verpflichtung verbleiben im
Bereich des Handelns. Es ist Nachahmung aus Dankbarkeit.

Die theologische Reflektion des hl. Johannes greift tiefer; er fithrt
die Pflicht der Nachahmung Gottes bzw. Christi auf ihre onfologische
Grundlage zuriick. Thr Fundament bildet das Heils-gut; sie ist eine Folge
aus diesem. Zwar kennt Johannes die Nachahmung des Beispieles des
«Herrn und Meisters» auch als dessen ausdriickliches Gebot an seine
«Knechte» (Jo 13,14 £.). Aber Ziel und Sinn dieser Vorschrift beschrankt
sie in ihrer eigentlichen Bedeutung auf den engen Kreis seiner Apostel,

38 ds. 239 {.
39 ds. 307; ahnlich 239, 278.



Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament 359

die er zu einer priesterlichen Wiirde in seiner kommenden Gemeinde zu
erheben im Begriffe steht und ihnen deshalb an seinem, des « Herrn und
Meisters», eigenem Tun die Pflicht eines selbstlos demiitigen, sogar
einem jiidischen Sklaven nicht zumutbaren Dienens in Wort und Bei-
spiel vor Augen stellte. Zur Begriindung einer allgemeinen Pflicht zur
Nachahmung Christi reicht dieses Wort nicht aus. Gegeniiber dem
Nachahmen des Beispiels tritt im I. Johannesbrief, wie schon vermerkt
wurde, die Angleichung an das Sein in den Vordergrund. Von dort her
erhalten die ethisch bedeutsamen Ausfithrungen des Verfassers ihr
charakteristisches Geprige, so dafl man bei Johannes mehr von einer
Seinsethik als von Vorbildethik sprechen miilte.

Unter terminologischem Gesichtspunkt legt sich die Frage nahe,
ob der Begriff der Nachahmung des Vorbildes einheitlich und eindeutig
auf die Angleichung an das Tun wie auf die Angleichung an das Sein
Gottes (Christi) angewandt werden kann. Im eigentlichen Sinne wird
mit dem Ausdrucke «Vorbild» doch nur eine Person hinsichtlich ihrer
Handlungsweise bezeichnet und bedeutet «handeln wie die Vorbild-
person gehandelt hat» (dynamische Imitatio = Angleichung der eigenen
Handlungsweise an die der Vorbildperson). Sie stellt ein unmittelbares
Bezugsverhiltnis von Handlung zu Handlung dar, besitzt aber einen
weiten Spannraum im MaBe der Angleichung des subjektiven Vollzugs
gelebter Sittlichkeit. — Von der Texterkldrung, vor allem vom Gebrauch
der kausal-komparativen Konjunktionen her, wird aber auch ein anderer
Sachverhalt in die exegetischen Untersuchungen iiber die Imitatio-
vorstellungen einbezogen, dessen Mehrschichtigkeit der logischen Auf-
hellung bedarf. Gerade im Johannesevangelium spielt die «ontologische
Imitatio» (das «sein wie») eine bedeutende Rolle. Die seinsmiBige Ein-
heit von Vater und Sohn ist das Ur-Bild fiir die seinsmiBige Einheit, in
der die Gldubigen mit Christus und durch ihn mit Gott, aber auch unter-
einander, verbunden sind und so im Glauben «eine echte Gemeinschaft
bilden, die ein wahres Abbild der Einheit des Sohnes mit dem Vater
darstellt» 4°, In 17,11: «daB sie eins seien wie wiry», steht das Urbild-
Abbild-Verhiltnis im Vordergrund wie auch 17,21-23. «Die Einheit des
Vaters und des Sohnes setzt sich fort in der Einheit des Sohnes mit den
Seinen, und deren Einheit untereinander ist wiederum nur der Ausflu3
ihrer Einheit mit dem Sohne und dem Vater (17,21). Der johanneische

40 E. Scuick, Kommentar z. Johannesevangelium Jo 17,11 in Echter-Bibel,
Wiirzburg, 1956.



360 Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament

Gemeinschaftsgedanke ist niemals bloB von der Gemeinschaft der Jiinger
untereinander zu verstehen» (v. Léwenich) #1. Das Abbild dieses Urbildes
liegt auf der gleichen Ebene des Seins und kann nur durch die schopfe-
rische Tatigkeit Gottes gewirkt werden. Darf man deshalb ohne die
logische Vermittlung eines Zwischengedankens einfach von diesem seins-
haften Urbild als dem «beispielhaften Urbild fiir die innere Geschlossen-
heit der Kirche» sprechen? #> Oder davon, dall in dem gegenseitigen
Fiireinander der Glaubigen, verwirklicht durch ihre Liebe zueinander,
dem himmlischen Urbild ein irdisches Abbild entsprechen soll? 3 Zweifel-
los wird in dem Worte des Heilandes schon auf die Tétigkeitsordnung
hingewiesen; denn die seinsmdfBige Einheit der Gliubigen soll erkennbar
gemacht werden, was nur in einem Tun geschehen kann, das an ihr aus-
gerichtet ist. Der Gldubigen eignes Sein wird Norm ihrer Handlung und
weist erst durch seine Abbildlichkeit auf Gottes Sein und die Einheit
zwischen Vater und Sohn hin. Nur in einem Begriffswandel kann man
dies noch Imitatio Dei nennen, in der das menschliche Handeln dem Sein
Gottes angeglichen wiirde. Die MiBachtung der inneren Strukturver-
schiedenheit einer Handlung, die das Sein Gottes nur mittelbar «nach-
ahmty, indem sie das eigene abbildliche Sein als Norm zur Geltung bringt,
und einer Handlung, die das beispielhafte Tun Gottes oder Christi als
unmittelbares « Vorbild» zum eigenen Tun nimmt, bedingt die Zwielich-
tigkeit, in der die heutige «Nachfolge-Christi-Ethik» steht. Nicht daB
beide Stiitzpunkte in den biblischen Quellen gegeben sind, sondern ihre
gegenseitige Zuordnung, ihre sog. Integration, bildet die Problematik
der christlichen Sittlichkeit. Eine befriedigende Lésung wird aber m. E.
nicht gefunden werden kénnen, wenn nicht klar in dem, was wir christ-
liche Sittlichkeit nennen, zwischen der Ordnung des Seins und der Ord-
nung des Werdens unterschieden wird, wie dies schon in dem Kapitel
iiber Christozentrik und Theozentrik angedeutet wurde.

b) Der Mangel einer Unterscheidung zwischen Seins- und Tétigkeits-
ordnung iiberschattet auch die Frage nach dem inneren Grunde fiir die
Verpflichtung zum Inhalt der gestellten Forderung. Der innere Zusam-
menhang der schon sprachlich sich bekundenden engen Verbindung
«von Imperativ und Beispiel, von Beweggrund und Verpflichtung» trete

4 bei A. WIKENHAUSER, Das Evangelium nach Johannes, RNT, Bd. 4,
Regensburg 1948, 256.

42 ScuuLrz a. a. O. 243, Unterstreichung von mir.

43 A, WIKENHAUSER, a. a. O. 255.



Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament 361

vornehmlich im Gebrauch der kausal-komparativen Konjunktionen zu-
tage. «Die Verpflichtung zu einem mit dem Sein und Tun Gottes oder
Christi im Einklang stehenden Wandel. .. griindet im Wesen und Han-
deln des Vorbildes. .. Das dem Beispiel Gottes und Christi gemédBe Tun
des erlosten Menschen entspringt einem vorangehenden gottlichen Han-
deln durch Christus. Nur der Christ, der zuvor durch Glaube und Taufe
in die Lebensgemeinschaft mit Gott und Christus aufgenommen worden
ist, besitzt die zur Nachahmung erforderlichen Krifte. Jede neutesta-
mentliche Imitatio nimmt ihren Ausgang im Empfang des christlichen
Heilsstandes, der als solcher die seinsmiBige Befihigung dazu bietet.
Die biblischen Aufforderungen zu einem nach dem Vorbild Gottes und
Christi ausgerichteten Lebenswandel haben so teil an der Grundstruktur
aller Ethik im Neuen Bunde, die durchweg auf dem gottgeschenkten
Sein aufruht. Thnen eignet — zumindest unausgesprochen — ein respon-
sibler Charakter» 4*. Schulz stellt die Frage nach dem Grunde der inhalt-
lichen Verpflichtung, die in der Mahnung enthalten ist, in seiner rein
exegetischen Erklirung nicht ausdriicklich; er nimmt sie aber durch
seine Deutung des kausal-komparativen Charakters der verwendeten
Konjunktionen mithinein, indem er den darin enthaltenen Grund sowohl
als Beweg-Grund zum aktuellen Vollzug einer sittlichen Forderung, aber
auch als inneren Grund fiir die inhaltliche Verpflichtung selbst nimmt.
Dabei ist sehr wohl zu beachten, dall es ihm letztlich um das Heils-Tu#n,
nicht um das Heilsgut geht, das den Grund fiir die Verpflichtung des
Inhaltes der Forderung abgibt. Wenn wiederholt «Wesen und Tun» zu-
sammen genannt werden, wird doch auf ersteres kaum Gewicht gelegt;
auch wenn betont hervorgehoben wird, daBl die Nachahmung Gottes
oder Christi an der «Grundstruktur aller christlichen Ethik im Neuen
Bunde (teilhat), die durchweg auf dem gottgeschenkten Sein aufruhty,
muB dazu die Deutung beachtet werden: Sie nimmt «ihren Ausgang
im Empfang des christlichen Heilsstandes», insofern dieser «als solcher
lediglich die Befihigung zur Imitatio bietet». Der «neue Mensch» wird
nur als Triager der Verpflichtung, das neue Sein aber nicht als Grund
der sittlichen Verpflichtung gewertet, dieser wird vielmehr in dem Bei-
spiel Gottes oder Christi gesehen. «Wie aber der Imperativ der urchrist-
lichen Pardnese als solcher sowohl bei Paulus als auch in den johanne-
ischen Schriften ohne Ausnahme im gottgeschenkten neuen Sein des
Getauften griindet, so ist auch sein dem ethischen Vorbild Gottes ent-

# ScuuLz, a. a. O. 305 1.

24



362 Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament

sprechendes sittliches Streben durchweg ein im vorausgehenden gott-
lichen Tun selbst ruhendes und darauf antwortendes Geschehen; nicht
nur wre, sondern auch weil Gott euch vergeben hat, verzeiht einander»
(Eph 4,32; Kol 3,13) . «Die neutestamentlichen Autoren erinnern ihre
Leser gerade an diese personale Gotteserfahrung und leiten von ihr die
Verpflichtung ab, dem go6ttlichen Wesen und Tun im eigenen sittlichen
Verhalten zu entsprechen» 6. Zu Eph 4,32 bemerkt der Verfasser: «Mit
dem Vergleich bringt der Apostel den Empfangern des Briefes nicht nur
das gottliche Vorbild nahe, sondern er weist sie zugleich auf die Ver-
pflichtung hin, die fiir sie aus solcher Gabe entspringt. Paulus will darin
sagen: Weil Gottes Vergebung in Christus an euch wirksam geworden
ist und nach seinem Beispiel, habt ihr nun auch selbst die géttliche Giite
sich in eurem Zusammenleben auswirken zu lassen. Das zuvorkommende
Heilshandeln Gottes an den Gldubigen ist der innere Grund, der ihnen
ein wahres Vergeben untereinander erst ermdglicht, der aber ihnen ein
solches uneingeschrianktes Aufeinanderzugehen der Christen nun auch
fordert» #7.

Den gebrauchten Formulierungen haftet mehrfach eine Zweideutig-
keit an, die nur durch die klare Unterscheidung der Seinsordnung und
der Téatigkeitsordnung aufgehellt werden kann, letztere aber nicht im
Sinne eines «abstrakten Handelns», sondern des ganz konkreten Vollzugs
verstanden. Es unterliegt keiner Diskussion, da jede Ermahnung, die
der Apostel gibt, einen bestimmten Inhalt hat, den zu erfiillen die ge-
gebene Situation zur dringenden Pflicht macht. Ebenso besteht Uber-
einstimmung darin, daB die angeforderte inhaltlich bestimmte Tat in
dem Heils-Tun Gottes oder Christi eine mehr oder weniger nahe, analoge,
also Gleichheit in Ungleichheit enthaltende Entsprechung findet und
nur dadurch das Heilshandeln Gottes oder Christi «Beispiel» und Gott
und Christus selbst « Vorbild» im Handeln sein kénnen. Wird ein Hinweis
auf das vorbildliche Tun der Mahnung als Beweggrund hinzugefiigt, so
bezieht sich die Ursdchlichkeit der causa motiva auf den aktuellen Voll-
zug, die Verwirklichung einer sittlichen Forderung, was den Gebrauch
der kausal-komparativen Konjunktionen hinreichend rechtfertigt. Alle
Momente verbleiben im Bereiche der Tatigkeitsordnung und stehen im
Dienste der Verwirklichung einer sittlichen Pflicht. — Begriindet das

45 ds. 251.
46 ds, 250.
47 ds. 239.



Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament 363

beispielhafte Tun Gottes oder Christi auch die einer Handlung durch ihren
Inhalt zukommende sittliche Verbindlichkeit? Die Frage zielt auf den
inneren Grund der Verbindlichkeit, nicht aber auf die Manifestation
der sittlichen Qualitat. Zweifellos steht bei dieser Frage nicht mehr die
aktuelle Verwirklichung im Vordergrund, auf die die Parinese abzielt.
Die Problematik wird aus dem Raume der konkreten Existenz und der
ihr zugeordneten Tiétigkeit in den Bereich der Seinsordnung verlagert;
sie geht auf die innere Seinstruktur der (christlichen) Sittlichkeit.

¢) In systematischer Sicht gewinnt die Frage groBeres Gewicht. Zu
ihrer Beantwortung bedarf sie allerdings einer breiteren und sichereren
Basis als sie bei Schulz gegeben ist. Eine eingehendere Betrachtung muf3
ich mir hier versagen und kann nur einige mir wichtig erscheinende
Gesichtspunkte hervorheben. Vom Standpunkte der Wertethik hat
Nicolai Hartmann gegen Schelers Vorbildethik eingewandt, daB von
keinem Vorbild her jemand die Erfahrung des sittlichen Wertes haben
konne, «vielmehr miite er umgekehrt, um zu wissen, daBl jene von
anderen realisierte Lebensform wertvoll sei, bereits einen WertmaBstab
fiir sie haben. Denn darin, daB3 sie ihm real als Tatsache, als erfahrbares
Phinomen entgegentritt, liegt noch gar nicht, dal sie erstrebenswert
sei... Die Vorbildlichkeit selbst besteht schon in der Ubereinstimmung
mit WertmaBstiben, die ich bewuBt oder unbewult anlege. Die Er-
hebung einer Person zum Vorbild ist schon ein moralisches Werturteil
iiber die Person. Die Auswahl geschieht schon unter Wertgesichts-
punkten. .. Nicht also das moralische Werturteil beruht auf der Gegeben-
heit des Vorbildes, sondern die Wahl des Vorbildes beruht auf dem mora-
lischen Werturteil. Das intuitive gefiihlsméBige Wissen um die Vorbild-
lichkeit als solche ist schon eine Funktion des primidren Wertgefiihls.
Die Werte sind und bleiben hier das prius, das Bedingende. Das Bewu0t-
sein der Vorbildlichkeit ist nichts als eine Form des apriorischen Wert-
bewuBtseins» *8. Hartmanns kritische Bemerkung kann gewill nicht
uneingeschrinkt auf die biblische Vorbildethik angewandt werden; aber
die Grundgedanken bleiben, entsprechend modifiziert, in Geltung. Die
Berufung auf das Vorbild Gottes setzt das Wissen um das ethische
Wesen und die fordernde Heiligkeit Gottes voraus, die Vorbildlichkeit
Christi aber das sichere Wissen um seine Heiligkeit und Siindlosigkeit.
Deshalb sagt Johannes den Gldubigen: «Wenn #h» wifit, daf er (stindlos-)

48 N. HArRTMANN, Ethik 2, Basel-Ziirich 1935, 111. 117. 118.



364 Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament

gerecht ist, so erkennt ihr, dafl auch jeder, der Gerechtigkeit iibt, aus ihm
(Gott) gezeugt ist» (I Jo 2,29). Der innere Wertgehalt dessen, was er
getan hat, macht Christus uns zum Vorbild. «Ihr wiBt, daB jener er-
schienen ist, um unsere Siinden wegzunehmen, und Siinde ist nicht in
ihm» (I Jo 3,5); «Siinde hat er nicht getan» (I Petr 2,22); «er kannte
keine Sitinde» (II Kor 5,21); er war «ohne Siinde» (Hebr 4,15). Die Urteile
setzen bei den Hoérern schon WertmaBstibe fiir das sittlich Gute, die
Kenntnis des fundamentalen Unterscheidungsprinzips zwischen Gut
und Bés voraus, das nicht aus der Person Christi hergenommen, sondern
auf ihn angewandt wird. Setzt Christus diesen WertmalBstab nicht selbst
voraus, wenn er die Juden fragt: «Wer von euch kann mich einer Siinde
beschuldigen?» (Jo 8,46). N. Hartmann bleibt somit im Rechte: «Die
Erhebung einer Person zum Vorbild ist schon ein moralisches Werturteil
iiber die Person. Die Auswahl geschieht schon unter Wertgesichts-
punkten». Dabei ist es zunidchst unerheblich, woher diese WertmaBstdbe
genommen werden.

d) Die neutestamentlichen Berufungen auf die Imitatio Christi
miissen im Gesamt der apostolischen sittlichen Unterweisungen gesehen
werden, innerhalb derer sie nur einen bescheidenen Platz einnehmen.
Neben der formalen Bedeutung scheint mir dies wichtig im Hinblick
auf die materialen Bestimmungen christlicher Sittlichkeit. Letztere sucht
Schulz beziiglich der Nachahmung in eine «knappe Formel» zu bringen:
«Die biblischen Grundlagen der spidteren Nachahmung Gottes und Christi
umfassen die Verpflichtung des erlésten Menschen zu einem Verhalten
gegeniiber seinem Nichsten, das mit der beim Empfang des Heilsstandes
personlich erfahrenen beispielhaften Liebe Gottes und Christi im Ein-
klang steht. Nach diesem Vollverstindnis miissen dann... die tibrigen
Hinweise auf das Vorbild Gottes oder Christi in der urchristlichen Ver-
kiindigung... gedeutet werden» #°. Die sittlichen Unterweisungen der
Apostel greifen in den materialen Bestimmungen dessen, was heilig
leben heiB3t, viel weiter, ohne auf das Beispiel Christi hinzuweisen.
Wiederholt mahnt der Apostel «im Herrn Jesus, da ihr, so wie ihr
es von uns iberliefert erhalten habt, wie ihr wandeln und Gott gefallen
sollt. .., daB ihr darin immer noch mehr Fortschritte macht. IThr willt
ja, welche Weisungen wir euch durch unseren Herrn Jesus gegeben
haben. Denn das ist der Wille Gottes: eure Heiligung». Dann mahnt er,
sich «der Unzucht zu enthalten», nicht in leidenschaftlicher Begierde

49 ScHuLz a. a. O. 307.



Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament 365

zu entbrennen, den Bruder nicht zu iibervorteilen, «wie wir es euch schon
frither gesagt und bezeugt haben». « Uber die Bruderliebe aber habt ihr
nicht nétig, daB wir euch schreiben, ihr seid ja von Gott selbst belehrt,
daB ihr einander lieben sollt». Sie sollten aber ihre Ehre dareinsetzen,
«ein ruhiges Leben zu fithren und eure Obliegenheiten zu besorgen und
mit euren Hinden zu schaffen, so wie wir es euch geboten haben» (I Thess
4,1-12). Ahnlich in II Thess 2,15; 3,6-16. Der Kolosser- und der Epheser-
brief geben einen umfassenderen Einblick in den Aufbau und die Weite
des urchristlichen sittlichen Unterrichtes. Im Epheserbrief heit es:
«Wandelt nicht mehr so, wie die Heiden wandeln» (4,17), ndmlich in der
«Ausschweifung,... um in unersittlicher Gier Unreinheit aller Art zu
itben. Ihr aber habt Christus nicht so kennen gelernt — wenn anders ihr
von ihm gehort habt und in ihm so unterrichtet worden seid, wie Wahr-
heit in Jesus zu finden ist» (V 191.). Sie sollten den alten Menschen
ablegen, den neuen anziehen und deshalb die Liige meiden, nicht unter-
einander ziirnen, nicht stehlen, recht arbeiten, kein schlechtes Wort
sagen, alle Bosheit ablegen, einander freundlich begegnen und vergeben,
wie es Gott getan hat (4,24-32), sich Gott als «lieblichen Wohlgeruch»
hingeben wie Christus; deshalb soll «Unzucht und jegliche Unreinheit
und Habsucht nicht einmal genannt werden, ebenso wenig Zoten, Ge-
schwitz und PossenreiBerei (5,1-7). Vielmehr sollen sie sich in Ehrfurcht
vor Christus einander unterordnen. Unter diesem Gesichtspunkte wird
dann das gegenseitige Verhalten der Eheleute zueinander, das Verhalten
der Kinder zu den Eltern und umgekehrt und der Sklaven zu den Herrn
besprochen: Ehrerbietung, Gehorsam und Aufrichtigkeit (5,21-6,9).
Auf die dhnlichen Bestimmungen des Kolosserbriefes sei nur verwiesen;
Paulus leitet sie ein mit dem Worte: «Wie ihr nun Christus Jesus, den
Herrn, iiberkommen habt, so wandelt in ihm: Verwurzelt in ihm und
auferbaut auf ihm, und gefestigt im Glauben, so wie ihr unterwiesen;
worden seid, tiberstromend von Dank» (2,6). — Die gegebenen Belege
machen sichtbar, wie die urchristliche sittliche Unterweisung weit iiber
das hinausging, was aus den Zeugnissen iiber das beispielhafte Tun und
Wirken Gottes oder Christi als Nachahmung sich ergibt. Die grofere
spezifische Bestimmtheit, in welchen Formen und in welcher Weise die
uns zum Beispiel gegebene allgemeine Gehorsamshaltung Christi sich in
unseren Lebensbereichen auswirken muf3, kann nicht von einem Beispiel
Christi her begriindet werden. Sie verlangt andere Normen.

e) Paulus gibt aber auch fiir die Forderungen, fiir die er auf das
Beispiel Christi hinweist, eine tiefere Begriindung, indem er sie auf das



366 Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament

Sein zuriickfithrt. Erst in diesen Seinszusammenhingen gewinnt auch
die Nachahmung Christi ihr tragendes Fundament. Es mag geniigen, die
Grundlinien aufzuzeigen. Die Hinweise auf das Beispiel Gottes oder
Christi sind in den paulinischen Schriften hauptséchlich den Mahnungen
zum Frieden, zur Vergebung, Nachsicht und gegenseitigem Helfen bei-
gegeben. Aber gerade sie werden durchgédngig in den gleichen Briefen
mit dem neuen Sein begriindet, das wir in Christus erhalten haben. Die
diesbeziiglichen Ermahnungen in Kol 3,12-14 werden mit Vers 15 ab-
geschlossen: «Und der Friede Christi herrsche in euren Herzen; zu ihm
seid thr in der Eimheit eines Leibes berufen». Das ganze Kapitel steht
unter dem Gedanken des neuen Lebens: «Wenn ihr nun mit Christus
auferweckt seid, so suchet, was droben ist... Toétet daher, was an euren
Gliedern noch der Erde angehért... Ihr habt ja den alten Menschen
mit seinen Werken ausgezogen und den neuen angezogen, den, der sich
(stindig) erneuert zur Erkenntnis, nach dem Bilde dessen, der ihn ge-
schaffen hat». Deshalb sollten sie einander ertragen und sich vergeben
(V 1-13). Ebenso werden im Eph alle diese Tugenden: Demut, Sanftmut,
das in Liebe Ertragen, das Bemiihen um die Einheit im Geiste und den
Frieden mit der Einheit des (mystischen) Leibes Christi begriindet
(4,1-8). Wie alle Forderungen (25-31) solche des neuen Lebens sind
(V 23 £.), so steht auch diejenige der gegenseitigen Vergebungen, «so wie
auch Gott euch vergeben hat» (V 32) noch unter der vorausgegangenen
Begriindung: «denn wir sind untereinander Glieder» (V 26). DaBl «die
vielen ein Leib in Christus (sind), die einzelnen aber einer des andern
Glieder», regelt die Beziehungen der Christen zueinander (Rom 12,4-21,
vgl. I Kor 12). Aus diesem Geheimnis werden dann die einzelnen For-
derungen abgeleitet, besonders die des «sozialen Verhaltens»: die Chri-
sten sollen nicht héher von sich denken, als sich ziemt, ihren Gaben
entsprechend fiir das Ganze tédtig werden, einander in Liebe zugetan
sein, mit Ehrfurcht einander zuvorkommen, sich zum Niedrigen herab-
lassen, einander Frieden wahren, die in der Nichstenliebe zusammen-
gefaBten Gebote halten, den Schwachen im Glauben annehmen, ohne
iiber die Meinungen zu zanken usw. (K 12-14). So sollen sie eines Sinnes
sein «Christus gemdB». Dann folgt der Hinweis auf das Beispiel Christi:
«Darum nehmet euch einer des anderen an, wie auch Christus euch
angenommen hat zur Verherrlichung Gottes» (Rom 15,7) 3°. Dabei ist

50 Man beachte den Gesamtzusammenhang, dessen Grundgedanken in Rom
14,16. 19 {. gegeben ist: «Richte doch nicht durch deine Speise den zugrunde, fir



Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament 367

freilich die Interpretation des «eines Sinnes sein gemdlB Jesus Christus»
exegetisch umstritten; «es bedeutet nicht nur ‘nach dem Willen
Christi’, auch nicht nur ‘nach dem Beispiel Christi’, sondern mehr
‘entsprechend der Art Christi’; so ist es offen dafiir, daf die Verbindung
der Christen mit ihrem Herrn nicht nur mit der Kategorie ‘Beispiel-
Nachahmung’ erfaBt werden kann, sondern daB die Gleichférmigkeit
des Handelns und der Gesinnung in einer tieferen und méchtigeren
Gemeinschaft griindet» 5! — namlich in der Gemeinschaft mit dem erhéh-
ten Christus, in die Christus die Gliubigen aufgenommen hat zur Ver-
herrlichung des Vaters; so sollen auch die «Schwachen im Glauben» voll
in diese Gemeinschaft aufgenommen werden 32

DaB man die motivierende Funktion des Hinweises auf das Beispiel
Christi nicht mit einer inhaltlich begriindenden gleichsetzen darf >3, macht
Phil 2,1-11 deutlich. Wird V.5 der Christusmystik zugeordnet %, so
kann der Hinweis auf das Beispiel Christi V 6 die Mahnungen 14 nur
«partiell» zutreffend begriinden, namlich V 3 und 4a 55. Aber auch diese
beschrinkte Geltung wird noch abgelehnt. Thiising gibt den Sinn von
2,5 in den Worten: «Die Christen sollen also in ihrem Verhiltnis zueinan-
der den Sinn auf das richten, worauf sie ihn «in Christus» richten — worauf
sie ihn in Christus richten miissen, bzw. (richtiger), worauf sie durch ihr
In-Christus-Sein schon ausgerichtet sind. Sie sind in ein Leben einbe-
zogen, das selbst in alles ergreifender Dynamik von der selbstlosen und
sich selbst unterordnenden Liebe erfiillt ist, zu der der Apostel sie in V 1-4
mahnt — d. h. in das Leben des erhohten Christus selbst. Worauf sie in
ihrem Verhalten untereinander bedacht sein sollen, ist nur die Bejahung
der Ausrichtung, die schon durch ihre Einbeziehung in die Gemeinschaft
mit Christus gegeben ist». Auch 2,6-11 «kann nicht ausschlieBlich und
wohl noch nicht einmal in erster Linie als ethisches Beispiel gemeint
sein», sondern spricht von der heilsgeschichtlichen Offenbarung des
Gehorsams Christi. «Erniedrigung bzw. ‘Selbstdemiitigung’ und Gehor-
sam des irdischen Christus sind Urbild fiir die Unterordnung und den

den Christus gestorben ist... Also streben wir nach dem, was dem Frieden dient
und gegenseitiger Erbauung. Richte doch einer Speise wegen nicht das Werk Gottes
zugrunde».

31 THUSING a. a. O. 41; vgl. ScHULZ a. a. O. 283.

52 ds. 42.

53 ScHuLz a. a. O. 274; passim.

34 So Diserius, E. KAsemanN, K6GerL, P. BoNnNarD, K. BaArTH, G. BORN-
KAMM, M. ZErwick, M. MEINERTZ, K. STAAB, u. a.

55 ScHuULZ a. a. O. 274.



368 Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament

Gehorsam derer, die durch die Taufe ‘in Christus’ sein werden — Urbild
also, das im Leben des Erhohten geborgen ist und soteriologisch weiter-
wirkt». Thiising fithrt Kdsemanns Wort dazu an: «Der Anthropos...
offenbart Gehorsam, aber er macht ihn nicht zur Imitation vor». — Wird
somit in dieser Stelle «die innerste Wesensform und Ausrichtung des
die Getauften ergreifenden Lebens» zum Ausdruck gebracht, so verliert
der Hinweis auf das Beispiel Christi zwar seine die dort gegebenen
Mahnungen unmittelbar begriindende Funktion, damit aber keineswegs
seine motivierende Kraft fiir die Verwirklichung der im Sein grund-
gelegten Verpflichtungen 3°.

Die vorgelegten biblischen Zeugnisse berechtigen zu dem Schluf,
daB auch bei Paulus fiir die Begriindung der inhaltlichen Verpflichtungen
christlicher Sittlichkeit das «Sein in Christus» eine weit grofere Bedeu-
tung besitzt als das beispielhafte Tun Christi oder Gottes. Das Tun des
Christen hat sich an seinem Sein zu orientieren — man denke auch an die
Umwandlung der Indikative zu Imperativen bei Paulus — und findet im
Sein seine Norm. Insofern christliche Sittlichkeit von diesem Sachverhalte
her ihre innere Prigung erhdlt, muB man auch bei Paulus mehr von
einer Seinsethik als einer Vorbildethik sprechen. In diesem Grundgedan-
ken begegnen sich Paulus und Johannes. Selbst wenn in pardnetisch
verkiirzter Auswertung die sittliche Verpflichtung auf das Tun zuriick-
gefithrt wird, 1dBt sich unschwer die dahinter stehende Grundkonzeption
erkennen, wie z. B. I Jo 4,11 f.: «Geliebte, wenn uns Gott auf solche
Weise geliebt hat, dann sind wir auch verpflichtet, einander zu lieben.
Gesehen hat Gott niemals jemand; wenn wir (aber) einander lieben,
bleibt Gott in uns, und seine Liebe (sein Wesen) ist vollendet in uns».
Offenbar ist hier von der liebenden Tat Gottes die Rede. Aber wie diese
Liebe aussieht, zeigt Johannes in V.9 und 10: daB er seinen Sohn ge-
sandt hat, «damit wir durch ihn das gottliche Leben empfingen» und
daB er «seinen Sohn als Siithne(-mittel) fiir unsere Siinden gesandt haty.
Wenn nun durch unser Tun, d. h. unsere Liebe zueinander, Gottes Wesen
in uns vollendet ist, zeigt das klar, daB3 mit der Liebe Gottes nicht nur
seine schenkende Liebe als Tun gemeint ist, sondern auch und besonders
das Gottesgeschenk selbst: «das, was der Christ an gottlichem Wesen
in sich tragt» %7, die Gottesgemeinschaft. In diesem Sinn kann Schnacken-
burg kommentieren: «Wer durch die Weitergabe der empfangenen Liebe

36 THUSING a. a. O. 49-54,
57 vgl. Anm. 30.



Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament 369

an den Bruder die Gottesgemeinschaft in der Tat auswirkt, in dem ist
gottliches Wesen, eben die Liebe, vollendet da» 8. Wie die Nachahmung
Christi auf das «Sein in Christus» zuriickgefithrt wird, 148t sich auch aus
I Jo 3,3 erkennen: «Und jeder, der diese Hoffnung in sich trigt, heiligt
sich, wie jener (Christus) heilig ist». Die Heiligung durch eignes Tun
(= Heiligwerden) stellt sich als «eine selbstverstidndliche Folgerung aus
dem unbegreiflich groBen Gnadengeschenk Gottes (3,1) und der noch
verborgenen, ebenfalls Gott vorbehaltenen Heilsvollendung der Zukunft
(3,2)» % dar, also aus dem Zustand unserer gegenwirtigen Gotteskind-
schaft, deren Vollendung wir in Hoffnung erwarten. Aus der Hoffnung
heraus leben und dementsprechend sein Handeln an dem auf Vollendung
hin angelegten Sein gemal gestalten, ist einerseits Vollendung des eignen
Seins und andererseits Angleichung an die Heiligkeit Christi.

58 SCHNACKENBURG a. a. O. 215.
59 ds. 154.



	Vorbildethik und Seinsethik um Neuen Testament

