
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 13-14 (1966-1967)

Heft: 3

Artikel: Vorbildethik und Seinsethik um Neuen Testament

Autor: Kraus, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761614

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761614
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Johannes Kraus

Vorbildethik und Seinsethik

im Neuen Testament

Um die Wissenschaftlichkeit der Moraltheologie *

Die Bestimmungen des Dekretes über die Ausbildung der Priester
stehen allesamt unter dem Primat der praktischen Berufsausbildung
als Seelsorger, der unmittelbaren Vorbereitung «zum Dienst am Wort»,
«zum Dienst des Kultus und der Heiligung» und «zum Dienst des

Hirten». Sie gelten deshalb in erster Linie und formell für die Anstalten,
die unmittelbar auf die praktische Ausbildung der Seelsorger eingestellt
sind, die Priesterseminare (Nr. 4), deren Unterricht sehr klar von «den

höheren akademischen Studien» unterschieden wird (Nr. 17). In dieser

Seminarausbildung «muß die gesamte Ausbildung der Alumnen dahin
zielen, daß sie nach dem Vorbilde unseres Herrn Jesus Christus, des

Lehrers, Priesters und Hirten zu wahren Seelenhirten geformt werden
Daher müssen alle Bereiche der Ausbildung, der geistliche, intellektuelle
und disziplinäre harmonisch auf dieses pastorale Ziel hingeordnet
werden» (Nr. 4). Die geistliche Formung soll mit der wissenschaftlichen und
pastoralen Ausbildung eng verbunden sein (Nr. 8). Die Alumnen sollen

«so gelehrt werden (in den theologischen Fächern), daß die jungen Theologen

aus der göttlichen Offenbarung schöpfen, tief in sie eindringen, sie

für ihr geistliches Leben fruchtbar machen und sie in ihrem künftigen
priesterlichen Dienst verkünden, darlegen und verteidigen können»

(Nr. 16). Die pastorale Sorge soll die gesamte Erziehung der Alumnen
durchdringen (Nr. 19). Die Lehrmethode soll also schon stärkstens auf
die spätere Verkündigung der Lehre ausgerichtet sein; sie steht stärker

* Vgl. FZPT 13/14 (1966/67) 23-46.



342 Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament

unter dem Primat der Praxis als der Theorie, ohne daß damit der «Drang,
mit methodischer Strenge nach der Wahrheit zu suchen», beeinträchtigt
werden sollte (Nr. 15). - Die Problematik, die sich für den Lehrbetrieb
aus der Spannung zwischen unmittelbarer Vorbereitung auf die Praxis
und der mehr die Theorie berücksichtigenden Systematik ergibt, kennt
jede Universitätsfakultät, die zugleich Ausbildungsstätte für den
praktischen Beruf sein soll. Für die Theologie hat sie J. M. Reuß schon vor
vielen Jahren zur Diskussion gestellt h Seiner allgemeinen Intention
gemäß, das Leben der Kirche von innen her zu erneuern, hat das Konzil
auch das Studium der Moraltheologie unter den Primat der Verkündigung
gestellt. Verkündigung aber will nicht nur darlegen, was zu tun sei,
sondern zugleich auch das Herz gewinnen und den Willen bereit machen,
das Gehörte zu vollbringen,

Es bedarf keines Hinweises, welche Bedeutung gerade das Vorbild
Christi, die Berufung auf sein Beispiel, in der Verwirklichung christlicher
Sittlichkeit besitzt : «Ad virtutem autem et verbis et exemplis provocamur ;

exempla autem alicuius et verba efficacius ad virtutem inducunt quanto
de eo firmior bonitatis habetur opinio... Unde necessarium fuit homini,
ad hoc quod in virtute firmaretur, quod a Deo humanato doctrinam et
exempla virtutis acciperet»2. - In dem Leben und Wirken des Gott-Menschen

Jesus Christus sind Lehre und Beispiel zur nahtlosen Einheit
verbunden. Christus verkündet als gottgesandter Messias die reinste Form
der Sittlichkeit, aber er verwirklicht sie auch in ihrer höchsten Gestalt.
Die Sittlichkeit findet in ihm ihren autoritativen Lehrer und ihren
gehorsamsten Vollbringer zugleich. Die urchristliche Verkündigung hat
deshalb mehrfach das Beispiel Christi in den Dienst ihrer sittlichen Botschaft

genommen und die Gläubigen zur Nachahmung aufgerufen.

1. Vorbildethik und Nachfolge-Christi-Ethik

In diesem Sinne kannte sie eine christliche «Vorbildethik», aber

keine «Nachfolge-Christi-Ethik». Schon R. Schnackenburg hat darauf
hingewiesen, daß wir im heutigen Sprachgebrauch, auch bei der Nach-

folge-Christi-Ethik, einen umgeformten, eine «Wandlung des inneren

Sinngehaltes» einschließenden Nachfolgebegriff verwenden, wenngleich
der Verfasser noch zugesteht, daß auch bei diesem abgewandelten Be-

1 Priesterliche Ausbildung heute, Wort und Wahrheit, 9 (1954), 85-105.
2 S. c. g. IV, 54, vgl. S. th. III, 1, 2.



Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament 343

griff «der Gedanke der Nachahmung schon im Verhältnis der Jünger
Jesu zu ihrem Meister nicht ganz ausgeschlossen» ist, und «das Motiv
der Nachahmung nicht fehlt» 3. Doch ist Anselm Schulz in seinen

eingehenden exegetischen Untersuchungen über Nachfolgen und
Nachahmen zurückhaltender. Nach dreifacher Richtung hin scheinen mir diese

Untersuchungen für den Moraltheologen bedeutsam zu sein; Schulz

klärt die biblischen Begriffe des Nachfolgens und Nachahmens in ihrem
Verhältnis zueinander ab, weist dem Nachahmensgedanken seinen Ort
in der urchristlichen Verkündigung an und lenkt die Aufmerksamkeit
des Moraltheologen auf die mit dem Hinweis auf Christi Beispiel
verbundene «Verpflichtung». Ich gebe die wichtigsten Ergebnisse deshalb
hier wieder.

Sprachlich und vorstellungsmäßig sind Nachfolgen und Nachahmen
verschiedene und je eigenständige Begriffe. «Das Fehlen eines ausdrücklichen

Vorbildelementes im Nachfolgebegriff der drei älteren Evangelien
und der Verzicht auf an sich sehr naheliegende Hinweise bestehender
Gemeinsamkeit zwischen Jesus und seinen Mitarbeitern in dieser Schriftengruppe

bezeugen gleichfalls, daß das persönliche Beispiel des Messias im
Leben des geschichtlichen Jesus als ausdrückliches Vorbild noch nicht
vermutet werden kann» 4. Nachfolgen und Nachahmen sind sprachlich und
vorstellungsgemäß voneinander unabhängig und eigenständig, das will
sagen : Nachahmen ist keine Ersatzvorstellung für eine geschichtlich überholte
Nachfolge Jesu. «Die Untersuchung der synoptischen Nachfolge-Vorstellung

hatte mit dem Schluß geendet: Ein unmittelbarer Ansatz für die

spätere Auffassung von der religiösen Nachfolge Jesu als ethischer
Nachahmung Christi ist seitens der Nachfolge nicht aufzuweisen». Das gelte
zunächst für die sprachlichen Formulierungen. Doch «auch der Gedankenkreis

des Vorbildes Jesu in der sittlichen Botschaft der drei älteren Evangelien

zeigt keinen Stützpunkt für den späteren Brückenbau von
der Nachfolge zu Nachahmung Jesu. Das Gesamtergebnis, Nachfolgen
und Nachahmen sind in der synoptischen Überlieferung je selbständige
Vorstellungen, bleibt auch dann unverändert, wenn man das
nachösterliche Verständnis des Kreuzeswortes voll in Rechnung stellt...

3 R. Schnackenburg, Die sittliche Botschaft des Neuen Testamentes, Hdb.
d. Mth, Bd. 6, München, 1954, 28, 108. - drs., Die Vollkommenheit der Christen
nach den Evangelien, Geist und Leben 32 (1959), 430 f.

4 Anselm Schulz, Nachfolgen und Nachahmen. Studien über das Verhältnis
der ntl. Jüngerschaft z. urchristlichen Vorbildethik, in: Studien zum Alten und
Neuen Testament, Bd. VI, München, 1962, 265.



344 Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament

Schließlich fehlt in dieser Schriftengruppe auch jeder hinreichend
tragfähige Ansatz, um die von der synoptischen Tradition kompositionell
gebildeten Hinweise auf das vorbildliche Verhalten Jesu als eine von den

Evangelisten beabsichtigte Ersatzvorstellung für die an den geschichtlichen

Messias gebundene und deshalb nicht weiterzuführende Nachfolge
anzusehen» 5. «Auch die Ausführungen des vierten Evangeliums über die

Verpflichtung des Christen zu einem Verhalten nach dem Beispiele Jesu

gehören in Sprache und Stil erst der urchristlichen Verkündigung zu und
weisen überdies untrügliche Spuren echt johanneischer Prägung auf.

Jesus selbst und der älteren Überlieferung ist somit ein Zusammenhang
von Nachfolgen und Nachahmen im eigentlichen Sinn noch fremd» 6. Für
Schulz ist «Nachfolgen eine religiöse Vorstellung», die den Beruf des

Mitarbeiters am messianischen Werk bezeichnet, eine Eigenart, die auch

Johannes in seiner Weiterbildung des Begriffes zur Heilsvorstellung
noch wahre. «Die Teilhabe des Christen am Schicksal des Offenbarers und
sein Glaube an Jesus als den Gesandten Gottes sind religiöse
Grundhaltungen». Dagegen gehört «die Vorstellung des Beispiels Jesu Christi
im gesamten Neuen Testament dem Bereich der Vorbildethik zu. Sie

haben ihren festen Platz als Motive in der sittlichen Botschaft» 7. Eine
ausdrückliche Annäherung bzw. Gleichzetzung der beiden Begriffe und
ihres Vorstellungsinhaltes habe innerhalb des Neuen Testamentes «nur
in ganz beschränktem Ausmaße stattgefunden. Die Gestalt des Herrenwortes

vom Kreuztragen des Anhängers in der Nachfolge Jesu (Mk 8,34

parr.) und sein Verständnis durch die Überlieferung im Lichte der Oster-

ereignisse bezeugen als erste das Eindringen des synonymen Gebrauchs

von Nachfolgen und Nachahmen in die kanonischen Schriften des Neuen
Bundes». I Petr 2,21 dagegen habe als bewußte Übernahme griechischer
Denkweise zu gelten. «Die hellenistische Interpretation der Nachfolge
als Nachahmung und umgekehrt ist vornehmlich das Werk einer nach-
neutestamentlichen Generation von Christen, die im Unterschied zum
biblisch-palästinensischen Grundcharakter der urchristlichen Verkündigung

mit einem in den Urkunden des Neuen Bundes noch nicht
begründeten Vorverständnis auf die ihr überkommene Botschaft hört und
sie auslegt» 8.

5 ds. 269 f.
6 ds. 333. Unterstreichung von mir.
7 ds. 334.
8 ds. 335.



Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament 345

2. Nachahmung Gottes und Christi

Die Umformung des Nachfolgebegriffes bedingt auch eine Wandlung
des Sinngehaltes der mit ihm verbundenen Forderungen. Aus ihrer
konkreten Bestimmtheit wandeln und weiten sie sich zu allgemeineren,
analog zu fassenden sittlichen Verhaltensweisen. Nachahmen und
nachfolgen werden in nachneutestamentlicher Zeit synonyme Begriffe; der

Sinngehalt der Christusnachfolge wird völlig in den der Imitatio Christi
umgewandelt.

a) Aber im Unterschied zu der ursprünglichen Verwendung des

Nachfolgebegriffes steht neben der Nachahmung Christi auch die
Nachahmung Gottes wie auch menschlicher Vorbilder. Lk 6,27 f. (Mt 5,44)
verweist Christus selbst für die zu übende Feindesliebe auf das Beispiel
Gottes; Bei Mt 5,48 aber heißt es: «Seid vollkommen, wie euer Vater im
Himmel vollkommen ist». Paulus nennt Gott als Vorbild der Vergebung
(Eph 4,32; 5,1 und Kol 3,15) und Petrus mahnt seine Leser, nach dem

Vorbild des heiligen Gottes heilig zu wandeln (I Petr 1,14 f.). Wenn bei

Johannes die Hinweise auf das göttliche Vorbild sich auch etwas mehren,
(Jo 17,11.21; I Jo 1,5-7; 4,11.19), so nimmt die Imitatio Dei doch nur
einen bescheidenen Raum ein. «Dem Motiv des göttlichen Vorbildes und
seiner Nachahmung eignet auch im Gesamt der sittlichen Botschaft des

Neuen Testamentes nur ein sehr bescheidener Platz. Wenn auch die

Hauptvertreter der urchristlichen Verkündigung zur Zeit des Neuen
Testamentes mit dem Hinweis auf das sittliche Vorbild Gottes im
Anschluß an den synoptischen Jesus vertraut sind, so haben sie doch auch
hierin zusammen mit ihrem Herrn die große Linie der Offenbarungs-
religion nicht verlassen und dem Gehorsam gegen den Willen Gottes in
ihrer Paränese den Vorrang vor der Imitatio Dei eingeräumt» 9. Nach
Christi Tod und Verherrlichung tritt jedoch in der urchristlichen
Verkündigung die Nachahmung Christi in den Vordergrund, wobei allerdings
der innere Zusammenhang zwischen der Nachahmung Gottes und seinem

Heilswirken in Christus nicht übersehen werden darf.
b) Das einzige exphzite Zeugnis für die Nachahmung Jesu in den

synoptischen Evangelien findet sich Mk 10,45 par und Lk 22,27; jedoch
möchte die literarhistorische Kritik das Vorbildmotiv als später «an-

9 ds. 251.

23



346 Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament

gefügt» betrachten 10. Im Johannesevangelium stellt in den Abschiedsreden

Jesus seine Liebe zu den Jüngern diesen als verpflichtendes
Beispiel vor Augen: «Wie ich euch geliebt habe, so sollt auch ihr einander
lieben (Jo 13,34; vgl. 15,12) und will in der Fußwaschung den Seinen ein

Beispiel geben, damit sie tun mögen, wie er ihnen gedient hat (Jo 13,15).
Doch sieht die moderne Exegese in diesen Worten nicht den Ausgangspunkt

für die neutestamentliche Vorbildethik, sondern beantwortet die

Frage nach deren geschichtlichem Ursprung im Neuen Testament mit
dem Satze: «die geistige Heimat der Imitatio Christi ist nicht Jesus

selbst, sondern die Paränese der urchristlichen Verkündigung» n.
c) Über ihren geschichtlichen Aspekt hinaus gewinnt die

Feststellung: «Ihr Ort in den kanonischen Büchern des Neuen Bundes ist
die Paränese» 12 auch thematische Bedeutung. Sie weist der christlichen
Vorbildethik ihren Platz in dem systematischen Aufbau der Sittenlehre
an. Ihre Zugehörigkeit zur Paränese als ihrer «geistigen Heimat» und ihr
«Ort» unterstellt sie dem Primat der praktischen Verwirklichung christlicher

Sittlichkeit; dieser ihrer Eigenart entsprechend dient die Vorbildethik

nicht so sehr der theoretischen Erhellung und Klärung des

Sittlichen (im christlichen Sinne) als vielmehr seinem aktuellen Vollzug, der

bereitwilligen Inangriffnahme und Durchführung sittlicher Forderungen,
wie sie die gerade gegebene Situation abverlangt. Das kann gelegentlich
auch eine Belehrung oder Korrektur falscher Auffassungen sein (wie z. B.
im ersten Johannesbrief); zumeist jedoch setzt die Paränese schon ein
Bewußtsein bestimmter sittlicher Verpflichtungen voraus, die sie

aufgreift, vor Augen stellt, lebendiger ins Bewußtsein rückt, ohne sie tiefer
in sich zu begründen. Nicht theoretische Erörterungen oder Begründungen

sittlicher Forderungen, sondern deren praktische Verwirklichung
und unmittelbarer Vollzug ist Ziel der Paränese. Ihn aufzugreifen und
anzugehen, will sie den Willen bereitmachen, ermuntern, anspornen,
stärken oder, wie es im Hebräerbrief heißt : die erschlafften Hände und
die wankenden Knie aufrichten (Hebr 12,12). - Als eines der wirksamsten
Mittel dazu bedient sie sich des Vorbildes als Motiv, als bewegende Kraft.
«Um dem Hörer und Leser die Entscheidung für einen konkreten
sittlichen Wert zu erleichtern, führen die Verfasser Beweggründe an. Zu
diesen Motiven zählen auch der kurze Hinweis auf ein persönliches

10 ds. 261. 263; vgl. R. Schnackenburg, sittl. Botschaft 111.
11 ds. 265.
12 ds. 303.



Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament 347

Beispiel oder die gelegentlich ausführlicher gehaltene Schilderung eines

Vorbildes, zu dessen Nachahmung im eigenen christlichen Leben ermuntert

wird» 13. Wenn dem einer Mahnung beigefügten Motiv «begründende»

Funktion zugemessen wird, so bleibt zunächst zu bedenken, daß

unter Berücksichtigung des paränetischen Charakters der «Grund» sich

weniger auf den Inhalt der Verpflichtung als solchen, sondern mehr
auf deren Erfüllung bezieht. Er will wirklich Beweg-Grund sein, das,

wodurch der Wille bewegt und emotionale Kräfte wachgerufen werden
sollen, das sittlich Gebotene oder auch nur Begrüßenswerte und
Geratene zu tätigen, nicht aber ohne weiteres Seinsgrund eines verpflichtenden

ethischen Wertgehaltes.

3. Vorbildethik in den kanonischen Schriften außer Johannes

Was die kanonischen Bücher an konkreter Vorbildethik enthalten,
entspricht dem geschilderten Sachverhalt. Die biblische Vorbildethik
findet ihren literarischen Niederschlag vor allem in den Gemeindebriefen,
den Schriften, die sich in besonderer Weise dem praktischen Gemeindeleben,

dem konkreten Alltag oder der besonderen Situation der Gläubigen

zuwenden. Die Mahnungen, denen ein Hinweis auf das Vorbild
Christi oder Gottes beigefügt wird, sind durchweg situationsgebunden',
sie knüpfen an die gegebenen Verhältnisse und Zustände an. Wie sie

durch diese selbst inhaltlich bestimmt werden, so wird auch durch sie

die Ausdeutung des Vorbildes in eine bestimmte Richtung gewiesen und
der der Mahnung entsprechende Zug hervorgehoben. Beides, Mahnung
und Vorbilddeutung, stehen in Wechselbezug und sind beide situationsbedingt;

von der geschichtlichen Konkretheit der gegebenen Situation
her erhalten beide ihre «Konkretheit» 14 und beruhen somit auf «Zufälligkeiten».

Methodisch ruft es die Frage hervor, wieweit ohne Rückgriff
auf ein übergeordnetes Prinzip die Tragweite der daraus gezogenen
Schlußfolgerungen reicht.

a) Uberblickt man auf diesen Zug hin die biblischen Zeugnisse der

Vorbildethik, so erscheint es ratsam, das johanneische Schrifttum wegen
seiner Sonderstellung zunächst unbeachtet zu lassen. In voller Parallele

13 ds. 201.
14 ds. 248 : «Da die ethischen Ausführungen in den Schriften des Neuen Bundes

nicht im Dienste eines abstrakten Systems stehen, sondern durchweg auf den prak
tischen Vollzug ausgerichtet sind, bilden die konkreten Forderungen des sittlichen-
Verhaltens auch den Mittelpunkt der Vorbildmotivierung».



348 Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament

zu den übrigen biblischen Beispielen steht im I. Johannesbrief eigentlich
nur 3,16: «Daran haben wir die Liebe erkannt, daß jener sein Leben für
uns geopfert hat; auch wir sind verpflichtet, für die Brüder das Leben

zu opfern». - In der Wertung der urchristlichen VorbildVerkündigung
ist nicht nur die enge Verbindung von Imperativ und Beispiel, Beweggrund

und Verpflichtung, Mahnung und Motiv, Vorbild und Aufgabe
zu beachten, sondern auch die maßgebliche Situation, in die hinein sie

verkündet werden, ins Auge zu fassen. Denn von ihr hängt der Inhalt
der Mahnung und die Herausstellung des charakteristischen Zuges im
Handeln der Vorbildperson ab. Meist ist es die Bedrohung und Störung
des friedlichen Zusammenlebens durch Rückfall in frühere Laster, (Kol
3,7) «alles, was Bitterkeit, Groll, Schreien, Lästern heißt» (Eph. 4,31);
in Philippi ist es Streitsucht, selbstgefällige eitle Ehrsucht und
Rücksichtslosigkeit (Phil 2,1 ff.) ; in Rom das Sich-gegenseitig-verurteilen
(«richten») in den Meinungsverschiedenheiten über Genuß des

Opferfleisches (Rom 15). Dem entspricht die Mahnung des Apostels zur
Einmütigkeit und Frieden durch Vergebung unter Hinweis auf das Vorbild
Christi: «vergebt einander, wie auch Christus euch vergeben hat» (Eph
4,32; «verzeiht einander, wie auch Christus euch verziehen hat» (Kol
3,13). Oder er mahnt, in Demut einander zu achten, nicht nur auf das

Seine zu schauen, sondern auch auf das Wohl der anderen und führt als

Motiv die Selbstentäußerung Christi in der Menschwerdung und seine

Erniedrigung im Kreuzestod für uns ins Feld (Phil 2,5 ff.). Den Römern

gibt er die Weisung: Nicht richten, sondern sich der anderen annehmen

und Ihrer Schwachheit keinen Anstoß zum Ärgernis zu geben! «Nehmt
einander an, wie Christus euch angenommen hat» (Rom 15,17). - Der
Verfasser des Hebräerbriefes spricht den um ihres Glaubens willen
Bedrängten und in der Gefahr der Ermüdung stehenden Christen Mut zum
Aushalten und zur Bewährung zu ; sie sollen sich aufrichten am Beispiel
Christi, «der, da er die vor ihm liegende Freude haben konnte, das Kreuz
erduldete, der Schmach nicht achtend, und der sich dann zur Rechten
des Thrones Gottes niedergesetzt hat» (Hebr 12,1-12). - Der Hinweis
auf die Vorbildlichkeit der «Liebestat unseres Herrn Jesus Christus, der

arm geworden ist, da er reich war, damit ihr reich würdet durch seine

Armut», soll die Freigebigkeit der Korinther bei der Kollektensammlung
für Jerusalem neu beleben (II Kor 8,8-10).

Um die Bereitwilligkeit, ihr ungerechtes Leiden geduldig zu ertragen,
zu stärken, stellt Petrus den Sklaven das Beispiel des leidenden Christus

vor Augen, «der für euch gelitten, indem er euch ein Vorbild hinterließ,



Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament 349

damit ihr seinen Fußspuren folget» (I Petr 2,20). - Wenn die Gläubigen
ob ihres guten Wandeins von den beschämten Heiden gekränkt würden,
sollten sie nicht davon ablassen, sondern im Hinblick auf das Vorbild
Christi die Kränkungen ertragen: «Denn es ist besser, Gutes tuend, wenn
Gottes Wille es fügt, zu leiden, als Böses tuend. Denn auch Christus hat
einmal für die Sünden gelitten, als Gerechter für die Ungerechten, damit
er euch zu Gott hinführe» (I Petr 3,16-18).

b) In allen diesen angeführten Vorbildzeugnissen 15 wird dem Hinweis

auf das Vorbild unverkennbar die Funktion des Motivierens
zugedacht. Darin findet die Anwendung der kausal-komparativen Konjunktionen

ihre hinreichende Erklärung; der Blick auf das Vorbild soll als

Beweg-Grund zum Vollzug einer durch die Situation fällig gewordenen
Verpflichtung (im engeren oder weiteren Sinne) anspornen, ihre
Durchführung das Wollen erleichtern oder zum Durchhalten ermuntern. Diese

Funktion kann natürlich nur erfüllt werden, wenn zwischen dem Handeln

der Vorbildperson und dem des zur Nachahmung Aufgerufenen
irgendwelche Ähnlichkeit besteht, mag das in den Vergleich Gestellte und
das zum Vergleich Herangezogene noch so weit entfernt liegen, wie z. B.
die Kenose Christi und die Spenden zur Kollekte. Das Gemeinsame bleibt
in der Allgemeinheit der Grundhaltung stehen. - Die Wirkkraft des

Motivs hängt wesentlich von der Wertschätzung der Verbildperson und
der inneren Verbindung mit ihr ab. Denn im Maße der Liebe zu ihr werden

bewegende emotionale Kräfte wach. Im Hinblick darauf interpretiert
Schulz Eph 5,1 («Seid also Nachahmer Gottes als geliebte Kinder») in
dem Sinne: «Als dankbare 16 Kinder des himmlischen Vaters, die seine

Liebe im Empfang des Heilsstandes schon an sich erfahren durften,
sollen sie sein Wohlwollen im gegenseitigen Verzeihen in der erbarmenden
Liebe gegen die Kinder des gemeinsamen Vaters ausstrahlen» 17. Unter
diesem Gesichtspunkte muß auch gewertet werden, daß die urchristliche
Verkündigung mit Vorliebe gerade das Heilswirken Gottes in ihrer
Vorbildethik heranzieht 18. «Alles Bemühen des Christen um einen Gott und
Christus gemäßen Wandel trägt die Züge der dankbaren Antwort, die
auf ein zuvorkommendes, persönlich erfahrenes, gerade deshalb aber

15 Die «umstrittenen Zeugnisse» Rom 15,5; II Kor 4,5; II Kor K. 10-13
(Schulz, 282), sowie die mittelbaren Zeugnisse I Kor 11,1; I Thess 2,6 bleiben
unberücksichtigt.

16 Unterstreichung von mir.
17 Schulz 239.
18 ds. 306.



350 Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament

auch unentschuldbar verpflichtendes Gnadengeschenk Gottes gegeben
wird» 19. Die paränetische Verwendung des Vorbildes als Motiv liegt
gänzlich im Bereich der Praxis, des Vollzugs und der Verwirklichung
des sittlichen Lebens.

4. Vorbildethik bei Johannes

Merklich anders sind bei Johannes die Akzente gesetzt. Die johan-
neische «Vorbildethik» sprengt den Rahmen einer bloß ermahnenden
Paränese und nimmt an entscheidenden Stellen doktrinären Charakter
an. Das bekundet sich schon darin, daß nicht so sehr das Handeln Gottes,
das nachgeahmt werden soll, im Vordergrund steht als vielmehr das

Sein Gottes, dem sich das Handeln anzugleichen hat. In diesem Sinne

räumt Johannes der «Nachahmung Gottes eine alle sonstigen
Bestimmungen des Neuen Testamentes weit hinter sich zurücklassende Bedeutung»

ein 20. Auch dies scheint mir eine bemerkenswerte Eigentümlichkeit

zu sein, daß die Imitatio Dei mit der Imitatio Christi zu einer inneren
Einheit verbunden wird, wie es z. B. in 2,6 geschieht: «Wer behauptet,
in ihm (Gott) zu bleiben, muß so, wie jener (Christus) gewandelt ist, auch
selbst wandeln» oder 2,29: «Wenn ihr wißt, daß er (Christus) (sündlos-)

gerecht ist, so erkennt ihr, daß jeder, der Gerechtigkeit übt, aus ihm
(Gott) gezeugt ist». Aus einer metaphysisch-theologischen Sicht heraus

begründet Johannes die innere Notwendigkeit, das eigene Handeln dem
Sein Gottes und Christi anzugleichen und in dessen Folge das Beispiel
im Handeln Gottes und Christi nachzuahmen.

a) Die grundlegenden Gedanken gibt Johannes in seinem ersten
Briefe 1,5-7: «Das ist die Botschaft, die wir von ihm gehört haben und
(nun wiederum) euch verkünden: Gott ist Licht, und Finsternis ist in
ihm überhaupt nicht. Wenn wir sagen: Wir haben Gemeinschaft mit
ihm' und (doch) in der Finsternis wandeln, so lügen wir und tun nicht
die Wahrheit das Gottgemäße). Wenn wir aber im Licht wandeln,
wie er selbst im Lichte ist, (dann) haben wir Gemeinschaft miteinander».
Sinn und Tendenz dieser Worte sind wohl nicht erschöpfend getroffen
in der Bemerkung von Schulz: «Nach dem Zeugnis von I Jo 1,7a muß

man das Streben des Glaubenden nach sittlicher Angleichung an den

vollkommenen Gott geradezu als den unser christliches Dasein in seinem

19 ds. 307.
20 ds. 246.



Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament 351

Bestand sichernden Grundakt bezeichnen» 21. Mit Recht hat R.
Schnakkenburg betont: «Der Blick auf Gott erfolgt nicht etwa nur unter dem
moralischen Aspekt; vielmehr wird umgekehrt aus dem tiefsten Wesen

Gottes sein sittliches Sein abgeleitet und aus der theologischen Tiefe die

moralische Irrlehre als unhaltbar erwiesen» 22.

Damit ist aber auch gesagt, daß unser sittliches Tun letztlich auf Gottes
Wesen zurückgeführt werden muß: Weil Gott Licht ist, müssen wir im
Lichte wandeln; weil in Gott keine Finsternis ist, dürfen auch wir nicht
in der Finsternis wandeln. In dem Sein des göttlichen Wesens findet das

sittliche Handeln des Menschen den tiefsten Grund seiner Notwendigkeit
und inhaltlichen Bestimmung. Diese Grundüberzeugung hat auch Petrus

herausgestellt I Petr 1,15: «Gemäß dem Heiligen, der euch berufen hat,
sollt auch ihr heilig werden in eurem ganzen Wandel. Denn es steht
geschrieben: Heilig sollt ihr sein, weil ich heilig bin». Der Grundgedanke
in I Jo 1,5-7 steht zweifellos nicht nur in engster Nachbarschaft, sondern
in innerer Verwandschaft mit Lv 19,2, auch wenn kein Bezug darauf

genommen wird wie bei Petrus. Unser Heilig-werden ist im Heilig-sem
Gottes fundiert. Die Spannung zwischen dem Sein bei Gott und dem
Werden beim Menschen sowie die Konsequenz in der Ableitung des

letzteren aus dem ersteren bleiben unerörtert. Daß zur Zeit der neu-
testamentlichen Schriftsteller der Heiligkeitsbegriff nicht auf die
kultische Heiligkeit beschränkt war, sondern auch den sittlichen Gehalt
der Heiligkeitsforderung einschloß, wird allgemein anerkannt23. Schulz

spricht deshalb von einem allgemeinen «in der urchristlichen Verkündigung

beliebten Grundsatz: «Die Berufenen müssen sich dem ethischen
Wesen des Rufers angleichen» 24.

b) Für die innere Notwendigkeit dieses Zusammenhangs gibt uns

zwar Johannes wie auch Petrus keine nähere Erklärung, aber doch
einen sicheren Anhaltspunkt in dem Zwischenbegriff der Gottgemeinschaft.

Auf «die zentrale Bedeutung dieses Gedankens, von dem auch
starke Verbindungsfäden zu anderen Leitgedanken, wie namentlich der
Gotteskindschaft (3,1-3) laufen», hat R. Schnackenburg nachdrücklich
hingewiesen 25. Das «Wandeln in der Finsternis» ist unvereinbar mit

21 ds.
22 Die Johannesbriefe, Herders theol. Kommentar z. NT, Freiburg, 1953, 67.
23 K. H. Schelkle, Die Petrusbriefe, Herders theol. Kommentar z. NT,

Freiburg 1964, 45 f.
24 Schulz 242 beruft sich auf I Thess 2,12; I Jo 3,3; I Petr 1,15.
25 R. Schnackenburg, Johannesbriefe 58 ff.



352 Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament

dieser «Gemeinschaft mit Gott». Wenn wir sagen: «Wir haben Gemeinschaft

mit 'ihm' und (doch) in der Finsternis wandeln, so lügen wir und
tun nicht die Wahrheit» (1, 6). Die Gemeinschaft mit Gott, der seinem

Wesen nach Licht und ohne jede Finsternis ist, fordert also von sich aus,
das zu tun, was dem Wesen Gottes entspricht. Die Gemeinschaft mit
Gott ist aber nach Johannes keineswegs ein nur moralisches Verhältnis,
sondern eine «seinshafte»; sie wird nicht durch den Wandel im Lichte
von Seiten des Menschen hergestellt, sondern ist diesem von Gott her

vorgegeben und fordert als solche ein gottgemäßes Tun. Das sittliche
Leben ist «praktische Bewährung der seinshaften Gottesgemeinschaft»26,
in dem das Sein «sich» enfaltet. Sein und Tun bilden eine unlösliche
Einheit ; das Tun ist auf das Sein ausgerichtet und wird als dessen

Entfaltung gottgemäß, wenn im Sein selbst Gottes Wesen sich in irgendeinem

Maße widerspiegelt. In diesen Gedankengängen hat die spätere

jüdische Theologie die wissenschaftliche Erhellung von Lv 19,2 gesucht.
Zwar denkt Johannes an die Gottesgemeinschaft, die wir durch Christus

mit dem Vater haben (1,2 f.), die er dann auch späterhin eingehender

darlegt. Doch fußen die späteren Ausführungen auf dem in 1,5 f.
enthaltenen allgemeinen Grundsatze. Bedenkt man, daß der Verfasser des

Briefes in den angegebenen Versen Christus nicht erwähnt und seine

Worte Gegnern gelten, die nicht nur die moralische Irrlehre einer
Trennbarkeit von Gottgemeinschaft und gottgemäßen Leben vertreten,
sondern auch die heilsgeschichtliche Stellung Christi leugnen, so dürfte es

nicht ungerechtfertigt sein, die johanneische Aussage vorerst auf Gott
zu beziehen und in ihr die wirklich letzte und tiefste Grundlegung aller
weiteren Argumentation zu sehen. Die Verähnlichung mit dem Sein

Gottes gründet in der Ebenbildlichkeit des Menschen mit Gott. Die

Angleichung an Gottes Sein stellt sich als Entfaltung der Ebenbildlichkeit

Gottes im Menschen dar. Unter Einbeziehung des Geschuldetseins

einer solchen Entfaltung hat die spätjüdische Theologie den Sachverhalt
durch den Rückgriff auf die Schöpfung erklärt. R. Chiskija bar Chija
erklärt kurz: «Der Mensch wurde in Gottes Bild erschaffen, damit er sich

seinem Schöpfer anzugleichen vermöge» 27, und H. J. Schoeps faßt das

Ergebnis seiner Untersuchungen über die jüdische Imitatio Dei in die

Worte: «Die jüdisch verstandene Nachahmung Gottes gründet in der
Geschaffenheit des Menschen zum Ebenbild, sie vollendet sich in der

26 ds. 94.
27 H. J. Schoeps: Von der Imitatio Dei zur Nachfolge Christi, in: Aus

frühchristlicher Zeit, Tübingen, 1950, 288.



Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament 353

messianischen Zukunft; aber aufgegeben ist sie allezeit wegen der Korrelation

von Gott und Mensch in der Schöpfung, zum Gesetz geworden am
Sinai : Heilig sollt ihr sein, denn heilig bin ich euer Gott » 28.

In der Gottebenbildlichkeit liegt das Fundament jeder verpflichtenden

Vorbildethik. Die Angleichung des menschlichen Tuns an das

Sein Gottes geschieht durch Angleichung des Tuns an das in der Schöpfung

verliehene eigene Sein, insofern dieses Abbild des urbildlichen
Seins Gottes ist. Der Begriff der Ebenbildlichkeit schließt das Begriffspaar

Urbild und Abbild ein. Daß Johannes mit der sachlichen Verwendung

dieses Begriffspaares vertraut ist, bezeugt das 17. Kapitel seines

Evangeliums sehr klar 29. Auf dem aufgezeigten Wege wird das Urbild
im Sein Vorbild im Handeln des Menschen; und das umso mehr, je mehr
dieser seine Gottebenbildlichkeit lebt. Christus selbst besaß und lebte
als Gott-Mensch die Gottebenbildlichkeit im höchsten Maße und in
vollkommener Reinheit ; dadurch wird er auch in seinem menschlichen Tun
das Vorbild schlechthin. Aber jede geschaffene menschliche Natur, auch
die Christi, trägt durch ihr Geschaffensein in sich den Auftrag, sich dem

göttlichen Sein im Tun anzugleichen. Das zu vollbringen, ist ihr Gehorsam

gegenüber ihrem Schöpfer. Auch schon in diesem Sinne erhält die

Gleichsetzung von Gebote-Halten und «wandeln wie Christus gewandelt ist»
eine bedeutungsvolle theologische Tiefe: «Daran erkennen wir, daß wir
ihn (Gott) erkannt haben, daß wir seine Gebote halten. Wer sagt: 'Ich
habe ihn erkannt', aber seine Gebote nicht hält, ist ein Lügner und in
ihm wohnt die (göttliche) Wahrheit nicht. Wer jedoch sein Wort hält,
in dem ist wahrhaft die Gottesliebe vollendet. Daran also erkennen wir,
daß wir in ihm sind. Wer behauptet, in ihm zu bleiben, muß so, wie jener
(Christus) gewandelt ist, auch selbst wandeln» (I Jo 2,3-6) 30. So will auch
Christus selbst das Beispiel für seine Jünger sein : «Bleibt in meiner Liebe
Wenn ihr meine Gebote haltet, werdet ihr in meiner Liebe bleiben, wie
ich meines Vaters Gebote gehalten habe und in seiner Liebe bleibe»

(Jo 15,9 f.) (vgl. I Jo5,2).

28 ds. 290; Unterstreichung von mir.
29 Jo 17,11. 18. 20-23. Dazu Schulz 243 ff. ; E.Schick, Das Johannesevangelium

(Echter-Bibel) Würzburg, 1956, Kommentar zu diesen Stellen.
30 Zum Begriff der Gottesliebe im Text sagt R. Schnackenburg:

«Umgekehrt wird das Gebotehalten zum Kennzeichen dieser göttlichen Wesensart. Daß
die 'Gottesliebe' nicht einfach als 'Liebe zu Gott' (Gen. obj.) zu verstehen ist,
ergibt sich aus dem Kontext V 4: 'Wahrheit' wie 'Liebe' sind gleicherweise Ausdruck
für das, was der Christ an göttlichem Wesen in sich trägt» (Jo-briefe 89).



354 Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament

c) Die allgemeinen Darlegungen I Jo 1,5-7 sind der Auftakt zum
eigentlichen Thema des Briefes, das schon in 1,3 aufklingt: «Unsere

Gemeinschaft aber (ist eine Gemeinschaft) mit dem Vater und mit seinem

Sohne, Jesus Christus». Johannes steht einer zweiteiligen Irrlehre gegenüber,

deren beide Teile jedoch aufeinander bezogen sind: der moralische
Indifferentismus und die Leugnung der heilsgeschichtlichen Notwendigkeit

Christi. Deshalb betont er die zentrale Bedeutung Christi für die

Gottesgemeinschaft: «Jeder, der den Sohn leugnet, hat auch den Vater
nicht; wer den Sohn bekennt, hat auch den Vater» (2,23) ; wahre
Gottesgemeinschaft besitzt nur der in Christus «aus Gott Gezeugte», das «Gotteskind».

Deshalb legt der Apostel den Hauptakzent weniger auf den

Vorgang des aus Gott Gezeugtwerdens als auf die Wirkung, die Gottes-

kindschaft, und deren Umsetzung in das sittliche Leben. «Der Brief
hat an dem Faktum der Gotteszeugung bzw. deren moralischen

Konsequenzen sein ganzes Interesse und nicht am Wunder des Geschehens

selbst» 31.

Die Zusammenfassung der Darlegungen könnte man in den Versen

5,11 f. und 5,18-20 sehen:

«Und das ist das Gotteszeugnis: Ewiges Leben hat uns Gott
geschenkt; dieses Leben aber ist (uns nur) in seinem Sohne (erreichbar).
Wer den Sohn hat, der hat das Leben ; wer den Sohn nicht hat, der hat
auch das Leben nicht» «Wir wissen: Jeder, der aus Gott gezeugt ist,
sündigt nicht, vielmehr wer aus Gott gezeugt wurde, hält an ihm fest,
und der Böse faßt ihn nicht an Wir wissen: Der Gottessohn ist
gekommen, und er hat uns Geisteskraft verliehen, den 'Wahrhaften'
(d. i. Gott) zu erkennen. Und wir sind in (der Gemeinschaft mit) dem

'Wahrhaften', (nämlich) in (und auf Grund der Gemeinschaft mit) seinem

Sohne Jesus Christus. Dieser ist der wahrhafte (wirkliche) Gott und ewiges
Leben» 32. Schnackenburg betont mit Recht: «In der Tat ist die
Gottesgemeinschaft der übergeordnete Gesichtspunkt in den drei markanten
Versen 18-20» 33. Das entspricht auch der Gesamttendenz des Briefes.
In Christus hat sich Gottes Wesen den Menschen zugewandt und uns in
die wahre Gemeinschaft mit sich genommen: «Gott ist die Liebe; wer
in der Liebe bleibt, der bleibt in Gott und Gott bleibt in ihm Darin

31 R. Schnackenburg, Johannesbriefe 156.
32 Übersetzung Schnackenburgs.
33 ds. 252.



Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament 355

ist die Liebe Gottes bei uns sichtbar geworden, daß Gott seinen Sohn,
den Einziggezeugten in die Welt gesandt hat, damit wir durch ihn das

(göttliche) Leben empfingen» (4,16.9).
Dieses empfangene göttliche Leben in uns hat in Christus nicht nur

seinen Urquell, sondern auch sein Urbild und trägt als Abbild die Züge
des Seins Christi. An der so gearteten «Gotteskindschaft» hat sich das

sittliche Verhalten des Christen zu orientieren und sich dadurch zu
bewähren. «Beides, ontologische Grundlegung und persönliches Verhalten

des Gotteskindes, läßt sich für den Verf von I Joh nicht trennen...
Die Gotteskindschaft wird zu einem Artbegriff, der Sein und Verhalten
gleicherweise umschließt»34. In dem uns in Christus geschenkten Sein der
Gotteskindschaft wird uns nicht nur die Befähigung zu einem
christusgemäßen Leben verliehen, sondern auch dessen Norm gegeben. In dem
abbildlichen Sein erreicht der Christ die Angleichung an dessen Urbild.
Am offensichtlichsten tritt dieser Sachverhalt in den Versen über das

Nicht-sündigen des Christen zutage. «Ihr wißt, daß jener erschienen ist,
um die Sünden zu beseitigen, und Sünde gibt es nicht in ihm. Jeder, der
in ihm bleibt, sündigt nicht; jeder, der sündigt, hat ihn nicht geschaut
und nicht erkannt. Kinder, niemand führe euch irre. Wer die Gerechtigkeit

übt, ist gerecht (tadelsfrei vor Gott), so wie jener gerecht ist. Wer
aber die Sünde tut, ist vom Teufel. Jeder, der aus Gott gezeugt ist,
sündigt nicht, weil sein (Gottes) Samen in ihm bleibt; und er vermag
(gar) nicht zu sündigen, weil er aus Gott gezeugt ist. Daran sind die
Gotteskinder und die Teufelskinder deutlich erkennbar. Jeder, der nicht
Gerechtigkeit übt, ist nicht von Gott» (3,5-9). Nach Schnackenburg
wird die Sündenlosigkeit Christi hier «nicht als allgemein paränetisches
Motiv» verwendet, sondern ist «Beweis für die Unvereinbarkeit von
Sünde und göttlichem Wesen». «Die stillschweigende Konsequenz lautet:
Also dürft ihr, von euren Sünden durch Christus befreit (5a), mit Sünde
nichts mehr zu tun haben (5b). Aber der Blick auf die Verführer (V. 7)

gestaltet dann die Aussage von V. 6 so, daß das Nichtsündigen zu einem

Erkennungszeichen wird, ob einer in der Gemeinschaft mit Christus steht,
ob er ihn wirklich «gesehen» und «erkannt» hat. «Die Geschiedenheit
des mit Christus verbundenen Christen von der Sünde werde (V. 6) «als

Tatsache ausgesprochen, die sich aus der Christusgemeinschaft» ergebe;

Johannes setze allerdings «den vollen Ernst der Absage an die Sündenmacht

und der Unterwerfung unter Gott in der Christusgemeinschaft

34 ds. 157 f.



356 Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament

voraus». In dem «er sündigt nicht» sei weder eine apodiktische Aussage,
noch ein verkappter Imperativ zu erblicken, sondern es wolle «eine

Beobachtung und Regel angeben». Zu der Begründung dieses Nicht-
sündigenkönnens aus der Gotteszeugung heraus bemerkt Schnackenburg :

«Die Unfähigkeit des Christen zum Sündigen wird als damit notwendige
Konsequenz aus jenem göttlichen Lebensprinzip betrachtet, das er seit

der in der Taufe erfahrenen Gotteszeugung in sich trägt. Damit ist mehr

behauptet als nur eine moralische Unfähigkeit zum Sündigen. Voraussetzung

dafür ist eine seinshafte Umwandlung» 35. Daraus muß man
doch wohl den Schluß ziehen: Aus der Sündlosigkeit Christi folgt die

Unvereinbarkeit der Sünde mit dem in ihm uns geschenkten Leben, dem

Gezeugtsein aus Gott. Die Christusgemeinschaft fordert also von sich aus
ein «Bleiben» in diesem göttlichen Leben. Für Johannes ist «Bleiben»
auch ein Imperativ; dieser würde dann fordern, daß das Handeln in
Übereinstimmung mit der Seinsart dieses Ewigen Lebens steht. Ein
Imperativ richtet sich immer an die freie Entscheidung zu einer Tat
und Gestaltung dieser Tat. Das Bleiben in der Christusgemeinschaft
hängt deshalb nicht bloß von dem «Bleiben des Samens in dem Christen»
sondern ebenso von dem der freien Entscheidung des Christen
unterstellten «Bleiben in Christus» ab. «Das Bleiben des Gottessamens im
Menschen fordert zu seiner Ergänzung den Imperativ, in Gottes Art zu
bleiben» 36. Des Christen freies Tun ist demnach an der Wesensart des

ihm geschenkten göttlichen Lebens auszurichten; dieses sein Sein ist
Norm für sein Tun. Hält er sie inne, so wird in dieser «faktischen
Sündlosigkeit und grundsätzlichen Unsündigkeit» der Gegensatz der «Gotteskinder»

zu den «Teufelskindern» sichtbar. Das Üben der Gerechtigkeit
wird zum Merkmal der Unterscheidung« Jeder, der die Gerechtigkeit nicht
übt, ist nicht von Gott» (3,10).

Für die Ziele dieser Arbeit mag die Feststellung genügen, daß die

Nachahmung Christi weitgehend eine indirekte, in der Angleichung an
das uns verliehene, in der «Wiedergeburt» bzw. «Neuschöpfung» uns

geschenkte Sein enthaltene ist. Christus wird dadurch Vorbild, daß es

in seinem Sein Urbild des abbildlichen ewigen Lebens ist, das durch
Christus Gott dem Menschen geschenkt hat, und dem diese nun in ihrem
Handeln sich im Gehorsam gegen Gott anzugleichen verpflichtet sind.
Wer als Christ dem ihm von Gott durch Christus verliehenen Sein gemäß

35 Schnackenburgs Kommentar zu diesen Stellen.
36 ds. 170.



Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament 357

handelt, der ahmt das Sein Christi, das Urbild seines eigenen Seins, nach

und wandelt auch, wie Christus gewandelt ist (IJo2,6). Denn daß

Christus selbst nicht nur wesenhaft Heiligkeit war, sondern auch heilig
lebte, war jederzeit unerschütterliche Überzeugung seiner Anhänger
(Jo 8,46; 14,30; I Jo 3,5; I Petr 2,22; II Kor 5,21; Hebr 4,15). Wer
lebt wie Christus, bleibt in der Gemeinschaft mit ihm und durch ihn in
der Gemeinschaft mit Gott : «Wenn ihr wißt, daß er (Christus) (sündlos-)

gerecht ist, so erkennt ihr, daß jeder, der Gerechtigkeit übt, aus ihm
(Gott) gezeugt ist» (I Jo 2,29), (vgl. I Jo 2,3-6).

Aus dem Gesagten dürfte einsichtig geworden sein, daß Johannes
«der Nachahmung Gottes eine alle sonstigen Bestimmungen des Neuen
Testamentes über die Imitatio Dei weit hinter sich zurücklassende

Bedeutung» eingeräumt hat. Nach Schulz besteht diese einzigartige Bedeutung

darin: «Sie ist für ihn nicht mehr nur ein Beweggrund, der seinen

Beitrag zur leichteren Verwirklichung eines bestimmten sittlichen
Wertes zu leisten hat, sondern das Bemühen um die Übereinstimmung
unseres sittlichen Wandels mit dem heiligen Gott entscheidet über die

lebendige Dauer des von ihm in uns begründeten Heilsstandes»37. Im
Grunde müßte man auch die Nachahmung Christi, wie sie im I. Johannesbrief

gesehen wird, in diesen Text einbeziehen. Für die systematische

Betrachtung verbergen sich in dieser Feststellung aber mancherlei
Probleme hinsichtlich einer «Vorbildethik» und deren Gewicht im
systematischen Aufbau der Moraltheologie.

Ein tiefgreifender Unterschied zwischen den johanneischen Texten
und den übrigen neutestamentlichen Vorbildzeugnissen bekundet sich

darin, daß letztere durchweg das Handeln Christi bzw. Gottes als «Vorbild»

im Sinne des Beispieles für unser eigenes Handeln nehmen, bei

Johannes aber das Sein Gottes bzw. Christi in den Mittelpunkt rückt;
den Ausgangspunkt aller Darlegungen bei Johannes bildet das Heilsg?4,
bei den übrigen Vorbildzeugnissen (außer I Petr 1,15) das Heils-fe«.
Diese Verschiedenheit zeitigt ihre Auswirkungen auf die Begründung
der Verpflichtung zur Nachahmung Gottes bzw. Christi und wirft auch

ihr Schlaglicht auf die Begründung zur Verpflichtung zum Inhalt der

beigegebenen Ermahnung.

37 Schulz a. a. O. 246.



358 Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament

5. Die Verpflichtung zur Nachahmung Gottes und Christi

a) Die Tatsache einer Verpflichtung zur Nachahmung Gottes bzw.

Christi bleibt für die gesamte urchristliche Verkündigung einfachhin
gegeben. In der Begründung weist sie aber doch Verschiedenheiten auf,
die in bezeichnender Weise den Unterschied zwischen praktischer
Verwendung und begründender, auf die seinsmäßige Wurzel zurückführender

«Theorie» beleuchten. In der rein exegetischen Erklärung von
Eph 5,1 («Seid Nachahmer Gottes als geliebte Kinder») wird dieser

Unterschied sichtbar, wenn Schlier das Wort «geliebte» im Sinne des

geschenkten Heils-gwfes, Schulz hingegen als Ausdruck des schenkenden

Heils-tuns Gottes faßt, m. a. W. Schlier darin mehr «die ontologische
Grundlage für die von Paulus geforderte ethische Angleichung an Gott»

zum Ausdruck gebracht sieht, Schulz aber die Deutung bevorzugt, daß

Paulus mit seiner Formulierung «als nähere Erklärung des Imperativs
nicht das Heilsgut der Gotteskindschaft hervorhebe, sondern sich mit
dem Hinweis auf die Verpflichtung des Kindes zur Ähnlichkeit mit dem

Vater begnüge»38. Schulz meint genauer damit den «liebenden» Vater.
Grund der Verpflichtung wird dann die sittliche Pflicht der Dankbarkeit,
diese aber nicht genommen als eine von der Liebe ausgelöste emotionale
Kraft zum Vollzug der Handlung, sondern als Fundament der

Verpflichtung zur Nachahmung. «Alles Bemühen des Christen um einen

Gott und Christus gemäßen Wandel trägt die Züge der dankbaren

Antwort, die auf ein zuvorkommendes, persönlich erfahrenes, gerade
deshalb aber auch unentschuldbar verpflichtendes Gnadengeschenk
Gottes gegeben wird» 39. Alle Momente, das Heils-tun Gottes und seine

Nachahmung, Pflicht und Fundament der Verpflichtung verbleiben im
Bereich des Handelns. Es ist Nachahmung aus Dankbarkeit.

Die theologische Reflektion des hl. Johannes greift tiefer; er führt
die Pflicht der Nachahmung Gottes bzw. Christi auf ihre ontologische

Grundlage zurück. Ihr Fundament bildet das Heils-gw£ ; sie ist eine Folge
aus diesem. Zwar kennt Johannes die Nachahmung des Beispieles des

«Herrn und Meisters» auch als dessen ausdrückliches Gebot an seine

«Knechte» (Jo 13,14 f.). Aber Ziel und Sinn dieser Vorschrift beschränkt
sie in ihrer eigentlichen Bedeutung auf den engen Kreis seiner Apostel,

38 ds. 239 f.
39 ds. 307; ähnlich 239, 278.



Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament 359

die er zu einer priesterlichen Würde in seiner kommenden Gemeinde zu
erheben im Begriffe steht und ihnen deshalb an seinem, des «Herrn und
Meisters», eigenem Tun die Pflicht eines selbstlos demütigen, sogar
einem jüdischen Sklaven nicht zumutbaren Dienens in Wort und
Beispiel vor Augen stellte. Zur Begründung einer allgemeinen Pflicht zur
Nachahmung Christi reicht dieses Wort nicht aus. Gegenüber dem
Nachahmen des Beispiels tritt im I. Johannesbrief, wie schon vermerkt
wurde, die Angleichung an das Sein in den Vordergrund. Von dort her
erhalten die ethisch bedeutsamen Ausführungen des Verfassers ihr
charakteristisches Gepräge, so daß man bei Johannes mehr von einer
Seinsethik als von Vorbildethik sprechen müßte.

Unter terminologischem Gesichtspunkt legt sich die Frage nahe,
ob der Begriff der Nachahmung des Vorbildes einheitlich und eindeutig
auf die Angleichung an das Tun wie auf die Angleichung an das Sein

Gottes (Christi) angewandt werden kann. Im eigentlichen Sinne wird
mit dem Ausdrucke «Vorbild» doch nur eine Person hinsichtlich ihrer
Handlungsweise bezeichnet und bedeutet «handeln wie die Vorbildperson

gehandelt hat» (dynamische Imitatio Angleichung der eigenen

Handlungsweise an die der Vorbildperson). Sie stellt ein unmittelbares
Bezugsverhältnis von Handlung zu Handlung dar, besitzt aber einen

weiten Spannraum im Maße der Angleichung des subjektiven Vollzugs
gelebter Sittlichkeit. - Von der Texterklärung, vor allem vom Gebrauch
der kausal-komparativen Konjunktionen her, wird aber auch ein anderer
Sachverhalt in die exegetischen Untersuchungen über die Imitatio-
vorstellungen einbezogen, dessen Mehrschichtigkeit der logischen
Aufhellung bedarf. Gerade im Johannesevangelium spielt die «ontologische
Imitatio» (das «sein wie») eine bedeutende Rolle. Die seinsmäßige Einheit

von Vater und Sohn ist das Ur-Bild für die seinsmäßige Einheit, in
der die Gläubigen mit Christus und durch ihn mit Gott, aber auch
untereinander, verbunden sind und so im Glauben «eine echte Gemeinschaft

bilden, die ein wahres Abbild der Einheit des Sohnes mit dem Vater
darstellt»40. In 17,11: «daß sie eins seien wie wir», steht das Urbild-
Abbild-Verhältnis im Vordergrund wie auch 17,21-23. «Die Einheit des

Vaters und des Sohnes setzt sich fort in der Einheit des Sohnes mit den

Seinen, und deren Einheit untereinander ist wiederum nur der Ausfluß
ihrer Einheit mit dem Sohne und dem Vater (17,21). Der johanneische

40 E. Schick, Kommentar z. Johannesevangelium Jo 17,11 in Echter-Bibel,
Würzburg, 1956.



360 Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament

Gemeinschaftsgedanke ist niemals bloß von der Gemeinschaft der Jünger
untereinander zu verstehen» (v. Löwenich) 41. Das Abbild dieses Urbildes

liegt auf der gleichen Ebene des Seins und kann nur durch die schöpferische

Tätigkeit Gottes gewirkt werden. Darf man deshalb ohne die

logische Vermittlung eines Zwischengedankens einfach von diesem seins-

haften Urbild als dem «beispielhaften Urbild für die innere Geschlossenheit

der Kirche» sprechen? 42 Oder davon, daß in dem gegenseitigen
Füreinander der Gläubigen, verwirklicht durch ihre Liebe zueinander,
dem himmlischen Urbild ein irdisches Abbild entsprechen soll? 43 Zweifellos

wird in dem Worte des Heilandes schon auf die Tätigkeitsordnung
hingewiesen ; denn die seinsmäßige Einheit der Gläubigen soll erkennbar

gemacht werden, was nur in einem Tun geschehen kann, das an ihr
ausgerichtet ist. Der Gläubigen eignes Sein wird Norm ihrer Handlung und
weist erst durch seine Abbildlichkeit auf Gottes Sein und die Einheit
zwischen Vater und Sohn hin. Nur in einem Begriffswandel kann man
dies noch Imitatio Dei nennen, in der das menschliche Handeln dem Sein

Gottes angeglichen würde. Die Mißachtung der inneren Strukturverschiedenheit

einer Handlung, die das Sein Gottes nur mittelbar
«nachahmt», indem sie das eigene abbildliche Sein als Norm zur Geltung bringt,
und einer Handlung, die das beispielhafte Tun Gottes oder Christi als

unmittelbares «Vorbild» zum eigenen Tun nimmt, bedingt die Zwielichtigkeit,

in der die heutige «Nachfolge-Christi-Ethik» steht. Nicht daß

beide Stützpunkte in den biblischen Quellen gegeben sind, sondern ihre
gegenseitige Zuordnung, ihre sog. Integration, bildet die Problematik
der christlichen Sittlichkeit. Eine befriedigende Lösung wird aber m. E.
nicht gefunden werden können, wenn nicht klar in dem, was wir christliche

Sittlichkeit nennen, zwischen der Ordnung des Seins und der

Ordnung des Werdens unterschieden wird, wie dies schon in dem Kapitel
über Christozentrik und Theozentrik angedeutet wurde.

b) Der Mangel einer Unterscheidung zwischen Seins- und Tätigkeitsordnung

überschattet auch die Frage nach dem inneren Grunde für die

Verpflichtung zum Inhalt der gestellten Forderung. Der innere
Zusammenhang der schon sprachlich sich bekundenden engen Verbindung
«von Imperativ und Beispiel, von Beweggrund und Verpflichtung» trete

41 bei A. Wikenhauser, Das Evangelium nach Johannes, RNT, Bd. 4,
Regensburg 1948, 256.

42 Schulz a. a. O. 243, Unterstreichung von mir.
43 A. Wikenhauser, a. a. O. 255.



Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament 361

vornehmlich im Gebrauch der kausal-komparativen Konjunktionen
zutage. «Die Verpflichtung zu einem mit dem Sein und Tun Gottes oder

Christi im Einklang stehenden Wandel. gründet im Wesen und Handeln

des Vorbildes... Das dem Beispiel Gottes und Christi gemäße Tun
des erlösten Menschen entspringt einem vorangehenden göttlichen Handeln

durch Christus. Nur der Christ, der zuvor durch Glaube und Taufe
in die Lebensgemeinschaft mit Gott und Christus aufgenommen worden
ist, besitzt die zur Nachahmung erforderlichen Kräfte. Jede neutesta-
mentliche Imitatio nimmt ihren Ausgang im Empfang des christlichen
Heilsstandes, der als solcher die seinsmäßige Befähigung dazu bietet.
Die biblischen Aufforderungen zu einem nach dem Vorbild Gottes und
Christi ausgerichteten Lebenswandel haben so teil an der Grundstruktur
aller Ethik im Neuen Bunde, die durchweg auf dem gottgeschenkten
Sein aufruht. Ihnen eignet - zumindest unausgesprochen - ein respon-
sibler Charakter» 44. Schulz stellt die Frage nach dem Grunde der inhaltlichen

Verpflichtung, die in der Mahnung enthalten ist, in seiner rein
exegetischen Erklärung nicht ausdrücklich; er nimmt sie aber durch
seine Deutung des kausal-komparativen Charakters der verwendeten

Konjunktionen mithinein, indem er den darin enthaltenen Grund sowohl
als Beweg-Grund zum aktuellen Vollzug einer sittlichen Forderung, aber
auch als inneren Grund für die inhaltliche Verpflichtung selbst nimmt.
Dabei ist sehr wohl zu beachten, daß es ihm letztlich um das Heils-Tw«,
nicht um das Heilsgut geht, das den Grund für die Verpflichtung des

Inhaltes der Forderung abgibt. Wenn wiederholt «Wesen und Tun»
zusammen genannt werden, wird doch auf ersteres kaum Gewicht gelegt;
auch wenn betont hervorgehoben wird, daß die Nachahmung Gottes
oder Christi an der «Grundstruktur aller christlichen Ethik im Neuen
Bunde (teilhat), die durchweg auf dem gottgeschenkten Sein aufruht»,
muß dazu die Deutung beachtet werden: Sie nimmt «ihren Ausgang
im Empfang des christlichen Heilsstandes», insofern dieser «als solcher

lediglich die Befähigung zur Imitatio bietet». Der «neue Mensch» wird
nur als Träger der Verpflichtung, das neue Sein aber nicht als Grund
der sittlichen Verpflichtung gewertet, dieser wird vielmehr in dem
Beispiel Gottes oder Christi gesehen. «Wie aber der Imperativ der urchristlichen

Paränese als solcher sowohl bei Paulus als auch in den johanne-
ischen Schriften ohne Ausnahme im gottgeschenkten neuen Sein des

Getauften gründet, so ist auch sein dem ethischen Vorbild Gottes ent-

44 Schulz, a. a. O. 305 f.

24



362 Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament

sprechendes sittliches Streben durchweg ein im vorausgehenden
göttlichen Tun selbst ruhendes und darauf antwortendes Geschehen; nicht
nur wie, sondern auch weil Gott euch vergeben hat, verzeiht einander»

(Eph.4,32; Kol 3,13) 4S. «Die neutestamentlichen Autoren erinnern ihre
Leser gerade an diese personale Gotteserfahrung und leiten von ihr die

Verpflichtung ab, dem göttlichen Wesen und Tun im eigenen sittlichen
Verhalten zu entsprechen»46. Zu Eph 4,32 bemerkt der Verfasser: «Mit
dem Vergleich bringt der Apostel den Empfängern des Briefes nicht nur
das göttliche Vorbild nahe, sondern er weist sie zugleich auf die

Verpflichtung hin, die für sie aus solcher Gabe entspringt. Paulus will darin

sagen: Weil Gottes Vergebung in Christus an euch wirksam geworden
ist und nach seinem Beispiel, habt ihr nun auch selbst die göttliche Güte
sich in eurem Zusammenleben auswirken zu lassen. Das zuvorkommende
Heilshandeln Gottes an den Gläubigen ist der innere Grund, der ihnen
ein wahres Vergeben untereinander erst ermöglicht, der aber ihnen ein

solches uneingeschränktes Aufeinanderzugehen der Christen nun auch
fordert»47.

Den gebrauchten Formulierungen haftet mehrfach eine Zweideutigkeit

an, die nur durch die klare Unterscheidung der Seinsordnung und
der Tätigkeitsordnung aufgehellt werden kann, letztere aber nicht im
Sinne eines «abstrakten Handelns», sondern des ganz konkreten Vollzugs
verstanden. Es unterliegt keiner Diskussion, daß jede Ermahnung, die

der Apostel gibt, einen bestimmten Inhalt hat, den zu erfüllen die

gegebene Situation zur drängenden Pflicht macht. Ebenso besteht
Übereinstimmung darin, daß die angeforderte inhaltlich bestimmte Tat in
dem Heils-Tun Gottes oder Christi eine mehr oder weniger nahe, analoge,
also Gleichheit in Ungleichheit enthaltende Entsprechung findet und

nur dadurch das Heilshandeln Gottes oder Christi «Beispiel» und Gott
und Christus selbst «Vorbild» im Handeln sein können. Wird ein Hinweis
auf das vorbildliche Tun der Mahnung als Beweggrund hinzugefügt, so

bezieht sich die Ursächlichkeit der causa motiva auf den aktuellen Vollzug,

die Verwirklichung einer sittlichen Forderung, was den Gebrauch

der kausal-komparativen Konjunktionen hinreichend rechtfertigt. Alle
Momente verbleiben im Bereiche der Tätigkeitsordnung und stehen im
Dienste der Verwirklichung einer sittlichen Pflicht. - Begründet das

45 ds. 251.
46 ds. 250.
47 ds. 239.



Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament 363

beispielhafte Tun Gottes oder Christi auch die einer Handlung durch ihren
Inhalt zukommende sittliche Verbindlichkeit? Die Frage zielt auf den

inneren Grund der Verbindlichkeit, nicht aber auf die Manifestation
der sittlichen Qualität. Zweifellos steht bei dieser Frage nicht mehr die
aktuelle Verwirklichung im Vordergrund, auf die die Paränese abzielt.
Die Problematik wird aus dem Räume der konkreten Existenz und der
ihr zugeordneten Tätigkeit in den Bereich der Seinsordnung verlagert;
sie geht auf die innere Seinstruktur der (christlichen) Sittlichkeit.

c) In systematischer Sicht gewinnt die Frage größeres Gewicht. Zu
ihrer Beantwortung bedarf sie allerdings einer breiteren und sichereren
Basis als sie bei Schulz gegeben ist. Eine eingehendere Betrachtung muß
ich mir hier versagen und kann nur einige mir wichtig erscheinende

Gesichtspunkte hervorheben. Vom Standpunkte der Wertethik hat
Nicolai Hartmann gegen Schelers Vorbildethik eingewandt, daß von
keinem Vorbild her jemand die Erfahrung des sittlichen Wertes haben

könne, «vielmehr müßte er umgekehrt, um zu wissen, daß jene von
anderen realisierte Lebensform wertvoll sei, bereits einen Wertmaßstab
für sie haben. Denn darin, daß sie ihm real als Tatsache, als erfahrbares
Phänomen entgegentritt, liegt noch gar nicht, daß sie erstrebenswert

sei... Die Vorbildlichkeit selbst besteht schon in der Übereinstimmung
mit Wertmaßstäben, die ich bewußt oder unbewußt anlege. Die
Erhebung einer Person zum Vorbild ist schon ein moralisches Werturteil
über die Person. Die Auswahl geschieht schon unter Wertgesichtspunkten

Nicht also das moralische Werturteil beruht auf der Gegebenheit

des Vorbildes, sondern die Wahl des Vorbildes beruht auf dem
moralischen Werturteil. Das intuitive gefühlsmäßige Wissen um die Vorbildlichkeit

als solche ist schon eine Funktion des primären Wertgefühls.
Die Werte sind und bleiben hier das prius, das Bedingende. Das Bewußtsein

der Vorbildlichkeit ist nichts als eine Form des apriorischen
Wertbewußtseins» 4S. Hartmanns kritische Bemerkung kann gewiß nicht
uneingeschränkt auf die biblische Vorbildethik angewandt werden; aber
die Grundgedanken bleiben, entsprechend modifiziert, in Geltung. Die
Berufung auf das Vorbild Gottes setzt das Wissen um das ethische
Wesen und die fordernde Heiligkeit Gottes voraus, die Vorbildlichkeit
Christi aber das sichere Wissen um seine Heiligkeit und Sündlosigkeit.
Deshalb sagt Johannes den Gläubigen: «Wenn ihr wißt, daß er (sündlos-)

48 N. Hartmann, Ethik 2, Basel-Zürich 1935, 111. 117. 118.



364 Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament

gerecht ist, so erkennt ihr, daß auch jeder, der Gerechtigkeit übt, aus ihm
(Gott) gezeugt ist» (I Jo2,29). Der innere Wertgehalt dessen, was er

getan hat, macht Christus uns zum Vorbild. «Ihr wißt, daß jener
erschienen ist, um unsere Sünden wegzunehmen, und Sünde ist nicht in
ihm» (IJo3,5); «Sünde hat er nicht getan» (IPetr2,22); «er kannte
keine Sünde» (II Kor 5,21) ; er war «ohne Sünde» (Hebr 4,15). Die Urteile
setzen bei den Hörern schon Wertmaßstäbe für das sittlich Gute, die

Kenntnis des fundamentalen Unterscheidungsprinzips zwischen Gut
und Bös voraus, das nicht aus der Person Christi hergenommen, sondern

auf ihn angewandt wird. Setzt Christus diesen Wertmaßstab nicht selbst

voraus, wenn er die Juden fragt: «Wer von euch kann mich einer Sünde

beschuldigen?» (Jo8,46). N.Hartmann bleibt somit im Rechte: «Die

Erhebung einer Person zum Vorbild ist schon ein moralisches Werturteil
über die Person. Die Auswahl geschieht schon unter Wertgesichtspunkten».

Dabei ist es zunächst unerheblich, woher diese Wertmaßstäbe

genommen werden.
d) Die neutestamentlichen Berufungen auf die Imitatio Christi

müssen im Gesamt der apostolischen sittlichen Unterweisungen gesehen

werden, innerhalb derer sie nur einen bescheidenen Platz einnehmen.
Neben der formalen Bedeutung scheint mir dies wichtig im Hinblick
auf die materialen Bestimmungen christlicher Sittlichkeit. Letztere sucht
Schulz bezüglich der Nachahmung in eine «knappe Formel» zu bringen:
«Die biblischen Grundlagen der späteren Nachahmung Gottes und Christi
umfassen die Verpflichtung des erlösten Menschen zu einem Verhalten
gegenüber seinem Nächsten, das mit der beim Empfang des Heilsstandes

persönlich erfahrenen beispielhaften Liebe Gottes und Christi im
Einklang steht. Nach diesem Vollverständnis müssen dann.. die übrigen
Hinweise auf das Vorbild Gottes oder Christi in der urchristlichen
Verkündigung... gedeutet werden»49. Die sittlichen Unterweisungen der

Apostel greifen in den materialen Bestimmungen dessen, was heilig
leben heißt, viel weiter, ohne auf das Beispiel Christi hinzuweisen.
Wiederholt mahnt der Apostel «im Herrn Jesus, daß ihr, so wie ihr
es von uns überliefert erhalten habt, wie ihr wandeln und Gott gefallen
sollt.. daß ihr darin immer noch mehr Fortschritte macht. Ihr wißt
ja, welche Weisungen wir euch durch unseren Herrn Jesus gegeben
haben. Denn das ist der Wille Gottes: eure Heiligung». Dann mahnt er,
sich «der Unzucht zu enthalten», nicht in leidenschaftlicher Begierde

49 Schulz a. a. O. 307.



Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament 365

zu entbrennen, den Bruder nicht zu übervorteilen, «wie wir es euch schon

früher gesagt und bezeugt haben». «Über die Bruderliebe aber habt ihr
nicht nötig, daß wir euch schreiben, ihr seid ja von Gott selbst belehrt,
daß ihr einander lieben sollt». Sie sollten aber ihre Ehre dareinsetzen,
«ein ruhiges Leben zu führen und eure Obliegenheiten zu besorgen und
mit euren Händen zu schaffen, so wie wir es euch geboten haben» (I Thess

4,1-12). Ähnlich in II Thess 2,15 ; 3,6-16. Der Kolosser- und der Epheser-
brief geben einen umfassenderen Einblick in den Aufbau und die Weite
des urchristlichen sittlichen Unterrichtes. Im Epheserbrief heißt es:

«Wandelt nicht mehr so, wie die Heiden wandeln» (4,17), nämlich in der

«Ausschweifung,... um in unersättlicher Gier Unreinheit aller Art zu
üben. Ihr aber habt Christus nicht so kennen gelernt - wenn anders ihr
von ihm gehört habt und in ihm so unterrichtet worden seid, wie Wahrheit

in Jesus zu finden ist» (V 19 f.). Sie sollten den alten Menschen

ablegen, den neuen anziehen und deshalb die Lüge meiden, nicht
untereinander zürnen, nicht stehlen, recht arbeiten, kein schlechtes Wort
sagen, alle Bosheit ablegen, einander freundlich begegnen und vergeben,
wie es Gott getan hat (4,24-32), sich Gott als «lieblichen Wohlgeruch»
hingeben wie Christus; deshalb soll «Unzucht und jegliche Unreinheit
und Habsucht nicht einmal genannt werden, ebenso wenig Zoten,
Geschwätz und Possenreißerei (5,1-7). Vielmehr sollen sie sich in Ehrfurcht
vor Christus einander unterordnen. Unter diesem Gesichtspunkte wird
dann das gegenseitige Verhalten der Eheleute zueinander, das Verhalten
der Kinder zu den Eltern und umgekehrt und der Sklaven zu den Herrn
besprochen: Ehrerbietung, Gehorsam und Aufrichtigkeit (5,21-6,9).
Auf die ähnlichen Bestimmungen des Kolosserbriefes sei nur verwiesen ;

Paulus leitet sie ein mit dem Worte: «Wie ihr nun Christus Jesus, den

Herrn, überkommen habt, so wandelt in ihm: Verwurzelt in ihm und
auferbaut auf ihm, und gefestigt im Glauben, so wie ihr unterwiesen;
worden seid, überströmend von Dank» (2,6). - Die gegebenen Belege
machen sichtbar, wie die urchristliche sittliche Unterweisung weit über
das hinausging, was aus den Zeugnissen über das beispielhafte Tun und
Wirken Gottes oder Christi als Nachahmung sich ergibt. Die größere
spezifische Bestimmtheit, in welchen Formen und in welcher Weise die

uns zum Beispiel gegebene allgemeine Gehorsamshaltung Christi sich in
unseren Lebensbereichen auswirken muß, kann nicht von einem Beispiel
Christi her begründet werden. Sie verlangt andere Normen.

e) Paulus gibt aber auch für die Forderungen, für die er auf das

Beispiel Christi hinweist, eine tiefere Begründung, indem er sie auf das



366 Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament

Sein zurückführt. Erst in diesen Seinszusammenhängen gewinnt auch
die Nachahmung Christi ihr tragendes Fundament. Es mag genügen, die

Grundlinien aufzuzeigen. Die Hinweise auf das Beispiel Gottes oder

Christi sind in den paulinischen Schriften hauptsächlich den Mahnungen
zum Frieden, zur Vergebung, Nachsicht und gegenseitigem Helfen
beigegeben. Aber gerade sie werden durchgängig in den gleichen Briefen
mit dem neuen Sein begründet, das wir in Christus erhalten haben. Die

diesbezüglichen Ermahnungen in Kol 3,12-14 werden mit Vers 15

abgeschlossen: «Und der Friede Christi herrsche in euren Herzen; zu ihm
seid ihr in der Einheit eines Leibes berufen». Das ganze Kapitel steht
unter dem Gedanken des neuen Lebens: «Wenn ihr nun mit Christus
auferweckt seid, so suchet, was droben ist... Tötet daher, was an euren
Gliedern noch der Erde angehört... Ihr habt ja den alten Menschen

mit seinen Werken ausgezogen und den neuen angezogen, den, der sich

(ständig) erneuert zur Erkenntnis, nach dem Bilde dessen, der ihn
geschaffen hat». Deshalb sollten sie einander ertragen und sich vergeben

(V 1-13). Ebenso werden im Eph alle diese Tugenden: Demut, Sanftmut,
das in Liebe Ertragen, das Bemühen um die Einheit im Geiste und den

Frieden mit der Einheit des (mystischen) Leibes Christi begründet
(4,1-8). Wie alle Forderungen (25-31) solche des neuen Lebens sind

(V 23 f.), so steht auch diejenige der gegenseitigen Vergebungen, «so wie
auch Gott euch vergeben hat» (V 32) noch unter der vorausgegangenen
Begründung: «denn wir sind untereinander Glieder» (V 26). Daß «die

vielen ein Leib in Christus (sind), die einzelnen aber einer des andern

Glieder», regelt die Beziehungen der Christen zueinander (Rom 12,4-21,

vgl. I Kor 12). Aus diesem Geheimnis werden dann die einzelnen

Forderungen abgeleitet, besonders die des «sozialen Verhaltens»: die Christen

sollen nicht höher von sich denken, als sich ziemt, ihren Gaben

entsprechend für das Ganze tätig werden, einander in Liebe zugetan
sein, mit Ehrfurcht einander zuvorkommen, sich zum Niedrigen
herablassen, einander Frieden wahren, die in der Nächstenliebe zusammengefaßten

Gebote halten, den Schwachen im Glauben annehmen, ohne

über die Meinungen zu zanken usw. (K 12-14). So sollen sie eines Sinnes

sein «Christus gemäß». Dann folgt der Hinweis auf das Beispiel Christi:
«Darum nehmet euch einer des anderen an, wie auch Christus euch

angenommen hat zur Verherrlichung Gottes» (Rom 15,7) 50. Dabei ist

50 Man beachte den Gesamtzusammenhang, dessen Grundgedanken in Rom
14,16. 19 f. gegeben ist: «Richte doch nicht durch deine Speise den zugrunde, für



Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament 367

freilich die Interpretation des «eines Sinnes sein gemäß Jesus Christus»

exegetisch umstritten; «es bedeutet nicht nur 'nach dem Willen
Christi', auch nicht nur 'nach dem Beispiel Christi', sondern mehr

'entsprechend der Art Christi' ; so ist es offen dafür, daß die Verbindung
der Christen mit ihrem Herrn nicht nur mit der Kategorie 'Beispiel-
Nachahmung' erfaßt werden kann, sondern daß die Gleichförmigkeit
des Handelns und der Gesinnung in einer tieferen und mächtigeren
Gemeinschaft gründet »51 - nämlich in der Gemeinschaft mit dem erhöhten

Christus, in die Christus die Gläubigen aufgenommen hat zur
Verherrlichung des Vaters; so sollen auch die «Schwachen im Glauben» voll
in diese Gemeinschaft aufgenommen werden 5Z.

Daß man die motivierende Funktion des Hinweises auf das Beispiel
Christi nicht mit einer inhaltlich begründenden gleichsetzen darf53, macht
Phil 2,1-11 deutlich. Wird V. 5 der Christusmystik zugeordnet54, so

kann der Hinweis auf das Beispiel Christi V 6 die Mahnungen 1-4 nur
«partiell» zutreffend begründen, nämlich V 3 und 4a 55. Aber auch diese

beschränkte Geltung wird noch abgelehnt. Thüsing gibt den Sinn von
2,5 in den Worten: «Die Christen sollen also in ihrem Verhältnis zueinander

den Sinn auf das richten, worauf sie ihn «in Christus» richten - worauf
sie ihn in Christus richten müssen, bzw. (richtiger), worauf sie durch ihr
In-Christus-Sein schon ausgerichtet sind. Sie sind in ein Leben

einbezogen, das selbst in alles ergreifender Dynamik von der selbstlosen und
sich selbst unterordnenden Liebe erfüllt ist, zu der der Apostel sie in V 1-4

mahnt - d. h. in das Leben des erhöhten Christus selbst. Worauf sie in
ihrem Verhalten untereinander bedacht sein sollen, ist nur die Bejahung
der Ausrichtung, die schon durch ihre Einbeziehung in die Gemeinschaft

mit Christus gegeben ist». Auch 2,6-11 «kann nicht ausschließlich und
wohl noch nicht einmal in erster Linie als ethisches Beispiel gemeint
sein», sondern spricht von der heilsgeschichtlichen Offenbarung des

Gehorsams Christi. «Erniedrigung bzw. 'Selbstdemütigung' und Gehorsam

des irdischen Christus sind Urbild für die Unterordnung und den

den Christus gestorben ist.. Also streben wir nach dem, was dem Frieden dient
und gegenseitiger Erbauung. Richte doch einer Speise wegen nicht das Werk Gottes
zugrunde».

51 Thüsing a. a. O. 41 ; vgl. Schulz a. a. O. 283.
52 ds. 42.
53 Schulz a. a. O. 274; passim.
54 So Dibelius, E. Käsemann, Kögel, P. Bonnard, K. Barth, G. Bornkamm,

M. Zerwick, M. Meinertz, K. Staab, u. a.
55 Schulz a. a. O. 274.



368 Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament

Gehorsam derer, die durch die Taufe 'in Christus' sein werden - Urbild
also, das im Leben des Erhöhten geborgen ist und soteriologisch
weiterwirkt». Thüsing führt Käsemanns Wort dazu an: «Der Anthropos...
offenbart Gehorsam, aber er macht ihn nicht zur Imitation vor». - Wird
somit in dieser Stelle «die innerste Wesensform und Ausrichtung des

die Getauften ergreifenden Lebens» zum Ausdruck gebracht, so verliert
der Hinweis auf das Beispiel Christi zwar seine die dort gegebenen

Mahnungen unmittelbar begründende Funktion, damit aber keineswegs
seine motivierende Kraft für die Verwirklichung der im Sein

grundgelegten Verpflichtungen 56.

Die vorgelegten biblischen Zeugnisse berechtigen zu dem Schluß,
daß auch bei Paulus für die Begründung der inhaltlichen Verpflichtungen
christlicher Sittlichkeit das «Sein in Christus» eine weit größere Bedeutung

besitzt als das beispielhafte Tun Christi oder Gottes. Das Tun des

Christen hat sich an seinem Sein zu orientieren - man denke auch an die

Umwandlung der Indikative zu Imperativen bei Paulus - und findet im
Sein seine Norm. Insofern christliche Sittlichkeit von diesem Sachverhalte
her ihre innere Prägung erhält, muß man auch bei Paulus mehr von
einer Seinsethik als einer Vorbildethik sprechen. In diesem Grundgedanken

begegnen sich Paulus und Johannes. Selbst wenn in paränetisch
verkürzter Auswertung die sittliche Verpflichtung auf das Tun zurückgeführt

wird, läßt sich unschwer die dahinter stehende Grundkonzeption
erkennen, wie z. B. I Jo 4,11 f. : «Geliebte, wenn uns Gott auf solche

Weise geliebt hat, dann sind wir auch verpflichtet, einander zu lieben.
Gesehen hat Gott niemals jemand; wenn wir (aber) einander lieben,
bleibt Gott in uns, und seine Liebe (sein Wesen) ist vollendet in uns».
Offenbar ist hier von der liebenden Tat Gottes die Rede. Aber wie diese

Liebe aussieht, zeigt Johannes in V. 9 und 10: daß er seinen Sohn
gesandt hat, «damit wir durch ihn das göttliche Leben empfingen» und
daß er «seinen Sohn als Sühne (-mittel) für unsere Sünden gesandt hat».

Wenn nun durch unser Tun, d. h. unsere Liebe zueinander, Gottes Wesen

in uns vollendet ist, zeigt das klar, daß mit der Liebe Gottes nicht nur
seine schenkende Liebe als Tun gemeint ist, sondern auch und besonders

das Gottesgeschenk selbst: «das, was der Christ an göttlichem Wesen

in sich trägt» 57, die Gottesgemeinschaft. In diesem Sinn kann Schnackenburg

kommentieren: «Wer durch die Weitergabe der empfangenen Liebe

56 Thüsing a. a. O. 49-54.
57 vgl. Anm. 30.



Vorbildethik und Seinsethik im Neuen Testament 369

an den Bruder die Gottesgemeinschaft in der Tat auswirkt, in dem ist
göttliches Wesen, eben die Liebe, vollendet da» 58. Wie die Nachahmung
Christi auf das «Sein in Christus» zurückgeführt wird, läßt sich auch aus

I Jo 3,3 erkennen: «Und jeder, der diese Hoffnung in sich trägt, heiligt
sich, wie jener (Christus) heilig ist». Die Heiligung durch eignes Tun

Heiligwerden) stellt sich als «eine selbstverständliche Folgerung aus
dem unbegreiflich großen Gnadengeschenk Gottes (3,1) und der noch

verborgenen, ebenfalls Gott vorbehaltenen Heilsvollendung der Zukunft
(3,2) »59 dar, also aus dem Zustand unserer gegenwärtigen Gotteskind-
schaft, deren Vollendung wir in Hoffnung erwarten. Aus der Hoffnung
heraus leben und dementsprechend sein Handeln an dem auf Vollendung
hin angelegten Sein gemäß gestalten, ist einerseits Vollendung des eignen
Seins und andererseits Angleichung an die Heiligkeit Christi.

58 Schnackenburg a. a. O. 215.
59 ds. 154.


	Vorbildethik und Seinsethik um Neuen Testament

