
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 13-14 (1966-1967)

Heft: 3

Artikel: Wissenschaft und Mensch

Autor: Luyten, Norbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761613

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761613
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Norbert Luyten op

Wissenschaft und Mensch

Wenn man in einem Titel zwei Begriffe miteinander konfrontiert,
will man damit meistens eine gewisse Problematik andeuten. Das scheint
aber in unserem Falle doch wohl kaum zuzutreffen: Wissenschaft und
Mensch gehören aus der Natur der Sache heraus wohl so wesentlich

zusammen, daß von einem Problem anscheinend nicht die Rede sein kann.
Einerseits trägt die Wissenschaft wesentlich die Signatur des Menschen,
wird sie doch vom Menschen und nur von ihm gemacht. Andererseits
heben die Anthropologen die Wissenschaft als Eigenleistung des Menschen

und so als spezifisches Merkmal eigentlicher Menschlichkeit hervor.
Soweit scheinen Wissenschaft und Menschsein so vollkommen zusammenzuspielen,

daß von einer eigentlichen Problematik nicht die Rede ist.

Entmenschlichende Wissenschaft

Und doch : Man braucht wohl nicht lange nachzudenken, da melden
sich, eines nach dem andern, die Probleme. Stellen wir nicht öfters fest,
daß der Umgang mit der Wissenschaft den Menschen einseitig macht, ihn,
wie der Volksmund sagt, austrocknet. Das nihil humanuni a me alienum

puto, scheint wohl kaum als Motto für den «Wissenschaftler» im
technischen Sinn gelten zu können. Haben wir es übrigens nicht erlebt, wie
die Wissenschaft bei gewissen ihrer Adepten das Gefühl für menschliche
Werte abstumpfte? Hat die Welt nicht mit einem Gefühl des Entsetzens
und des Grauens aufgehorcht, als die «wissenschaftlichen» Experimente
mit Menschen in den Nazi-Konzentrationslagern bekannt wurden? Hat
nicht vor kurzem die Experimentiererei von Prof. Petrucci1 mit mensch-

1 cf. N. A. Luyten, Philosophische Überlegungen zum Homunkulus-Experiment
Petruccis, in: Orientierung, 25, (1961), no 7, S. 77-79.

22



330 Wissenschaft und Mensch

liehen « Embryonen » in der ganzen Welt Entrüstung und Ablehnung gegen
ein solches menschenentwürdigendes, sogenanntes «wissenschaftliches»

Vorgehen ausgelöst?
Von daher kommt uns sofort eine andere Bedrohung des Menschen

durch die Wissenschaft in den Sinn. Hat nicht die Wissenschaft dem

Menschen, wie einem Zauberlehrling, Kräfte in die Hand gespielt, die er
zu beherrschen und zu bändigen nicht imstande ist Denken wir an den

Fall Oppenheimer. Die Tragik dieses großen Gelehrten war doch wohl,
daß er seine wissenschafthchen Errungenschaften als eine Bedrohung der
Menschheit erkannte, so daß er, der Wissenschaftler, es nicht unterlassen

konnte, vor der Gefahr einer Hybris der Wissenschaft zu warnen.
In diesem Zusammenhang kann man sich fragen, ob die moderne

Naturwissenschaft nicht schon wesensgemäß die Gefahr der Entmenschlichung

in sich trägt. Gilt es da doch, den unmittelbaren menschlichen

Bezug zur Natur zu durchbrechen und ausschließlich durch Instrumente
vermittelte Größen als Grundlage naturwissenschaftlichen Denkens zu
verwenden. Prof. F. Renoirte hat diese «Désanthropomorphisation» 2 als

eine der Grundbedingungen naturwissenschaftlicher Methodik
herausgestellt. Muß man sich da wundern, daß es einer so aufgebauten Wissenschaft

am Ende kaum gelingt, das richtige Verhältnis zu einer echt
menschlichen Problematik zu finden

Man kennt zur Genüge die beinahe zur Obsession gewordene Anklage
Teilhards gegen die Naturwissenschaft: sie habe den Menschen so gründlich

ignoriert, daß der Mensch im wissenschafthchen Weltbild überhaupt
keinen Platz hat3. Aber vielleicht sind die Gedankengänge Teilhards zu
sehr umstritten, als daß wir sie hier als beweiskräftig aufführen könnten.
Man muß sogar zugeben, daß die «Wiedervermenschlichung» der Wissenschaft,

wie Teilhard sie vorschlägt, fast verheerender wird, als die

angeklagte, entmenschlichte Wissenschaft. Aber damit ist die Frage der
entmenschlichenden Tendenz der Naturwissenschaft nicht aus der Welt
geschafft. Schreibt nicht auch ein nüchterner Gelehrter wie A. Portmann :

«Ist es nicht gerade die Tragödie der modernen Universität, daß sie

glaubte, im Namen der reinen Wissenschaftlichkeit den Menschen und
das Menschliche ausklammern zu können ?» 4

2 F. Renoirte, Elements de critique des sciences et de cosmologie, S. 116.
3 Die wichtigsten Texte findet man in N. Luyten, Teilhard de Chardin. Eine

neue Wissenschaft? Freiburg, München (Alber) 1966, S. 15 ff.
4 A. Portmann, Die Begegnung von Naturwissenschaft und Humanismus als

Aufgabe der Universität, in: Universität und moderne Welt, herausgegeben von
R. Schwarz, Berlin, (De Gruyter) 1962, S. 161.



Wissenschaft und Mensch 331

Inkompatibilität zwischen Wissenschaft und wichtigen menschlichen
Werten

Auf einen anderen Aspekt des Problems möchte ich hinweisen, wenn
er auch vielleicht einigen als überholt erscheinen mag. Hat nicht die
Wissenschaft bei vielen ihrer Anhänger den Sinn für andere, wesentliche
menschliche Werte so weit abgestumpft, daß diese in ihrem Leben jede
Bedeutung verloren Ich denke hier vor allem an die religiöse Dimension
des Menschen. Wie viele haben ihre religiöse Überzeugung, ihren Glauben
verloren durch den Kontakt mit der Wissenschaft? Man verstehe mich

gut : ich will hier natürlich nicht als These aufstellen, Religion oder Glaube
und Wissenschaft würden einander ausschließen. Ich habe bei anderer

Gelegenheit eingehend dazu Stellung bezogen 5. Aber auch wenn wir von
der prinzipiellen Vereinbarkeit von Glauben und Wissen überzeugt sind,
können wir die psychologische Tatsache nicht übersehen, daß auch heute
noch viele in der Wissenschaft einen Grund sehen, ihre religiöse Überzeugung

aufzugeben. Da stellt sich doch wohl ein Problem, das wir nicht
einfach übersehen dürfen. Führt etwa das Wissenschaftsethos zu einer exklusiven

Haltung, so daß Wissenschaft keine anderen menschlichen Werte
neben sich duldet Würde aber dadurch dann die Wissenschaft selber

nicht irgendwie unmenschlich? Gehört doch wesentlich zum Menschsein

eine weite Offenheit, eine Vielseitigkeit, zu der jeder Monopolanspruch

einer einzigen menschlichen Tätigkeit im Widerspruch steht Wir
sehen, problemlos ist die Lage keineswegs.

Steht der Dienst am Menschen im Widerspruch zur Wissenschaftlichkeit?

Wir haben noch nicht von einer anderen Konfliktmöglichkeit
gesprochen, die man vielleicht theoretisch leicht meistern zu können glaubt,
die wir aber doch manchmal als ein ungelöstes Problem mitschleppen.
So ist es wohl nicht unnütz, auch diese Schwierigkeit klar auszusprechen.
Wo die Wissenschaft sich bewußt und ausgesprochen in den Dienst des

Menschen stellt, wie das z. B. in der Heilpädagogik, der Angewandten

5 cf. N. A. Luvten, Wetenschap en Geloof, (Reeks Kernen en Facetten, no 8,
Tielt (Lannoo) 1965) .Deutsch als Artikelreihe Wissenschaft und Glaube erschienen in
Schweizer Rundschau, 64 (1965), S. 282-289; 338-345; 436-441 ; 513-519; 585-592.



332 Wissenschaft und Mensch

Psychologie oder anderen angewandten Wissenschaften der Fall ist, wird
sie da nicht von gewisser Seite ipso facto nicht mehr ernst genommen und

nur noch aus Höflichkeit oder Toleranz geduldet, aber kaum als eigentliche

Wissenschaft bewertet Dabei brauchen wir gar nicht von vorneherein

deplazierten Mehrwertigkeitskomplexen oder verdrehten Auffassungen

die Schuld zu geben. Ist Wissenschaft nicht aus ihrer Natur heraus

eine Angelegenheit des reinen Erkennens, so daß jedes Abgleiten in die

Praxis auch eine Entgleisung echter Wissenschaftlichkeit bedeutet? Es

war doch vielleicht nicht bloß ein so harmloses Bonmot, wenn einer

unserer früheren Professoren das aristotelisch-scholastische Adagium:
Intellectus speculativus extensione fit practicus, verdrehte zu : extindione

fit pradieus. Die Hinordnung auf die Praxis dürfte auch heute noch
manchem als Auslöschen eigentlicher Wissenschaftlichkeit erscheinen. Wird
dadurch dann aber die Wissenschaft nicht wieder irgendwie unmenschlich-hart,

weil sie sich verschließt vor der menschlichen Not, bzw. diese

höchstens als wissenswertes Objekt theoretischen Forschens sieht, es aber

unter ihrer Würde betrachtet, zu helfen. Werden wir da nicht an die

Gelehrten von Byzanz erinnert, die theologische Spitzfindigkeiten
diskutierten, während die Stadt von Feinden genommen wurde?

Man verstehe mich gut Die vorhergehenden Überlegungen wollen
nicht eine These der Unvereinbarkeit zwischen Wissenschaft und echter
Menschlichkeit aufstellen. Wohl aber wollen sie zeigen, wie das Verhältnis

von Mensch und Wissenschaft nicht so problemlos ist, wie es auf den

ersten Bück scheinen mag. Eine nähere Besinnung auf dieses Thema
dürfte wohl kaum überflüssig sein.

Grundsätzlich positives Verhältnis zwischen Wissenschaft und Mensch

Versuchen wir zunächst, die richtige Perspektive zu gewinnen, um
das Problem sauber und klar zu stellen. Das ist wohl immer der beste

Weg zu einer befriedigenden Lösung.
Die allererste Einsicht, die sich hier aufdrängt, ist wohl eine sehr

positive. Wissenschaft und Mensch stehen grundsätzlich in einem
positiven Verhältnis zueinander. Ist doch der Mensch in seinem eigensten
Kern Geistwesen. Daß er durch sein intellektuelles Erfassen und seine

denkerische Leistung die Wirklichkeit, wie sie in sich selbst ist - und nicht
bloß nach irgendeinem biologischen Bezug - zu erkennen vermag, das

ist wohl das eigentliche Vorrecht seines Menschseins, durch das er sich



Wissenschaft und Mensch 333

von jeder noch so vollkommenen tierischen Seinsweise abhebt. Diese

Sphäre intellektuellen Erkennens ist nicht nur die Spitze unseres
Menschseins, die in einer Art splendid isolation über den anderen menschlichen

Vermögen stehen würde; vielmehr durchleuchtet ihre Klarheit

unser ganzes Wesen und gibt unserem Handeln Inhalt und
Gehalt. Damit will natürlich nicht gesagt sein, jeder Mensch durchschaue
sich selbst bis auf den Grund, so daß sein ganzes Sein, bis in die tiefsten
Schichten, wie transparent vor seinem erkennenden Blick aufleuchten
würde. Schon immer wußte der Mensch, wie seine Existenz geheimnisvolle

Dimensionen umschließt, und die Tiefenpsychologie hat uns
vollends gezeigt, wie grundlegend und entscheidend diese Tiefenschichten

unser Menschsein prägen. Aber eben die gleiche Tiefenpsychologie zeigt
uns mit nicht weniger Deutlichkeit, wie unser Erkenntniswille nicht Halt
macht vor den dunklen und geheimnisvollen Schichten unseres Daseins.

Geht doch ihr Bemühen dahin, gerade auch hier nach Möglichkeit
Einsicht und Klarheit zu gewinnen.

Nicht anders steht es mit unserem Bezug zur Welt, in der wir leben.

Erst durch unsere Erkenntnis fängt die Welt für uns eigentlich zu
existieren an, wird sie zum Milieu, in dem wir unser Menschsein erleben.

Durch seinen Geist findet der Mensch sich zurecht in dieser Welt. Unser

spontanes Empfinden täuscht sich nicht, wenn es sich primär zu Hause

fühlt in der Welt : Die Wirklichkeit offenbart sich meinem Geist mit ihrer
leuchtenden Evidenz : ich kann sie nicht ernsthaft wegleugnen : sie offenbart

sich mit dem Glänze ihrer inneren Wahrheit und Schönheit, die
aufleuchten in meinem Geist.

Das soll aber wieder nicht bedeuten, die Welt würde wie ein offenes

Buch vor uns liegen, und unser Geist könne sie nur so auf einen ersten
Anhieb hin durchschauen. Im Gegenteil. Im Herzen der Sicherheit, mit
der unser fundamentales Welterlebnis ausgezeichnet ist, stellen sich so

manche Fragen, bleiben so viele Geheimnisse, die wir nicht durchschauen.
Auch hier aber empfinden wir diese Fragen nicht als ebenso viele Grenzen,

an die wir stoßen, sondern vielmehr als Einladungen zu weiterer
Forschung. Wo er auf das Dunkel des Zweifels oder des Unwissens stößt,
da strebt unser Geist spontan danach, durch die Leuchtkraft seines

denkenden Erkennens so in das Dunkel hineinzustrahlen, daß es leuchtend

und einsichtig wird.



334 Wissenschaft und Mensch

Wissenschaft als Entfaltung menschlichen Seins

Die Wissenschaft ist im Grunde doch wohl nichts anderes, als die

systematisch organisierte Denkleistung unseres Geistes, der sich selber

und die Wirklichkeit so vollständig und klar wie möglich in den Blick
bekommen will. In jahrhundertelangem Bemühen hat der menschliche
Geist sich Methoden herausgearbeitet, die es ihm ermöglichen, vom
Bekannten zum Unbekannten vorzudringen und so ein zusammenhängendes,

gesichertes Wissen über die verschiedensten Bereiche derWirklichkeit
herauszuarbeiten. Das eben meinen wir mit der Wissenschaft6.

Von hier aus ist es nun nicht schwierig, die grundlegend positive
Bedeutung der Wissenschaft für den Menschen zu sehen. Wissenschaft
ist einfach die konsequente Entfaltung, Kanalisierung und Systematisierung

dieser Grundtendenz nach Wissen, nach Erkenntnis und Klarheit,
die im Grunde nichts anderes ist, als die Dynamik unseres Geistes.
Aristoteles hat diese Dynamik am Anfang seiner Metaphysik mit aller Klarheit

in einer so einfachen wie tiefgründigen Formulierung festgelegt: Von
Natur aus verlangen alle Menschen danach, zu wissen 7. Die Wissenschaft
ist das Aufblühen und die Frucht dieses tiefmenschlichen Verlangens.

Kein pragmatisches Wissenschaftsideal

Es ist wohl nicht überflüssig, zu betonen, wie wesentlich die Wissenschaft

in der menschlichen Natur verwurzelt ist. Wird doch der organisierte,

institutionalisierte Wissenschaftsbetrieb, wie wir ihn heute manchmal

auch an unseren Universitäten finden, von einem eher pragmatischen
Nützlichkeitsideal getragen und getrieben. «Geist schafft Brot»; «Die
matière grise ist unsere matière première» und andere Slogans, die man
bei den Diskussionen um den wissenschaftlichen Nachwuchs hören kann,
verraten mit erschreckender Klarheit, wie weit hier das Nützlichkeitsdenken

zum bestimmenden Faktor für das «Wissenschaftsideal» vieler
geworden ist 8. Wie sehr auch Nützhchkeitsgründe beim Aufbau der

f.6 Näheres zum Begriff Wissenschaft in N. A. Luyten, Psychologie und
Philosophie, in: Studia Philosophica. Jahrbuch der Schweizerischen Philosophischen
Gesellschaft, Vol. XVI, 1956, S. 26-52.

7 Aristoteles, Metaphysik, I.
8 Diese und ähnliche Formulierungen findet man z. B. bei E. Tondeur: Drei

geistige Bremsen für die Nachwuchsförderung, in: Nachwuchsförderung, Promotion.



Wissenschaft und Mensch 335

Wissenschaft mitspielen können, so wenig kann das Nützlichkeitsmoment
eigentliche Triebfeder wissenschaftlichen Forschens sein. Die wahre
Wissenschaft nährt sich an einer anderen Quelle. Im Tiefsten seines

Wesens ist der Mensch nicht ein Nützlichkeitswesen. Die tiefsten Freuden,
die edelsten Möglichkeiten seines Menschseins erlebt er gerade da, wo

jede Nützlichkeit aufhört : im Sich-wegschenken in Liebe an einen geliebten

Mitmenschen ; im Bewundern der Natur; im Malen eines Kunstwerkes,
oder auf anderer Ebene: im Bezwingen eines Berggipfels; im Vollbringen
irgendeiner sportlichen Leistung. Das alles sind hohe menschliche Werte,
die in keiner Nützlichkeitskategorie eingefangen werden können. Diesem

tiefsten Quellgrund wahrer Menschlichkeit entspringt auch und vorab
die Wissenschaft. Sicher, in seiner praktischen Haltung kann der Mensch

zum homo faber werden. Trotzdem war die Biologie gut inspiriert, als sie

sich bei der Wahl des Artnamens für den Menschen nicht auf homo faber,
sondern auf homo sapiens festlegte. Denn im Grunde kann es den homo

faber nur geben, weil es den homo sapiens gibt. Weil der Mensch durch
sein geistiges Erkennen die Wirklichkeit, wie sie in sich selber ist, in ihrem
Seinswert erfassen kann - und nicht nur in einem unmittelbaren biologischen

Nützlichkeitsbezug -, ist er imstande, in ihr Nützlichkeitswerte zu
entdecken, die sonst für immer verborgen bleiben müßten. Die Geschichte
derWissenschaft ist voll von solchen Beispielen, wo die anscheinend aller-

unpraktischste Problematik zu erstaunlichen Nutzanwendungen geführt
hat. Und die gleiche Geschichte bezeugt, daß wissenschaftlicher
Fortschritt primär auf Wissenseros, auf Wahrheitssuchen um der Wahrheit
willen und nicht auf praktische Nützlichkeitsabsichten zurückzuführen
ist. Das muß uns nicht verwundern. Stellt doch jedes Nützlichkeitsdenken
unserem Forschen von vornherein eine zu erreichende Grenze, während

unser geistiges Erkennen sich durch keine Grenzen gebunden weiß.
Nützlichkeitsdenken ist aus der Natur der Sache ein Einengen des menschlichen

Wissenseros und steht so im Widerspruch zur tiefsten Triebfeder

eigentlicher Wissenschaftlichkeit.

Sind Nützlichkeitsmotive wissenschaftsfördernd

Man könnte hier vielleicht einwenden: sind das nicht leicht idealisierte

Perspektiven eines Philosophen, der sich ein Idealbild vom
Menschen und von der Wissenschaft zurecht gelegt hat, ungeachtet der tat-

Mitteilungsblatt der Schweizer Vereinigung für die Förderung des beruflichen und
wissenschaftlichen Nachwuchses. 4. Okt. 1963, S. 6.



336 Wissenschaft und Mensch

sächlich gegebenen Verhältnisse? Wenn wir etwas nüchterner und
realistischer denken, müssen wir dann nicht zugeben, daß gerade
Nützlichkeitsimperative das wissenschaftliche Forschen zur rasanten Entwicklung
und zu ungeahnten Erfolgen führten? Haben nicht die beiden letzten
Weltkriege, dadurch, daß sie die wissenschaftliche Forschung auf
praktische Aufgaben zugunsten der Kriegsführung verpflichteten, ein
Aufblühen wissenschaftlicher Entdeckungen herbeigeführt? Und die
chemische Industrie? Werden nicht jetzt schon mehr Entdeckungen gemacht
in den Laboratorien der Industrie, wo zweckgebunden geforscht wird, als

an den Hochschulen, wo reine Forschung getrieben wird Ist nicht auch
das Wahrheitssuchen besser gesichert und zweckmäßiger organisiert,
wenn es auf ein bestimmtes Ziel gerichtet ist Leben wir nicht in einer

Welt, die so maßgeblich von den technischen Errungenschaften der
Wissenschaft geprägt ist, daß das «kontemplative» Wissensideal der Griechen

und des Mittelalters als endgültig überholt zu betrachten ist Fragen
wir noch anders : Hat nicht der moderne Mensch ein neues Ideal
wissenschaftlicher Erkenntnis herausgearbeitet, so daß das Verhältnis Mensch

- Wissenschaft sich auch gründlich geändert hat Einmal dadurch, daß

er die Wissenschaft anders versteht ; aber auch wohl dadurch, daß er sein

Menschsein anders sieht und erlebt Dies ist eine Frage, die wir im
Zusammenhang mit unserem Thema nicht übergehen dürfen, weil hier wohl
Entscheidendes über das Verhältnis Wissenschaft - Mensch auf dem

Spiele steht.

Ein neuer Typ der Wissenschaft

Tatsächlich hat sich das Wissensideal seit der Renaissance und
speziell seit der scienza nuova von Galilei entscheidend geändert.
Versuchten die Antike und mittelalterliche Wissenschaft, die Wirklichkeit
eher « kontemplativ-hinnehmend », auf philosophische Art, zu verstehen,
so hat das neue Lebensgefühl, das mit der Renaissance zum Durchbruch
kam, zu einer neuen wissenschaftlichen Methode geführt9. Man begnügt
sich nicht mit dem Betrachten der Wirklichkeit und dem Nachdenken

darüber, sondern befragt die Wirklichkeit im aktiv forschenden Vorgriff.
Man setzt sich sozusagen aktiv auseinander mit der Wirklichkeit: die

experimentelle Methode besagt notwendigerweise ein handelndes Ein-

9 Siehe dazu meinen Aufsatz: Technik und Selbstverständnis des Menschen, in:
Mensch und Technik. Naturwissenschaft und Theologie, Heft 9, Freiburg-München,
(Alber) 1967.



Wissenschaft und Mensch 337

greifen in die Wirklichkeit als Bestandteil der Wissenschaft. Bedeutet das

nicht ipso facto ein Abgleiten der Wissenschaft ins Pragmatische, also

einen Abfall vom reinen Wissensideal?

Wenn Francis Bacon das Losungswort spricht «Wissen ist Macht»,
oder wenn Descartes als Programm aufstellt : « nous rendre maître et
possesseur de la nature », stecken wir da nicht vollauf in einer pragmatischen
und rein utilitaristischen Auffassung der Wissenschaft

« Nützlichkeit » als immanente Dimension der Wissenschaft

Ich würde meinen, es sei doch wohl zu kurzsichtig und vor allem

ungerecht, die sich im neuen Wissen vollziehende Wende einfach mit dem

Schlagwort Pragmatismus abzutun. Die Dinge liegen wohl nuancierter.
Nicht pragmatische Imperative sind hier ausschlaggebend. Vielmehr wird
die Forderung aufgestellt, daß das Wissen, das die Wirklichkeit in den

Griff bekommen soll, seine Gültigkeit in der Konfrontierung mit dieser

Wirklichkeit unter Beweis stellen muß. Die Verifizierung der
theoretischen Voraussetzungen im Experiment ist im Grunde nichts anderes
als ein Verwirklichen, d. h. hier eine Materialisierung des Erkennens.
Aber dann eine Materialisierung, die nicht als Rückfall in die Materie,
sondern als Erhärtung und Bewährung unserer Erkenntnis gesehen wird.
Sicher, wir entfernen uns hier vom aristotelischen, philosophischen
Wissenschaftsideal. Aber ist diese neue Sicht nicht eher als komplementär

denn als gegensätzlich zur aristotelischen zu verstehen? Zeigt die

philosophische Denkform, wie sehr der Mensch imstande ist, die
Wirklichkeit in die erhellende Immanenz seines Geistes aufzunehmen, so

betont die neue Wissenschaft nicht ohne Grund, daß die Assimilation der
Wirklichkeit durch den Geist sich schließlich auch in einer Durchgeisti-
gung der Wirklichkeit bewähren muß. In einem gewissen Sinn wird in
dieser letzten Auffassung der Mehrwert des Geistes fast stärker betont,
dadurch daß dieser sich mächtig genug fühlt, im Vorgriff auf die
Wirklichkeit ihre Struktur in seinen Ideen und Theorien klar auszusprechen.
Dem liegt eine tiefe Überzeugung von der fundamentalen Entsprechung
zwischen Geist und Natur zugrunde. Hier zeigt es sich am deutlichsten,
wie wir mit dieser Auffassung nicht eigentlich im Widerspruch zum
aristotelischen Wissenschaftsideal, vielmehr in Kontinuität mit ihm stehen.
Das aristotelisch-mittelalterliche Bekenntnis zur Erkennbarkeit der
Wirklichkeit: omne ens est intelligibile, das zugleich ein Bekenntnis zur
Möglichkeit philosophischer Wissenschaft ist, wird hier in umgekehrter



338 Wissenschaft und Mensch

Richtung expliziert : omne intelligibile est realizabile. Die Konnaturalität
zwischen denkendem Geist und Wirklichkeit bedeutet auch, daß das im
Geist Konzipierte verwirklicht werden kann10. So schlagen z. B. die
mathematischen Strukturen, die wir in unserem Geist entwerfen können, die

Brücke zu den Strukturen, wie sie in der Wirklichkeit der Natur
vorgefunden werden. So wird es möglich, durch mathematisch-konstruierte
Konzepte hindurch, den Aufbau der Wirklichkeit zu erkennen. Dadurch
wird aber auch die Wissenschaft, ohne auch nur im geringsten ihrem
Wissensideal untreu zu werden, praktisch anwendbar. Das Erkennen
erhält sozusagen von selbst Nützlichkeitswert, nicht durch das Aufgeben
seiner Erkenntisfunktion, sondern im Gegenteil als reife Frucht der
Erkenntnis selber. Wer die Aufbauprinzipien der Wirklichkeit durchschaut,
der kann auch selber aufbauen. Zunächst wohl in Nachahmung der
Natur. Bald aber wird er auch die Initiative zu neueren Konstruktionen
ergreifen. Damit ist die Bahn frei für eine aufbauende Wissenschaft, die

nicht bloß die Naturgegebenheiten zu verstehen versucht, sondern sie

auch zu Neuschöpfungen umgestaltet. Der Anteil des konzipierenden
und entwerfenden menschlichen Geistes wird dabei immer größer, bedeutet

ihm doch die Wirklichkeit nicht mehr bloß zu erkennende Gegebenheit,

sondern überdies durch den Geist gestaltbare Möglichkeit u.
Es will mir scheinen, daß diese Ausführungen es uns ermöglichen, das

Zusammenspiel von echtem wissenschaftlichem Ethos und praktischer
Nutzanwendung unseres Erkennens richtig einzuschätzen. Das Nutzbarmachen

unserer Erkenntnis als solches spricht nicht gegen ihren wissen-
schaflichen Ernst und Wert. Wohl aber wäre eine primär pragmatische
Zielsetzung der Wissenschaft ein Verkennen und ein Verzeichnen des

eigenen Wesens wissenschaftlicher Erkenntnis, und so ein Verrat an ihrer
menschlichen Relevanz.

10 s. Anm. 9.
11 Es wäre interessant, unsere Ausführungen hier mit den Auffassungen Teil-

hards über die «Nützlichkeit» wissenschaftlicher Erkenntnis zu vergleichen. Verlangt
doch Teilhard in einem bekannten Text von echter Wissenschaft, daß sie sowohl das
erkennende Subjekt wie auch die Welt vervollkommnet (Brief vom 11. Okt. 1936,
cf. Cuénot, Pierre Teilhard de Chardin. Les grandes étapes de son évolution. Paris 1958,
S. 265). Zunächst hängt das zusammen mit seiner Auffassung, daß der Mensch vor
allem durch sein Wissen aktiv zur Vollendung der geistigen Evolution des Universums

beitragen muß. Darüber hinaus aber entwickelt Teilhard ein Wissensideal, in
dem kontemplative mit pragmatischen Zügen verbunden sind. Es würde aber zu
weit führen, hier näher auf dieses Problem einzugehen. Ich hoffe, es bei einer anderen
Gelegenheit tun zu können.



Wissenschaft und Mensch 339

Damit wäre eine der wichtigsten, anfangs angeführten Schwierigkeiten

soweit geklärt.

Lösung weiterer Schwierigkeiten

Dadurch, daß die hier ausgeführten Überlegungen uns einen
differenzierteren Einblick in das grundlegend positive, aber sehr nuancierte
Verhältnis zwischen Mensch und Wissenschaft gegeben haben, dürften
sie uns auch den Schlüssel zur Lösung der anderen Schwierigkeiten
besorgen.

Eine Reihe Einwände ging dahin zu zeigen, wie die Wissenschaft

einseitig und so blind für andere menschliche Werte macht. Daß diese

Möglichkeit besteht, ist nicht zu leugnen. Die eingangs skizzierten Fälle
sind nicht erfunden; sie sind Tatsachen, und contra factum non stat

argumentum.

Es wäre aber verfehlt und kurzsichtig, aus den angegebenen Fehlformen

derWissenschaftlichkeit zu schließen,Wissenschaft sei aus ihrer Natur
heraus eine Bedrohung echter Menschlichkeit. Im Gegenteil, wie wir zu
zeigen versuchten, liegt Wissenschaft ganz in der Linie echt menschlicher

Vollendung, ist doch der Mensch durch seinen Geist auf Wahrheit und
Wissen angelegt. Wissenschaft ist die systematische Aktualisierung dieses

zutiefst menschlichen Strebens. Und soweit der Geist entscheidendes

Prinzip unseres Menschseins ist, hat die Wissenschaft als Aktualisierung
eben dieses Geistes eine Schlüsselstellung in der Persönlichkeitsentwicklung.

So richtig und wichtig diese Feststellung auch ist, niemals darf sie

so verstanden werden, daß Wissenschaft allein den Menschen zum
Vollmenschen machen und die Möglichkeiten seines Menschseins erschöpfen
könnte. Das Spektrum menschlicher Möglichkeiten reicht viel weiter als

reine Wissenschaftlichkeit. Der wahre Mensch kann nur er selber sein

in der harmonischen Entfaltung verschiedenster Möglichkeiten, die er in
sich trägt. Wer sich einseitig der Wissenschaft verschreibt und andere
menschliche Möglichkeiten und Werte einfach vernachlässigt, der wird zur
Karikatur eines Menschen. Ich würde sogar noch weiter gehen und sagen :

wer nur der Wissenschaft lebt, übt Verrat an der Wissenschaft selber.
Steht doch die Wissenschaft auf der Ebene menschlicher Erkenntnis. Und
weil eben die Erkenntnis es dem Menschen ermöglicht, sich selber zu
durchschauen und seine Möglichkeiten zu überblicken, wie wir vorher,
sahen, ist sie aus sich heraus eminenter Faktor menschlicher Integration,
so daß Wissenschaft, die sich vor dieser Aufgabe menschlicher Integra-



340 Wissenschaft und Mensch

tion verschließt, dem eigensten Wesen menschlicher Erkenntnis zuwiderhandelt.

Intellektuelle Erkenntnis besagt Weite, Offenheit. Wo sie zur
Abkapselung und Isolation führt, widerspricht sie ihrem eigensten Wesen.

Einer der Gründe, weshalb wir heute vielleicht mehr als je zuvor der

Karikatur des in seiner Wissenschaft befangenen Menschen begegnen,

liegt wohl darin, daß die Wissenszunahme auf allen Gebieten zur
notwendigen Spezialisierung innerhalb einzelner Wissenschaften geführt hat.
Dadurch schrumpft manchmal die Weite, die dem menschlichen Geist

durch seine Seinsoffenheit wesenseigen ist, zur Enge einer beschränkten
wissenschaftlichen Methode zusammen, mit der verheerenden Folge, daß

der unabsehbare Reichtum menschlicher Werte, der außerhalb des

betreffenden Wissensgebietes, liegt verkümmert und brach liegen bleibt,
zum größten Schaden des Menschen. In diesen Fällen absorbiert die

Wissenschaft den Menschen, statt ihn zu bereichern.
Die von der Wissenschaft her kommende Bedrohung der religiösen

Dimension liegt auf der gleichen Linie. Wohlverstandene Wissenschaft
läßt die Offenheit des Menschen auf das Transzendente bestehen, ja sie

unterbaut und festigt sie. Wo aber wissenschaftliche Methode sich zur
absoluten Grenze der Mögüchkeiten des menschlichen Geistes und des

Menschen überhaupt aufspielt, da engt sie den Menschen ein und nimmt
ihm die tiefsten und sublimsten Möglichkeiten seines Menschseins.

Damit wäre das Wesentliche zu den einleitend aufgeworfenen
Einwänden gesagt. Abschließend können wir uns mit Überzeugung zu einem
harmonischen Verhältnis Wissenschaft - Mensch bekennen. Wissenschaft
erhebt von sich aus den Anspruch auf hohe Menschlichkeit. Das wird
sich aber nur dann bewahrheiten, wenn Wissenschaft sich nicht hinter
den hohen Mauern methodischer Abkapselung isoliert, sondern in sauberer

methodischer Beschränkung ausgebaut, den Zusammenhang mit dem

Ganzen und vor allem die Verwurzelung im Menschen als höchstes
wissenschaftliches Gebot anerkennt.


	Wissenschaft und Mensch

