
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 13-14 (1966-1967)

Heft: 2

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN

DOGMATIK

Jean-Hervé Nicolas: Dieu connu comme inconnu. Bibliothèque française

de philosophie. Desclée De Brouwer 1966. 431 p.
Le R. P. Nicolas, qui avait publié, il y a une vingtaine d'années, un

premier ouvrage Connaître Dieu où s'était affirmée sa pénétration de
métaphysicien en même temps que son sens du mystère divin, est revenu sur
ce même thème pour en faire l'objet d'une étude plus approfondie et plus
technique. C'est assez dire que la connaissance de Dieu, l'exploration de ses
diverses voies d'approche, le sentiment des capacités comme des limites de

nos facultés connaissantes représentent un des axes principaux de sa réflexion
théologique. Depuis le premier essai jusqu'à ce livre de la pleine maturité,
on décèle, en effet, la continuité d'un effort et d'une méditation, l'expérience
d'un maître qui n'a cessé de réfléchir sur le mystère de Dieu et sur la validité
des démarches par lesquelles l'esprit s'y applique. Œuvre d'un métaphysicien

de race qui ne perd jamais de vue la liaison entre les affirmations révélées

sur Dieu et les certitudes premières de la raison philosophique, la possibilité

pour celle-ci d'atteindre l'être et les transcendantaux avec l'ouverture
illimitée de leur signification analogique. Mais œuvre aussi d'un vrai maître
in sacra doctrina chez qui la rigueur des méthodes scientifiques n'a produit
aucun dessèchement parce qu'elle demeure sensible aux enrichissements
procurés à l'intelligence par la révélation des profondeurs divines comme
aux intuitions savoureuses de la sagesse de l'Esprit Saint.

Ainsi, selon le propos souligné par l'auteur lui-même, ce livre ne poursuit
aucune visée directement apologétique. Il ne prétend pas trouver les
arguments les plus percutants et les plus efficaces pour convaincre l'athée et
l'incroyant. Travail d'une intelligence éclairée par la foi, d'une intelligence
qui ne démissionne pas mais qui se dépasse en s'ouvrant aux données de la
Révélation, il entend avant tout établir la valeur noétique des affirmations
sur Dieu, quelles que soient les voies par lesquelles se poursuit cette approche.
Par le fait même cette étude répond à l'exigence première de l'intelligence
en quête de Dieu et qui veut savoir la qualité d'intelligibilité de ses concepts
et de ses jugements.

Aussi le R. P. Nicolas commence-t-il par sonder la signification de
l'affirmation de Dieu en montrant comment l'affirmation de l'être conduit à
l'affirmation de l'Etre premier. Car c'est bien l'insatisfaction radicale provo-



Besprechungen 291

quée par le sentiment de l'indigence irréductible d'un être causé et contingent
qui pousse à déboucher sur l'Etre incausé dont la plénitude suffit à elle-même
et rend intelligible tout ce qui, à des degrés divers, participe à sa richesse
souveraine. Affirmation qui est nécessaire, qui est existentielle - puisque,
au-delà des concepts elle s'achève dans l'intuition de l'être -, qui est transcen-
dantalisante puisque son dynamisme la porte vers un être situé en dehors
et au-dessus des êtres dépendants et finis -, qui enveloppe un paradoxe
essentiel puisqu'elle affirme la réalité et les limites d'une connaissance.
Soucieux de soumettre chaque résultat de notre enquête à une critique
rigoureuse et exigeante, le R. P. Nicolas examine les conditions que nos
concepts comme nos jugements doivent réaliser pour permettre la valeur
de notre connaissance: c'est ainsi qu'il établit le privilège des concepts
ouverts, des perfections pures sur les concepts fermés et les perfections
mixtes lesquelles renferment une limitation foncière incompatible avec l'Etre
souverainement parfait. Il confronte la pluralité des attributs divins avec
la simplicité absolue de Celui qui rassemble dans sa richesse toutes les perfections

disséminées dans la création. Il passe au crible, selon les règles de

l'analogie, les jugements qui, en empruntant les voies de la causalité, de
l'excellence et de la négation, veulent transposer en Dieu les perfections
découvertes dans les êtres limités et participés. Il compare l'efficacité des
deux types de raisonnement : a posteriori - à partir des effets de la puissance
divine -, a priori - par la raison explicative. Il institue la critique du langage
théologique lui-même: langage théologique propre, qui désigne une réalité
immatérielle, simple, éternelle, infinie, à partir de termes qui portent la
trace de leur attribution à des êtres matériels, composés, situés dans le
temps et limités dans leur perfection; langage théologique impropre ou
métaphorique qui permet d'étoffer nos concepts humains mais dont la valeur
doit être soigneusement définie sous peine de tomber dans les pièges de

l'anthropomorphisme. Critique dont le R. P. Nicolas situe très bien la raison
d'être toujours nécessaire: «C'est d'une façon vivante et continue que l'esprit
doit contrôler, redresser, sublimer les instruments dont il se sert, afin de
se tenir sans cesse à la pointe de son effort, en une connaissance qui affirme
et respecte la transcendance de l'objet, au moment même où elle l'atteint» '.

*

A cette exigence de critique, il continue de demeurer fidèle lorsqu'il s'agit
d'établir la valeur des termes choisis par Dieu lui-même dans sa Révélation
pour nous dire quelque chose de son mystère. Il rencontre aussitôt le problème
préalable: comment, dans l'unité simple de Dieu, distinguer deux objets
distincts de connaissance? Et comment ce second objet peut-il devenir lui
aussi connaissable, puisqu'il doit l'être d'une manière ou de l'autre pour
pouvoir être révélé Le R. P. Nicolas constate d'abord que la raison voit
qu'il y a un Dieu beaucoup plus qu'elle ne peut le savoir. Certes, ce Dieu
offert dans la révélation de son mystère n'est pas un autre Dieu situé au-

1 P. 169.



292 Besprechungen

delà du Principe premier connu par la raison. C'est ce même principe mais
connu dans ce qu'il est en lui-même, non dans ce qui, chez lui, est nécessaire

pour justifier l'existence du monde et de nous-mêmes. Cette communication
du mystère par Révélation est possible grâce à la transcendance de l'intelligible

divin qui déborde tout intellect créé et grâce aussi à cette disponibilité

- connue sous le nom de puissance obédientielle - où l'intelligence
humaine se trouve par rapport à la Cause première qui peut l'utiliser et
l'élever jusqu'au plan de l'intelligible absolu. Puissance obédientielle qui est
certes non répugnance mais dont le R. P. Nicolas souligne aussi le caractère
vital et personnel. Car Dieu ne donne pas une vie et des opérations toutes
faites 2, mais il donne à la personne et à l'intellect créé d'être le principe
des opérations surnaturelles rendues possibles par l'habitus infus de grâce.

Dans la Révélation imparfaite - propre à cette vie en attendant la
révélation parfaite de la vision béatifique - Dieu va se révéler à la créature par
des mots humains au moyen desquels il pourra dire autre chose que ce

qu'elle connaissait déjà. Tel est le paradoxe de la connaissance théologique
qui comporte certes une illumination de l'esprit, mais qui laisse ce dernier
dans l'obscurité d'un objet connu comme inconnu. Grâce à une nouvelle
extension de l'analogie - analogie au deuxième degré —, Dieu nous fait
atteindre un objet suprahumain, cette face cachée de son mystère qu'il
nous révèle grâce à des concepts tirés de l'expérience humaine la plus humble
et dont la valeur analogique est dissimulée sous les apparences de l'uni-
vocité 3, mais dont nous apprenons la valeur transcendante à condition que
nous ayons soin de les purifier et de les sublimer de manière à les rendre
assez ouverts pour désigner des perfections pures. Ainsi même des concepts
cachés sous le voile de la métaphore - dont le R. P. Nicolas souligne la valeur
pédagogique -, pourront receler une intelligibilité authentique bien que
cachée.

Dès lors, le jugement de foi, tout en assumant l'affirmation de l'Etre
absolu, atteint par les exigences de la causalité, va au-delà et nous fait affirmer
des attributs que la seule causalité ne saurait découvrir bien qu'ils ne puissent
être conçus eux-mêmes que par voie de causalité et qu'ils nous soient donnés
comme l'explication suprême de tout: «En se révélant à l'homme, Dieu le
révèle à lui-même et lui révèle le monde» 4. En même temps, par un jeu de
négations, les concepts — dont chacun est à la fois imparfait et complémentaire

- se corrigent mutuellement tandis que la via eminentiae nous permet
de porter à l'infini l'élément formel de ces concepts épurés grâce à la via
negationis. Enfin, à partir de ces jugements, l'esprit progresse par raisonnements,

non pas tant vers de nouveaux objets que vers l'approfondissement
d'un intelligible inépuisable 5. Le R. P. Nicolas insiste avec raison sur la
compétence de la seule théologie pour entreprendre l'exploration des données

2 P. 211.
3 P. 242.
4 P. 255.
5 P. 264.



Besprechungen 293

révélées à l'encontre de la tendance instinctive d'une certaine philosophie
chrétienne à s'annexer l'ensemble du domaine de la connaissance de Dieu.

*

Mais cette analogie théologique qui permet aux concepts tirés de l'expérience

de dépasser leur signification originaire pour la hausser jusqu'à
signifier valablement la vie intime du Dieu trinitaire va être elle-même
dépassée par une autre forme de saisie de l'Etre divin. En décrivant la
démarche propre de l'expérience mystique, le R. P. Nicolas rappelle en
même temps comment celle-ci fait intervenir un autre facteur que la connaissance,

c'est-à-dire l'élan de l'amour et de l'affectivité et comment ce
dynamisme nouveau ne s'accomplit nullement contre la connaissance ni en marge
d'elle. Si cette expérience savoureuse des choses de Dieu ne comporte pas
de nouvelles révélations, elle use d'un mode supra-humain de connaître qui
permet au mystique de participer inchoativement à la manière dont Dieu
se saisit lui-même 6. L'auteur souligne avec perspicacité comment la connaissance

mystique surmonte le divorce entre la connaissance et la vie, mais
aussi comment elle a l'inconvénient - rançon de son privilège - d'être
incommunicable par manque d'évidence objective. Elle ne saurait donc se

substituer à la théologie conceptuelle dont la valeur est permanente. Mais
le R. P. Nicolas rappelle aussi que si cette dernière conserve tous ses droits,
elle est aussi au service de la sagesse contemplative vers laquelle d'ailleurs
elle tend de tout son poids par la faim qu'elle creuse de cette saisie directe
d'un Dieu que les concepts et les formules ne peuvent embrasser.

*

Cette synthèse où chaque démarche de la connaissance est située,
analysée, où chacun des paliers de cette ascension nous vaut un nouvel
enrichissement de notre connaissance de Dieu et aussi un sens plus vif de notre
inconnaissance, est vraiment digne de la grande tradition thomiste que la
faveur actuelle pour une théologie essentiellement historique risque de

déprécier. Cette étude où le respect du mystère s'accompagne d'une vue
aussi pénétrante, aussi sereinement audacieuse des ressources de la raison,
réalise pleinement la mission et les titres de noblesse d'une théologie qui
veut être avant tout Vintellectus fidei. Alphonse Menoud

L'évêque dans l'Eglise du Christ. Travaux du Symposion de l'Arbresle
1960, recueillis et présentés par H. Bouëssé et A. Mandouze. (Textes et Etudes
théologiques.) - Desclée De Brouwer, [Bruges-Paris] 1963. 374 p.

Die Tagung kam gleich zu Beginn in den Genuß einer Untersuchung
von P. Benoit, OP, dem bekannten Professor an der Bibelschule von
Jerusalem, zum Thema : Les origines apostoliques de l'épiscopat. Rückgreifend auf
jüdische und griechische Parallelen der neutestamentlichen Funktionen der

6 P. 381.



294 Besprechungen

presbyteroi und episcopoi zeigt er, wie im Gefolge der Ausbreitung der Kirche
und der Festigung der Ortskirchen die Episkopen in homogener Entwicklung
zu Nachfolgern der Apostel geworden sind, und wie sich schließlich der
monarchische Episkopat herausbildete. L.-M. Orrieux OP, Le corps épiscopal
dépositaire de la foi et des sacrements, präzisiert Grundlage und Bedeutung
der unfehlbaren Glaubensüberlieferung durch das bischöfliche Kollegium.
Ch. Duquoc OP, Tête et corps dans le collège épiscopal - infaillibilité
fonctionnelle et graduée, l'impossible dilemme, behandelt die alte Frage nach
dem einzigen oder doppelten Subjekt der Infallibilität. Es gibt nur ein
einziges Subjekt: die Kirche; aber ihre Einheit einerseits und ihre Universalität
und Katholizität anderseits verlangen eine zweifache Modalität der Ausübung
dieser Irrtumslosigkeit. M.-D. Chenu OP, Les théologiens et le collège
épiscopal, autonomie et service, legt auf glückliche Weise dar, wie die Theologie
als Wissenschaft zwar ihre eigenen Gesetze hat, die ganze Arbeit des Theologen

aber trotzdem ein Dienst an der Glaubensverkündigung sein muß.
Mit einer Verschmälerung auf die Spur einer Verkündigungstheologie, die
einzig an dem interessiert ist, was in gemeinverständlicher Sprache auf die
Kanzel gebracht werden kann, hat das nichts zu tun. Mgr. Ch. Journet
bereichert den Band mit einem ebenso knappen wie klaren Beitrag über die
hierarchischen Gewalten bei den Aposteln, beim Papst und bei den Bischöfen.
L.-B. Gillon OP, kommentiert die Lehre des hl. Thomas vom Episkopat als
Stand der Vollkommenheit, während L.-M. Orrieux OP, den Bischof als
Perfector nach Ps.-Dionysius und Thomas von Aquin darstellt.

Andere Beiträge rollen unmittelbar praktische Probleme auf : so P. Brou-
tin SJ, Du devoir divin d'évangéliser le monde imparti au collège épiscopal. Sa

mise en oeuvre dans la pensée et l'activité de grands évêques; /. Masson SJ,
L'évèque et la communauté en terre de mission; H. Bouëssé OP, Des nécessaires

échanges de pensée et de services au sein du collège épiscopal, face

aux problèmes de l'Eglise dans un monde très divers et simultané. Derselbe,

L'évêque, titulaire de la Parole de Dieu et débiteur de tous, surtout des

pauvres, dans le ministère de l'évangélisation, chez le cardinal Suhard.
A. Madouze zeichnet ein ungemein lebendiges Bild vom Bischof und

der Priesterschaft im Dienste des Volkes anhand von St. Augustins Schriften
und Tätigkeit. Der Gegenstand ist mit soviel Kompetenz behandelt, daß es

sich der einzige an dieser Tagung mitsprechende Laie sehr wohl erlauben
durfte, einige schalkhafte Anspielungen auf die heutige Zeit wie würzendes
Salz beizumischen. Den Abschluß bildet der Vortrag von Mgr E.-M. Guerry,
Erzbischof von Cambrai, zum Thema Bischofsamt und Heiligkeit.

Im zweiten Teil werden die Diskussionen über die einzelnen Vorträge
dargeboten (299-360). Liest man, welchen Eindruck der Neuigkeit die von
P. Benoit zu Gunsten der Primatsstellung des Papstes angeführten Schrifttexte

machten (307-309 oben), so kann man sich eines Schmunzeins nicht
enthalten, wenn man sich daran erinnert, wie ausführlich über die Bedeutung
eben jener Texte während des ersten Vaticanums verhandelt worden war.
Mit einigem Kopfschütteln nimmt man die Intervention von H. Bouëssé

gegen den sakramentalen Charakter der Bischofsweihe zur Kenntnis. Etwas
mehr Tuchfühlung mit der positiven Theologie hätte den spekulativen Theo-



Besprechungen 295

logen davor bewahren können, in einem Nachwort (361-369) seine Position
zu widerrufen, nachdem die Debatten in der Konzilsaula hierzu sehr deutlich
Anlaß gaben. Nichtsdestoweniger vermittelt der Band den Ertrag einer
Studientagung von hohem Ernst und Wert. P. Künzle OP

Casel, Odo: Mysterium der Ekklesia. Von der Gemeinschaft aller Erlösten
in Christus Jesus. Aus Schriften und Vorträgen. Matthias-Grünewald-Verlag,
Mainz 1961. 427 S.

Nachdem schon der 4. Auflage von Casels «Das christliche
Kultmysterium» zwei Kapitel beigefügt waren, die aus Briefen und Vorträgen
zusammengestellt sind, hat sich Frau Theodora Schneider OSB, Herstelle,
die sicher nicht leichte Aufgabe gestellt, aus Schriften und Vorträgen Casels
eine Gesamtschau seines Gedankengutes zu bieten, wobei allerdings zu
berücksichtigen ist, daß es sich bei den benützten Vorträgen und Ansprachen
zumeist «um Übersetzungen aus Stenogrammen» handelt (S. 59). Die Herausgeberin

stellte dem Ganzen eine beachtenswerte Einführung in die Mysterienlehre

Casels voran (S. 19-56). Von ihr stammt auch die Disposition des

Buches, da Casel selbst keine abgeschlossene, systematische Abhandlung
über das «Mysterium Ekklesia» hinterließ. Das Buch atmet den Geist Casels,
man darf in ihm keine abstrakt-begriffliche Sprache, noch ein Fortschreiten
von Erkenntnis zu Erkenntnis auf der geraden Linie logischer Entwicklung
suchen. Das Ganze ist ein eindrucksvoller Versuch, eine Spiritualität von der
Liturgie, von den Sakramenten, von der Kirche, von Christus, d. h. vom
«Mysterium» her aufzubauen. Mögen da und dort biblische und theologische
Lücken zu finden sein, so ist es doch schon sehr viel, daß geistliche
Vorträgen in diesem Ausmaß unter dem ekklesiologischen Gesichtspunkt
gehalten werden, wodurch vor allem sichtbar wird, daß geistliches und christliches

Leben auch immer schon ekklesiologisch ist. Ob es sprachlich und
inhaltlich ein Gewinn ist, daß statt Kirche, Herr, Geist, Welt oder Zeit fast
immer: Ekklesia, Kyrios, Pneuma und Aion stehen, ist sehr fraglich. Für
den Kenner sind diese Worte doch ebenso vielschichtig wie die deutschen
Entsprechungen, und dem Nichtkenner sagen sie nichts.

Thomas Kreider OSB

Bonifazi, Duilio: Immutabilità e relatività del Dogma secondo la teologia
contemporanea. - Corona Lateranensis 1, Roma 1959. 139 p.

Die vorliegende Untersuchung über Unveränderlichkeit und Relativität
des Dogmas nach der zeitgenössischen Theologie lag der Lateranuniversität
als Dissertation vor und eröffnet die Schriftenreihe «Corona Lateranensis».
Der Verfasser hat dabei den Zeitraum von der Verurteilung des Modernismus
(1907) bis zur Enzyklika «Humani generis» (1950) vor Augen.

Die Darlegung ist durch systematische Gesichtspunkte bestimmt.
Zunächst wird das Glaubensobjekt in den beiden Phasen der Offenbarung und
des Dogmas analysiert, wobei die Offenbarung das erste Stadium des

Glaubensobjektes ausdrückt: «il dogma alio stato primitivo, quale esce dalle mani



296 Besprechungen

di Dio» (S. 16). In zwei Kapiteln wird gezeigt, wie einerseits die Objektivität
und metaphysische Absolutheit der dogmatischen Aussagen ihre Beständigkeit

und Unveränderlichkeit in geschichtlicher Hinsicht begründen, andererseits

der analoge Wert der gleichen Aussagen eine historische Relativität
im Sinn einer fortschreitenden Vervollkommnung und homogenen Entwicklung

mit sich bringt. Von da aus eröffnet sich die genauere Frage nach dem
Verhältnis der Unveränderlichkeit des Dogmas zur Dogmenentwicklung (der
Verfasser unterstreicht den logischen Nexus, der indes nicht unbedingt
apodiktisch sein muß, gibt aber auch die Funktion der cognitio per connatura-
litatem für die Wahrnehmung des Einschlusses eines neuen Dogmas im
Glaubensdepositum zu), sowie die Frage nach der Beziehung des sich
geschichtlich entfaltenden Dogmas zur Entwicklung der Philosophie.

Verschiedenes wäre kritisch zu dieser Untersuchung anzumerken. Vor
allem leidet sie darunter, daß keine saubere historische Methode angewendet
wird. Die Darlegung gleicht stark der eines herkömmlichen Handbuches
(vgl. S. 17 die schematische Exposition der irrigen Ansichten), die die Autoren
nach Auswahl zitiert, ohne daß dabei die Entwicklung der Probleme wirklich
sichtbar würde. Den Anliegen der summarisch zitierten Theologen der «Théologie

nouvelle» wird der Verfasser auf diese Weise keineswegs gerecht. Die
Weiterentwicklung der Probleme nach «Humani generis» wird nicht
berücksichtigt, obwohl in dieser Zeit doch einiges in der Theologie geschehen ist.
So wird der wichtige Artikel Karl Rahners über die Dogmenentwicklung
(Schriften zur Theologie 1954) überhaupt nicht erwähnt. Auch sonst scheinen
dem Verfasser die deutschsprachigen Theologen ziemlich unbekannt zu sein.
Daß er in der Darstellung im wesentlichen den herkömmlichen Auffassungen
der Schultheologie folgt (z. B. in der doktrinellen Fassung des Offenbarungsbegriffes,

in der kaum etwas von einer biblischen Fundierung zu spüren ist),
ist sein gutes Recht. Man wird sich so aber fragen können, welch neue
Gesichtspunkte durch diese Arbeit der Theologie geboten werden, und ob die
heutige Problematik wirklich umfassend gesehen ist. M. Löhrer OSB

Betti, Umberto: La Costituzione dommatica «Pastor Aeternus» del Con-
cilio Vaticano I. - Spicilegium Pontificii Athenaei Antoniani 14, Roma 1961.
xvni-702 p.

Da eine ausführliche Monographie über die Konstitution «Pastor Aeternus»

des ersten Vatikanischen Konzils bis jetzt fehlte, ist es zu begrüßen,
daß Betti nunmehr eine solche vorlegt. Seine Arbeit stützt sich zur Hauptsache

auf das ausgedehnte veröffentlichte Quellenmaterial (besonders Mansi),
zieht aber auch die Tagebücher des Erzbischofs von Lucca Arrigoni und des
Kardinals Bilio, des Präsidenten der Glaubensdeputation, sowie unveröffentlichte,

im Vatikanischen Archiv aufbewahrte Dokumente über die
Vorbereitungsphase heran. Der Schwerpunkt des Buches liegt in der Darstellung
des Werdens der Konstitution, wobei die Abänderungswünsche, Diskussionsvoten

usw. bis ins einzelne einbezogen werden, sodaß die Genesis der
Konstitution deutlich und eine historisch getreue Interpretation des definierten
Textes möglich wird. Die kirchengeschichtlichen Aspekte des Konzils werden



Besprechungen 297

soweit berücksichtigt, als es zur Kennzeichnung des Rahmens der Diskussion
und zum Verständnis der Entwicklung erforderlich ist.

Die Darstellung beginnt mit der Untersuchung des ursprünglichen
Kapitels 11 des Kirchenschemas über den Primat und des beigefügten elften
Kapitels über die Unfehlbarkeit. Diese beiden Kapitel wurden, wie bekannt
ist, auf Drängen der Konzilsmehrheit hin aus dem Kirchenschema
herausgenommen und antizipiert als eigenes Schema behandelt. Der zweite umfangreichste

Teil des Bandes studiert die Entwicklung dieses Schemas durch die
verschiedenen Phasen der Diskussion und Umformung hindurch bis zum
endgültigen Dekret. Am Ende dieses Teils werden die verschiedenen Texte
in einer Konkordanz einander gegenübergestellt. Im dritten, relativ kurzen
Teil, wird die Lehre des Konzils über Primat und Unfehlbarkeit zusammengefaßt.

Der Hauptwert des Bandes liegt ohne Zweifel in der gründlichen
Darstellung der Genesis der Konstitution «Pastor Aeternus». Damit ist ein sehr
wertvolles, wenn auch in diesem Umfang etwas schwerfälliges Hilfsinstrument
für die Interpretation dieses wichtigen lehramtlichen Dekretes geschaffen
worden. Dieser Wert wird auch nicht wesentlich dadurch beeinträchtigt,
daß man da und dort etwas mehr Verständnis für die Konzilsminderheit
gewünscht hätte. Dieser mehr kirchengeschichtliche Aspekt wird ja nur
beiläufig berührt. Mehr kritische Fragen wären zum doktrinellen Teil zu
stellen. Soweit es sich dabei nur um eine Zusammenfassung der
Konzilsaussagen handelt, ist dem nichts beizufügen. Tatsächlich impliziert aber die
Darstellung einen weiteren theologischen Fragenkreis. In dieser Hinsicht
leiden die Ausführungen des Verfassers u. E. darunter, daß sie die theologische

Problematik zu einseitig aus der Perspektive des Primates sehen und
andere theologische Gegebenheiten, vor allem die Realität des
Bischofskollegiums, zu wenig berücksichtigen. So wird die Verfassung der Kirche
zu unbesehen als «monarchisch» taxiert, die Grenze von päpstlichem Recht
und moralischer Verpflichtung für den Papst zu wenig scharf gezogen, die
Verantwortung des Apostel- und Bischofskollegiums für die Gesamtkirche
zu wenig hervorgehoben usw. Da der eigentliche Wert des Buches in der
Darstellung des Werdens und in der historisch getreuen Interpretation der
Konstitution liegt, wird auch jener Theologe für die hier gründlich geleistete
Arbeit dankbar sein, der im doktrinellen Teil manche Akzente anders setzen
würde. M. Löhrer OSB

20



298 Besprechungen

LITURGIK

Joseph Pascher: Das liturgische Jahr. München: Max Huber. 1963. 7S1 S.

Wer ein Werk von Inhalt und Umfang wie das vorliegende besprechen
muß, hat gewisse Hemmungen zu überwinden. Eine seriöse Buchbesprechung
setzt ganz selbstverständlich ein gründliches Studium des Werkes voraus -
und ein solches Studium verlangt viel Zeit und Muße, besonders wenn, wie
hier, das Buch nicht «Lektüre» sein will und kann, sondern eher Nachschlagewerk

und Hilfsmittel zum Nachdenken und Betrachten von Texten des
Breviers und des Missale.

Und gerade diese Zeit der Muße wollte und wollte sich nicht einstellen;
die vielen Pflichten in Beruf, Leitung des Liturgischen Institutes, Mitarbeit
in den Kommissionen zur Durchführung der Liturgiereform usw. ließen die

Besprechung von Monat zu Monat hinausschieben. Der Rezensent möchte
sich bei Autor, Verlag und Redaktion dieser Zeitschrift für diese große
Verzögerung gebührend entschuldigen.

«Wenn man sich heute im deutschen Sprachraum über das Kirchenjahr
unterrichten will, greift man immer noch auf Kellners «Heortologie» zurück
(Vorwort S. 11). In mancher Beziehung ist aber das Werk von K. A. Kellner,
Heortologie oder die geschichtliche Entwicklung des Kirchenjahres und der
Heiligenfeste von den ältesten Zeiten bis zur Gegenwart, das 1911 die 3. Auflage

erlebte, durch neuere Forschungen überholt. Auf viele Fragen kann es

keine Antwort geben. Die bestehende Lücke wurde seit langem gefühlt und
man wünschte sich je längar je mehr für das liturgische Jahr ein Pendant zu
J. A. Jungmanns Missarum Sollemnia.

Man wird nun nicht behaupten wollen, in «Das Liturgische Jahr» von
J. Pascher sei uns das gewünschte Standardwerk «Anni Liturgici Sollemnia»
gegeben. Der Verfasser wollte und konnte ein solches Buch nicht schreiben, -
noch zu viele Fragen sind nicht genügend abgeklärt und bedürfen weiterer
gründlicher Untersuchung. Was der Autor will, sagt er selber im Vorwort:
«Den deutschen Lesern, Priestern, Ordensleuten und Laien, wieder ein Lehrbuch

in die Hand zu geben, nach dem sie sich über das Jahr der Kirche
unterrichten können, besonders wenn sie die Aufgabe haben, in der Schule über die
Zeiten und Feste der Kirche zu lehren». Die Aufgabe, die er sich gestellt, ist
wahrlich hoch und anspruchsvoll! Er will kein «wissenschaftliches» Werk mit
großem technischem Apparat und Zitaten schaffen, doch «soll zur Erklärung
der Liturgie nur gesagt werden, was wissenschaftlich gerechtfertigt werden
kann » (Vorwort).

Das Werk wird eingeleitet mit einem kurzen Traktat über « Zeitrhythmus
in der Frömmigkeit des Abendlandes» und ist gegliedert in zwei Hauptteile:

7. Teil: Die Prägung des Kirchenjahres durch den lunaren Rhythmus
der Woche (S. 25-324) mit den Abschnitten: Das Wochen-Pascha (26-42),
Das Jahres-Pascha (1. Vorbereitung auf Ostern 42-156; 2. Ostervigil 157-176;
3. Die Pentekoste 176-294), Die Sonntage nach Pfingsten (294-324).



Besprechungen 299

2. Teil: Die Prägung des Kirchenjahres nach dem solaren System; hier
werden behandelt : Weihnachten und andere Herrenfeste (327^1-56) und Die
Feste der Heiligen im Kirchenjahr (457-731).

Den Abschluß des Werkes bilden vier ausgezeichnete Register (Schriftstellen,

Liturgische Texte, Personen, Sachen).
Die Einteilung des Kirchenjahres nach dem Mond- und dem Sonnenzyklus

ist ungewohnt. Ob sie dem Menschen von heute viel bedeutet und
Wesentliches zu seinem tieferen Verständnis des Kirchenjahres beiträgt?
Ungewöhnlich ist auch die Klassifikation der Heiligenfeste: Apostel und
Evangelisten, Märtyrer, Jungfrauen und Frauen, Gottesmutter Bekenner,
Engel, Allerheiligen, Allerseelen.

Zu den verschiedenen Zeiten und Festen wird eine geschichtliche
Einführung mit den Ergebnissen der Forschung geboten. Dann wird auf Grund
einer Analyse und Exegese von Texten aus Brevier und Missale (in dieser
Reihenfolge!) der liturgische Gehalt herausgearbeitet. Aus dem Offizium
werden nur Matutin, Laudes und Vesper erklärt, die Psalmen und ihre
Auswahl, die Responsorien und Hymnen. Es wird immer auch das Nötige zur
Kunstform der verschiedenen Elemente gesagt. Die Hymnen sind glücklicherweise

in der alten Fassung (vor der «Reform» der Humanistenzeit) und in
einer möglichst wortgetreuen, also nicht dichterischen Übersetzung
wiedergegeben. Aus dem Missale werden verständlicherweise nur wenige Texte
abgedruckt, weil sie als dem Leser bekannt oder leicht greifbar vorausgesetzt

sind.
Es darf als das große Verdienst des Autors bezeichnet werden, daß er

dem Liturgieverständnis des Kirchenjahres bewußt «von innen her» dienen
will, von den liturgischen Texten her, die er im Wortsinn und im Zusammenhang

der einzelnen Teile auch dem Nicht-Fachmann erschließt. Dieser
Textkommentar der verschiedenen Formulare führt zu einer Unmenge von neuen
Ergebnissen, die das Wissen um den Sinngehalt des Kirchenjahres vertiefen.

Am Schluß des Kapitels stehen sehr oft Ausführungen zum Thema
«Volksfrömmigkeit ».

Es ist einleuchtend, daß ein solches Werk nicht alle Wünsche erfüllen
kann. So würde man beispielsweise einen zusammenhängenden Überblick
über die Entstehung des Kirchenjahres und die Heilsgeschichte begrüßen. Der
Fachliturgiker wäre bisweilen dankbar für nähere historische und
bibliographische Angaben.Weitere und systematische Ausführungen zu einer «Theologie

des Kirchenjahres» wären bestimmt manchem Leser willkommen, ebenso

ein Verzeichnis der vielfach nur abgekürzt (und deshalb dem «Laien» nur
schwer verständlich) zitierten Quellen und der Literatur.

Doch, ist es nicht eine ungute «déformation professionnelle» der
Rezensenten, aufzuzählen, was «auch noch» hätte geboten werden können, statt
dankbar anzuerkennen, was geboten ist

Und hier wird sehr viel Neues und Wissenswertes geboten - und darum
ist großer und überzeugter Dank am Platz. Der verehrte Autor dient in
hervorragender Weise nicht nur der Wissenschaft, sondern auch dem religiösen,
kirchlichen, liturgischen und christlichen Leben - und das ist mehr als reine
Wissenschaft. Sein — auch drucktechnisch ausgezeichnetes — Werk ist ein



300 Besprechungen

verdienstvoller und entscheidender Schritt auf dem Weg zu dem Buch « Anni
Liturgici Sollemnia» der Zukunft. Anton Hänggi

MYSTIK

Jahrbuch für mystische Theologie, hrsg. von Friedrich Wessely, André
Combes, Karl Hörmann. Jahrgang 1/1955, Verlag Herold Wien-München,
296 S. ; Jahrbuch 1/1956, Volksliturgisches Apostolat Klosterneuburg, 225 S. ;

Jahrbuch 1/1957, ebd., 286 S.; Jahrbuch 1/1958, ebd., 285 S. ; Jahrgang VI/1
1960: Giovanna della Croce OCD: Johannes vom Kreuz und die
deutschniederländische Mystik, Verlag Heiler Wien, 148 S.; Jahrgang VIII/1962:
Giovanna della Croce OCD: Der Karmel und seine Mystische Schule, ebd.,
152 S.

Die Herausgeber steckten sich mit diesen Studien, wie im Vorwort des

ersten Bandes gesagt ist, ein doppeltes Ziel: Erstens sollen die Lehren der
großen Theoretiker und Praktiker des geistlichen Lebens dargestellt und
miteinander verglichen werden, um so zu einem tieferen Verständnis ihrer
Begriffe zu kommen. Zweitens geht es darum, bisher unbekannte oder wenig
gekannte Quellen religiösen Lebens zu erschließen und dadurch einen Beitrag
zur Geschichte des Frömmigkeitslebens, deren Erhellung immer wieder
gefordert wird, zu bieten. Nachdem nun eine Reihe von Bänden vorliegen, darf
festgestellt werden, daß nicht nur diese beiden Zielsetzungen voll und ganz
erfüllt sind; darüber hinaus bieten die Beiträge eine gute Einführung in das,

was man gewöhnlich «Lebenswerte der Mystik» nennt, insofern nämlich das

gottverbundene Leben, wie es die Mystiker in einer besonderen Ausprägung
gezeigt haben, ein Heilmittel für die Hauptschäden der unmittelbaren Gegenwart

bedeutet : die materialistische Denkweise und die schrankenlose Hingabe
an die Außenwelt.

Man kann immer wieder feststellen, daß sich heute das Interesse der
gebildeten Laien mit wachsender Aufgeschlossenheit Fragen und Problemen
aus der mystischen Theologie zuwendet. Die heutige Theologia spiritualis hat
sich wie auch das «Jahrbuch für mystische Theologie» zur Aufgabe gemacht,
einem breiten Leserkreis die Grundprinzipien eines wahren Gottesverhältnisses

zugänglich zu machen und damit eine sichere Anleitung zur Erreichung
der evangelischen Vollkommenheit zu bieten. Sie will zeigen, wie das
übernatürliche Leben des einzelnen unter dem Gnadenwirken zu immer
konkreteren Formen anwachsen und eine immer innigere Verbindung mit Gott
darstellen kann. Ihr Gegenstand und Thema ist daher das kontemplative
Leben und die kontemplative Mystik, denn das Grundanliegen des menschlichen

Herzens besteht ja darin, mit Gott in ein persönlich-vertrautes
Verhältnis zu kommen. Über das eigene Erleben hinaus erwacht dann das
Verlangen, etwas von jenem geheimnisvollen Leben mystischer Seelen zu
erfahren, die der dreifaltige Gott besonders auserwählt hat und deren gnaden-
haftes Verhältnis den Inhalt der reinen und echten Mystik ausmacht. Zu



Besprechungen 301

einem tieferen Verständnis dieses gnadenhaften Prozesses ist es aber
unerläßlich, sich mit den Problemen der mystischen Theologie auch
theoretischwissenschaftlich auseinanderzusetzen. Dieses Ziel gab den Anlaß zur Herausgabe

des «Jahrbuches für mystische Theologie».
Wenn sich die Theologia spiritualis mit der Kontemplation beschäftigt,

so geht sie von der Voraussetzung aus, daß das kontemplative Leben der
Vereinigung mit Gott in seinen dogmatischen Linien dem übernatürlichen
Leben aus dem Glauben entspricht, denn die eingegossene Beschauung
überschreitet in keiner Weise die Offenbarungswahrheiten; es handelt sich nur
um die tiefere Erfassung einer schon bekannten, vielleicht schon tausendmal
gehörten Wahrheit. Sie orientiert sich zu Gott und zu den göttlichen Dingen
als zu ihrem einzigen und unmittelbaren Objekt, wie es uns der Glaube
vorstellt, und sie verliert sich nicht in einem empirischen Mystizismus, der das
Resultat einer kontemplativen Sentimentalität bildet. Die Vereinigung mit
Gott vollzieht sich nicht in einem von den Sinnen aufgenommenen Gefühl,
denn das wäre nach dem hl. Johannes vom Kreuz nichts anderes als eine
natürliche Affektion, die beim Subjekt stehen bleibt und nichts mit der
Vereinigung mit Gott zu tun hat (vgl. Jahrbuch 1958, S. 9 ff.). Diese
verwirklicht sich durch die willentliche Liebe, in der der menschliche Wille mit
dem göttlichen eins wird (also nicht im Sinne einer pantheistischen
Wesensverschmelzung mit Gott), und hat nichts mit beschaulich-sentimentalen
Gefühlen zu tun.

Daher steht die mystische Kontemplation nicht im Gegensatz zur Theologie;

sie setzt vielmehr eine Kenntnis der Glaubenswahrheiten voraus.
Theresia von Avila bat mehr als einmal die bedeutendsten Gelehrten ihrer
Zeit um Erklärungen, denn sie wollte ihre persönliche Erfahrung durch die
Theologie unterbaut wissen. Johannes vom Kreuz war nicht nur ein großer
Mystiker, sondern auch ein guter Theologe, und bei Johannes von Jesus
Maria und Thomas von Jesus hat man mit Recht festgestellt, daß sich
mystische Spekulation und persönlich-mystische Erleuchtung zu einem
harmonischen Ganzen zusammenfügen.

Aber die kontemplative Mystik bleibt nicht bei der Theologie und ihren
intellektuellen Prinzipien stehen. Als eine von Gott in die Seele eingegossene
Wissenschaft und als eine übernatürliche und passive Weise, um Gott zu
erkennen und zu lieben, muß zu der Erkenntnis aus dem Glauben ein neues
Element hinzutreten: die cognitio affectiva experimentalis, die erfahrungsmäßige,

liebegebundene Erkenntnis des in uns gegenwärtigen Gottes und
seines Wirkens in unserer Seele.

Diese gesunde, von den Theoretikern und Praktikern des mystischen
Lebens von jeher vertretene Auffassung will das «Jahrbuch für mystische
Theologie» in Geschichte und Gegenwart lebendig werden lassen. Es würde
zu weit führen, im einzelnen auf die verschiedensten Beiträge und Arbeiten
einzugehen, es kann sich hier nur um eine Gesamtwürdigung der Reihe
handeln. Während die ersten der hier aufgeführten Jahrgänge (1955-58)
ausgewählte Themen behandeln (es seien nur erwähnt: Der geistige Weg der
kleinen hl. Theresia, Der Angelpunkt der Lehre des hl. Johannes vom Kreuz,
Franz von Sales und Johannes vom Kreuz, Die Kapuzinermystik in Öster-



302 Besprechungen

reich. Das Tagebuch der hl. Bernadette Soubirous), befassen sich die beiden
letzten je mit einem Thema. Beide Methoden sind durchaus zu begrüßen.
Wenn auch der Hauptakzent auf der Mystik des Karmel liegt und es außerdem

ein Anliegen der Herausgeber ist, die Mystik in Österreich zu betonen,
so sind doch auch viele andere mystische Gestaltungsformen weitgehend
berücksichtigt. Die in den Artikeln gebotenen Einzeldarstellungen sind so

reichhaltig ausgewählt, daß sie im wesentlichen Einblick geben in die
mystische Theologie mehrerer Jahrhunderte. Auf diese Weise wird einerseits die
kontinuierliche Linie des mystischen Lebens in der Kirche von der Urchristen-
heit her, anderseits auch die Sonderprägung der einzelnen Mystiker und ihrer
bestimmten Richtungen sichtbar. Die Parallelen und Verbindungslinien
zwischen den mystischen Strömen bei den jeweiligen Vertretern und in den
betreffenden Ländern ergänzen das gewonnene Bild.

Besonders hervorgehoben sei in diesem Zusammenhang das Thema des

Jahrbuches VI/1 1960 «Johannes vom Kreuz und die deutsch-niederländische
Mystik» (Giovanna della Croce OCD). Die Verfasserin will nicht die
Abhängigkeit des spanischen Kirchenlehrers von niederländischen Vorbildern,
die da und dort als möglich oder wahrscheinlich bezeichnet wurde,
nachweisen. Vielmehr will sie die zweifellos gegebenen Ähnlichkeiten einer Prüfung
unterziehen und die inneren Beziehungen untersuchen. Zu diesem Zweck
geht sie den Entwicklungsstadien des asketisch-mystischen Lebens nach und
gelangt dazu, trotz des sicher gegebenen relativen Einflusses nicht nur die
Originalität des spanischen Heiligen festzustellen, sondern, was vielleicht
wertvoller ist, die eigentlich typische Gedankenwelt des Johannes vom Kreuz
noch klarer zu erfassen.

Man kann das «Jahrbuch für mystische Theologie» als ein gut gelungenes
Unterfangen bezeichnen. Die einzelnen Beiträge und Arbeiten offenbaren
neben einer gediegenen Sachkenntnis eine frei von allen ungesunden
Überspitzungen durchgeführte Darstellung und saubere Quellenkenntnis. Auf
diese Weise ist eine Art Handbuch für Theorie und Praxis des mystischen
Lebens geschaffen worden, zu dem Herausgeber und Mitarbeiter beglückwünscht

werden dürfen. G. Gieraths OP

Russische Mystik. Eine Anthologie. Ubertragen von Reinhold v. Walter,
Begleitworte von Julius Tyciak. Patmos-Verlag, Düsseldorf 1957. 253 S.

Das Werk bietet in seinem ersten und zweiten Teil das « Pilgerleben »,

die Erzählung eines unbekannten russischen Pilgers. Im ersten Teil (S. 9-101)
berichtet «Der Pilger» über seine geistliche Wanderschaft im Heiligen Rußland.

Während er über die endlosen Straßen des russischen Reiches zieht,
wird ihm durch die beständige Übung des in den orthodoxen Ostkirchen
besonders hoch geschätzten «Jesus-Gebetes» der Aufstieg zur liebenden
Vereinigung mit Gott zuteil. Im zweiten Teil setzt der Pilger seinen Bericht mit
(drei) «Gesprächen über das Gebet» (S. 103-178) fort. Er befaßt sich hier in
mehr theoretischer Form mit dem hesychastischen Gebet, so wie er es auffaßt
und übt, d. h. die «Gespräche» meiden durchweg den Anschein messaliani-
schen Denkens und gänzlich die dogmatischen Fehlformen des palamitischen



Besprechungen 303

Hesychasmus. Dies, obwohl der Pilger selbst die «Philokalia», eine von dem
Athosmönch Nikodemos Hagiorites (1748-1819) verfaßte Chrestomathie aus
Vätertexten, als sein unübertreffliches «Lehrbuch» des geistlichen Lebens
preist. Aus dieser Blütenlese schöpft er denn auch, insbesondere in den
«Gesprächen». — Das Pilgerleben, das in Rußland selbst nur zwei kleinere
Auflagen erlebte (1865 und 1884), kann freilich nicht als eine Verkörperung
der russischen Mystik angesehen werden, vielmehr stellt es eine ihrer Sonderformen

dar. - Die Übersetzung des «Pilgers», also des ersten Teils, ist die
Neufassung einer früheren Übertragung (Ein russisches Pilgerleben, Petropolis-
Verlag, Berlin 1925), die ihrerseits auf der Kasaner Ausgabe (1884) fußt.
Die «Gespräche» wurden in dem vorliegenden Werk erstmalig auszugsweise
in deutscher Sprache veröffentlicht, und zwar nach der bei YMCA-Press 1948
in Paris erschienenen russischen Ausgabe (3. Aufl.).

Der dritte Teil des Werkes (S. 179-193) enthält das Gespräch des hl. Sera-
fim von Sarov (1759-1833) mit dem Gutsbesitzer Motovolov. Es erschien
bei uns erstmalig in deutscher Sprache in dem von Ludwig Berg
herausgegebenen Sammelband «Ex Oriente» (Mainz 1927, S. 389-410). Die von
R. v. Walter erarbeitete Übersetzung beruht auf dem russischen Text in der
«Moskauer Zeitung» (1903). Das Gespräch gibt ein gutes Bild von dem
Charakter und der Lehre wohl eines der größten aller russischen Starcen.
Leider ist die Einführung von Julius Tyciak hier stellenweise mehr verwirrend
als erhellend, wenn sie die Denkform des Morgenlandes als «mehr organisch
und kreisförmig» dem «logizistischen Denkgefüge» (wohl des Westens)
gegenüberstellt. Haben, um nur einige Beispiele zu nennen, griechische Denker und
Theologen wie Maximos der Bekenner (7. Jh.), Photios (9. Jh.) oder Gennadios
Scholarios (15. Jh.) in diesem Schema vom «Morgenland» überhaupt noch
einen Platz? Abgesehen davon, fragt man sich, was der Ausdruck «logizi-
stisch» hier näherhin zu bedeuten hat.

Den letzten Teil des Werkes bildet unter dem Titel «Mysterium und
Gebet» ein von Nikolai Gogol verfaßter, fortlaufender Kommentar zur
hl. Liturgie (S. 195-253). Als Vorlage für die Übertragung diente die 1921 in
Berlin erschienene russische Ausgabe «Über die göttliche Liturgie». Das kleine
Werk führt den Leser in die Art ein, wie ein frommer Russe die Liturgie
seiner Kirche miterlebt. Leider tritt der Unterschied zur katholischen Lehre
in der Auffassung über die Stellung der Epiklese stark hervor. A. Esser OP



304 Besprechungen

KIRCHENGESCHICHTE

Handbuch der Kirchengeschichte. Herausgegeben von Hubert Jedin.
Bandl: Von der Urgemeinde zur frühchristlichen Großkirche. Von Karl
Baus mit einer Einleitung zum Gesamtwerk von Hubert Jedin. - Verlag
Herder Freiburg/Br. 1962. xxn-498 S.

Seit der als Handbuch gedachten, von Johann Peter Kirsch
herausgegebenen Kirchengeschichte (Herder Freiburg/Br. 1930 ff.), die -
abgesehen davon, daß Frühmittelalter und Reformationszeit nie erschienen
sind - den modernen Forschungsergebnissen nicht mehr genügt, ist hier
erstmals wieder ein solches Werk in Angriff genommen. Die Zielsetzung
dieses mutigen Unternehmens zeigt deutlich, daß die Anforderungen, die
heute an eine derartige Arbeit gestellt werden, klar gesehen sind. Wenn dieser
erste Band ein Maßstab für die folgenden (insgesamt sechs) Bände sein soll,
so darf schon jetzt mit Anerkennung gesagt werden, daß hier ein Standardwerk

geschaffen wird, das dem heute so stark betonten lebendigen Zusammenhang

der historischen mit der systematischen Theologie voll und ganz gerecht
wird. Die systematische Theologie kann nicht auf das oft mühsam erarbeitete
historische Material und die von der Geschichte gelieferten Ergebnisse
verzichten, wenn sie die theologischen Begriffe und die dahinter stehenden
Wirklichkeiten restlos verstehen und erklären will. Umgekehrt ist die Vertiefung
des Kirchenbegriffes durch die theologische Arbeit der letzten Jahrzehnte
gerade auch für die Kirchengeschichte von größter Bedeutung geworden,
insofern sich das Interesse nun auch mehr von der äußeren zur inneren
Kirchengeschichte, zur Geschichte des Dogmas, der Liturgie, der Frömmigkeit

verlagert hat. Aus dieser Erkenntnis legt das Handbuch besonderen
«Wert darauf, neben dem äußeren Geschehen die inneren Lebensäußerungen
der Kirche, die Entwicklung der Lehre und der Verkündigung, des Kultes
und der Frömmigkeit eingehend darzustellen» (S. vi). Schon ein Blick in
das Inhaltsverzeichnis zeigt, wie sehr dieser Gesichtspunkt im Vordergrund
steht. Mehr als in allen übrigen heute gängigen Kirchengeschichten werden
diese inneren Lebensäußerungen der Kirche hervorgehoben. Das gilt z. B.
für die Anfänge und damit für die Geschichte der Theologie, deren Erhellung
zu den dringendsten Aufgaben der theologischen Forschung gehört. Dabei
kommt es dem Verfasser Karl Baus vor allem darauf an, die Grundlagen und
die bestehenden Zusammenhänge, d. h. die Kontinuität der Entwicklung,
herauszustellen. Wer sich unter historischem Aspekt mit der Theologie
beschäftigen will, findet hier eine Fülle von Material, wie es in dieser Form bisher
wohl noch nicht vorgelegt worden ist. Auch die anderen inneren
Lebensäußerungen der Kirche (etwa Tauffrömmigkeit, Bußpraxis, Eucharistiefeier,
Asketentum) werden entsprechend behandelt und gewürdigt. Für die
derzeitige, durch das interkonfessionelle Gespräch besonders aktuelle Diskussion
über das kirchliche Amt, die immer wieder einer geschichtlichen Orientierung
bedarf, bieten die Ausführungen über das Petrusamt und über den schon
früh nachweisbaren monarchischen Episkopat einen sicheren Ausgangspunkt.
Es soll noch erwähnt werden, daß durch die stetige Wechselwirkung zwischen



Besprechungen 305

äußerer und innerer Kirchengeschichte die Perspektive ausgeweitet wird.
Der innere Aufbau macht es möglich, einzelne Erscheinungen in der
Kirchengeschichte, wie etwa den Kirchenbegriff, durch alle Perioden hindurch zu
verfolgen. Dieser erste Band läßt bereits deutlich werden, daß das Handbuch
universal angelegt ist. Es ist nicht nach Ländern gegliedert und nimmt auch
nicht die übliche Periodisierung auf (s. unten). Der Gang der Darstellung
wird vielmehr bestimmt durch die vorherrschenden Strömungen, die
Eigengesetzlichkeit und die innere Thematik der Kirchengeschichte.

Dieses Ziel, sowie Anlage und Eigenart des Gesamtwerkes erläutert der
Herausgeber Hubert Jedin in einer umfassenden, programmatischen
Einleitung, die zugleich nach Methode und Sinn der Kirchengeschichtsschreibung
fragt und einen Rückblick auf die Kirchengeschichtsforschung bietet. Diese
Gedanken, die Jedin z. T. schon, allerdings kürzer, im sechsten Band des

«Lexikons für Theologie und Kirche» (Herder Freiburg/Br. 1961, Sp. 209-
218) ausgeführt hat, gehören mit zum Besten, was über dieses Thema in
jüngster Zeit gesagt worden ist. Neben der trefflichen neuen Periodisierung
(1. Ausbreitung und Ausformung der Kirche im hellenistisch-römischen
Raum. 2. Die Kirche als Entelechie der christlich-abendländischen
Völkergemeinschaft: ca. 700-1300. 3. Die Auflösung des christlich-abendländischen
Kosmos, Reformen und Reformation, der Übergang zur Weltmission: 14.—

18. Jahrhundert. 4. Die Weltkirche im industriellen Zeitalter: 19./20.
Jahrhundert), die «das vom Heiligen Geist im Zusammenwirken mit der menschlichen

Freiheit bewirkte innere und äußere Wachstum der Kirche »... « in steter
Auseinandersetzung mit den Kulturen» berücksichtigen muß (S. 7), verdienen
die Ausführungen über die Aufgabe des Kirchenhistorikers große Beachtung.
In ihm begegnen sich Theologe und Geschichtswissenschaftler, die beide
nicht voneinander getrennt werden dürfen, d. h. will der Kirchenhistoriker
seinen Beruf getreu erfüllen, dann darf er bei seinem Bemühen - bei der
Erforschung des Tatbestandes ebenso wie bei der Aufzeichnung großer
Zusammenhänge - niemals den theologischen Aspekt ausklammern. Er will
eben als Theologe verstanden sein. Die Anerkennung dieser Ausgangsposition
ist zugleich der Ansatzpunkt für die gerechte Beurteilung seiner Darstellung.
Die wissenschaftliche Methode wird dadurch in keiner Weise behindert oder
beeinträchtigt.

Dem wissenschaftlichen Charakter des Handbuches entsprechen die
gründlichen Einführungen in die Quellen und die reichhaltigen Literaturangaben.

Die Erörterung neuester Forschungsergebnisse und wichtige
Kontroversen sind in die Darstellung miteinbezogen. Das weit aufgefächerte
Inhaltsverzeichnis wie das Namen- und Sachregister (ein umfassendes
Register für das Gesamtwerk ist im letzten Band angekündigt) machen das
Handbuch zu einem praktischen Nachschlagewerk.

Wenn dem Wandel der allgemeinen geistigen Situation und den Ergebnissen

der wissenschaftlichen Forschung in jeder Generation ein neues
geschichtliches und theologisches Bewußtsein entspricht, das auch zu einer
neuen Konzeption der Kirchengeschichte führt, so kommt das «Handbuch
der Kirchengeschichte» diesen Forderungen in höchstem Maße nach. Der
erste vorliegende Band ist ein vorzüglicher Beweis dafür. G. Gieraths OP



306 Besprechungen

Seit neunhundert Jahren getrennt. Studien zur ökumenischen Begegnung
mit der Orthodoxie. Hrsg. v. Endre von Ivânka. Verlag Herder, Wien 1962.
145 S.

Das Büchlein stellt eine ausgezeichnete Gelegenheit dar, wesentliche
Punkte der Geschichte und Theologie der orthodoxen Ostkirchen in kurzer
Zeit verhältnismäßig gründlich kennenzulernen. Die Einleitung des Herausgebers

(S. 7-12) bringt die Klärung des Begriffes «Ostkirche» und eine
Aufzählung der verschiedenen ostkirchlichen Konfessionen.

Im ersten Hauptabschnitt behandelt Karl Binder «Die wichtigsten
Lehrunterschiede der katholischen und der orthodoxen Kirche» (S. 13-54), nämlich

das «Filioque», die Lehre vom Fegfeuer, die Eucharistie, das Ehesakrament,

die beiden letzten mariologischen Dogmen, endlich den Jurisdiktionsprimat

und die lehramtliche Unfehlbarkeit des Papstes. Die Darstellung ist
sehr übersichtlich, klar und genau, sowohl in lehrmäßiger wie in historischer
Hinsicht. Der Verfasser zeigt nicht nur eine umfassende Kenntnis der
östlichen Theologiegeschichte, sondern seine Darstellung gewinnt auch durch
persönliche Erfahrungen im Verkehr mit höchsten Vertretern der orthodoxen
Hierarchie. Nur einige kleine Hinweise seien gestattet: Zur Zeit der Synode
von Cividale del Friuli (796/97) war Karl der Große noch nicht zum Kaiser
gekrönt worden (S. 18). Während der zweiten Regierungszeit des Patriarchen
Photios kam es nicht noch einmal zum Bruch mit der westlichen Kirche
(S. 21; vgl. hierzu u. a. Hans-Georg Beck, Kirche und theologische Literatur
im byzantinischen Reich. München 1959, S. 521). Daß Kaiser Michael VIII.
Palaiologos die Freundschaft Karls von Anjou gesucht hätte, wird man nicht
leicht nachweisen können. Vielmehr wünschte der oströmische Kaiser die
Verbindung mit dem Papsttum und anderen westlichen Fürsten, um die
Annektionsgelüste abzuwehren, welche von Anbeginn der Regierung Karls
von Anjou in Sizilien bestanden. Die Früchte seiner Bemühungen erntete
Michael VIII. dann bei der «Sizilianischen Vesper».

Aus der Feder des Herausgebers Endre von Ivânka selbst stammt der
zweite Artikel «Der Kirchenbegriff der Orthodoxie historisch betrachtet»
(S. 55-83). Verf. geht nach einem kurzen Hinweis auf die heute praktisch
geltende Verfassung der orthodoxen Ostkirchen in seiner Darstellung aus

von der zur Zeit immer größeren Einfluß erlangenden Sobornostj-Lehre in
der orthodoxen Ekklesiologie und weist nach, daß diese Lehre erst sehr

spät, nämlich in der Mitte des 19. Jhs., entstanden ist. Die Hauptthese der
Sobornostj-Lehre, die das Kriterium der Rechtgläubigkeit in das
Glaubensbewußtsein des orthodoxen Volkes selbst verlegt und keine mit wirklicher
Autorität ausgestattete oberste Lehrinstanz zuläßt, scheitert, historisch
betrachtet, an den Tatsachen, vor allem der sieben ersten ökumenischen
Konzilien. Nicht aufgrund der westlichen autoritativen Kirchenidee kam
die Spaltung zustande, sondern durch die rein politisch begründeten
Primatsansprüche des «Neuen Rom». Wenn allerdings von Ivânka mit Recht darauf
hinweist, die Byzantiner hätten Rom den Vorwurf des Schismas gemacht,
weil es die - als übernatürliche Wirklichkeit verstandene - Reichseinheit
unberechtigt zerrissen habe, so könnte man dazu wohl noch ergänzend be-



Besprechungen 307

merken, daß diese Sicht der «Sezession» des Westens sich nur infolge einer
andauernden, bewußten Propaganda durchsetzen konnte, die kaum immer
das Prädikat «bona fide» verdienen dürfte. Die in Byzanz hochangesehene
Chronik des Theophanes (entstanden 810-814) sagt zwar, Papst Gregor (III.)
habe «Rom, Italien und den ganzen Westen» dem politischen und kirchlichen
Gehorsam gegenüber dem Kaiser und dem Reich entzogen, nennt ihn aber
in einem Atemzug den «allheiligen, apostolischen Mann, Mitherrscher des

Apostelfürsten Petrus, durch Wort und Tat hervorleuchtend» (ed. Bonn.
S. 628/29), während sie Kaiser Leon III. den Isaurier ausdrücklich für die
Abtrennung Italiens verantwortlich macht (S. 636). Die Lage war also auch
für die Byzantiner gar nicht so eindeutig, wie man aus den vom Verf. (S. 63)
zitierten Worten des Niketas von Nikomedien schließen könnte. Darum
machte wohl auch erst die Erfindung römischer «Häresien» die endgültige
Erschütterung des römischen Primats im Osten möglich (vgl. S. 64).

Sehr deutlich zeigt Verf., wie die auf die politische Herrschaft des Kaisertums

und auf die Andreas-Legende gestützte Reichskirche Ostroms immer
mehr «papalistische» Züge annimmt und sich zur Nationalkirche wandelt.
Nach einem Überblick über die russische Idee vom «Dritten Rom» und ihre
Entwicklung in der Geschichte, sowie über die spätere Fassung des orthodoxen

Kirchenbegriffs in Rußland kommt Verf. wiederum auf die
gegenwärtige Situation der orthodoxen Ostkirchen zu sprechen. Es gelingt ihm,
den Nachweis zu führen, die auf der Sobornostj-Lehre aufbauende orthodoxe
Ekklesiologie könne nicht als geschichtlich ursprünglich angesehen werden
(vgl. S. 73). Auch die neuerdings entstandene «eucharistische» Ekklesiologie
wird abschließend noch behandelt (S. 80 ff.). Der Artikel bietet eine sehr
wohlfundierte Einführung in die historischen und dogmatischen Probleme
der orthodoxen Ekklesiologie.

Der Beitrag von Josef Kondrinewitsch ist der Liturgie und der Frömmigkeit

der Orthodoxen Kirchen gewidmet und ergänzt den vorhergehenden
(S. 85-110). Er behandelt den liturgischen Raum (S. 88-90), die liturgischen
Gewänder und Gefäße (S. 90-91), die heilige Liturgie selbst (S. 92-101), das

Kirchenjahr der orthodoxen Ostkirchen (S. 101-104) und das Stundengebet
(S. 104-106), schließlich die Eigenart des ostkirchlichen Frömmigkeitsstiles
(S. 106-109).

Das kleine Werk schließt mit einem Aufsatz von C. J. Dumont: «Katholiken

und Orthodoxe am Vorabend des Konzils» (S. 111-145). Verf. geht in
seiner Studie den im Osten und Westen verschiedenen Weisen, die Botschaft
Christi zu erleben, nach und prüft die Vorwürfe die sich östliche und westliche
Christen aufgrund dieser verschiedenen Erlebnisweisen zu machen pflegen.
Eingehend beschäftigt sich Verf. mit den Mitteln und Maßnahmen, die seiner
Ansicht nach das gegenseitige Mißtrauen beseitigen oder wenigstens mindern
können. Dabei fällt auch ein Blick auf die Schwierigkeiten, die das Verhältnis
der orthodoxen Kirchen untereinander und ihre Position im Weltrat der
Kirchen kennzeichnen.

Im allgemeinen sieht Verf. die Verschiedenheit zwischen der
römischkatholischen und der orthodoxen Kirche mehr in verschiedenen Haltungen
als in dogmatischen Divergenzen. Das überall vorhandene gemeinsame Erbe



308 Besprechungen

gelte es wieder zu entdecken. Der Weg zur Wiederherstellung der Einheit
aber sei noch weit und müsse mit großer Geduld beschritten werden.

A. Esser OP

Lagarde, Georges de: La naissance de l'esprit laïque au déclin du moyen
âge. IV: Guillaume d'Ockham: Défense de l'empire. - Editions Nauwelaerts
Louvain - Béatrice-Nauwelaerts Paris 1962. 269 p.

Kölmel, Wilhelm: Wilhelm Ockham und seine kirchenpolitischen Schriften.

- Ludgerus-Verlag Hubert Wingen KG Essen 1962. 272 S.

Beide wissenschaftlich exakt durchgeführten und mit großem Interesse
zu lesenden Arbeiten befassen sich mit dem gleichen Problem : Welchen Standpunkt

nimmt Wilhelm Ockham zur Frage nach dem Verhältnis von Kirche
und Staat, von geistlicher und weltlicher Gewalt ein. Während Kölmel in
erster Linie den kirchenpolitischen Aspekt herausstellt, liegt bei de Lagarde
der Hauptakzent auf der Bedeutung der Befugnisse des weltlichen
Herrschers. Beide Arbeiten, die fast zur gleichen Zeit erschienen, kommen
unabhängig voneinander zum selben Ergebnis. Deshalb ist eine gemeinsame
Besprechung gerechtfertigt, wobei wir uns mit der grundsätzlichen
Auffassung Ockhams begnügen wollen.

Ganz allgemein muß zunächst festgestellt werden, daß die bisherige
Ansicht über die Konzeption des Kirche-Staat-Verhältnisses bei Ockham
revidiert, besser gesagt: näher präzisiert werden muß. Ockham vertritt keine
«nominalistische» Lehre von Staat oder Kirche im Sinne einer individualistischen

Auflösung der Gemeinschaftsordnung. Seine Ablehnung der
Universalien als «res» führt ihn nicht zu einer Ablehnung übergreifender Normen.
So sehr er die individualen Elemente der Gemeinschaft betont und in der
Freiheit ein Lebenselement auch der Gesellschaft sieht, die menschlichen
Ordnungen werden nicht als ein Nebeneinander isolierter Individuen
betrachtet, die sich aus der Isolation heraus in «Verträgen» zusammenschließen.
Bei der Beurteilung der kirchenpolitischen Thesen Ockhams darf man nicht
einseitig bei deren individualistischen Zügen stehen bleiben, man muß auch
das dahinterliegende ganzheitlich-realistische Anliegen zu seinem Recht
kommen lassen. Ockham ist keineswegs der, der die bestehende Ordnung
auflösen will, er will vielmehr ihre subjektiv-konkrete Verwirklichung fassen.
Dadurch gewinnt die Situation an Gewicht, wie insbesondere das wechselseitige

Notstandsrecht exemplarisch zeigt.
Dieses Notstandsrecht (dessen praktische Ausübung in ähnlicher Weise

übrigens für die Kirchenpolitik Innozenz' III. schon vor einigen Jahren
von F. Kempf nachgewiesen wurde: Papsttum und Kaisertum bei Innozenz

III. Die geistigen und rechtlichen Grundlagen seiner Thronstreitspolitik,
Rom 1954; vgl. dazu A. Mirgeler, Rückblick auf das abendländische Christentum,

Mainz 1961, S. 124 ff.) ist einer der entscheidenden Faktoren bei
Ockham. Man kann das Verhältnis von Kirche und Staat in seiner
Darstellung nach zwei Seiten charakterisieren. Einmal nach der Seite der jeweiligen

Selbständigkeit und der gegenseitigen Hilfe, zum andern nach der Seite
der gewöhnlich geltenden Regel und der für bestimmte Fälle erforderlichen
Ausnahme. Für Ockham ist die wahre Sicherung gegeben in der von Gott



Besprechungen 309

gesetzten, selbständigen Zweiheit der spiritualen und temporalen Ordnung
(vgl. Leo XIII., daß jede der beiden eine «in genere suo maxima potestas» ist),
wobei die Kirche in allem, was ihren Heilsauftrag angeht, zweifellos den
Vorrang besitzt. Beide Ordnungen sind im übrigen aufeinander angewiesen
und zur gegenseitigen Hilfe verpflichtet. Für beide Ordnungen gelten
bestimmte Regeln; man kann sie grundgelegt sehen in der jeweiligen Zuständigkeit

für das der eigenen Ordnung Zugehörige. Zum Handeln nach der Regel
kommt jedoch sofort hinzu das Handeln im Ausnahmefall (Notstandsrecht).
Hier entscheidet nicht mehr die für den Regelfall festgesetzte positive Norm,
sondern zunächst einmal eine der positiven Norm vorausgehende Ordnung,
jene Ordnung also, die sowohl für die Gültigkeit der Regel wie der Ausnahme
letztlich maßgebend ist. Nach dem Willen Gottes ist eine solche Norm vor
allem im Gemeinwohl zu sehen.

Dieses Gemeinwohl ist jedoch für Ockham kein allheitlicher
Zweckbegriff, in den sich die Sonderrechte aufgelöst haben. Bonum commune heißt
Gut der Gesamtheit, das zwar das bonum singulare überragt, aber nicht
unterdrückt. Es ist der sichere Wall gegen jeden schrankenlosen Absolutismus

des Monarchen (Dialog III, 2, 2, c. 25) wie gegen die Willkür des
einzelnen. Es ist nicht die Summe von Einzelrechten, sondern ein Ganzes, das
kraft der Ganzheit Rechtsfunktionen begründen kann und das die Summe
der Einzelfunktionen in sich überschreitet. Denn seinethalben erhält das
Leben des Staates ein eigenes Gesicht, seinethalben ergeben sich Möglichkeiten,

die durchaus ganzheitlicher Natur sind. Sicher steht Ockham hier
in der vom Naturrecht geprägten scholastischen Tradition, nach der die
Gesamtheit mit einer nur ihr zukommenden Werthaftigkeit ausgestattet ist,
an der sich ihre Funktionen messen, die sich über die Sonderrechte erhebt,
und nach der sich die Sonderrechte hinsichtlich ihrer sozialen Verpflichtung
zu richten haben, ohne daß deshalb die Rechte und Freiheiten des einzelnen
ausgelöscht werden.

Wenn also Ockham im Begriff des Gemeinwohls zunächst der Tradition
folgt, so regen sich bei der Anwendung des Gemeinwohls doch Bedenken, ob
hier nicht ein Prinzip auftritt, das die rechtliche Ordnung dynamisch
verschieben kann, so daß unmerklich der Begriff des Gemeinwohls selbst ein
anderer wird. In der staatlichen Ordnung z. B. wird das Gemeinwohl, zwar
innerhalb der Grenzen von göttlichem und natürlichem Recht, zur Begründung

weitgespannter Forderungen hergeholt, so daß zwar göttliches und
natürliches Recht noch als Grenze gelten, jedoch nicht mehr tragender Grund
sind, aus dem heraus das Ganze der natürlichen Ordnung wächst. Das bonum
commune scheint sich, kurz gesagt, zu verselbständigen. Es läuft Gefahr,
zum dynamisch wirkenden Fundament zu werden, in dessen Namen jeweilige
Situationen gelöst werden. Das Gemeinwohl, selbständig geworden, scheint
aus festgefügten Vorstellungen auszubrechen und eigene Wege zu gehen.
Diesen Eindruck gewinnt man vor allem, wenn es zur Begründung radikaler
Forderungen dient, etwa das Verhältnis Staat-Kirche regeln soll.

Hier wird das bonum commune zu einer Norm, die über den positiven
und für das einzelne zunächst geltenden Satzungen steht. Der Eingriff vom
Spiritualen her in das Temporale und umgekehrt ist ja nur möglich, wenn



310 Besprechungen

eine der beiden Gewalten versagen und Kirche oder Staat in Gefahr geraten
würden; wobei Eingriff natürlich nicht bedeutet, daß etwa rein priesterliche
Befugnisse übernommen werden könnten.

Ausnahme, Notstand lassen einmal die Situation, zum andern den
menschlichen Willensentscheid bestimmend hervortreten. Im Augenblick,
da das Verhältnis von spiritualer und temporaler Ordnung in den Raum
konkreter Verwirklichung und in die Zone des menschlichen Willens gerät,
wird die Satzung des «regulariter» zugleich offen für das «casualiter» des
Notstandes. Die Satzung besteht für den Regelfall, wenn aber der menschliche
Wille versagt und die Ordnung gefährdet ist, dann wird das Wohl der Gemeinschaften

auf die besondere Weise des Notstandes wiederhergestellt. Die
besondere Weise des Notstandes lenkt aber den Blick auf die in ihm
aufgerufene Entscheidung des Willens, den Notstand durch den ausnahmsweisen

Eingriff zu beheben. Der Entscheid des Willens ist auf das Allgemeinwohl
gerichtet. So erweist sich die Betonung des Notstandsrechtes zugleich als
der Versuch, sozusagen die Ordnung von ihrer Mitte her zu begreifen und
auszudeuten, und von der Mitte her dem Entscheid entsprechend der Situation

einen möglichst weiten Raum zu gewähren.
Damit übersieht Ockham die Grenzen des Notstandes. Die Ausnahme,

die ja nur in den veränderlichen Randzonen der Norm angesiedelt werden
kann, greift in den Kern der unabdingbaren Regel selbst über, die Situation
erhält sicher ein zu großes Gewicht, wenn er sie auf Wahl und Absetzung des

Papstes anwendet. Dennoch darf man nicht überall dort, wo Ockham das

Individuelle, die Situation, das Recht des Gliedhaften betont, bereits eine
Auflösung der durchgängigen Ordnung vermuten. Würde man das tun, dann
ergäbe sich summiert freilich ein erschreckendes Bild der Zerstörung.
Tatsächlich bleibt er jedoch, bei allen einzelnen Irrtümern, im ganzen in der
Ordnung der Kirche. Sein Begriff der Kirche ist ein wesentlich verschiedener
von demjenigen der Reformatoren. Er erkennt den Primat an. Damit können
die Thesen über das Konzil, die Betonung der episkopalen Rechte und der
Rechte des römischen Wahlvolkes, nicht mehr jene auflösende Kraft
gewinnen, die sie im Gefolge einer führerlosen Kirche hätten. Das Betonen des
Kirchenvolkes und seiner Vertretung, der iura et libertates des einzelnen
im natürlichen und übernatürlichen Bereich, nehmen von daher gesehen
mehr den Charakter einer Akzentverschiebung an. Einer Verschiebung, die
im Stile der Zeit das Gliedhaft-Einzelne gekräftigt sehen will, während in der
Kirche die zentrale Stellung des Papstes ausgebildet ist und in den Fürstenstaaten

der Landesherr langsam zum unumschränkten Herrn wird. Zwei
Vorgänge, die zwar keineswegs gleichwertig verlaufen und die deshalb nur
vorsichtig nebeneinandergestellt werden dürfen, deren Gegenwirkung in der
Gemeinschaft jedoch relativ verwandte Züge trägt.

Ockham ist kein Revolutionär vom Schlage eines Jandun oder Marsilius.
Er verwandelt nicht das spiritual-temporale Spannungsgefüge in den
vereinfachten Säkularismus des Defensor pacis. Die Sprengkraft seiner Gedanken
ist anderer Art. Er glaubt die Freiheit der Forschung und des Christen vom
extremen Kurialismus bedroht und schließt sich deshalb Ludwig IV. an.
Die Wucht seiner Gedanken rührt nicht zuletzt daher, daß er die evangelische



Besprechungen 311

Freiheit mit den Forderungen der natürlichen Freiheit verbindet. Ockham
hat die kirchenpolitische Diskussion von der schematischen Argumentation
in vielem weggeführt und sie auf gewisse Grundfragen christlicher Existenz
hin geöffnet. Sein Eintreten für die Geltung der Forschung, für die
Verantwortung des einzelnen Gläubigen in der Kirche, für die übernatürlichen
Rechte und Freiheiten des Individuums sollen den Kampf zwischen Papst
und Kaiser als einen Kampf um die Bewahrung der übernatürlichen und
natürlichen Ordnung zeigen. Trotz seiner Übertreibungen ist nicht zu
bestreiten, daß er im ganzen ein Anliegen seiner Zeit aussprach. Die Aufgabe
stand an, sowohl im natürlichen wie im übernatürlichen Bereich die
Selbständigkeit, Freiheit, Verantwortung des einzelnen, sein Verhältnis zur
Gemeinschaft, erneut zu klären. Ockhams Gedanken auf eine Formel zu
bringen, ist schwer. Wenn man an die Bestimmung der evangelischen Freiheit
als Normenökonomie, an die Betonung der natürlichen Rechte und Freiheiten
denkt, kann man sagen, er will in kritischer Polemik gegenüber der Betonung
sekundär rechtlich-administrativer Ordnungseinrichtungen die Quellen der
Ordnung selbst zur Geltung bringen : in der Kirche Christus und seinen
Heilswillen, im weltlichen Bereich die vorstaatlichen «iura et libertates», die als
Natur- und Gottesrechte dem Zugriff der kirchlichen und staatlichen Gewalt
entzogen sind. Allerdings gilt bei Ockham das erste Interesse der Kirche.
Daher betrifft seine Nachwirkung im wesentlichen kirchliche Fragen. Er hat
keine politische Ordnungslehre im eigentlichen Sinne entwickelt. Im Grunde
treibt er immer Theologie, auch wenn er politische Fragen behandelt. Auch
hier zeigt sich ein elementarer Unterschied zum Defensor pacis. Dort wird
Pseudotheologie betrieben, um das politische Wunschbild des Legislator
durchzusetzen.

Es ist immer ein fragwürdiges Unterfangen, Ockhams Vorstellung von
der Freiheit des einzelnen in direkte Beziehung zur laizistischen Autonomie
des modernen Säkularismus bringen zu wollen. Eher möchte man einen
Vergleich mit dem reformatorischen Freiheitsbegriff akzeptieren. Aber auch
hiervon ist Ockhams Position hinsichtlich der Intention wesentlich
unterschieden. Ockham steht in innerkirchlicher Opposition zu Avignon und bleibt
in dieser Opposition, er strebt keinen Bruch mit der Kirche an. Seinem
Freiheitsbegriff geht nicht die dogmatische Entfremdung eines Wiclif oder Luther
voraus. Diese Tatsache muß bei Beantwortung der vielumstrittenen Frage
nach seiner Rolle in der Vorgeschichte der Reformation berücksichtigt werden.

Ockham hat weder das Mittelalter zerstört, noch hat er es bedingungslos
verteidigt. Er suchte seiner Kirche treu zu bleiben und glaubte auch wohl,
es zu sein.

Ohne diesen Willen wäre es nicht zu seinem Unterwerfungsangebot
gekommen. Dieses Angebot zeigt aber deutlicher als die verwirrende Vielfalt
seiner Positionen, daß er im Grunde doch ein «mittelalterlicher» Mensch blieb
(«mittelalterlich» verstanden als zugehörig zu einer Welt, die in der Eintracht
von Sacerdotium und Imperium ihren Ausdruck fand). Sein Wunsch, in den
Gehorsam gegenüber dem Papst zurückzukehren, stimmt im Grunde überein
mit jener inmitten der Diskussion so oft geäußerten Versicherung, er sage
seine Ansicht unbeschadet des wahren Glaubens und im Gehorsam zur Kirche.



312 Besprechungen

Man kann aus Ockham genug Extremes und Disparates herauslesen, wenn
man das isolierte Argument wertet. Gewinnt man aber eine Gesamtschau,
so stellt sich heraus, daß er bei aller Radikalität gewisser Positionen doch
unermüdlich nach einer gewissen Mitte sucht, die freilich immer noch radikal
genug sein kann, die aber dennoch zu vielschichtig ist, als daß man sich mit
vereinfachenden Formeln begnügen dürfte. G. Gieraths OP

Gelder, H. A. Enno van: The two Reformations in the 16th Century.
A study of the religious aspects and consequences of Renaissance and Humanism.

- Martinus Nijhoff, The Hague 1961. 406 p.
Man kann diese Arbeit eine geistesgeschichtliche Untersuchung über

die beiden Umwälzungen im 16. Jahrhundert nennen, wobei der Verfasser
unterscheidet zwischen der «kleinen» durch die Glaubensspaltung (Luther,
Calvin) hervorgerufenen und der «großen» unter dem Namen Humanismus
bekannten Reformation. (Leider wird außer einigen Andeutungen [S. 7] nicht
genügend betont, daß es im 16. Jahrhundert, aber schon vorher beginnend,
noch eine dritte Reformation gibt, die sog. katholische Reformation oder
Restauration, eine Bewegung, die den nachtridentinischen Katholizismus bis
in unsere Tage geformt hat. Zu dieser katholischen Erneuerungswelle vgl.
H. Jedin, Katholische Reformation oder Gegenreformation? Luzern 1946.)
Vor allem beschäftigt sich G. mit dem Humanismus, der schon im 15.
Jahrhundert, also zeitlich vor der Reformation, in Italien einsetzt und als
geistesgeschichtliches Phänomen bis heute weiterbesteht. Dieser Humanismus,
ohne den die Glaubensspaltung nicht zu verstehen ist (vgl. auch B. Moeller:
Die deutschen Humanisten und die Anfänge der Reformation: Zeitschrift
für Kirchengeschichte 70 [1959] 49-61), hebt sich aber doch in seiner
Lebensauffassung und (wenigstens zum Teil) indifferenten Haltung dem Religiösen
gegenüber von der protestantischen Reformation ab. Er offenbart seine

Ausstrahlungskraft bis in das heutige Weltbild hinein und hat die moderne
Zivilisation maßgebend mitgestaltet. Der Humanismus war damals das ganz
Neue, während Luther noch weitgehend im Mittelalter verankert ist. Dies
festzustellen ist wichtig für den späteren Bruch Luthers mit dem Humanismus.

Seit Albrecht Ritsehl (f 1889) waren die Protestanten gewohnt, Luthers
Theologie als eine völlige Neuschöpfung zu betrachten und jeden tieferen
Einfluß des Mittelalters auf seine Entwicklung zu leugnen, bis dann Heinrich
Denifle OP erstmals die Verhaftung Luthers im Mittelalter aufzeigte, wie
es auch nach einigen Jahrzehnten der protestantische Religionsphilosoph
Ernst Tröltsch (f 1923) erkannt hat. Weil hier zwei verschiedene
Weltanschauungen aufeinander stießen, mußte es zum Bruch zwischen Reformation
und Humanismus kommen. Hieraus erklärt sich auch, daß Erasmus sich
später von Luther und der Reformation distanzierte (S. 277 ff., vgl. hierzu
K. H. Oelrich: Der späte Erasmus und die Reformation. Münster/Westf.
1961. Besprechung in dieser Zeitschrift 9 [1962] 309-311) trotz der Versuche
Luthers, über Spalatin wieder Beziehungen zu Erasmus aufzunehmen.

Das alles ist an vielen Einzelbeispielen erläutert. Der Wert des Buches
liegt darin, daß die beiden Umwälzungen, die große und die kleine Refor-



Besprechungen 313

mation, genau geschieden, in ihren gegenseitigen Beziehungen wie auch in
ihrer Bedeutung im Gesamt der geistesgeschichtlichen Entwicklung
dargestellt werden. Gerade heute, wo wir in der ideellen Auseinandersetzung mit
der modernen Welt stehen und uns um ein Näherkommen der christlichen
Konfessionen bemühen, darf die Arbeit als wichtiger Beitrag gewertet werden,

denn wir können die Welt, in der wir leben, nur verstehen, wenn wir
auf die geschichtlichen Grundlagen zurückgreifen. G. Gieraths OP

Das Collegium Leoninum zu Paderborn. Ein Gedenkbuch. Hrsg. von
Josef Höfer. - Verlag Ferdinand Schöningh Paderborn 1962. 319 S.

Dieses dem hochwürdigsten Herrn Erzbischof Dr. Lorenz Jäger zu
seinem 70. Geburtstag gewidmete Gedenkbuch berichtet über die Geschichte
des Paderborner Collegium Leoninum von der Erstellung des ersten Kon-
viktes im Jahre 1860 bis zum Abschluß des Wiederaufbaues des 1895
eingeweihten Collegiums im Jahre 1954. Wie gewöhnlich bei derartigen
Veröffentlichungen sind die führenden Männer, denen die Leitung oblag,
eingehend gewürdigt. Unter ihnen befinden sich Persönlichkeiten, die im
katholischen Raum und in der theologischen Wissenschaft einen Namen haben,
wie z. B. Bernhard Funke, Paul Simon, Friedrich Jürgensmeier. Von jeher
waren die Direktoren bestrebt, der heranwachsenden Priestergeneration
neben der notwendig geforderten religiösen Ausbildung und dem ebenso

dringend gebotenen wissenschaftlichen Rüstzeug einen zeitaufgeschlossenen
und weitreichenden Blick zu vermitteln. Als neue Wege zur Priesterbildung
haben sich sehr bewährt die Ferienpraktika, entweder in Form des

Schulpraktikums (die Theologiestudenten haben vor dem Eintritt in das Priesterseminar

ein fünfwöchiges katechetisches Praktikum zu absolvieren) oder des
Feriendiakonates (Dauer vier Wochen; der Diakon soll die Möglichkeiten
kennenlernen, die der Seelsorger in den konkreten Fällen vorfindet). Gleichen
Erfolg haben die Werkwochen der Diakone sowie die Studienkurse, in denen
jüngere Weihejahrgänge zu religiöser und wissenschaftlicher Vertiefung
zusammengezogen werden. «Diese Form hat ein so gutes Echo gefunden, daß
nicht nur die jüngeren Geistlichen, sondern mehr und mehr auch ein großer
Teil der älteren Priester Jahr für Jahr... zusammenkommen (S. 297)».
Erfreulich und optimistisch stimmend ist das Verlangen der Studenten nicht
nach einer «Art Erlebnistheologie. Der Hunger richtet sich auf dogmatische
Klarheit, auf klare, umfassende, begrifflich genaue Darlegung der Lehre der
Kirche in Dogma, Moral und Recht; auf Darstellung der Offenbarung in der
Exegese; auf den Nachweis der göttlichen Führung der Kirche in der
Geschichte» (S. 247). Das letzte Kapitel «Gedanken zur Priesterbildung» (S. 223-
297), das zwar in erster Linie die Verhältnisse in der Paderborner Erzdiözese
berücksichtigt, ist über diesen Rahmen hinaus von allgemein kirchlicher
Bedeutung und zeigt, daß trotz des teilweise schon akuten, in andern
Gebieten einsetzenden Priestermangels nicht die Quantität, sondern der
qualitative Gesichtspunkt maßgebend bleibt. Mag die «pusillus grex» dann auch
noch mehr zusammenschrumpfen, diese von echt priesterlichem Geist
geprägte, wissenschaftlich bestens fundierte und von einem echten Seeleneifer

21



314 Besprechungen

getragene Priesterschaft wird für das Reich Gottes auf Erden entscheidend
sein. Das Collegium Leoninum zu Paderborn wird diese Aufgabe nach wie
vor erfüllen. G. Gieraths OP

Gobry, Ivan: Franz von Assisi in Selbstzeugnissen und Bilddokumenten.
Aus dem Französischen übertragen von Oswalt v. Nostitz. Durchgesehen von
P. Kajetan Esser OFM. Dokumentarischer und bibliographischer Anhang
bearbeitet von Paul Raabe (Rowohlts Monographien. Hrsg. von Kurt Kusen-
berg. Bd. 16.) - Rowohlt-Verlag Hamburg 1958. 174 S.

Franz von Assisi: Die Werke: Sonnengesang - Testament - Ordensregeln

- Briefe. Die Blümlein. Übersetzt von Wolfram von den Steinen und
Max Kirschstein. Mit einem Essay «Zum Verständnis der Werke» und einer
Bibliographie von Wolfram von den Steinen. (Rowohlts Klassiker der Literatur

und der Wissenschaft. Hrsg. von Ernesto Grassi unter Mitarbeit von
Wolfgang von Einsiedel. Bd. 34. Italienische Literatur Bd. 1). - Rowohlt-
Verlag Hamburg 1958. 184 S.

Platzeck, Erhard-W. OFM: Das Sonnenlied des heiligen Franziskus von
Assisi. Eine Untersuchung seiner Gestalt und seines inneren Gehaltes nebst
neuer deutscher Übersetzung. - Max Hueber-Verlag München (o. J.). 84 S.

In der Vorstellungswelt vieler existiert der Heilige als der einseitig Gott
zugewandte Mensch, der in dieser Gottzugewandtheit den Blick für die Welt
und die Dinge dieser Welt verloren hat. Und das ist falsch. Wohl ist der
Heilige in erster Linie seinem Gott zugewandt, aber keine Angst, daß er
dadurch zum Pessimisten der Welt gegenüber würde. So wenig wie Gott,
der Schöpfer des Alls, ein Verächter der Welt sein kann, ebenso wenig kann
der heilige Mensch, wenn er wirklich heilig, d. h. seinem Gott wahrhaft
verbunden ist, ein Weltverächter werden. Gerade als Gott zugewandter Mensch
gewinnt er den Schätzungs- und Wertungsblick Gottes. Und so geht dieser
Mensch mit einem Ja seines Gottes an die Welt und bejaht alle Wirklichkeit
und Schönheit, die Gott in die Welt gelegt hat. Keiner hat sicher so viel
Freude an der Welt wie der von Gott her kommende, vom Blick Gottes
getränkte Mensch. Ein klassisches Beispiel dafür ist Franz von Assisi.

Es ist daher zu begrüßen, daß der Rowohlt-Verlag in zwei Veröffentlichungen

diese christliche Persönlichkeit, einen der volkstümlichsten und
meistverehrten Heiligen, auch im deutschen Raum, von neuem unserer
Zeit nahegebracht hat. Die Biographie «in Selbstzeugnissen» bietet weitaus
mehr, als man ahnen möchte. Es wird nicht nur eine wirklich gute Einführung
in Gestalt und Idee des Heiligen gegeben, sondern auch in das von ihm
geschaffene Werk: ein kurzer Abriß der Geschichte des Franziskanerordens mit
allen Krisen (z. B. das Armutsproblem schon unter dem ersten Nachfolger
des Stifters, der Spiritualenstreit, die Spaltung in Konventuale und
Observante), aber auch mit allen Leistungen auf den Gebieten der Philosophie,
Theologie, Volksfrömmigkeit und Seelsorge. Dabei wird die Tätigkeit des

Ordens in Deutschland besonders berücksichtigt. Die ausgezeichneten
Bilddokumente lassen das gewonnene Bild noch deutlicher werden. - Ausführ-



Besprechungen 315

licher als bei Gobry wird in der Übersetzung von W. v. d. Steinen und
M. Kirschstein die franziskanische Anthologie vorgelegt. Neben den Werken
des heiligen Franz, die schon einen umfassenden Einblick in das Format des
Ordensstifters geben, enthält der Band «etliche Blümlein, das sind Wunder
und fromme Beispiele des ruhmreichen Armen Christi, unseres Meisters Sankt
Franziskus und einiger seiner Jünger zum Lobe Jesu Christi». Wenn die hier
berichteten außergewöhnlichen Begebenheiten unserer heutigen Mentalität
auch fernstehen und — zum Teil wenigstens - der modernen Kritik nicht
standhalten, so behalten sie doch ihren historischen Wert. Sie sind eben nur
der zeitgemäße Ausdruck der Wirkung, die der heilige Franz und seine ersten
Brüder ausgestrahlt haben. Der Anhang «Zum Verständnis der Werke» führt
in die geistige Struktur des Heiligen ein und ist durch das gute Einfühlungsvermögen

nicht weniger lehrreich als die Biographie und der Geschichtsabriß
Gobrys. Die beiden Werken beigefügte Bibliographie ermöglicht weitere
Orientierung und Vertiefung.

Am bekanntesten ist der Sonnengesang des heiligen Franz, in dem sich
gänzliche Selbstentäußerung und tiefste Demut verbinden mit zartem
Mitgefühl gegenüber allen leidenden Menschen und Geschöpfen, mit unentwegtem

Frohsinn, einer aus bewußter Gottesliebe entsprungenen Liebe zur
Schöpfung als Werk Gottes. Aus der Erkenntnis heraus, daß, wer dieses
Sonnenlied recht verstehen will, sich mit dem Texte selbst ganz vertraut
machen muß, hat G. W. Platzeck, ein Mitbruder des heiligen Franz, die
älteste uns erhaltene Aufzeichnung nach dem Cod. 338 der Stadtbibliothek
von Assisi (aus den vierziger Jahren des 13. Jahrhunderts) mit einer wort-
und sinngetreuen Übersetzung und einer Art Kommentar herausgebracht.
Das Buch beabsichtigt und erreicht auch einen doppelten Zweck: sowohl den
tieferen Gehalt des Liedes als auch den Heiligen, so wie er wirklich war, zu
verstehen. Denn im Gehalt dieses Liedes birgt sich der ganze heilige Franz.

G. Gieraths OP

Quellen zur Geschichte der Diözese Eichstätt. Band I : Biographien der
Gründungszeit. Texte, Übersetzung und Erläuterung von Dr. theol. Andreas
Bauch. - Johann Michael Sailer Verlag Eichstätt 1962. 302 S., 4 Karten.

Im Jahre 740 schenkte Graf Suidger dem hl. Bonifatius die regio Eihstat
mit einem Marienkirchlein zur Gründung eines Klosters durch den hl. Willibald.

Schon 741 (745 gründete der Apostel der Deutschen das Bistum
Eichstätt mit bayrischer, schwäbischer und fränkischer Bevölkerung, aus
Teilen des bayrischen Nordgaues und dem Sualafeld. Das Bekehrungswerk
des Bonifatius in diesem Gebiet ist ohne die Mitarbeit seiner Verwandten
nicht zu verstehen. Willibald, der erste Bischof von Eichstätt, eine wahrhaft
europäische Gestalt des 8. Jahrhunderts, Wynnebald, der echte Missionar
und nachmalige Gründer des Klosters Heidenheim, ihre Schwester
Walburga, die erste Äbtissin auf dem Hahnenkamm und später eine der gefeiertsten

Heiligen des deutschen Mittelalters - diese Gefährten des hl. Bonifatius
arbeiteten klug und zäh daran, durch Mission und Organisation das Christentum

in Deutschland zu wahrem Leben zu erwecken. Dazu trat noch der weit-



316 Besprechungen

abgeschiedene Einsiedler Sola im mittleren Altmühltal. Sein Bild wird bereits
mit offensichtlicher Wunderfreudigkeit verzeichnet. - Die Quellen dieser
Gründergestalten der Diözese Eichstätt, die zwar zum größten Teil in den
Monumenta Germaniae Historica (VII 239-266; XV 86-117, 153-163, 538-
555; XXV 590-609; Nova Series I 123-132) veröffentlicht sind, bisher aber
nur wenigen Spezialisten zugänglich waren, vermitteln die allein zuverlässige
und wirklichkeitsnahe Grundlage für die Erkenntnis dieses Abschnittes
frühmittelalterlicher Kirchengeschichte, der ja über die Bistumsgrenzen hinaus
im Zuge der Christianisierung Deutschlands steht. Durch ihr manchmal
geradezu bombastisches Latein mit seinen überdimensionalen Satzkonstruktionen

und seltenen Wörtern bereiten diese Quellen dem Verständnis
erhebliche Schwierigkeiten; deshalb wurde, was sehr zu begrüßen ist, zu den
Texten eine möglichst lesbare und verständliche Übersetzung geschaffen
und diese durch einen umfangreichen Apparat von Anmerkungen erläutert,
der den derzeitigen Forschungsergebnissen Rechnung trägt. - Hier liegt eine
Arbeit vor, die Sachkenntnis und Fleiß des Herausgebers offenbart, die
gleichzeitig aber auch als Muster und Anregung zu ähnlichen Editionen
dienen kann; denn gerade die Erhellung auf dem Gebiet der Landesgeschichte,

von der die Diözesangeschichte vielfach einen Teil darstellt, ist und
bleibt eines der hochdringlichsten Anliegen innerhalb der Gesamtgeschichte
(vgl. H. Büttner in: Jahres- und Tagungsbericht der Görres-Gesellschaft
1955, Köln 1956, S. 49). Mit großen Hoffnungen darf die vom Verfasser
angekündigte umfassende Biographie des hl. Willibald erwartet werden.

G. Gieraths OP

Schneider, Reinhold: Das Leiden des Camöes oder Untergang und
Vollendung der portugiesischen Macht. - 2. Aufl., Verlag Jakob Hegner Köln &
Ölten 1957. 209 S.

Bei den Portugiesen lebt die Erinnerung an ihre Heldenzeit - seit etwa
1495 (Begründung ihrer Macht in Ostindien) bis in die zweite Hälfte des
16. Jahrhunderts - fort in dem Nationalepos «Lusiadas» des Luis de Camöes.
Hierin wird antike Mythologie verbunden mit mittelalterlicher
Kreuzzugsbegeisterung, Renaissanceornamentik und ganz neuen Motiven, die in
grandiosen Meeresschilderungen und orientalischen Bildern geboten sind. Camöes

läßt die Glanzzeit seines Volkes lebendig werden, ebenso aber auch den Untergang.

Jedoch wird er dadurch nicht zum Pessimisten, sondern schwingt sich
vielmehr hinauf über die Geschichte, denn er ist überzeugt, daß Gott das
letzte Wort spricht. Gerade diese Paradoxie - den Untergang klar zu sehen
und doch nichts aufzugeben vom Eigensten - macht ihn zum wahren
Geschichtsdeuter. Daß Reinhold Schneider ihm ein Denkmal gesetzt hat und
daß das Buch bereits in zweiter Auflage erscheinen konnte, zeigt, daß Gestalt
und Werk dieses größten portugiesischen Dichters über die Jahrhunderte
hinaus nicht vergessen sind. Die Synthese von Geschichtskenntnis und
Darstellungskunst dürfte beispielhaft sein, wie ein historisches Thema
aufzugreifen und zu schreiben ist. G. Gieraths OP



Besprechungen 317

Ratzinger, Joseph: Die erste Sitzungsperiode des Zweiten Vatikanischen
Konzils. Ein Rückblick. 63 S. J. P. Bachem Köln 1963.

Der Verfasser, heute Professor für Fundamentaltheologie in Münster
i. W., hat als theologischer Berater des Kölner Kardinals Frings die erste
Konzilsperiode miterlebt. Durch sein Wirken (der Schreibende erinnert sich
z. B. an Ratzingers Referat vor den deutschsprechenden Konzilsvätern im
November 1962) hat er sicherlich die Haltung mancher Bischöfe gegenüber
dem Schema über die Glaubensquellen mitbeeinflußt. Im vorliegenden
Schriftchen zieht er in Form eines «Erlebnisberichtes» eine Art Zwischenbilanz

des 2. Vatikanischen Konzils. Mit offenem Blick und wachem Sinn,
mit reifer Sachkenntnis und kritischem Urteil entwirft er ein lebendiges Bild
von den Ereignissen und Ergebnissen der ersten Session. Viel wurde bisher
darüber geschrieben, aber selten konnte etwas so Prägnantes und
Ausgewogenes gelesen werden. Die Ausführungen werden auch nach dem Konzil
ihren Wert nicht verlieren. A. Hänggi

TEXTAUSGABEN

Spicilegium Friburgense. Texte zur Geschichte des kirchlichen Lebens.
Herausgegeben von G. Meersseman und A. Hänggi. Universitätsverlag Frei-
burg/Schw. - 1. Bd. : Anton Hänggi: Der Rheinauer Liber Ordinarius (Zürich
Rh 80, Anfang 12. Jh.). 1957. 323 S. - 2. Bd. : G. G. Meersseman: Der Hymnos
Akathistos im Abendland I.: Akathistos-Akoluthe und Grußhymnen. 1958.
228 S. - 3. Bd. : G. G. Meersseman: Der Hymnos Akathistos im Abendland II. :

Gruß-Psalter, Gruß-Orationen, Gaude-Andachten und Litaneien. 1960.
390 S. - 5. Bd.: Gebhard Hürlimann: Das Rheinauer Rituale (Zürich Rh 114,

Anfang 12. Jh.). 1959. 179 S.

Mit ehrlichem Bedauern muß zunächst einmal die Verzögerung dieser
Besprechung vermerkt werden, die dadurch entstanden ist, daß der ursprünglich

vorgesehene Rezensent ausfiel und diese Werke erst vor kurzem dem
Unterzeichneten übergeben wurden. Es war nicht nur ein guter, sondern
auch ein ebenso mutiger Plan, die bereits 1897 von Ulisse Chevalier und
Adalbert Ebner auf dem 4. Internationalen wissenschaftlichen Kongreß der
Katholiken in Freiburg/Ue. angeregte möglichst vollständige Erfassung,
Erforschung und Publikation liturgischer Handschriften in der 1957

begonnenen Reihe «Spicilegium Friburgense. Texte zur Geschichte des
kirchlichen Lebens» in die Tat umzusetzen. Der Wert der Sammlung darf in einem
Doppelten gesehen werden : 1. Die Erschließung der alten liturgischen Quellen
dient dem Fortschritt der Liturgiewissenschaft. Zu diesem Zweck werden
neue Editionen veranstaltet, alte Editionen, die der Kritik nicht mehr
standhalten, neu herausgegeben. 2. Die liturgischen Bücher sind als Dokumente
der Tradition nach dem Grundsatz «Lex supplicandi est lex credendi» ebenso
wichtige wie interessante Zeugen des christlichen Glaubens und Lebens,



318 Besprechungen

gewinnen damit - wie heute immer mehr anerkannt wird, besonders seit der
Enzyklika Mediator Dei (AAS 39/1947/528 ff.) und der Instructio der S. C. Rit.
vom 3. 9. 1958 (AAS 50/1958/632) - eine entscheidende Bedeutung für die
Theologie, werden zum «Locus theologicus» und dürften auch bei der heutigen
Diskussion über das Verhältnis von Schrift und Tradition innerhalb der
Theologen und auf dem Konzil eine nicht geringe Rolle spielen.

Der 1. und 5. Band legen zwei Handschriften bzw. Werke des ehemaligen
Benediktinerklosters Rheinau unterhalb Schaffhausen vor: den Liber
Ordinarius und das Rheinauer Rituale, beide aus dem Anfang des 12.
Jahrhunderts. Die Libri Ordinarii beabsichtigten anfangs eine Anleitung für den
richtigen Gebrauch der liturgischen Bücher, später wurden dann Rubriken
und Gebete zu einer Einheit verschmolzen. Wir sind heute ziemlich gut über
die Liturgie des frühen Mittelalters, der Zeit der Sakramentarien und der
Ordines Romani orientiert. Die Kenntnisse aus der Folgezeit bis zum Tri-
dentinum sind jedoch noch mangelhaft. Die Ordinarien können das Fehlende
ergänzen. Sie sind das Spiegelbild der Lokalliturgie der verschiedenen
Kirchen. Je mehr Ordinarien erforscht und veröffentlicht werden, um so mehr
kommt man zu einem Gesamtbild. Die Arbeit von A. Hänggi ist hierzu sicher
ein beachtlicher Baustein. Aber nicht weniger die Edition von G. Hürlimann
über das Rheinauer Rituale. Er bietet ebenso wie im 1. Band der Reihe mit
der Herausgabe des Textes einen kurzen geschichtlichen Überblick, hier über
die Ordines oder Benediktionen. Es wird untersucht, wann und wo die
einzelnen Ordines oder die einzelnen Benediktionen zum ersten Mal auftreten
und wie ihre Entwicklung bis ins 12. Jahrhundert verlief. Ausführlicher
werden der Tauf- und Firmordo, die Krankenölung, Beerdigung, die
Aufnahmeriten in den Kleriker- und Mönchstand und die Wasserweihen
behandelt. Die feierlichen Weihen im Verlauf des liturgischen Jahres werden
an Hand des Rheinauer Liber Ordinarius genauer beschrieben, so daß ein
anschauliches Bild vom liturgischen Leben der Rheinauer Mönche dargeboten
wird.

G. G. Meersseman befaßt sich in 2 Bänden (Spie. Frib., 2. und 3. Band)
mit dem Einfluß des Hymnos Akathistos im Abendland. Vergleicht man die
nicht-scholastischen Literaturen der Ost- und Westkirche miteinander, so
fällt auf, daß beide die Lehre von der Gottesmutter nicht nur durch
Schlußfolgerungen, sondern auch dadurch weiter entwickelten, daß sie in Homiletik
und Dichtung die Metaphern, Symbole, Aussagen, Prädikate und Attribute
der Gottesmutter vervielfältigen, paarweise gruppieren und litaneiartig
aneinanderreihen. Diese Denkart hört aber mit dem Anfang der Frühscholastik

nicht auf, sie befruchtet auch weiter die Mariologie. Denn das Beste,
was Homiletik und Dichtung auf diese Weise darboten, wurde in die Liturgie
aufgenommen und diente der scholastischen Mariologie als Ausgangspunkt
für weitere Spekulationen. Die Scholastiker verarbeiteten nicht nur Schrift-
und Vätertexte, sondern auch jene liturgischen Formeln, die sie, oft
unbewußt, im Gedächtnis hatten. Hierzu gehört auch der Hymnos Akathistos, von
dem seit dem 9. Jahrhundert eine lateinische Version vorlag (vgl. M. Huglo,
in: Le Muséon LXfV/1951/27-61). Daß aber die lateinischen Grußhymnen
an die Gottesmutter, die seit Ende des 11. Jahrhunderts immer zahlreicher



Besprechungen 319

auftauchen, jene Dichtform nachgeahmt hatten, war den Literaturhistorikern
nicht aufgefallen. Diese Gattung bildet den Gegenstand des 1. Bandes von
Meersseman, während der 2. Band die weiteren Abarten: Grußpsalter, Gruß-
orationen und Litaneien behandelt.

Die Herausgeber des Spicilegium Friburgense, die Professoren der
Freiburger Universität G. G. Meersseman und A. Hänggi, haben eine nicht leichte
Aufgabe übernommen. Aber die hier erwähnten und die andern inzwischen
schon erschienenen Bände zeichnen sich aus durch hervorragende Kenntnis
des Materials, gutes Darstellungsvermögen und einwandfreie Editionstechnik,
zu der man nur gratulieren kann. G. Gieraths OP

Roland von Cremona: Summae Magistri Rolandi Cremonensis OP Liber
tercius. Editio princeps ex membranaceis codicibus Berg. Civ. 6. 129 (olim A
9. 13), fol. 3r-145r et mutilo Yat. Barb. lat. 729, fol. 128v-264v, curante
Aloys. Cortesi. (Monumenta Bergomensia, VII.) - Edizioni «Monumenta
Bergomensia», Bergamo 1962. 1401 p.

Fünf Jahre nachdem die Sentenzenglossen des ersten Pariser
Franziskanermagisters, Alexanders v. Haies, in abgeschlossener Edition vorlagen,
erschien der erste Band der Summa des ersten Pariser Dominikanermagisters.
Roland verdankt den Druck nicht einem Mitbruder sondern einem
Weltpriester. Der Herausgeber beabsichtigt, die Prolegomena nach der vollständigen

Textausgabe in einem abschließenden vierten Band unterzubringen.
Mittlerweile erklärt er sich über seine Arbeit in einem beigelegten Falzblatt.
Für das hier vorliegende dritte Buch der Summa standen ihm leider nur
zwei Hss. zur Verfügung: der von Th. Käppeli entdeckte Cod. Bergamo
Civ. 6. 129 und Cod. Vat. Barb. lat. 729. Diese zweite Hs. enthält den Text
leider nur unvollständig. Es fehlen die Kapitel 292-468, d. h. Edition S. 820-
1383. Umso bedauerlicher ist es, daß der Editor den inzwischen von Th. Käppeli

entdeckten Cod. Firenze, Naz., Conv. soppr. da ordinäre 282 (Brief
Th. Käppelis an den Rezensenten), in P. O. Kristellers Iter Italicum I 165

irrtümlich als 272 bezeichnet, nicht benützen konnte.
Roland teilt sein Werk nicht in Distinktionen, sondern nur in Quaes-

tionen ein. Es zeichnet sich denn auch weniger durch klare Gliederung als
durch Reichhaltigkeit und Vielseitigkeit aus. In der Tat begegnet man öfters
Erklärungen von Schriftmaximen oder Vätersentenzen, dann auch wieder
kasuistischen Fragen.

Der Herausgeber hat die lateinische Orthographie der Hss. beibehalten.
Das führt zur Unzulänglichkeit, daß man neben der Orthographie z. B. von
edificare auch noch edifficare und hedifficare vorfindet. Ohne Zweifel wäre es

besser gewesen, nach dem Vorbild der großen Editionsunternehmen die heute
gebräuchliche Schreibweise zu gebrauchen. Leider sind auch Verlegenheitsbehelfe

der Abschreiber stehen geblieben, wie z. B. : Et hoc est contra consilium,
sive concilium (S. 56).

Die Zeilen sind nicht numeriert, weshalb im Apparat mit Exponenten
gearbeitet wird. Bei der ungeheuren Ausdehnung des Textes wird man
verstehen, daß der Herausgeber darauf verzichtet hat, die stillschweigend be-



320 Besprechungen

nützten Quellen aufzuspüren. Hingegen erwartet man heute, daß die
ausdrücklichen Zitate identifiziert werden, so zeitraubend diese Arbeit auch ist.
Cortesi hat nur die Schriftstellen angegeben, allerdings auf rätselhafte Art,
für Is. VII 15: Is. VII c 15; für Marc. XIII 32: Marc. XIII d 32.

Doch seien wir froh, wenigstens mal den Text gedruckt zu haben. Für
die restlichen Bücher stehen weitere Hss. zur Verfügung. Wir wünschen dem
mutigen Herausgeber guten Fortgang der Arbeit. P. Künzle OP

Delhaye, Phüippe: Pierre Lombard. Sa vie, ses oeuvres, sa morale. (Conférence

Albert-le-Grand 1960). - Institut d'études médiévales, Montréal ;

J. Vrin, Paris 1961. 111 p.

Nach einer knappen Zusammenstellung der Lebensdaten und der Schriften

des Lombarden bietet der bekannte Mediävist eine sorgfältige Studie
über ein bisher vernachlässigtes Thema : die Moraltheologie des einflußreichen
Magisters. Die einzelnen Kapitel behandeln: den Menschen in christlicher
Schau, seine Hinordnung auf Gott, die göttlichen Tugenden, die moralischen
Tugenden und die Gaben des Hl. Geistes, Sünde und Buße. Abschließend
wird die Methode des Lombarden erläutert. D. hat es trefflich verstanden,
die Grundpositionen des Meisters, seine Verdienste um die Moraltheologie,
aber auch deren Mängel aufzuzeigen. P. Künzle OP

Anciaux, Paul: L'Episcopat dans l'Eglise. Réflexions sur le ministère
sacerdotal. (Présence chrétienne.) - Desclée De Brouwer, [Paris-Bruges] 1963.
111 p.

Das Broschürchen vereinigt zwei bereits in Zeitschriften veröffentlichte
Artikel. Der Titel ist denn auch ziemlich irreführend. Sein erster Teil paßt
zum zweiten des Büchleins (63-110), der Untertitel zum ersten. Anknüpfend
an Werke zweiter Hand werden zu den beiden Themen Gedanken erörtert,
die zur Zeit des Konzils und danach allerorts geäußert worden sind.

Der Verlag Desclée de Brouwer würde, obgleich er wohl bekannt ist,
dem Bibliographen besser entsprechen, wenn er sich dem allgemeinen Brauch
anschlösse, den Verlagsort zu vermerken. P. Künzle OP

Masson, Denise: Le Coran. Editions Gallimard, Paris, 1967. CXV-1087 p.

La collection La Pléiade ne pouvait choisir meilleur traducteur du Coran

que Madame D. Masson qui, vivant en terre d'Islam, étudie ce texte depuis
trente ans et nous a donné une remarquable synthèse des trois religions du
Livre : Le Coran et la Révélation judéo-chrétienne, 1958 (cf. Freiburger
Zeitschrift für Philosophie und Theologie, 1959, p. 440). Cette compétence nous
vaut beaucoup mieux qu'une traduction claire et élégante qui se joue des

anfractuosités de la syntaxe arabe (le texte de base est l'édition officielle
de Boulaq, Le Caire, 1923), mais en outre une introduction sur la doctrine
coranique, sa théologie et sa morale, puis deux cents pages de notes qui



Besprechungen 321

élucident termes et locutions techniques: bienfait, cœur, croyant, grâce, etc...
C'est ainsi que seront distingués 'al rahman «celui qui fait miséricorde» et
'al rahim «le Miséricordieux» (par essence); 'Islam «soumission à Dieu» et
muslim «celui qui se soumet à Dieu»; mais 'Allah est traduit par Dieu,
puisque le Dieu du prophète Muhammad est le même que celui d'Abraham.
L'ouvrage se termine par un aperçu bibliographique et un très copieux index
des noms et attributs de Dieu, des thèmes principaux (amour, croyants,
juifs, mystères, etc.) et des noms propres (Adam, Jésus, Noé, Sinaï).

C'est dire que ce volume est un parfait instrument de travail, tant pour
les Islamologues que pour les exégètes chrétiens. En relisant les sourates,
nous avons été frappés à nouveau de l'appauvrissement doctrinal et religieux
du Coran par rapport à l'Ancien Testament, et pourtant celui-là déclare
explicitement son intention de compléter et de confirmer celui-ci. A la vérité,
comme l'observe D. M., jamais la critique textuelle et littéraire ne lui a
encore été appliquée et il serait temps de lui faire subir l'examen de la
formgeschichtliche Schule. Qu'en est-il de l'authenticité des révélations faites
au prophète et de son ascension au ciel? Lorsqu'il relate les épisodes bibliques
et déclare qu'ils n'étaient pas connus avant lui (Sour, xi, 49; xii, 102),
quelle est l'origine de son information? Si l'archétype du Coran était
conservé au ciel de toute éternité, comment comprendre la dictée miraculeuse
d'Allah à Muhammad et, finalement, la formation intellectuelle de ce
dernier? Grâce à cette édition, la curiosité des historiens des religions est
éveillée et leurs moyens d'investigation sont accrus. C. Spicq OP


	Besprechungen

