Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 13-14 (1966-1967)
Heft: 2
Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN

DOGMATIK

Jean-Hervé Nicolas: Dieu connu comme inconnu. Bibliothéque fran-
¢aise de philosophie. Desclée De Brouwer 1966. 431 p.

Le R. P. Nicolas, qui avait publié, il y a une vingtaine d’années, un
premier ouvrage Connaitre Diew ol s’était affirmée sa pénétration de méta-
physicien en méme temps que son sens du mystére divin, est revenu sur
ce méme théme pour en faire ’objet d’une étude plus approfondie et plus
technique. C’est assez dire que la connaissance de Dieu, I’exploration de ses
diverses voies d’approche, le sentiment des capacités comme des limites de
nos facultés connaissantes représentent un des axes principaux de sa réflexion
théologique. Depuis le premier essai jusqu’'a ce livre de la pleine maturité,
on décele, en effet, la continuité d’un effort et d’une méditation, I’expérience
d’un maitre qui n’a cessé de réfléchir sur le mystére de Dieu et sur la validité
des démarches par lesquelles I'esprit s’y applique. (Euvre d’'un métaphysi-
cien de race qui ne perd jamais de vue la liaison entre les affirmations révé-
lées sur Dieu et les certitudes premieéres de la raison philosophique, la possi-
bilité pour celle-ci d’atteindre 1’étre et les transcendantaux avec l’ouverture
illimitée de leur signification analogique. Mais ceuvre aussi d’un vrai maitre
in sacva doctrina chez qui la rigueur des méthodes scientifiques n’a produit
aucun dessechement parce qu’elle demeure sensible aux enrichissements
procurés a l’'intelligence par la révélation des profondeurs divines comme
aux intuitions savoureuses de la sagesse de I’Esprit Saint.

Ainsi, selon le propos souligné par 1’'auteur lui-méme, ce livre ne poursuit
aucune visée directement apologétique. 11 ne prétend pas trouver les argu-
ments les plus percutants et les plus efficaces pour convaincre ’athée et
I'incroyant. Travail d’une intelligence éclairée par la foi, d’une intelligence
qui ne démissionne pas mais qui se dépasse en s’ouvrant aux données de la
Révélation, il entend avant tout établir la valeur noétique des affirmations
sur Dieu, quelles que soient les voies par lesquelles se poursuit cette approche.
Par le fait méme cette étude répond a l'exigence premiere de 1'intelligence
en quéte de Dieu et qui veut savoir la qualité d’intelligibilité de ses concepts

et de ses jugements. .

Aussi le R. P. Nicolas commence-t-il par sonder la signification de 'affir-
mation de Dieu en montrant comment l'affirmation de I’'é¢tre conduit a
I'affirmation de I’Etre premier. Car c’est bien I'insatisfaction radicale provo-



Besprechungen 291

quée par le sentiment de 1'indigence irréductible d’un étre causé et contingent
qui pousse a déboucher sur I’Etre incausé dont la plénitude suffit a elle-mé&me
et rend intelligible tout ce qui, a des degrés divers, participe a sa richesse
souveraine. Affirmation qui est nécessaire, qui est existentielle — puisque,
au-dela des concepts elle s’acheve dans 'intuition de I’étre —, qui est transcen-
dantalisante puisque son dynamisme la porte vers un étre situé en dehors
et au-dessus des étres dépendants et finis —, qui enveloppe un paradoxe
essentiel puisqu’elle affirme la réalité et les limites d’'une connaissance.
Soucieux de soumettre chaque résultat de notre enquéte a une critique
rigoureuse et exigeante, le R. P. Nicolas examine les conditions que nos
concepts comme nos jugements doivent réaliser pour permettre la valeur
de notre connaissance: c’est ainsi qu’il établit le privilege des concepts
ouverts, des perfections pures sur les concepts fermés et les perfections
mixtes lesquelles renferment une limitation fonciére incompatible avec I’Etre
souverainement parfait. Il confronte la pluralité des attributs divins avec
la simplicité absolue de Celui qui rassemble dans sa richesse toutes les perfec-
tions disséminées dans la création. Il passe au crible, selon les reégles de
I’analogie, les jugements qui, en empruntant les voies de la causalité, de
I’excellence et de la négation, veulent transposer en Dieu les perfections
découvertes dans les étres limités et participés. Il compare l'efficacité des
deux types de raisonnement: a posteriori — a partir des effets de la puissance
divine —, a priori — par la raison explicative. Il institue la critique du langage
théologique lui-méme: langage théologique propre, qui désigne une réalité
immatérielle, simple, éternelle, infinie, a partir de termes qui portent la
trace de leur attribution a des étres matériels, composés, situés dans le
temps et limités dans leur perfection; langage théologique impropre ou
métaphorique qui permet d’étoffer nos concepts humains mais dont la valeur
doit étre soigneusement définie sous peine de tomber dans les pieges de
I’anthropomorphisme. Critique dont le R. P. Nicolas situe tres bien la raison
d’étre toujours nécessaire: «C’est d’une fagon vivante et continue que 'esprit
doit contréler, redresser, sublimer les instruments dont il se sert, afin de
se tenir sans cesse a la pointe de son effort, en une connaissance qui afirme
et respecte la transcendance de I’objet, au moment méme o elle ’atteint» ™.

*

A cette exigence de critique, il continue de demeurer fidéle lorsqu’il s’agit
d’établir la valeur des termes choisis par Dieu lui-méme dans sa Révélation
pour nous dire quelque chose de son mystére. Il rencontre aussitot le probléme
préalable: comment, dans 1'unité simple de Dieu, distinguer deux objets
distincts de connaissance? Et comment ce second objet peut-il devenir lui
aussi connaissable, puisqu’il doit I’étre d’'une maniére ou de l'autre pour
pouvoir étre révélé? Le R. P. Nicolas constate d’abord que la raison voit
qu’il y a un Dieu beaucoup plus qu’elle ne peut le savoir. Certes, ce Dieu
offert dans la révélation de son mystére n’est pas un autre Dieu situé au-

1 P. 169.



202 Besprechungen

dela du Principe premier connu par la raison. C’est ce méme principe mais
connu dans ce qu’il est en lui-méme, non dans ce qui, chez lui, est nécessaire
pour justifier ’existence du monde et de nous-mémes. Cette communication
du mystere par Révélation est possible grace a la transcendance de l'intelli-
gible divin qui déborde tout intellect créé et grace aussi a cette disponi-
bilité — connue sous le nom de puissance obédientielle — ol l'intelligence
humaine se trouve par rapport a la Cause premiere qui peut l'utiliser et
I'élever jusqu’au plan de l'intelligible absolu. Puissance obédientielle qui est
certes non répugnance mais dont le R. P. Nicolas souligne aussi le caractére
vital et personnel. Car Dieu ne donne pas une vie et des opérations toutes
faites 2, mais il donne a la personne et a l'intellect créé d’étre le principe
des opérations surnaturelles rendues possibles par I’habitus infus de grace.

Dans la Révélation imparfaite — propre a cette vie en attendant la révé-
lation parfaite de la vision béatifique — Dieu va se révéler a la créature par
des mots humains au moyen desquels il pourra dire autre chose que ce
qu’elle connaissait déja. Tel est le paradoxe de la connaissance théologique
qui comporte certes une illumination de I'esprit, mais qui laisse ce dernier
dans l'obscurité d’'un objet connu comme inconnu. Griace a une nouvelle
extension de l’analogie — analogie au deuxiéme degré —, Dieu nous fait
atteindre un objet suprahumain, cette face cachée de son mystére qu'il
nous révele grice a des concepts tirés de I’expérience humaine la plus humble
et dont la valeur analogique est dissimulée sous les apparences de l'uni-
vocité 3, mais dont nous apprenons la valeur transcendante a condition que
nous ayons soin de les purifier et de les sublimer de maniére a les rendre
assez ouverts pour désigner des perfections pures. Ainsi méme des concepts
cachés sous le voile de la métaphore — dont le R. P. Nicolas souligne la valeur
pédagogique —, pourront receler une intelligibilité authentique bien que
cachée.

Des lors, le jugement de foi, tout en assumant l'affirmation de I'Etre
absolu, atteint par les exigences de la causalité, va au-dela et nous fait affirmer
des attributs que la seule causalité ne saurait découvrir bien qu’ils ne puissent
étre congus eux-mémes que par voie de causalité et qu’ils nous soient donnés
comme l'explication supréme de tout: «En se révélant a I'homme, Dieu le
révele a lui-méme et lui révele le monde» *. En méme temps, par un jeu de
négations, les concepts — dont chacun est a la fois imparfait et complémen-
taire — se corrigent mutuellement tandis que la via eminentiae nous permet
de porter a l'infini I’élément formel de ces concepts épurés grace a la via
negationis. Enfin, a partir de ces jugements, ’esprit progresse par raisonne-
ments, non pas tant vers de nouveaux objets que vers ’'approfondissement
d’un intelligible inépuisable °>. Le R. P. Nicolas insiste avec raison sur la
compétence de la seule théologie pour entreprendre ’exploration des données

2 p. 211.
3 P. 242,
4 P, 255,
5 P. 264.



Besprechungen 293

révélées a l'encontre de la tendance instinctive d’une certaine philosophie

by

chrétienne a s’annexer l’ensemble du domaine de la connaissance de Dieu.

*

Mais cette analogie théologique qui permet aux concepts tirés de I'expé-
rience de dépasser leur signification originaire pour la hausser jusqu’a
signifier valablement la vie intime du Dieu trinitaire va étre elle-méme
dépassée par une autre forme de saisie de ’Etre divin. En décrivant la
démarche propre de l’expérience mystique, le R. P. Nicolas rappelle en
méme temps comment celle-ci fait intervenir un autre facteur que la connais-
sance, c’est-a-dire 1’élan de I’amour et de l’affectivité et comment ce dyna-
misme nouveau ne s’accomplit nullement contre la connaissance ni en marge
d’elle. Si cette expérience savoureuse des choses de Dieu ne comporte pas
de nouvelles révélations, elle use d’un mode supra-humain de connaitre qui
permet au mystique de participer inchoativement a la maniére dont Dieu
se saisit lui-méme ¢. L’auteur souligne avec perspicacité comment la connais-
sance mystique surmonte le divorce entre la connaissance et la vie, mais
aussi comment elle a l'inconvénient — rangon de son privilege — d’étre
incommunicable par manque d’évidence objective. Elle ne saurait donc se
substituer a la théologie conceptuelle dont la valeur est permanente. Mais
le R. P. Nicolas rappelle aussi que si cette derniére conserve tous ses droits,
elle est aussi au service de la sagesse contemplative vers laquelle d’ailleurs
elle tend de tout son poids par la faim qu’elle creuse de cette saisie directe
d’un Dieu que les concepts et les formules ne peuvent embrasser.

*

Cette syntheése ot chaque démarche de la connaissance est située, ana-
lysée, ou chacun des paliers de cette ascension nous vaut un nouvel enri-
chissement de notre connaissance de Dieu et aussi un sens plus vif de notre
inconnaissance, est vraiment digne de la grande tradition thomiste que la
faveur actuelle pour une théologie essentiellement historique risque de
déprécier. Cette étude ou le respect du mystére s’accompagne d’une vue
aussi pénétrante, aussi sereinement audacieuse des ressources de la raison,
réalise pleinement la mission et les titres de noblesse d’une théologie qui
veut étre avant tout l’intellectus fidei. ALPHONSE MENOUD

L’évéque dans I’Eglise du Christ. Travaux du Symposion de 1’Arbresle
1960, recueillis et présentés par H. Bouéssé et A. Mandouze. (Textes et Etudes
théologiques.) — Desclée De Brouwer, [Bruges-Paris] 1963. 374 p.

Die Tagung kam gleich zu Beginn in den GenuB einer Untersuchung
von P. Benoit, OP, dem bekannten Professor an der Bibelschule von Jeru-
salem, zum Thema: Les origines apostoliques de 1’épiscopat. Riickgreifend auf
jiidische und griechische Parallelen der neutestamentlichen Funktionen der

& P. 381.



294 Besprechungen

presbyteroi und episcopor zeigt er, wie im Gefolge der Ausbreitung der Kirche
und der Festigung der Ortskirchen die Episkopen in homogener Entwicklung
zu Nachfolgern der Apostel geworden sind, und wie sich schlieBlich der
monarchische Episkopat herausbildete. L.-M. Orrieux O P, Le corps épiscopal
dépositaire de la foi et des sacrements, prizisiert Grundlage und Bedeutung
der unfehlbaren Glaubensiiberlieferung durch das bischéfliche Kollegium.
Ch. Duguoc OP, Téte et corps dans le college épiscopal — infaillibilité fonc-
tionnelle et graduée, I'impossible dilemme, behandelt die alte Frage nach
dem einzigen oder doppelten Subjekt der Infallibilitdt. Es gibt nur ein ein-
ziges Subjekt: die Kirche; aber ihre Einheit einerseits und ihre Universalitdt
und Katholizitdt anderseits verlangen eine zweifache Modalitédt der Ausiibung
dieser Irrtumslosigkeit. M.-D. Chenu OP, Les théologiens et le college épis-
copal, autonomie et service, legt auf gliickliche Weise dar, wie die Theologie
als Wissenschaft zwar ihre eigenen Gesetze hat, die ganze Arbeit des Theo-
logen aber trotzdem ein Dienst an der Glaubensverkiindigung sein mul.
Mit einer Verschmailerung auf die Spur einer Verkiindigungstheologie, die
einzig an dem interessiert ist, was in gemeinverstdndlicher Sprache auf die
Kanzel gebracht werden kann, hat das nichts zu tun. Mgr. Ch. Journet be-
reichert den Band mit einem ebenso knappen wie klaren Beitrag iiber die
hierarchischen Gewalten bei den Aposteln, beim Papst und bei den Bischéfen.
L.-B. Gillon OP, kommentiert die Lehre des hl. Thomas vom Episkopat als
Stand der Vollkommenheit, wihrend L.-M. Orrieux OP, den Bischof als
Perfector nach Ps.-Dionysius und Thomas von Aquin darstellt.

Andere Beitrige rollen unmittelbar praktische Probleme auf: so P. Brou-
tin S J, Du devoir divin d’évangéliser le monde imparti au collége épiscopal. Sa
mise en oeuvre dans la pensée et ’activité de grands évéques; J. Masson SJ,
L’éveque et la communauté en terre de mission; H. Bouéssé OP, Des néces-
saires échanges de pensée et de services au sein du college épiscopal, face
aux probléemes de I’Eglise dans un monde tres divers et simultané. Derselbe,
L’évéque, titulaire de la Parole de Dieu et débiteur de tous, surtout des
pauvres, dans le ministére de I'évangélisation, chez le cardinal Suhard.

A. Madouze zeichnet ein ungemein lebendiges Bild vom Bischof und
der Priesterschaft im Dienste des Volkes anhand von St. Augustins Schriften
und Tatigkeit. Der Gegenstand ist mit soviel Kompetenz behandelt, daB es
sich der einzige an dieser Tagung mitsprechende Laie sehr wohl erlauben
durfte, einige schalkhafte Anspielungen auf die heutige Zeit wie wiirzendes
Salz beizumischen. Den Abschluf3 bildet der Vortrag von Mgy E.-M. Guerry,
Erzbischof von Cambrai, zum Thema Bischofsamt und Heiligkeit.

Im zweiten Teil werden die Diskussionen iiber die einzelnen Vortrige
dargeboten (299-360). Liest man, welchen Eindruck der Neuigkeit die von
P. Benoit zu Gunsten der Primatsstellung des Papstes angefiithrten Schrift-
texte machten (307-309 oben), so kann man sich eines Schmunzelns nicht
enthalten, wenn man sich daran erinnert, wie ausfiihrlich iiber die Bedeutung
eben jener Texte wihrend des ersten Vaticanums verhandelt worden war.
Mit einigem Kopfschiitteln nimmt man die Intervention von H. Bouéssé
gegen den sakramentalen Charakter der Bischofsweihe zur Kenntnis. Etwas
mehr Tuchfiithlung mit der positiven Theologie hidtte den spekulativen Theo-



Besprechungen 295

logen davor bewahren konnen, in einem Nachwort (361-369) seine Position
zu widerrufen, nachdem die Debatten in der Konzilsaula hierzu sehr deutlich
AnlaB gaben. Nichtsdestoweniger vermittelt der Band den Ertrag einer
Studientagung von hohem Ernst und Wert. P. KionzLE OP

Casel, Odo: Mysterium der Ekklesia. Von der Gemeinschaft aller Erlosten
in Christus Jesus. Aus Schriften und Vortragen. Matthias-Griinewald-Verlag,
Mainz 1961. 427 S.

Nachdem schon der 4. Auflage von Casels «Das christliche Kultmy-
sterium» zwei Kapitel beigefiigt waren, die aus Briefen und Vortrigen
zusammengestellt sind, hat sich Frau Theodora Schneider OSB, Herstelle,
die sicher nicht leichte Aufgabe gestellt, aus Schriften und Vortriagen Casels
eine Gesamtschau seines Gedankengutes zu bieten, wobei allerdings zu be-
riicksichtigen ist, daB es sich bei den beniitzten Vortridgen und Ansprachen
zumeist «um Ubersetzungen aus Stenogrammen» handelt (S. 59). Die Heraus-
geberin stellte dem Ganzen eine beachtenswerte Einfithrung in die Mysterien-
lehre Casels voran (S.19-56). Von ihr stammt auch die Disposition des
Buches, da Casel selbst keine abgeschlossene, systematische Abhandlung
iiber das «Mysterium Ekklesia» hinterlieB. Das Buch atmet den Geist Casels,
man darf in ihm keine abstrakt-begriffliche Sprache, noch ein Fortschreiten
von Erkenntnis zu Erkenntnis auf der geraden Linie logischer Entwicklung
suchen. Das Ganze ist ein eindrucksvoller Versuch, eine Spiritualitdt von der
Liturgie, von den Sakramenten, von der Kirche, von Christus, d. h. vom
«Mysterium» her aufzubauen. Mégen da und dort biblische und theologische
Liicken zu finden sein, so ist es doch schon sehr viel, daB3 geistliche Vor-
triagen in diesem Ausmal unter dem ekklesiologischen Gesichtspunkt ge-
halten werden, wodurch vor allem sichtbar wird, daB geistliches und christ-
liches Leben auch immer schon ekklesiologisch ist. Ob es sprachlich und
inhaltlich ein Gewinn ist, daB3 statt Kirche, Herr, Geist, Welt oder Zeit fast
immer: Ekklesia, Kyrios, Pneuma und Aion stehen, ist sehr fraglich. Fiir
den Kenner sind diese Worte doch ebenso vielschichtig wie die deutschen
Entsprechungen, und dem Nichtkenner sagen sie nichts.

Tromas KREIDER OSB

Bonifazi, Duilio: Immutabilita e relativita del Dogma secondo la teologia
contemporanea. — Corona Lateranensis 1, Roma 1959. 139 p.

Die vorliegende Untersuchung iiber Unverdnderlichkeit und Relativitdat
des Dogmas nach der zeitgendssischen Theologie lag der Lateranuniversitat
als Dissertation vor und erdffnet die Schriftenreihe «Corona Lateranensis».
Der Verfasser hat dabei den Zeitraum von der Verurteilung des Modernismus
(1907) bis zur Enzyklika « Humani generis» (1950) vor Augen.

Die Darlegung ist durch systematische Gesichtspunkte bestimmt. Zu-
ndchst wird das Glaubensobjekt in den beiden Phasen der Offenbarung und
des Dogmas analysiert, wobei die Offenbarung das erste Stadium des Glau-
bensobjektes ausdriickt: «il dogma allo stato primitivo, quale esce dalle mani



296 Besprechungen

di Dio» (S. 16). In zwei Kapiteln wird gezeigt, wie einerseits die Objektivitit
und metaphysische Absolutheit der dogmatischen Aussagen ihre Bestdndig-
keit und Unverdnderlichkeit in geschichtlicher Hinsicht begriinden, anderer-
seits der analoge Wert der gleichen Aussagen eine historische Relativitit
im Sinn einer fortschreitenden Vervollkommnung und homogenen Entwick-
lung mit sich bringt. Von da aus erdffnet sich die genauere Frage nach dem
Verhiltnis der Unverdnderlichkeit des Dogmas zur Dogmenentwicklung (der
Verfasser unterstreicht den logischen Nexus, der indes nicht unbedingt
apodiktisch sein muf3, gibt aber auch die Funktion der cognitio per connatura-
litatem fiir die Wahrnehmung des Einschlusses eines neuen Dogmas im
Glaubensdepositum zu), sowie die Frage nach der Beziehung des sich ge-
schichtlich entfaltenden Dogmas zur Entwicklung der Philosophie.
Verschiedenes wire kritisch zu dieser Untersuchung anzumerken. Vor
allem leidet sie darunter, daf3 keine saubere historische Methode angewendet
wird. Die Darlegung gleicht stark der eines herkémmlichen Handbuches
(vgl. S. 17 die schematische Exposition der irrigen Ansichten), die die Autoren
nach Auswahl zitiert, ohne da3 dabei die Entwicklung der Probleme wirklich
sichtbar wiirde. Den Anliegen der summarisch zitierten Theologen der « Théo-
logie nouvelle» wird der Verfasser auf diese Weise keineswegs gerecht. Die
Weiterentwicklung der Probleme nach «Humani generis» wird nicht beriick-
sichtigt, obwohl in dieser Zeit doch einiges in der Theologie geschehen ist.
So wird der wichtige Artikel Karl Rahners iiber die Dogmenentwicklung
(Schriften zur Theologie 1954) iiberhaupt nicht erwdhnt. Auch sonst scheinen
dem Verfasser die deutschsprachigen Theologen ziemlich unbekannt zu sein.
DaB er in der Darstellung im wesentlichen den herkémmlichen Auffassungen
der Schultheologie folgt (z. B. in der doktrinellen Fassung des Offenbarungs-
begriffes, in der kaum etwas von einer biblischen Fundierung zu spiiren ist),
ist sein gutes Recht. Man wird sich so aber fragen kénnen, welch neue Ge-
sichtspunkte durch diese Arbeit der Theologie geboten werden, und ob die
heutige Problematik wirklich umfassend gesehen ist. M. L6sRER OSB

Betti, Umberto: La Costituzione dommatica «Pastor Aeternus» del Con-
cilio Vaticano I. — Spicilegium Pontificii Athenaei Antoniani 14, Roma 1961.
xXvIIl-702 p.

Da eine ausfiihrliche Monographie iiber die Konstitution «Pastor Aeter-
nus» des ersten Vatikanischen Konzils bis jetzt fehlte, ist es zu begriiBen,
daB Betti nunmehr eine solche vorlegt. Seine Arbeit stiitzt sich zur Haupt-
sache auf das ausgedehnte veréffentlichte Quellenmaterial (besonders Mansi),
zieht aber auch die Tagebiicher des Erzbischofs von Lucca Arrigoni und des
Kardinals Bilio, des Prisidenten der Glaubensdeputation, sowie unveroffent-
lichte, im Vatikanischen Archiv aufbewahrte Dokumente iiber die Vor-
bereitungsphase heran. Der Schwerpunkt des Buches liegt in der Darstellung
des Werdens der Konstitution, wobei die Abdnderungswiinsche, Diskussions-
voten usw. bis ins einzelne einbezogen werden, sodafl die Genesis der Kon-
stitution deutlich und eine historisch getreue Interpretation des definierten
Textes moglich wird. Die kirchengeschichtlichen Aspekte des Konzils werden



Besprechungen 297

soweit beriicksichtigt, als es zur Kennzeichnung des Rahmens der Diskussion
und zum Verstdndnis der Entwicklung erforderlich ist.

Die Darstellung beginnt mit der Untersuchung des urspriinglichen
Kapitels 11 des Kirchenschemas iiber den Primat und des beigefiigten elften
Kapitels iiber die Unfehlbarkeit. Diese beiden Kapitel wurden, wie bekannt
ist, auf Dringen der Konzilsmehrheit hin aus dem Kirchenschema heraus-
genommen und antizipiert als eigenes Schema behandelt. Der zweite umfang-
reichste Teil des Bandes studiert die Entwicklung dieses Schemas durch die
verschiedenen Phasen der Diskussion und Umformung hindurch bis zum
endgiiltigen Dekret. Am Ende dieses Teils werden die verschiedenen Texte
in einer Konkordanz einander gegeniibergestellt. Im dritten, relativ kurzen
Teil, wird die Lehre des Konzils iiber Primat und Unfehlbarkeit zusammen-
gefaB3t.

Der Hauptwert des Bandes liegt ohne Zweifel in der griindlichen Dar-
stellung der Genesis der Konstitution «Pastor Aeternus». Damit ist ein sehr
wertvolles, wenn auch in diesem Umfang etwas schwerfilliges Hilfsinstrument
fiir die Interpretation dieses wichtigen lehramtlichen Dekretes geschaffen
worden. Dieser Wert wird auch nicht wesentlich dadurch beeintriachtigt,
daB man da und dort etwas mehr Verstindnis fiir die Konzilsminderheit
gewiinscht hidtte. Dieser mehr kirchengeschichtliche Aspekt wird ja nur
beildufig berithrt. Mehr kritische Fragen wiren zum doktrinellen Teil zu
stellen. Soweit es sich dabei nur um eine Zusammenfassung der Konzils-
aussagen handelt, ist dem nichts beizufiigen. Tatsdchlich impliziert aber die
Darstellung einen weiteren theologischen Fragenkreis. In dieser Hinsicht
leiden die Ausfithrungen des Verfassers u. E. darunter, daB sie die theolo-
gische Problematik zu einseitig aus der Perspektive des Primates sehen und
andere theologische Gegebenheiten, vor allem die Realitit des Bischofs-
kollegiums, zu wenig beriicksichtigen. So wird die Verfassung der Kirche
zu unbesehen als «monarchisch» taxiert, die Grenze von papstlichem Recht
und moralischer Verpflichtung fiir den Papst zu wenig scharf gezogen, die
Verantwortung des Apostel- und Bischofskollegiums fiir die Gesamtkirche
zu wenig hervorgehoben usw. Da der eigentliche Wert des Buches in der
Darstellung des Werdens und in der historisch getreuen Interpretation der
Konstitution liegt, wird auch jener Theologe fiir die hier griindlich geleistete
Arbeit dankbar sein, der im doktrinellen Teil manche Akzente anders setzen
wiirde. M. L6HRER OSB



298 Besprechungen

LITURGIK

Joseph Pascher: Das liturgische Jahr. Miinchen: Max Huber. 1963. 781 S.

Wer ein Werk von Inhalt und Umfang wie das vorliegende besprechen
mull, hat gewisse Hemmungen zu i{iberwinden. Eine seriése Buchbesprechung
setzt ganz selbstverstdndlich ein griindliches Studium des Werkes voraus —
und ein solches Studium verlangt viel Zeit und MuBe, besonders wenn, wie
hier, das Buch nicht «Lektiire» sein will und kann, sondern eher Nachschlage-
werk und Hilfsmittel zum Nachdenken und Betrachten von Texten des Bre-
viers und des Missale.

Und gerade diese Zeit der MuBe wollte und wollte sich nicht einstellen;
die vielen Pflichten in Beruf, Leitung des Liturgischen Institutes, Mitarbeit
in den Kommissionen zur Durchfithrung der Liturgiereform usw. lieBen die
Besprechung von Monat zu Monat hinausschieben. Der Rezensent mochte
sich bei Autor, Verlag und Redaktion dieser Zeitschrift fiir diese groBe Ver-
zdgerung gebiihrend entschuldigen.

«Wenn man sich heute im deutschen Sprachraum iiber das Kirchenjahr
unterrichten will, greift man immer noch auf Kellners «Heortologie» zuriick
(Vorwort S. 11). In mancher Beziehung ist aber das Werk von K. A. Kellner,
Heortologie oder die geschichtliche Entwicklung des Kirchenjahres und der
Heiligenfeste von den dltesten Zeiten bis zur Gegenwart, das 1911 die 3. Auf-
lage erlebte, durch neuere Forschungen iiberholt. Auf viele Fragen kann es
keine Antwort geben. Die bestehende Liicke wurde seit langem gefiihlt und
man wiinschte sich je langar je mehr fiir das liturgische Jahr ein Pendant zu
J. A. Jungmanns Missarum Sollemnia.

Man wird nun nicht behaupten wollen, in «Das Liturgische Jahr» von
J. Pascher sei uns das gewiinschte Standardwerk «Anni Liturgici Sollemnia»
gegeben. Der Verfasser wollte und konnte ein solches Buch nicht schreiben, —
noch zu viele Fragen sind nicht geniigend abgeklart und bediirfen weiterer
griindlicher Untersuchung. Was der Autor will, sagt er selber im Vorwort:
«Den deutschen Lesern, Priestern, Ordensleuten und Laien, wieder ein Lehr-
buch in die Hand zu geben, nach dem sie sich iiber das Jahr der Kirche unter-
richten kénnen, besonders wenn sie die Aufgabe haben, in der Schule iiber die
Zeiten und Feste der Kirche zu lehren». Die Aufgabe, die er sich gestellt, ist
wahrlich hoch und anspruchsvoll! Er will kein «wissenschaftliches» Werk mit
groBem technischem Apparat und Zitaten schaffen, doch «soll zur Erklirung
der Liturgie nur gesagt werden, was wissenschaftlich gerechtfertigt werden
kann » (Vorwort).

Das Werk wird eingeleitet mit einem kurzen Traktat iiber « Zeitrhythmus
in der Frommigkeit des Abendlandes» und ist gegliedert in zwei Hauptteile:

1. Teil : Die Pragung des Kirchenjahres durch den lunaren Rhythmus
der Woche (S. 25-324) mit den Abschnitten: Das Wochen-Pascha (26-42),
Das Jahres-Pascha (1. Vorbereitung auf Ostern 42-156; 2. Ostervigil 157-176;
3. Die Pentekoste 176-294), Die Sonntage nach Pfingsten (294-324).



Besprechungen 299

2. Teil: Die Pragung des Kirchenjahres nach dem solaren System; hier
werden behandelt: Weihnachten und andere Herrenfeste (327-456) und Die
Feste der Heiligen im Kirchenjahr (457-731).

Den AbschluB3 des Werkes bilden vier ausgezeichnete Register (Schrift-
stellen, Liturgische Texte, Personen, Sachen).

Die Einteilung des Kirchenjahres nach dem Mond- und dem Sonnen-
zyklus ist ungewohnt. Ob sie dem Menschen von heute viel bedeutet und
Wesentliches zu seinem tieferen Verstindnis des Kirchenjahres beitragt?
Ungewohnlich ist auch die Klassifikation der Heiligenfeste: Apostel und
Evangelisten, Martyrer, Jungfrauen und Frauen, Gottesmutter (!), Bekenner,
Engel, Allerheiligen, Allerseelen.

Zu den verschiedenen Zeiten und Festen wird eine geschichtliche Ein-
fithrung mit den Ergebnissen der Forschung geboten. Dann wird auf Grund
einer Analyse und Exegese von Texten aus Brevier und Missale (in dieser
Reihenfolge!) der liturgische Gehalt herausgearbeitet. Aus dem Offizium
werden nur Matutin, Laudes und Vesper erklirt, die Psalmen und ihre Aus-
wahl, die Responsorien und Hymnen. Es wird immer auch das Nétige zur
Kunstform der verschiedenen Elemente gesagt. Die Hymnen sind gliicklicher-
weise in der alten Fassung (vor der « Reform» der Humanistenzeit) und in
einer méglichst wortgetreuen, also nicht dichterischen Ubersetzung wieder-
gegeben. Aus dem Missale werden verstdndlicherweise nur wenige Texte
abgedruckt, weil sie als dem Leser bekannt oder leicht greifbar vorausge-
setzt sind.

Es darf als das groBe Verdienst des Autors bezeichnet werden, daB er
dem Liturgieverstindnis des Kirchenjahres bewuft «von innen her» dienen
will, von den liturgischen Texten her, die er im Wortsinn und im Zusammen-
hang der einzelnen Teile auch dem Nicht-Fachmann erschlieBt. Dieser Text-
kommentar der verschiedenen Formulare fithrt zu einer Unmenge von neuen
Ergebnissen, die das Wissen um den Sinngehalt des Kirchenjahres vertie-
fen. Am SchluBl des Kapitels stehen sehr oft Ausfithrungen zum Thema
«Volksfrommigkeit».

Es ist einleuchtend, daB ein solches Werk nicht alle Wiinsche erfiillen
kann. So wiirde man beispielsweise einen zusammenhingenden Uberblick
iiber die Entstehung des Kirchenjahres und die Heilsgeschichte begriiBen. Der
Fachliturgiker wire bisweilen dankbar fiir ndhere historische und biblio-
graphische Angaben.Weitere und systematische Ausfithrungen zu einer «Theo-
logie des Kirchenjahres» wiren bestimmt manchem Leser willkommen, eben-
so ein Verzeichnis der vielfach nur abgekiirzt (und deshalb dem «Laien» nur
schwer verstdndlich) zitierten Quellen und der Literatur.

Doch, ist es nicht eine ungute «déformation professionnelle» der Rezen-
senten, aufzuzdhlen, was «auch noch» hitte geboten werden konnen, statt
dankbar anzuerkennen, was geboten ist?

Und hier wird sehr viel Neues und Wissenswertes geboten — und darum
ist groBer und iiberzeugter Dank am Platz. Der verehrte Autor dient in her-
vorragender Weise nicht nur der Wissenschaft, sondern auch dem religitsen,
kirchlichen, liturgischen und christlichen Leben — und das ist mehr als reine
Wissenschaft. Sein — auch drucktechnisch ausgezeichnetes — Werk ist ein



300 Besprechungen

verdienstvoller und entscheidender Schritt auf dem Weg zu dem Buch « Anni
Liturgici Sollemnia» der Zukunft. ANTON HANGGI

MYSTIK

Jahrbuch fiir mystische Theologie, hrsg. von Friedrich Wessely, André
Combes, Karl Hormann. Jahrgang 1/1955, Verlag Herold Wien-Miinchen,
296 S.; Jahrbuch 1/1956, Volksliturgisches Apostolat Klosterneuburg, 225 S.;
Jahrbuch 1/1957, ebd., 286 S.; Jahrbuch I/1958, ebd., 285 S.; Jahrgang VI/1
1960: Giovanna della Croce OCD: Johannes vom Kreuz und die deutsch-
niederlandische Mystik, Verlag Heiler Wien, 148 S.; Jahrgang VIII/1962:
Giovanna della Croce OCD: Der Karmel und seine Mystische Schule, ebd.,
152 5.

Die Herausgeber steckten sich mit diesen Studien, wie im Vorwort des
ersten Bandes gesagt ist, ein doppeltes Ziel: Erstens sollen die Lehren der
groBen Theoretiker und Praktiker des geistlichen Lebens dargestellt und
miteinander verglichen werden, um so zu einem tieferen Verstindnis ihrer
Begriffe zu kommen. Zweitens geht es darum, bisher unbekannte oder wenig
gekannte Quellen religiésen Lebens zu erschlieBen und dadurch einen Beitrag
zur Geschichte des Frommigkeitslebens, deren Erhellung immer wieder ge-
fordert wird, zu bieten. Nachdem nun eine Reihe von Banden vorliegen, darf
festgestellt werden, daB nicht nur diese beiden Zielsetzungen voll und ganz
erfiillt sind ; dariiber hinaus bieten die Beitrdge eine gute Einfithrung in das,
was man gewohnlich «Lebenswerte der Mystik» nennt, insofern ndmlich das
gottverbundene Leben, wie es die Mystiker in einer besonderen Auspragung
gezeigt haben, ein Heilmittel fiir die Hauptschidden der unmittelbaren Gegen-
wart bedeutet : die materialistische Denkweise und die schrankenlose Hingabe
an die AuBenwelt.

Man kann immer wieder feststellen, daf3 sich heute das Interesse der
gebildeten Laien mit wachsender Aufgeschlossenheit Fragen und Problemen
aus der mystischen Theologie zuwendet. Die heutige Theologia spiritualis hat
sich wie auch das « Jahrbuch fiir mystische Theologie» zur Aufgabe gemacht,
einem breiten Leserkreis die Grundprinzipien eines wahren Gottesverhilt-
nisses zuginglich zu machen und damit eine sichere Anleitung zur Erreichung
der evangelischen Vollkommenheit zu bieten. Sie will zeigen, wie das iiber-
natiirliche Leben des einzelnen unter dem Gnadenwirken zu immer kon-
kreteren Formen anwachsen und eine immer innigere Verbindung mit Gott
darstellen kann. Thr Gegenstand und Thema ist daher das kontemplative
Leben und die kontemplative Mystik, denn das Grundanliegen des mensch-
lichen Herzens besteht ja darin, mit Gott in ein persénlich-vertrautes Ver-
hiltnis zu kommen. Uber das eigene Erleben hinaus erwacht dann das Ver-
langen, etwas von jenem geheimnisvollen Leben mystischer Seelen zu er-
fahren, die der dreifaltige Gott besonders auserwihlt hat und deren gnaden-
haftes Verhiltnis den Inhalt der reinen und echten Mystik ausmacht. Zu



Besprechungen 301

einem tieferen Verstindnis dieses gnadenhaften Prozesses ist es aber un-
erldaBlich, sich mit den Problemen der mystischen Theologie auch theoretisch-
wissenschaftlich auseinanderzusetzen. Dieses Ziel gab den AnlaB zur Heraus-
gabe des « Jahrbuches fiir mystische Theologie».

Wenn sich die Theologia spiritualis mit der Kontemplation beschiftigt,
so geht sie von der Voraussetzung aus, daBl das kontemplative Leben der
Vereinigung mit Gott in seinen dogmatischen Linien dem iibernatiirlichen
Leben aus dem Glauben entspricht, denn die eingegossene Beschauung iiber-
schreitet in keiner Weise die Offenbarungswahrheiten; es handelt sich nur
um die tiefere Erfassung einer schon bekannten, vielleicht schon tausendmal
gehorten Wahrheit. Sie orientiert sich zu Gott und zu den géttlichen Dingen
als zu ihrem einzigen und unmittelbaren Objekt, wie es uns der Glaube vor-
stellt, und sie verliert sich nicht in einem empirischen Mystizismus, der das
Resultat einer kontemplativen Sentimentalitdt bildet. Die Vereinigung mit
Gott vollzieht sich nicht in einem von den Sinnen aufgenommenen Gefiihl,
denn das wire nach dem hl. Johannes vom Kreuz nichts anderes als eine
natiirliche Affektion, die beim Subjekt stehen bleibt und nichts mit der
Vereinigung mit Gott zu tun hat (vgl. Jahrbuch 1958, S. 9 ff.). Diese ver-
wirklicht sich durch die willentliche Liebe, in der der menschliche Wille mit
dem gottlichen eins wird (also nicht im Sinne einer pantheistischen Wesens-
verschmelzung mit Gott), und hat nichts mit beschaulich-sentimentalen
Gefiihlen zu tun.

Daher steht die mystische Kontemplation nicht im Gegensatz zur Theo-
logie; sie setzt vielmehr eine Kenntnis der Glaubenswahrheiten voraus.
Theresia von Avila bat mehr als einmal die bedeutendsten Gelehrten ihrer
Zeit um Erklarungen, denn sie wollte ihre persénliche Erfahrung durch die
Theologie unterbaut wissen. Johannes vom Kreuz war nicht nur ein grofer
Mystiker, sondern auch ein guter Theologe, und bei Johannes von Jesus
Maria und Thomas von Jesus hat man mit Recht festgestellt, da3 sich my-
stische Spekulation und persénlich-mystische Erleuchtung zu einem har-
monischen Ganzen zusammenfiigen.

Aber die kontemplative Mystik bleibt nicht bei der Theologie und ihren
intellektuellen Prinzipien stehen. Als eine von Gott in die Seele eingegossene
Wissenschaft und als eine iibernatiirliche und passive Weise, um Gott zu
erkennen und zu lieben, muB zu der Erkenntnis aus dem Glauben ein neues
Element hinzutreten: die cognitio affectiva experimentalis, die erfahrungs-
madBige, liebegebundene Erkenntnis des in uns gegenwirtigen Gottes und
seines Wirkens in unserer Seele.

Diese gesunde, von den Theoretikern und Praktikern des mystischen
Lebens von jeher vertretene Auffassung will das « Jahrbuch fiir mystische
Theologie» in Geschichte und Gegenwart lebendig werden lassen. Es wiirde
zu weit fithren, im einzelnen auf die verschiedensten Beitrige und Arbeiten
einzugehen, es kann sich hier nur um eine Gesamtwiirdigung der Reihe han-
deln. Wahrend die ersten der hier aufgefithrten Jahrgiange (1955-58) aus-
gewdhlte Themen behandeln (es seien nur erwdhnt: Der geistige Weg der
kleinen hl. Theresia, Der Angelpunkt der Lehre des hl. Johannes vom Kreuz,
Franz von Sales und Johannes vom Kreuz, Die Kapuzinermystik in Oster-



302 Besprechungen

reich, Das Tagebuch der hl. Bernadette Soubirous), befassen sich die beiden
letzten je mit einem Thema. Beide Methoden sind durchaus zu begriien.
Wenn auch der Hauptakzent auf der Mystik des Karmel liegt und es auBer-
dem ein Anliegen der Herausgeber ist, die Mystik in Osterreich zu betonen,
so sind doch auch viele andere mystische Gestaltungsformen weitgehend
beriicksichtigt. Die in den Artikeln gebotenen Einzeldarstellungen sind so
reichhaltig ausgewdhlt, daB3 sie im wesentlichen Einblick geben in die my-
stische Theologie mehrerer Jahrhunderte. Auf diese Weise wird einerseits die
kontinuierliche Linie des mystischen Lebens in der Kirche von der Urchristen-
heit her, anderseits auch die Sonderpriagung der einzelnen Mystiker und ihrer
bestimmten Richtungen sichtbar. Die Parallelen und Verbindungslinien
zwischen den mystischen Strémen bei den jeweiligen Vertretern und in den
betreffenden Lindern ergdnzen das gewonnene Bild.

Besonders hervorgehoben sei in diesem Zusammenhang das Thema des
Jahrbuches VI/1 1960 « Johannes vom Kreuz und die deutsch-niederldndische
Mystik» (Giovanna della Croce OCD). Die Verfasserin will nicht die Ab-
hingigkeit des spanischen Kirchenlehrers von niederldndischen Vorbildern,
die da und dort als méglich oder wahrscheinlich bezeichnet wurde, nach-
weisen. Vielmehr willsie die zweifellos gegebenen Ahnlichkeiten einer Priifung
unterziehen und die inneren Beziehungen untersuchen. Zu diesem Zweck
geht sie den Entwicklungsstadien des asketisch-mystischen Lebens nach und
gelangt dazu, trotz des sicher gegebenen relativen Einflusses nicht nur die
Originalitdt des spanischen Heiligen festzustellen, sondern, was vielleicht
wertvoller ist, die eigentlich typische Gedankenwelt des Johannes vom Kreuz
noch klarer zu erfassen.

Man kann das « Jahrbuch fiir mystische Theologie» als ein gut gelungenes
Unterfangen bezeichnen. Die einzelnen Beitrige und Arbeiten offenbaren
neben einer gediegenen Sachkenntnis eine frei von allen ungesunden Uber-
spitzungen durchgefiihrte Darstellung und saubere Quellenkenntnis. Auf
diese Weise ist eine Art Handbuch fiir Theorie und Praxis des mystischen
Lebens geschaffen worden, zu dem Herausgeber und Mitarbeiter begliick-
wiinscht werden diirfen. G. GieraTHS OP

Russische Mystik. Eine Anthologie. Ubertragen von Reinhold v. Walter,
Begleitworte von Julius Tyciak. Patmos-Verlag, Diisseldorf 1957. 253 S.

Das Werk bietet in seinem ersten und zweiten Teil das «Pilgerlebeny,
die Erzdhlung eines unbekannten russischen Pilgers. Im ersten Teil (S. 9-101)
berichtet «Der Pilger» iiber seine geistliche Wanderschaft im Heiligen Rul3-
land. Wihrend er iiber die endlosen StraBen des russischen Reiches zieht,
wird ihm durch die bestindige Ubung des in den orthodoxen Ostkirchen
besonders hoch geschédtzten « Jesus-Gebetes» der Aufstieg zur liebenden Ver-
einigung mit Gott zuteil. Im zweiten Teil setzt der Pilger seinen Bericht mit
(drei) «Gesprachen iiber das Gebet» (S. 103-178) fort. Er befaBt sich hier in
mehr theoretischer Form mit dem hesychastischen Gebet, so wie er es auffat
und iibt, d. h. die «Gespriache» meiden durchweg den Anschein messaliani-
schen Denkens und gidnzlich die dogmatischen Fehlformen des palamitischen



Besprechungen 303

Hesychasmus. Dies, obwohl der Pilger selbst die «Philokalia», eine von dem
Athosmonch Nikodemos Hagiorites (1748-1819) verfaB3te Chrestomathie aus
Vitertexten, als sein uniibertreffliches «Lehrbuch» des geistlichen Lebens
preist. Aus dieser Bliitenlese schépft er denn auch, insbesondere in den
«Gespriachen». — Das Pilgerleben, das in RuBlland selbst nur zwei kleinere
Auflagen erlebte (1865 und 1884), kann freilich nicht als eine Verkérperung
der russischen Mystik angesehen werden, vielmehr stellt es eine ihrer Sonder-
formen dar. — Die Ubersetzung des «Pilgers», also des ersten Teils, ist die Neu-
fassung einer fritheren Ubertragung (Ein russisches Pilgerleben, Petropolis-
Verlag, Berlin 1925), die ihrerseits auf der Kasaner Ausgabe (1884) fubt.
Die «Gespriache» wurden in dem vorliegenden Werk erstmalig auszugsweise
in deutscher Sprache vertffentlicht, und zwar nach der bei YMCA-Press 1948
in Paris erschienenen russischen Ausgabe (3. Aufl.).

Der dritte Teil des Werkes (S. 179-193) enthilt das Gespriach des hl. Sera-
fim von Sarov (1759-1833) mit dem Gutsbesitzer Motovolov. Es erschien
bei uns erstmalig in deutscher Sprache in dem von Ludwig Berg heraus-
gegebenen Sammelband «Ex Oriente» (Mainz 1927, S. 389-410). Die von
R. v. Walter erarbeitete Ubersetzung beruht auf dem russischen Text in der
«Moskauer Zeitung» (1903). Das Gesprdch gibt ein gutes Bild von dem
Charakter und der Lehre wohl eines der gréBten aller russischen Starcen.
Leider ist die Einfiihrung von Julius Tyciak hier stellenweise mehr verwirrend
als erhellend, wenn sie die Denkform des Morgenlandes als «mehr organisch
und kreisférmig» dem «logizistischen Denkgefiige» (wohl des Westens) gegen-
iiberstellt. Haben, um nur einige Beispiele zu nennen, griechische Denker und
Theologen wie Maximos der Bekenner (7. Jh.), Photios (9. Jh.) oder Gennadios
Scholarios (15. Jh.) in diesem Schema vom «Morgenland» iiberhaupt noch
einen Platz? Abgesehen davon, fragt man sich, was der Ausdruck «logizi-
stisch» hier ndherhin zu bedeuten hat.

Den letzten Teil des Werkes bildet unter dem Titel «Mysterium und
Gebet» ein von Nikolai Gogol verfaBter, fortlaufender Kommentar zur
hl. Liturgie (S. 195-253). Als Vorlage fiir die Ubertragung diente die 1921 in
Berlin erschienene russische Ausgabe «Uber die géttliche Liturgie». Das kleine
Werk fiihrt den Leser in die Art ein, wie ein frommer Russe die Liturgie
seiner Kirche miterlebt. Leider tritt der Unterschied zur katholischen Lehre
in der Auffassung iiber die Stellung der Epiklese stark hervor. A. Esser OP



304 Besprechungen

KIRCHENGESCHICHTE

Handbuch der Kirchengeschichte. Herausgegeben von Hubert Jedin.
Band I: Von der Urgemeinde zur frithchristlichen GroBkirche. Von Karl
Baus mit einer Einleitung zum Gesamtwerk von Hubert Jedin. — Verlag
Herder Freiburg/Br. 1962. xx11-498 S.

Seit der als Handbuch gedachten, von Johann Peter Kirsch heraus-
gegebenen Kirchengeschichte (Herder Freiburg/Br. 1930 ff.), die — abge-
sehen davon, daB Friihmittelalter und Reformationszeit nie erschienen
sind — den modernen Forschungsergebnissen nicht mehr geniigt, ist hier
erstmals wieder ein solches Werk in Angriff genommen. Die Zielsetzung
dieses mutigen Unternehmens zeigt deutlich, daB die Anforderungen, die
heute an eine derartige Arbeit gestellt werden, klar gesehen sind. Wenn dieser
erste Band ein Mafstab fiir die folgenden (insgesamt sechs) Binde sein soll,
so darf schon jetzt mit Anerkennung gesagt werden, daB hier ein Standard-
werk geschaffen wird, das dem heute so stark betonten lebendigen Zusammen-
hang der historischen mit der systematischen Theologie voll und ganz gerecht
wird. Die systematische Theologie kann nicht auf das oft mithsam erarbeitete
historische Material und die von der Geschichte gelieferten Ergebnisse ver-
zichten, wenn sie die theologischen Begriffe und die dahinter stehenden Wirk-
lichkeiten restlos verstehen und erkldren will. Umgekehrt ist die Vertiefung
des Kirchenbegriffes durch die theologische Arbeit der letzten Jahrzehnte
gerade auch fiir die Kirchengeschichte von grofiter Bedeutung geworden,
insofern sich das Interesse nun auch mehr von der dufleren zur inneren
Kirchengeschichte, zur Geschichte des Dogmas, der Liturgie, der Frommig-
keit verlagert hat. Aus dieser Erkenntnis legt das Handbuch besonderen
«Wert darauf, neben dem dulleren Geschehen die inneren Lebensdullerungen
der Kirche, die Entwicklung der Lehre und der Verkiindigung, des Kultes
und der Frommigkeit eingehend darzustellen» (S. vi). Schon ein Blick in
das Inhaltsverzeichnis zeigt, wie sehr dieser Gesichtspunkt im Vordergrund
steht. Mehr als in allen iibrigen heute gingigen Kirchengeschichten werden
diese inneren LebensduBerungen der Kirche hervorgehoben. Das gilt z. B.
fiir die Anfinge und damit fiir die Geschichte der Theologie, deren Erhellung
zu den dringendsten Aufgaben der theologischen Forschung gehdért. Dabei
kommt es dem Verfasser Karl Baus vor allem darauf an, die Grundlagen und
die bestehenden Zusammenhinge, d. h. die Kontinuitit der Entwicklung,
herauszustellen. Wer sich unter historischem Aspekt mit der Theologie be-
schéftigen will, findet hier eine Fiille von Material, wie es in dieser Form bisher
wohl noch nicht vorgelegt worden ist. Auch die anderen inneren ILebens-
duBerungen der Kirche (etwa Tauffrommigkeit, BuBpraxis, Eucharistiefeier,
Asketentum) werden entsprechend behandelt und gewiirdigt. Fiir die der-
zeitige, durch das interkonfessionelle Gesprach besonders aktuelle Diskussion
iiber das kirchliche Amt, die immer wieder einer geschichtlichen Orientierung
bedarf, bieten die Ausfiihrungen iiber das Petrusamt und iiber den schon
frith nachweisbaren monarchischen Episkopat einen sicheren Ausgangspunkt.
Es soll noch erwdhnt werden, daB3 durch die stetige Wechselwirkung zwischen



Besprechungen 305

duBerer und innerer Kirchengeschichte die Perspektive ausgeweitet wird.
Der innere Aufbau macht es moglich, einzelne Erscheinungen in der Kirchen-
geschichte, wie etwa den Kirchenbegriff, durch alle Perioden hindurch zu
verfolgen. Dieser erste Band 140t bereits deutlich werden, daf3 das Handbuch
universal angelegt ist. Es ist nicht nach Lindern gegliedert und nimmt auch
nicht die iibliche Periodisierung auf (s. unten). Der Gang der Darstellung
wird vielmehr bestimmt durch die vorherrschenden Strémungen, die Eigen-
gesetzlichkeit und die innere Thematik der Kirchengeschichte.

Dieses Ziel, sowie Anlage und Eigenart des Gesamtwerkes erldutert der
Herausgeber Hubert Jedin in einer umfassenden, programmatischen Ein-
leitung, die zugleich nach Methode und Sinn der Kirchengeschichtsschreibung
fragt und einen Riickblick auf die Kirchengeschichtsforschung bietet. Diese
Gedanken, die Jedin z. T. schon, allerdings kiirzer, im sechsten Band des
«Lexikons fiir Theologie und Kirche» (Herder Freiburg/Br. 1961, Sp. 209-
218) ausgefiihrt hat, gehéren mit zum Besten, was iiber dieses Thema in
jiingster Zeit gesagt worden ist. Neben der trefflichen neuen Periodisierung
(1. Ausbreitung und Ausformung der Kirche im hellenistisch-rémischen
Raum. 2. Die Kirche als Entelechie der christlich-abendldndischen Voélker-
gemeinschaft: ca. 700-1300. 3. Die Auflésung des christlich-abendldndischen
Kosmos, Reformen und Reformation, der Ubergang zur Weltmission: 14.—
18. Jahrhundert. 4. Die Weltkirche im industriellen Zeitalter: 19./20. Jahr-
hundert), die «das vom Heiligen Geist im Zusammenwirken mit der mensch-
lichen Freiheit bewirkte innere und dulere Wachstum der Kirche»... «in steter
Auseinandersetzung mit den Kulturen» beriicksichtigen muf (S. 7), verdienen
die Ausfithrungen iiber die Aufgabe des Kirchenhistorikers groBe Beachtung.
In ihm begegnen sich Theologe und Geschichtswissenschaftler, die beide
nicht voneinander getrennt werden diirfen, d. h. will der Kirchenhistoriker
seinen Beruf getreu erfiillen, dann darf er bei seinem Bemiihen — bei der
Erforschung des Tatbestandes ebenso wie bei der Aufzeichnung groBer Zu-
sammenhidnge — niemals den theologischen Aspekt ausklammern. Er will
eben als Theologe verstanden sein. Die Anerkennung dieser Ausgangsposition
ist zugleich der Ansatzpunkt fiir die gerechte Beurteilung seiner Darstellung.
Die wissenschaftliche Methode wird dadurch in keiner Weise behindert oder
beeintriachtigt.

Dem wissenschaftlichen Charakter des Handbuches entsprechen die
griindlichen Einfithrungen in die Quellen und die reichhaltigen Literatur-
angaben. Die Eroérterung neuester Forschungsergebnisse und wichtige Kon-
troversen sind in die Darstellung miteinbezogen. Das weit aufgefdcherte
Inhaltsverzeichnis wie das Namen- und Sachregister (ein umfassendes Re-
gister fiir das Gesamtwerk ist im letzten Band angekiindigt) machen das
Handbuch zu einem praktischen Nachschlagewerk.

Wenn dem Wandel der allgemeinen geistigen Situation und den Ergeb-
nissen der wissenschaftlichen Forschung in jeder Generation ein neues ge-
schichtliches und theologisches BewuBtsein entspricht, das auch zu einer
neuen Konzeption der Kirchengeschichte fithrt, so kommt das «Handbuch
der Kirchengeschichte» diesen Forderungen in hdchstem MaBe nach. Der
erste vorliegende Band ist ein vorziiglicher Beweis dafiir. G. GiEraTtHS OP



306 Besprechungen

Seit neunhundert Jahren getrennt. Studien zur 6kumenischen Begegnung
mit der Orthodoxie. Hrsg. v. Endre von Ivanka. Verlag Herder, Wien 1962.
145 S.

Das Biichlein stellt eine ausgezeichnete Gelegenheit dar, wesentliche
Punkte der Geschichte und Theologie der orthodoxen Ostkirchen in kurzer
Zeit verhdltnismdBig griindlich kennenzulernen. Die Einleitung des Heraus-
gebers (S. 7-12) bringt die Kldrung des Begriffes «Ostkirche» und eine Auf-
zahlung der verschiedenen ostkirchlichen Konfessionen.

Im ersten Hauptabschnitt behandelt Karl Binder « Die wichtigsten Lehr-
unterschiede der katholischen und der orthodoxen Kirche» (S. 13-54), nim-
lich das «Filioque», die Lehre vom Fegfeuer, die Eucharistie, das Ehesakra-
ment, die beiden letzten mariologischen Dogmen, endlich den Jurisdiktions-
primat und die lehramtliche Unfehlbarkeit des Papstes. Die Darstellung ist
sehr iibersichtlich, klar und genau, sowohl in lehrméaBiger wie in historischer
Hinsicht. Der Verfasser zeigt nicht nur eine umfassende Kenntnis der Ost-
lichen Theologiegeschichte, sondern seine Darstellung gewinnt auch durch
personliche Erfahrungen im Verkehr mit héchsten Vertretern der orthodoxen
Hierarchie. Nur einige kleine Hinweise seien gestattet: Zur Zeit der Synode
von Cividale del Friuli (796/97) war Karl der GroBe noch nicht zum Kaiser
gekront worden (S. 18). Wahrend der zweiten Regierungszeit des Patriarchen
Photios kam es nicht noch einmal zum Bruch mit der westlichen Kirche
(S. 21; vgl. hierzu u. a. Hans-Georg Beck, Kirche und theologische Literatur
im byzantinischen Reich. Miinchen 1959, S. 521). Da Kaiser Michael VIII.
Palaiologos die Freundschaft Karls von Anjou gesucht hitte, wird man nicht
leicht nachweisen kénnen. Vielmehr wiinschte der ostrémische Kaiser die
Verbindung mit dem Papsttum und anderen westlichen Fiirsten, um die
Annektionsgeliiste abzuwehren, welche von Anbeginn der Regierung Karls
von Anjou in Sizilien bestanden. Die Friichte seiner Bemiihungen erntete
Michael VIII. dann bei der «Sizilianischen Vesper».

Aus der Feder des Herausgebers Endre von Ivéanka selbst stammt der
zweite Artikel «Der Kirchenbegriff der Orthodoxie historisch betrachtet»
{S. 55-83). Verf. geht nach einem kurzen Hinweis auf die heute praktisch
geltende Verfassung der orthodoxen Ostkirchen in seiner Darstellung aus
von der zur Zeit immer gréoeren EinfluB erlangenden Sobornostj-Lehre in
der orthodoxen Ekklesiologie und weist nach, daB diese Lehre erst sehr
spit, ndmlich in der Mitte des 19. Jhs., entstanden ist. Die Hauptthese der
Sobornostj-Lehre, die das Kriterium der Rechtgldubigkeit in das Glaubens-
bewuBtsein des orthodoxen Volkes selbst verlegt und keine mit wirklicher
Autoritdt ausgestattete oberste Lehrinstanz zuldBt, scheitert, historisch
betrachtet, an den Tatsachen, vor allem der sieben ersten Okumenischen
Konzilien. Nicht aufgrund der westlichen autoritativen Kirchenidee kam
die Spaltung zustande, sondern durch die rein politisch begriindeten Primats-
anspriiche des «Neuen Rom». Wenn allerdings von Ivanka mit Recht darauf
hinweist, die Byzantiner hitten Rom den Vorwurf des Schismas gemacht,
weil es die — als iibernatiirliche Wirklichkeit verstandene — Reichseinheit
unberechtigt zerrissen habe, so kénnte man dazu wohl noch ergdnzend be-



Besprechungen 307

merken, daB diese Sicht der «Sezession» des Westens sich nur infolge einer
andauernden, bewulBten Propaganda durchsetzen konnte, die kaum immer
das Prddikat «bona fide» verdienen diirfte. Die in Byzanz hochangesehene
Chronik des Theophanes (entstanden 810-814) sagt zwar, Papst Gregor (I11.)
habe «Rom, Italien und den ganzen Westen» dem politischen und kirchlichen
Gehorsam gegeniiber dem Kaiser und dem Reich entzogen, nennt ihn aber
in einem Atemzug den «allheiligen, apostolischen Mann, Mitherrscher des
Apostelfiirsten Petrus, durch Wort und Tat hervorleuchtend» (ed. Bonn.
S. 628/29), wiahrend sie Kaiser Leon III. den Isaurier ausdriicklich fiir die
Abtrennung Italiens verantwortlich macht (S. 636). Die Lage war also auch
fiir die Byzantiner gar nicht so eindeutig, wie man aus den vom Verf. (S. 63)
zitierten Worten des Niketas von Nikomedien schlieBen koénnte. Darum
machte wohl auch erst die Erfindung rémischer «Hiresien» die endgiiltige
Erschiitterung des romischen Primats im Osten moglich (vgl. S. 64).

Sehr deutlich zeigt Verf., wie die auf die politische Herrschaft des Kaiser-
tums und auf die Andreas-Legende gestiitzte Reichskirche Ostroms immer
mehr «papalistische» Ziige annimmt und sich zur Nationalkirche wandelt.
Nach einem Uberblick iiber die russische Idee vom «Dritten Rom» und ihre
Entwicklung in der Geschichte, sowie iiber die spitere Fassung des ortho-
doxen Kirchenbegriffs in RuBland kommt Verf. wiederum auf die gegen-
wartige Situation der orthodoxen Ostkirchen zu sprechen. Es gelingt ihm,
den Nachweis zu fithren, die auf der Sobornostj-Lehre aufbauende orthodoxe
Ekklesiologie kénne nicht als geschichtlich urspriinglich angesehen werden
(vgl. S. 73). Auch die neuerdings entstandene «eucharistische» Ekklesiologie
wird abschlieBend noch behandelt (S. 80 ff.). Der Artikel bietet eine sehr
wohlfundierte Einfithrung in die historischen und dogmatischen Probleme
der orthodoxen Ekklesiologie.

Der Beitrag von Josef Kondrinewitsch ist der Liturgie und der Frommig-
keit der Orthodoxen Kirchen gewidmet und ergdnzt den vorhergehenden
(S. 85-110). Er behandelt den liturgischen Raum (S. 88-90), die liturgischen
Gewidnder und GefdBe (S. 90-91), die heilige Liturgie selbst (S. 92-101), das
Kirchenjahr der orthodoxen Ostkirchen (S. 101-104) und das Stundengebet
(S. 104-106), schlieBlich die Eigenart des ostkirchlichen Frommigkeitsstiles
(S. 106-109).

Das kleine Werk schliet mit einem Aufsatz von C. J. Dumont: « Katho-
liken und Orthodoxe am Vorabend des Konzils» (S. 111-145). Verf. geht in
seiner Studie den im Osten und Westen verschiedenen Weisen, die Botschaft
Christi zu erleben, nach und priift die Vorwiirfe die sich 6stliche und westliche
Christen aufgrund dieser verschiedenen Erlebnisweisen zu machen pflegen.
Eingehend beschiftigt sich Verf. mit den Mitteln und MaBnahmen, die seiner
Anmnsicht nach das gegenseitige Mif3trauen beseitigen oder wenigstens mindern
kénnen. Dabei fillt auch ein Blick auf die Schwierigkeiten, die das Verhiltnis
der orthodoxen Kirchen untereinander und ihre Position im Weltrat der
Kirchen kennzeichnen.

Im allgemeinen sieht Verf. die Verschiedenheit zwischen der rémisch-
katholischen und der orthodoxen Kirche mehr in verschiedenen Haltungen
als in dogmatischen Divergenzen. Das iiberall vorhandene gemeinsame Erbe



308 Besprechungen

gelte es wieder zu entdecken. Der Weg zur Wiederherstellung der Einheit
aber sei noch weit und miisse mit groer Geduld beschritten werden.
A. Esser OP

Lagarde, Georges de: La naissance de I’esprit laique au déclin du moyen
dge. IV: Guillaume d’Ockham: Défense de I’empire. — Editions Nauwelaerts
Louvain — Béatrice-Nauwelaerts Paris 1962. 269 p.

Kolmel, Wilhelm: Wilhelm Ockham und seine kirchenpolitischen Schrif-
ten. — Ludgerus-Verlag Hubert Wingen KG Essen 1962. 272 S.

Beide wissenschaftlich exakt durchgefiihrten und mit groBem Interesse
zu lesenden Arbeiten befassen sich mit dem gleichen Problem : Welchen Stand-
punkt nimmt Wilhelm Ockham zur Frage nach dem Verhdltnis von Kirche
und Staat, von geistlicher und weltlicher Gewalt ein. Wahrend Koélmel in
erster Linie den kirchenpolitischen Aspekt herausstellt, liegt bei de Lagarde
der Hauptakzent auf der Bedeutung der Befugnisse des weltlichen Herr-
schers. Beide Arbeiten, die fast zur gleichen Zeit erschienen, kommen un-
abhdngig voneinander zum selben Ergebnis. Deshalb ist eine gemeinsame
Besprechung gerechtfertigt, wobei wir uns mit der grundsitzlichen Auf-
fassung Ockhams begniigen wollen.

Ganz allgemein mull zunichst festgestellt werden, daB die bisherige
Amnsicht iiber die Konzeption des Kirche-Staat-Verhidltnisses bei Ockham
revidiert, besser gesagt: ndher prazisiert werden mufl. Ockham vertritt keine
«nominalistische» Lehre von Staat oder Kirche im Sinne einer individua-
listischen Auflésung der Gemeinschaftsordnung. Seine Ablehnung der Uni-
versalien als «res» fiihrt ihn nicht zu einer Ablehnung {ibergreifender Normen.
So sehr er die individualen Elemente der Gemeinschaft betont und in der
Freiheit ein Lebenselement auch der Gesellschaft sieht, die menschlichen
Ordnungen werden nicht als ein Nebeneinander isolierter Individuen be-
trachtet, die sich aus der Isolation heraus in « Vertragen» zusammenschlie3en.
Bei der Beurteilung der kirchenpolitischen Thesen Ockhams darf man nicht
einseitig bei deren individualistischen Ziigen stehen bleiben, man muf auch
das dahinterliegende ganzheitlich-realistische Anliegen zu seinem Recht
kommen lassen. Ockham ist keineswegs der, der die bestehende Ordnung
aufldésen will, er will vielmehr ihre subjektiv-konkrete Verwirklichung fassen.
Dadurch gewinnt die Situation an Gewicht, wie insbesondere das wechsel-
seitige Notstandsrecht exemplarisch zeigt.

Dieses Notstandsrecht (dessen praktische Ausiibung in dhnlicher Weise
iibrigens fiir die Kirchenpolitik Innozenz’ III. schon vor einigen Jahren
von F. Kempf nachgewiesen wurde: Papsttum und Kaisertum bei Inno-
zenz I11. Die geistigen und rechtlichen Grundlagen seiner Thronstreitspolitik,
Rom 1954; vgl. dazu A. Mirgeler, Riickblick auf das abendldndische Christen-
tum, Mainz 1961, S. 124 ff.) ist einer der entscheidenden Faktoren bei
Ockham. Man kann das Verhiltnis von Kirche und Staat in seiner Dar-
stellung nach zwei Seiten charakterisieren. Einmal nach der Seite der jewei-
ligen Selbstdndigkeit und der gegenseitigen Hilfe, zum andern nach der Seite
der gewohnlich geltenden Regel und der fiir bestimmte Fille erforderlichen
Ausnahme. Fiir Ockham ist die wahre Sicherung gegeben in der von Gott



Besprechungen 309

gesetzten, selbstdndigen Zweiheit der spiritualen und temporalen Ordnung
(vgl. Leo XIII., daB jede der beiden eine «in genere suo maxima potestas» ist),
wobei die Kirche in allem, was ihren Heilsauftrag angeht, zweifellos den
Vorrang besitzt. Beide Ordnungen sind im iibrigen aufeinander angewiesen
und zur gegenseitigen Hilfe verpflichtet. Fiir beide Ordnungen gelten be-
stimmte Regeln; man kann sie grundgelegt sehen in der jeweiligen Zustandig-
keit fiir das der eigenen Ordnung Zugehérige. Zum Handeln nach der Regel
kommt jedoch sofort hinzu das Handeln im Ausnahmefall (Notstandsrecht).
Hier entscheidet nicht mehr die fiir den Regelfall festgesetzte positive Norm,
sondern zundchst einmal eine der positiven Norm vorausgehende Ordnung,
jene Ordnung also, die sowohl fiir die Giiltigkeit der Regel wie der Ausnahme
letztlich maBgebend ist. Nach dem Willen Gottes ist eine solche Norm vor
allem im Gemeinwohl zu sehen.

Dieses Gemeinwohl ist jedoch fiir Ockham kein allheitlicher Zweck-
begriff, in den sich die Sonderrechte aufgeldst haben. Bonum commune hei3t
Gut der Gesamtheit, das zwar das bonum singulare iiberragt, aber nicht
unterdriickt. Es ist der sichere Wall gegen jeden schrankenlosen Absolutis-
mus des Monarchen (Dialog ITI, 2, 2, c. 25) wie gegen die Willkiir des ein-
zelnen. Es ist nicht die Summe von Einzelrechten, sondern ein Ganzes, das
kraft der Ganzheit Rechtsfunktionen begriinden kann und das die Summe
der Einzelfunktionen in sich iiberschreitet. Denn seinethalben erhilt das
Leben des Staates ein eigenes Gesicht, seinethalben ergeben sich Moglich-
keiten, die durchaus ganzheitlicher Natur sind. Sicher steht Ockham hier
in der vom Naturrecht geprigten scholastischen Tradition, nach der die
Gesamtheit mit einer nur ihr zukommenden Werthaftigkeit ausgestattet ist,
an der sich ihre Funktionen messen, die sich iiber die Sonderrechte erhebt,
und nach der sich die Sonderrechte hinsichtlich ihrer sozialen Verpflichtung
zu richten haben, ohne daB deshalb die Rechte und Freiheiten des einzelnen
ausgeldscht werden.

Wenn also Ockham im Begriff des Gemeinwohls zunéchst der Tradition
folgt, so regen sich bei der Anwendung des Gemeinwohls doch Bedenken, ob
hier nicht ein Prinzip auftritt, das die rechtliche Ordnung dynamisch ver-
schieben kann, so daB3 unmerklich der Begriff des Gemeinwohls selbst ein
anderer wird. In der staatlichen Ordnung z. B. wird das Gemeinwohl, zwar
innerhalb der Grenzen von goéttlichem und natiirlichem Recht, zur Begriin-
dung weitgespannter Forderungen hergeholt, so daB zwar go6ttliches und
natiirliches Recht noch als Grenze gelten, jedoch nicht mehr tragender Grund
sind, aus dem heraus das Ganze der natiirlichen Ordnung wéchst. Das bonum
commune scheint sich, kurz gesagt, zu verselbstindigen. Es lauft Gefahr,
zum dynamisch wirkenden Fundament zu werden, in dessen Namen jeweilige
Situationen geldst werden. Das Gemeinwohl, selbstdindig geworden, scheint
aus festgefiigten Vorstellungen auszubrechen und eigene Wege zu gehen.
Diesen Eindruck gewinnt man vor allem, wenn es zur Begriindung radikaler
Forderungen dient, etwa das Verhiltnis Staat-Kirche regeln soll.

Hier wird das bonum commune zu einer Norm, die iiber den positiven
und fiir das einzelne zunidchst geltenden Satzungen steht. Der Eingriff vom
Spiritualen her in das Temporale und umgekehrt ist ja nur moglich, wenn



310 Besprechungen

eine der beiden Gewalten versagen und Kirche oder Staat in Gefahr geraten
wiirden; wobei Eingriff natiirlich nicht bedeutet, daB3 etwa rein priesterliche
Befugnisse iibernommen werden kénnten.

Ausnahme, Notstand lassen einmal die Situation, zum andern den
menschlichen Willensentscheid bestimmend hervortreten. Im Augenblick,
da das Verhdltnis von spiritualer und temporaler Ordnung in den Raum
konkreter Verwirklichung und in die Zone des menschlichen Willens gerit,
wird die Satzung des «regulariter» zugleich offen fiir das «casualiter» des Not-
standes. Die Satzung besteht fiir den Regelfall, wenn aber der menschliche
Wille versagt und die Ordnung gefdhrdet ist, dann wird das Wohl der Gemein-
schaften auf die besondere Weise des Notstandes wiederhergestellt. Die
besondere Weise des Notstandes lenkt aber den Blick auf die in ihm auf-
gerufene Entscheidung des Willens, den Notstand durch den ausnahmsweisen
Eingriff zu beheben. Der Entscheid des Willens ist auf das Allgemeinwohl
gerichtet. So erweist sich die Betonung des Notstandsrechtes zugleich als
der Versuch, sozusagen die Ordnung von ihrer Mitte her zu begreifen und
auszudeuten, und von der Mitte her dem Entscheid entsprechend der Situa-
tion einen moglichst weiten Raum zu gewédhren.

Damit iibersieht Ockham die Grenzen des Notstandes. Die Ausnahme,
die ja nur in den verdnderlichen Randzonen der Norm angesiedelt werden
kann, greift in den Kern der unabdingbaren Regel selbst iiber, die Situation
erhélt sicher ein zu groBes Gewicht, wenn er sie auf Wahl und Absetzung des
Papstes anwendet. Dennoch darf man nicht iiberall dort, wo Ockham das
Individuelle, die Situation, das Recht des Gliedhaften betont, bereits eine
Auflésung der durchgingigen Ordnung vermuten. Wiirde man das tun, dann
ergibe sich summiert freilich ein erschreckendes Bild der Zerstérung. Tat-
sichlich bleibt er jedoch, bei allen einzelnen Irrtiimern, im ganzen in der
Ordnung der Kirche. Sein Begriff der Kirche ist ein wesentlich verschiedener
von demjenigen der Reformatoren. Er erkennt den Primat an. Damit kénnen
die Thesen iiber das Konzil, die Betonung der episkopalen Rechte und der
Rechte des romischen Wahlvolkes, nicht mehr jene auflésende Kraft ge-
winnen, die sie im Gefolge einer fithrerlosen Kirche hdtten. Das Betonen des
Kirchenvolkes und seiner Vertretung, der iura et libertates des einzelnen
im natiirlichen und iibernatiirlichen Bereich, nehmen von daher gesehen
mehr den Charakter einer Akzentverschiebung an. Einer Verschiebung, die
im Stile der Zeit das Gliedhaft-Einzelne gekriftigt sehen will, wahrend in der
Kirche die zentrale Stellung des Papstes ausgebildet ist und in den Fiirsten-
staaten der Landesherr langsam zum unumschrinkten Herrn wird. Zwei
Vorginge, die zwar keineswegs gleichwertig verlaufen und die deshalb nur
vorsichtig nebeneinandergestellt werden diirfen, deren Gegenwirkung in der
Gemeinschaft jedoch relativ verwandte Ziige tragt.

Ockham ist kein Revolutiondr vom Schlage eines Jandun oder Marsilius.
Er verwandelt nicht das spiritual-temporale Spannungsgefiige in den verein-
fachten Sikularismus des Defensor pacis. Die Sprengkraft seiner Gedanken
ist anderer Art. Er glaubt die Freiheit der Forschung und des Christen vom
extremen Kurialismus bedroht und schlieBt sich deshalb Ludwig IV. an.
Die Wucht seiner Gedanken riihrt nicht zuletzt daher, daB3 er die evangelische



Besprechungen 311

Freiheit mit den Forderungen der natiirlichen Freiheit verbindet. Ockham
hat die kirchenpolitische Diskussion von der schematischen Argumentation
in vielem weggefithrt und sie auf gewisse Grundfragen christlicher Existenz
hin geoffnet. Sein Eintreten fiir die Geltung der Forschung, fiir die Verant-
wortung des einzelnen Gldubigen in der Kirche, fiir die iibernatiirlichen
Rechte und Freiheiten des Individuums sollen den Kampf zwischen Papst
und Kaiser als einen Kampf um die Bewahrung der iibernatiirlichen und
natiirlichen Ordnung zeigen. Trotz seiner Ubertreibungen ist nicht zu be-
streiten, daf3 er im ganzen ein Anliegen seiner Zeit aussprach. Die Aufgabe
stand an, sowohl im natiirlichen wie im iibernatiirlichen Bereich die Selb-
standigkeit, Freiheit, Verantwortung des einzelnen, sein Verhdltnis zur
Gemeinschaft, erneut zu kliren. Ockhams Gedanken auf eine Formel zu
bringen, ist schwer. Wenn man an die Bestimmung der evangelischen Freiheit
als Normendkonomie, an die Betonung der natiirlichen Rechte und Freiheiten
denkt, kann man sagen, er will in kritischer Polemik gegeniiber der Betonung
sekundir rechtlich-administrativer Ordnungseinrichtungen die Quellen der
Ordnung selbst zur Geltung bringen: in der Kirche Christus und seinen Heils-
willen, im weltlichen Bereich die vorstaatlichen «iura et libertates», die als
Natur- und Gottesrechte dem Zugriff der kirchlichen und staatlichen Gewalt
entzogen sind. Allerdings gilt bei Ockham das erste Interesse der Kirche.
Daher betrifft seine Nachwirkung im wesentlichen kirchliche Fragen. Er hat
keine politische Ordnungslehre im eigentlichen Sinne entwickelt. Im Grunde
treibt er immer Theologie, auch wenn er politische Fragen behandelt. Auch
hier zeigt sich ein elementarer Unterschied zum Defensor pacis. Dort wird
Pseudotheologie betrieben, um das politische Wunschbild des Legislator
durchzusetzen.

Es ist immer ein fragwiirdiges Unterfangen, Ockhams Vorstellung von
der Freiheit des einzelnen in direkte Beziehung zur laizistischen Autonomie
des modernen Sidkularismus bringen zu wollen. Eher méchte man einen
Vergleich mit dem reformatorischen Freiheitsbegriff akzeptieren. Aber auch
hiervon ist Ockhams Position hinsichtlich der Intention wesentlich unter-
schieden. Ockham steht in innerkirchlicher Opposition zu Avignon und bleibt
in dieser Opposition, er strebt keinen Bruch mit der Kirche an. Seinem Frei-
heitsbegriff geht nicht die dogmatische Entfremdung eines Wiclif oder Luther
voraus. Diese Tatsache mull bei Beantwortung der vielumstrittenen Frage
nach seiner Rolle in der Vorgeschichte der Reformation beriicksichtigt wer-
den. Ockham hat weder das Mittelalter zerstort, noch hat er es bedingungslos
verteidigt. Er suchte seiner Kirche treu zu bleiben und glaubte auch wohl,
es zu sein.

Ohne diesen Willen wére es nicht zu seinem Unterwerfungsangebot ge-
kommen. Dieses Angebot zeigt aber deutlicher als die verwirrende Vielfalt
seiner Positionen, daf3 er im Grunde doch ein «¢mittelalterlicher» Mensch blieb
(«mittelalterlich» verstanden als zugehérig zu einer Welt, die in der Eintracht
von Sacerdotium und Imperium ihren Ausdruck fand). Sein Wunsch, in den
Gehorsam gegeniiber dem Papst zuriickzukehren, stimmt im Grunde iiberein
mit jener inmitten der Diskussion so oft geduBerten Versicherung, er sage
seine Ansicht unbeschadet des wahren Glaubens und im Gehorsam zur Kirche.



1 Besprechungen

Man kann aus Ockham genug Extremes und Disparates herauslesen, wenn
man das isolierte Argument wertet. Gewinnt man aber eine Gesamtschau,
so stellt sich heraus, daB er bei aller Radikalitdt gewisser Positionen doch
unermiidlich nach einer gewissen Mitte sucht, die freilich immer noch radikal
genug sein kann, die aber dennoch zu vielschichtig ist, als daB man sich mit
vereinfachenden Formeln begniigen diirfte. G. GieraTHSs OP

Gelder, H. A. Enno van: The two Reformations in the 16t Century.
A study of the religious aspects and consequences of Renaissance and Human-
ism. — Martinus Nijhoff, The Hague 1961. 406 p.

Man kann diese Arbeit eine geistesgeschichtliche Untersuchung iiber
die beiden Umwaédlzungen im 16. Jahrhundert nennen, wobei der Verfasser
unterscheidet zwischen der «kleinen» durch die Glaubensspaltung (Luther,
Calvin) hervorgerufenen und der «groBen» unter dem Namen Humanismus
bekannten Reformation. (Leider wird aufler einigen Andeutungen [S. 7] nicht
geniigend betont, daB es im 16. Jahrhundert, aber schon vorher beginnend,
noch eine dritte Reformation gibt, die sog. katholische Reformation oder
Restauration, eine Bewegung, die den nachtridentinischen Katholizismus bis
in unsere Tage geformt hat. Zu dieser katholischen Erneuerungswelle vgl.
H. Jedin, Katholische Reformation oder Gegenreformation? Luzern 1946.)
Vor allem beschéftigt sich G. mit dem Humanismus, der schon im 15. Jahr-
hundert, also zeitlich vor der Reformation, in Italien einsetzt und als geistes-
geschichtliches Phdnomen bis heute weiterbesteht. Dieser Humanismus,
ohne den die Glaubensspaltung nicht zu verstehen ist (vgl. auch B. Moeller:
Die deutschen Humanisten und die Anfinge der Reformation: Zeitschrift
fiir Kirchengeschichte 70 [1959] 49-61), hebt sich aber doch in seiner Lebens-
auffassung und (wenigstens zum Teil) indifferenten Haltung dem Religiésen
gegeniiber von der protestantischen Reformation ab. Er offenbart seine Aus-
strahlungskraft bis in das heutige Weltbild hinein und hat die moderne
Zivilisation mafBgebend mitgestaltet. Der Humanismus war damals das ganz
Neue, wiahrend Luther noch weitgehend im Mittelalter verankert ist. Dies
festzustellen ist wichtig fiir den spdteren Bruch Luthers mit dem Humanis-
mus. Seit Albrecht Ritschl (1 1889) waren die Protestanten gewohnt, Luthers
Theologie als eine vdéllige Neuschopfung zu betrachten und jeden tieferen
EinfluBl des Mittelalters auf seine Entwicklung zu leugnen, bis dann Heinrich
Denifle OP erstmals die Verhaftung Luthers im Mittelalter aufzeigte, wie
es auch nach einigen Jahrzehnten der protestantische Religionsphilosoph
Ernst Troltsch (1 1923) erkannt hat. Weil hier zwei verschiedene Weltan-
schauungen aufeinander stieBen, muBte es zum Bruch zwischen Reformation
und Humanismus kommen. Hieraus erklirt sich auch, daBl Erasmus sich
spiter von Luther und der Reformation distanzierte (S. 277 ff., vgl. hierzu
K. H. Oelrich: Der spite Erasmus und die Reformation. Miinster/Westf.
1961. Besprechung in dieser Zeitschrift 9 [1962] 309-311) trotz der Versuche
Luthers, iiber Spalatin wieder Beziehungen zu Erasmus aufzunehmen.

Das alles ist an vielen Einzelbeispielen erldutert. Der Wert des Buches
liegt darin, da die beiden Umwélzungen, die groBe und die kleine Refor-



Besprechungen 313

mation, genau geschieden, in ihren gegenseitigen Beziehungen wie auch in
ihrer Bedeutung im Gesamt der geistesgeschichtlichen Entwicklung dar-
gestellt werden. Gerade heute, wo wir in der ideellen Auseinandersetzung mit
der modernen Welt stehen und uns um ein Ndherkommen der christlichen
Konfessionen bemiihen, darf die Arbeit als wichtiger Beitrag gewertet wer-
den, denn wir kénnen die Welt, in der wir leben, nur verstehen, wenn wir
auf die geschichtlichen Grundlagen zuriickgreifen. G. GiEraTHS OP

Das Collegium Leoninum zu Paderborn. Ein Gedenkbuch. Hrsg. von
Josef Hoéfer. — Verlag Ferdinand Schéningh Paderborn 1962. 319 S.

Dieses dem hochwiirdigsten Herrn Erzbischof Dr. Lorenz Jiger zu
seinem 70. Geburtstag gewidmete Gedenkbuch berichtet iiber die Geschichte
des Paderborner Collegium Leoninum von der Erstellung des ersten Kon-
viktes im Jahre 1860 bis zum Abschlul3 des Wiederaufbaues des 1895 ein-
geweihten Collegiums im Jahre 1954. Wie gewohnlich bei derartigen Ver-
offentlichungen sind die fithrenden Ménner, denen die Leitung oblag, ein-
gehend gewiirdigt. Unter ihnen befinden sich Personlichkeiten, die im katho-
lischen Raum und in der theologischen Wissenschaft einen Namen haben,
wie z. B. Bernhard Funke, Paul Simon, Friedrich Jiirgensmeier. Von jeher
waren die Direktoren bestrebt, der heranwachsenden Priestergeneration
neben der notwendig geforderten religiésen Ausbildung und dem ebenso
dringend gebotenen wissenschaftlichen Riistzeug einen zeitaufgeschlossenen
und weitreichenden Blick zu vermitteln. Als neue Wege zur Priesterbildung
haben sich sehr bewédhrt die Ferienpraktika, entweder in Form des Schul-
praktikums (die Theologiestudenten haben vor dem Eintritt in das Priester-
seminar ein fiinfwdchiges katechetisches Praktikum zu absolvieren) oder des
Feriendiakonates (Dauer vier Wochen; der Diakon soll die Méglichkeiten
kennenlernen, die der Seelsorger in den konkreten Fillen vorfindet). Gleichen
Erfolg haben die Werkwochen der Diakone sowie die Studienkurse, in denen
jiingere Weihejahrgdnge zu religidser und wissenschaftlicher Vertiefung zu-
sammengezogen werden. «Diese Form hat ein so gutes Echo gefunden, da
nicht nur die jiingeren Geistlichen, sondern mehr und mehr auch ein groBer
Teil der dlteren Priester Jahr fiir Jahr ... zusammenkommen (S. 297)». Er-
freulich und optimistisch stimmend ist das Verlangen der Studenten nicht
nach einer «Art Erlebnistheologie. Der Hunger richtet sich auf dogmatische
Klarheit, auf klare, umfassende, begrifflich genaue Darlegung der Lehre der
Kirche in Dogma, Moral und Recht; auf Darstellung der Offenbarung in der
Exegese; auf den Nachweis der gottlichen Fithrung der Kirche in der Ge-
schichte» (S. 247). Das letzte Kapitel «Gedanken zur Priesterbildung» (S. 223—
297), das zwar in erster Linie die Verhiltnisse in der Paderborner Erzditzese
beriicksichtigt, ist iiber diesen Rahmen hinaus von allgemein kirchlicher
Bedeutung und zeigt, daBl trotz des teilweise schon akuten, in andern Ge-
bieten einsetzenden Priestermangels nicht die Quantitédt, sondern der quali-
tative Gesichtspunkt maf3gebend bleibt. Mag die «pusillus grex» dann auch
noch mehr zusammenschrumpfen, diese von echt priesterlichem Geist ge-
préigte, wissenschaftlich bestens fundierte und von einem echten Seeleneifer

21



314 Besprechungen

getragene Priesterschaft wird fiir das Reich Gottes auf Erden entscheidend
sein. Das Collegium Leoninum zu Paderborn wird diese Aufgabe nach wie
vor erfiillen. G. GieraTHS OP

Gobry, Ivan: Franz von Assisi in Selbstzeugnissen und Bilddokumenten.
Aus dem Franzoésischen iibertragen von Oswalt v. Nostitz. Durchgesehen von
P. Kajetan Esser OFM. Dokumentarischer und bibliographischer Anhang
bearbeitet von Paul Raabe (Rowohlts Monographien. Hrsg. von Kurt Kusen-
berg. Bd. 16.) — Rowohlt-Verlag Hamburg 1958. 174 S.

Franz von Assisi: Die Werke: Sonnengesang — Testament — Ordens-
regeln — Briefe. Die Bliimlein. Ubersetzt von Wolfram von den Steinen und
Max Kirschstein. Mit einem Essay «Zum Verstindnis der Werke» und einer
Bibliographie von Wolfram von den Steinen. (Rowohlts Klassiker der Litera-
tur und der Wissenschaft. Hrsg. von Ernesto Grassi unter Mitarbeit von
Wolfgang von Einsiedel. Bd. 34. Italienische Literatur Bd. 1). — Rowohlt-
Verlag Hamburg 1958. 184 S.

Platzeck, Erhard-W. OFM: Das Sonnenlied des heiligen Franziskus von
Assisi. Eine Untersuchung seiner Gestalt und seines inneren Gehaltes nebst
neuer deutscher Ubersetzung. — Max Hueber-Verlag Miinchen (0. J.). 84 S.

In der Vorstellungswelt vieler existiert der Heilige als der einseitig Gott
zugewandte Mensch, der in dieser Gottzugewandtheit den Blick fiir die Welt
und die Dinge dieser Welt verloren hat. Und das ist falsch. Wohl ist der
Heilige in erster Linie seinem Gott zugewandt, aber keine Angst, dal3 er
dadurch zum Pessimisten der Welt gegeniiber wiirde. So wenig wie Gott,
der Schopfer des Alls, ein Verdchter der Welt sein kann, ebenso wenig kann
der heilige Mensch, wenn er wirklich heilig, d. h. seinem Gott wahrhaft ver-
bunden ist, ein Weltveridchter werden. Gerade als Gott zugewandter Mensch
gewinnt er den Schédtzungs- und Wertungsblick Gottes. Und so geht dieser
Mensch mit einem Ja seines Gottes an die Welt und bejaht alle Wirklichkeit
und Schoénheit, die Gott in die Welt gelegt hat. Keiner hat sicher so viel
Freude an der Welt wie der von Gott her kommende, vom Blick Gottes ge-
trinkte Mensch. Ein klassisches Beispiel dafiir ist Franz von Assisi.

Es ist daher zu begriiBen, daB3 der Rowohlt-Verlag in zwei Veroffent-
lichungen diese christliche Persénlichkeit, einen der volkstiimlichsten und
meistverehrten Heiligen, auch im deutschen Raum, von neuem unserer
Zeit nahegebracht hat. Die Biographie «in Selbstzeugnissen» bietet weitaus
mehr, als man ahnen méchte. Es wird nicht nur eine wirklich gute Einfiithrung
in Gestalt und Idee des Heiligen gegeben, sondern auch in das von ihm ge-
schaffene Werk: ein kurzer Abri3 der Geschichte des Franziskanerordens mit
allen Krisen (z. B. das Armutsproblem schon unter dem ersten Nachfolger
des Stifters, der Spiritualenstreit, die Spaltung in Konventuale und Obser-
vante), aber auch mit allen Leistungen auf den Gebieten der Philosophie,
Theologie, Volksfrommigkeit und Seelsorge. Dabei wird die Téatigkeit des
Ordens in Deutschland besonders beriicksichtigt. Die ausgezeichneten Bild-
dokumente lassen das gewonnene Bild noch deutlicher werden. — Ausfiihr-



Besprechungen 315

licher als bei Gobry wird in der Ubersetzung von W. v. d. Steinen und
M. Kirschstein die franziskanische Anthologie vorgelegt. Neben den Werken
des heiligen Franz, die schon einen umfassenden Einblick in das Format des
Ordensstifters geben, enthidlt der Band «etliche Bliimlein, das sind Wunder
und fromme Beispiele des ruhmreichen Armen Christi, unseres Meisters Sankt
Franziskus und einiger seiner Jiinger zum Lobe Jesu Christi». Wenn die hier
berichteten auBlergewdhnlichen Begebenheiten unserer heutigen Mentalitdt
auch fernstehen und — zum Teil wenigstens — der modernen Kritik nicht
standhalten, so behalten sie doch ihren historischen Wert. Sie sind eben nur
der zeitgemdBe Ausdruck der Wirkung, die der heilige Franz und seine ersten
Briider ausgestrahlt haben. Der Anhang «Zum Verstdndnis der Werke» fiithrt
in die geistige Struktur des Heiligen ein und ist durch das gute Einfiihlungs-
vermogen nicht weniger lehrreich als die Biographie und der Geschichtsabril3
Gobrys. Die beiden Werken beigefiigte Bibliographie ermdglicht weitere
Orientierung und Vertiefung.

Am bekanntesten ist der Sonnengesang des heiligen Franz, in dem sich
ganzliche SelbstentduBerung und tiefste Demut verbinden mit zartem Mit-
gefiihl gegeniiber allen leidenden Menschen und Geschopfen, mit unentweg-
tem Frohsinn, einer aus bewuBter Gottesliebe entsprungenen Liebe zur
Schépfung als Werk Gottes. Aus der Erkenntnis heraus, daf3, wer dieses
Sonnenlied recht verstehen will, sich mit dem Texte selbst ganz vertraut
machen muB, hat G. W. Platzeck, ein Mitbruder des heiligen Franz, die
dlteste uns erhaltene Aufzeichnung nach dem Cod. 338 der Stadtbibliothek
von Assisi (aus den vierziger Jahren des 13. Jahrhunderts) mit einer wort-
und sinngetreuen Ubersetzung und einer Art Kommentar herausgebracht.
Das Buch beabsichtigt und erreicht auch einen doppelten Zweck: sowohl den
tieferen Gehalt des Liedes als auch den Heiligen, so wie er wirklich war, zu
verstehen. Denn im Gehalt dieses Liedes birgt sich der ganze heilige Franz.

G. GiEraTHS OP

Quellen zur Geschichte der Diozese Eichstitt. Band I: Biographien der
Griindungszeit. Texte, Ubersetzung und Erliduterung von Dr. theol. Andreas
Bauch. — Johann Michael Sailer Verlag Eichstdtt 1962. 302 S., 4 Karten.

Im Jahre 740 schenkte Graf Suidger dem hl. Bonifatius die regio Eihstat
mit einem Marienkirchlein zur Griindung eines Klosters durch den hl. Willi-
bald. Schon 741 (7457?) griindete der Apostel der Deutschen das Bistum
Eichstdtt mit bayrischer, schwibischer und frinkischer Bevoélkerung, aus
Teilen des bayrischen Nordgaues und dem Sualafeld. Das Bekehrungswerk
des Bonifatius in diesem Gebiet ist ohne die Mitarbeit seiner Verwandten
nicht zu verstehen. Willibald, der erste Bischof von Eichstitt, eine wahrhaft
europdische Gestalt des 8. Jahrhunderts, Wynnebald, der echte Missionar
und nachmalige Griinder des Klosters Heidenheim, ihre Schwester Wal-
burga, die erste Abtissin auf dem Hahnenkamm und spiter eine der gefeiert-
sten Heiligen des deutschen Mittelalters — diese Gefihrten des hl. Bonifatius
arbeiteten klug und zdh daran, durch Mission und Organisation das Christen-
tum in Deutschland zu wahrem ILeben zu erwecken. Dazu trat noch der welt-



316 Besprechungen

abgeschiedene Einsiedler Sola im mittleren Altmiihltal. Sein Bild wird bereits
mit offensichtlicher Wunderfreudigkeit verzeichnet. — Die Quellen dieser
Griindergestalten der Diozese Eichstdtt, die zwar zum gréBten Teil in den
Monumenta Germaniae Historica (VII 239-266; XV 86-117, 153-163, 538—
555; XXV 590-609; Nova Series I 123-132) veroffentlicht sind, bisher aber
nur wenigen Spezialisten zugdnglich waren, vermitteln die allein zuverldssige
und wirklichkeitsnahe Grundlage fiir die Erkenntnis dieses Abschnittes friih-
mittelalterlicher Kirchengeschichte, der ja iiber die Bistumsgrenzen hinaus
im Zuge der Christianisierung Deutschlands steht. Durch ihr manchmal
geradezu bombastisches Latein mit seinen iiberdimensionalen Satzkonstruk-
tionen und seltenen Wortern bereiten diese Quellen dem Verstdndnis er-
hebliche Schwierigkeiten; deshalb wurde, was sehr zu begriien ist, zu den
Texten eine moglichst lesbare und verstindliche Ubersetzung geschaffen
und diese durch einen umfangreichen Apparat von Anmerkungen erldutert,
der den derzeitigen Forschungsergebnissen Rechnung tragt. — Hier liegt eine
Arbeit vor, die Sachkenntnis und FleiB des Herausgebers offenbart, die
gleichzeitig aber auch als Muster und Anregung zu dhnlichen Editionen
dienen kann; denn gerade die Erhellung auf dem Gebiet der Landesge-
schichte, von der die Dibdzesangeschichte vielfach einen Teil darstellt, ist und
bleibt eines der hochdringlichsten Anliegen innerhalb der Gesamtgeschichte
(vgl. H. Biittner in: Jahres- und Tagungsbericht der Gorres-Gesellschaft
1955, Koln 1956, S.49). Mit groBen Hoffnungen darf die vom Verfasser
angekiindigte umfassende Biographie des hl. Willibald erwartet werden.

G. GieraTHS OP

Schneider, Reinhold: Das Leiden des Camées oder Untergang und Voll-
endung der portugiesischen Macht. — 2. Aufl., Verlag Jakob Hegner Kéln &
Olten 1957. 209 S.

Bei den Portugiesen lebt die Erinnerung an ihre Heldenzeit — seit etwa
1495 (Begriindung ihrer Macht in Ostindien) bis in die zweite Hilfte des
16. Jahrhunderts — fort in dem Nationalepos «Lusiadas» des Luis de Cam®es.
Hierin wird antike Mythologie verbunden mit mittelalterlicher Kreuzzugs-
begeisterung, Renaissanceornamentik und ganz neuen Motiven, die in gran-
diosen Meeresschilderungen und orientalischen Bildern geboten sind. Camdes
148t die Glanzzeit seines Volkes lebendig werden, ebenso aber auch den Unter-
gang. Jedoch wird er dadurch nicht zum Pessimisten, sondern schwingt sich
vielmehr hinauf iiber die Geschichte, denn er ist iiberzeugt, daB Gott das
letzte Wort spricht. Gerade diese Paradoxie — den Untergang klar zu sehen
und doch nichts aufzugeben vom Eigensten — macht ihn zum wahren Ge-
schichtsdeuter. DaB3 Reinhold Schneider ihm ein Denkmal gesetzt hat und
daB das Buch bereits in zweiter Auflage erscheinen konnte, zeigt, dal Gestalt
und Werk dieses groBten portugiesischen Dichters iiber die Jahrhunderte
hinaus nicht vergessen sind. Die Synthese von Geschichtskenntnis und Dar-
stellungskunst diirfte beispielhaft sein, wie ein historisches Thema aufzu-
greifen und zu schreiben ist. G. GIErRATHS OP



Besprechungen 317

Ratzinger, Joseph: Die erste Sitzungsperiode des Zweiten Vatikanischen
Konzils. Ein Riickblick. 63 S. J. P. Bachem Kéln 1963.

Der Verfasser, heute Professor fiir Fundamentaltheologie in Miinster
i. W., hat als theologischer Berater des Kolner Kardinals Frings die erste
Konzilsperiode miterlebt. Durch sein Wirken (der Schreibende erinnert sich
z. B. an Ratzingers Referat vor den deutschsprechenden Konzilsvitern im
November 1962) hat er sicherlich die Haltung mancher Bischofe gegeniiber
dem Schema iiber die Glaubensquellen mitbeeinflult. Im vorliegenden
Schriftchen zieht er in Form eines «Erlebnisberichtes» eine Art Zwischen-
bilanz des 2. Vatikanischen Konzils. Mit offenem Blick und wachem Sinn,
mit reifer Sachkenntnis und kritischem Urteil entwirft er ein lebendiges Bild
von den Ereignissen und Ergebnissen der ersten Session. Viel wurde bisher
dariiber geschrieben, aber selten konnte etwas so Priagnantes und Ausge-
wogenes gelesen werden. Die Ausfithrungen werden auch nach dem Konzil
ihren Wert nicht verlieren. A. HANGGI

TEXTAUSGABEN

Spicilegium Friburgense. Texte zur Geschichte des kirchlichen Lebens.
Herausgegeben von G. Meersseman und A. Hanggi. Universitiatsverlag Frei-
burg/Schw. — 1. Bd.: Anton Hianggi: Der Rheinauer Liber Ordinarius (Ziirich
Rh 80, Anfang 12. Jh.). 1957. 323 S. — 2. Bd.: G. G. Meersseman: Der Hymnos
Akathistos im Abendland I.: Akathistos-Akoluthe und GruBhymnen. 1958.
228 S. - 3. Bd.: G. G. Meersseman: Der Hymnos Akathistos im Abendland II.:
GruB-Psalter, GruB3-Orationen, Gaude-Andachten wund Litaneien. 1960.
390 S. — 5. Bd.: Gebhard Hiirlimann: Das Rheinauer Rituale (Ziirich Rh 114,
Anfang 12. Jh.). 1959. 179 S.

Mit ehrlichem Bedauern mufl zunidchst einmal die Verzégerung dieser
Besprechung vermerkt werden, die dadurch entstanden ist, da3 der urspriing-
lich vorgesehene Rezensent ausfiel und diese Werke erst vor kurzem dem
Unterzeichneten iibergeben wurden. Es war nicht nur ein guter, sondern
auch ein ebenso mutiger Plan, die bereits 1897 von Ulisse Chevalier und
Adalbert Ebner auf dem 4. Internationalen wissenschaftlichen Kongre3 der
Katholiken in Freiburg/Ue. angeregte moglichst vollstindige Erfassung,
Erforschung und Publikation liturgischer Handschriften in der 1957 be-
gonnenen Reihe «Spicilegium Friburgense. Texte zur Geschichte des kirch-
lichen Lebens» in die Tat umzusetzen. Der Wert der Sammlung darf in einem
Doppelten gesehen werden: 1. Die ErschlieBung der alten liturgischen Quellen
dient dem Fortschritt der Liturgiewissenschaft. Zu diesem Zweck werden
neue Editionen veranstaltet, alte Editionen, die der Kritik nicht mehr stand-
halten, neu herausgegeben. 2. Die liturgischen Biicher sind als Dokumente
der Tradition nach dem Grundsatz «Lex supplicandi est lex credendi» ebenso
wichtige wie interessante Zeugen des christlichen Glaubens und Lebens,



318 Besprechungen

gewinnen damit — wie heute immer mehr anerkannt wird, besonders seit der
Enzyklika Mediator Dei (AAS 39/1947/528 ff.) und der Instructio der S. C. Rit.
vom 3. 9.1958 (AAS 50/1958/632) — eine entscheidende Bedeutung fiir die
Theologie, werden zum «Locus theologicus» und diirften auch bei der heutigen
Diskussion iiber das Verhdltnis von Schrift und Tradition innerhalb der
Theologen und auf dem Konzil eine nicht geringe Rolle spielen.

Der 1. und 5. Band legen zwei Handschriften bzw. Werke des ehemaligen
Benediktinerklosters Rheinau unterhalb Schaffhausen vor: den Liber Ordi-
narius und das Rheinauer Rituale, beide aus dem Anfang des 12. Jahr-
hunderts. Die Libri Ordinarii beabsichtigten anfangs eine Anleitung fiir den
richtigen Gebrauch der liturgischen Biicher, spater wurden dann Rubriken
und Gebete zu einer Einheit verschmolzen. Wir sind heute ziemlich gut iiber
die Liturgie des frithen Mittelalters, der Zeit der Sakramentarien und der
Ordines Romani orientiert. Die Kenntnisse aus der Folgezeit bis zum Tri-
dentinum sind jedoch noch mangelhaft. Die Ordinarien kénnen das Fehlende
ergianzen. Sie sind das Spiegelbild der Lokalliturgie der verschiedenen Kir-
chen. Je mehr Ordinarien erforscht und verdffentlicht werden, um so mehr
kommt man zu einem Gesamtbild. Die Arbeit von A. Hinggi ist hierzu sicher
ein beachtlicher Baustein. Aber nicht weniger die Edition von G. Hiirlimann
iiber das Rheinauer Rituale. Er bietet ebenso wie im 1. Band der Reihe mit
der Herausgabe des Textes einen kurzen geschichtlichen Uberblick, hier iiber
die Ordines oder Benediktionen. Es wird untersucht, wann und wo die ein-
zelnen Ordines oder die einzelnen Benediktionen zum ersten Mal auftreten
und wie ihre Entwicklung bis ins 12. Jahrhundert verlief. Ausfiihrlicher
werden der Tauf- und Firmordo, die Krankendlung, Beerdigung, die Auf-
nahmeriten in den Kleriker- und Ménchstand und die Wasserweihen be-
handelt. Die feierlichen Weihen im Verlauf des liturgischen Jahres werden
an Hand des Rheinauer Liber Ordinarius genauer beschrieben, so daf3 ein
anschauliches Bild vom liturgischen Leben der Rheinauer Ménche dargeboten
wird.

G. G. Meersseman befaB3t sich in 2 Banden (Spic. Frib., 2. und 3. Band)
mit dem Einflu des Hymnos Akathistos im Abendland. Vergleicht man die
nicht-scholastischen Literaturen der Ost- und Westkirche miteinander, so
fallt auf, daB beide die Lehre von der Gottesmutter nicht nur durch Schluf3-
folgerungen, sondern auch dadurch weiter entwickelten, daB sie in Homiletik
und Dichtung die Metaphern, Symbole, Aussagen, Priadikate und Attribute
der Gottesmutter vervielfdltigen, paarweise gruppieren und litaneiartig
aneinanderreihen. Diese Denkart hort aber mit dem Anfang der Friihscho-
lastik nicht auf, sie befruchtet auch weiter die Mariologie. Denn das Beste,
was Homiletik und Dichtung auf diese Weise darboten, wurde in die Liturgie
aufgenommen und diente der scholastischen Mariologie als Ausgangspunkt
fiir weitere Spekulationen. Die Scholastiker verarbeiteten nicht nur Schrift-
und Vitertexte, sondern auch jene liturgischen Formeln, die sie, oft unbe-
wuBt, im Gedédchtnis hatten. Hierzu gehért auch der Hymnos Akathistos, von
dem seit dem 9. Jahrhundert eine lateinische Version vorlag (vgl. M. Huglo,
in: Le Muséon LLXIV/1951/27-61). DaB3 aber die lateinischen GruBhymnen
an die Gottesmutter, die seit Ende des 11. Jahrhunderts immer zahlreicher



Besprechungen 319

auftauchen, jene Dichtform nachgeahmt hatten, war den Literaturhistorikern
nicht aufgefallen. Diese Gattung bildet den Gegenstand des 1. Bandes von
Meersseman, wihrend der 2. Band die weiteren Abarten: GruBpsalter, GruB-
orationen und Litaneien behandelt.

Die Herausgeber des Spicilegium Friburgense, die Professoren der Frei-
burger Universitit G. G. Meersseman und A. Hdnggi, haben eine nicht leichte
Aufgabe iibernommen. Aber die hier erwdhnten und die andern inzwischen
schon erschienenen Bdnde zeichnen sich aus durch hervorragende Kenntnis
des Materials, gutes Darstellungsvermégen und einwandfreie Editionstechnik,
zu der man nur gratulieren kann. G. GiErATHS OP

Roland von Cremona: Summae Magistri Rolandi Cremonensis OP Liber
tercius. Editio princeps ex membranaceis codicibus Berg. Civ. 6. 129 (olim A
9. 13), fol. 3r-145r et mutilo Vat. Barb. lat. 729, fol. 128v—264v, curante
Aloys. CortTEsI. (Monumenta Bergomensia, VII.) — Edizioni «Monumenta
Bergomensia», Bergamo 1962. 1401 p.

Fiinf Jahre nachdem die Sentenzenglossen des ersten Pariser Franzis-
kanermagisters, Alexanders v. Hales, in abgeschlossener Edition vorlagen,
erschien der erste Band der Summa des ersten Pariser Dominikanermagisters.
Roland verdankt den Druck nicht einem Mitbruder sondern einem Welt-
priester. Der Herausgeber beabsichtigt, die Prolegomena nach der vollstin-
digen Textausgabe in einem abschliefenden vierten Band unterzubringen.
Mittlerweile erkldrt er sich iiber seine Arbeit in einem beigelegten Falzblatt.
Fiir das hier vorliegende dritte Buch der Summa standen ihm leider nur
zwel Hss. zur Verfiigung: der von Th. Kdppeli entdeckte Cod. Bergamo
Civ. 6. 129 und Cod. Vat. Barb. lat. 729. Diese zweite Hs. enthdlt den Text
leider nur unvollstindig. Es fehlen die Kapitel 292468, d. h. Edition S. 820—
1383. Umso bedauerlicher ist es, daf3 der Editor den inzwischen von Th. Kap-
peli entdeckten Cod. Firenze, Naz., Conv. soppr. da ordinare 282 (Brief
Th. Kédppelis an den Rezensenten), in P. O. Kristellers Iter Italicum 1 165
irrtiimlich als 272 bezeichnet, nicht beniitzen konnte.

Roland teilt sein Werk nicht in Distinktionen, sondern nur in Quaes-
tionen ein. Es zeichnet sich denn auch weniger durch klare Gliederung als
durch Reichhaltigkeit und Vielseitigkeit aus. In der Tat begegnet man 6fters
Erkldrungen von Schriftmaximen oder Vitersentenzen, dann auch wieder
kasuistischen Fragen.

Der Herausgeber hat die lateinische Orthographie der Hss. beibehalten.
Das fithrt zur Unzuldnglichkeit, da8 man neben der Orthographie z. B. von
edificave auch noch edifficare und hedifficare vorfindet. Ohne Zweifel wire es
besser gewesen, nach dem Vorbild der groBen Editionsunternehmen die heute
gebrduchliche Schreibweise zu gebrauchen. Leider sind auch Verlegenheits-
behelfe der Abschreiber stehen geblieben, wie z. B.: Ef hoc est contra consilium,
sive concilium (S. 56).

Die Zeilen sind nicht numeriert, weshalb im Apparat mit Exponenten
gearbeitet wird. Bei der ungeheuren Ausdehnung des Textes wird man ver-
stehen, daB der Herausgeber darauf verzichtet hat, die stillschweigend be-



320 Besprechungen

niitzten Quellen aufzuspiiren. Hingegen erwartet man heute, daB3 die aus-
driicklichen Zitate identifiziert werden, so zeitraubend diese Arbeit auch ist.
Cortesi hat nur die Schriftstellen angegeben, allerdings auf ratselhafte Art,
fur Is. VII 15: Is. VII ¢ 15; fiir Marc. XIII 32: Marc. XIII d 32.

Doch seien wir froh, wenigstens mal den Text gedruckt zu haben. Fiir
die restlichen Biicher stehen weitere Hss. zur Verfiigung. Wir wiinschen dem
mutigen Herausgeber guten Fortgang der Arbeit. P. KonzLE OP

Delhaye, Philippe: Pierre Lombard. Sa vie, ses oeuvres, sa morale. (Confé-
rence Albert-le-Grand 1960). — Institut d’études médiévales, Montréal ;
J. Vrin, Paris 1961. 111 p.

Nach einer knappen Zusammenstellung der Lebensdaten und der Schrif-
ten des Lombarden bietet der bekannte Medidvist eine sorgfdltige Studie
iiber ein bisher vernachlidssigtes Thema: die Moraltheologie des einfluBreichen
Magisters. Die einzelnen Kapitel behandeln: den Menschen in christlicher
Schau, seine Hinordnung auf Gott, die gottlichen Tugenden, die moralischen
Tugenden und die Gaben des HI. Geistes, Siinde und BuBe. AbschlieBend
wird die Methode des Lombarden erldutert. D. hat es trefflich verstanden,
die Grundpositionen des Meisters, seine Verdienste um die Moraltheologie,
aber auch deren Mingel aufzuzeigen. P. KtnzLE OP

Anciaux, Paul: L’Episcopat dans I’Eglise. Réflexions sur le ministére
sacerdotal. (Présence chrétienne.) — Desclée De Brouwer, [Paris-Bruges] 1963.
111 p.

Das Broschiirchen vereinigt zwei bereits in Zeitschriften veroffentlichte
Artikel. Der Titel ist denn auch ziemlich irrefiihrend. Sein erster Teil palBt
zum zweiten des Biichleins (63-110), der Untertitel zum ersten. Ankniipfend
an Werke zweiter Hand werden zu den beiden Themen Gedanken erortert,
die zur Zeit des Konzils und danach allerorts geduBert worden sind.

Der Verlag Desclée de Brouwer wiirde, obgleich er wohl bekannt ist,
dem Bibliographen besser entsprechen, wenn er sich dem allgemeinen Brauch
anschlésse, den Verlagsort zu vermerken. P. KonzLE OP

Masson, Denise: Le Coran. Editions Gallimard, Paris, 1967. CXV-1087 p.

La collection La Pléiade ne pouvait choisir meilleur traducteur du Coran
que Madame D. Masson qui, vivant en terre d’Islam, étudie ce texte depuis
trente ans et nous a donné une remarquable synthése des trois religions du
Livre: Le Coran et la Révélation judéo-chvétienne, 1958 (cf. Freiburger Zeit-
schrift fiir Philosophie und Theologie, 1959, p. 440). Cette compétence nous
vaut beaucoup mieux qu'une traduction claire et élégante qui se joue des
anfractuosités de la syntaxe arabe (le texte de base est 1’édition officielle
de Boulaq, Le Caire, 1923), mais en outre une introduction sur la doctrine
coranique, sa théologie et sa morale, puis deux cents pages de notes qui



Besprechungen 321

élucident termes et locutions techniques: bienfait, cceur, croyant, grace, etc...
C’est ainsi que seront distingués ’al rahman «celui qui fait miséricorde» et
‘al vahim «le Miséricordieux» (par essence); ‘Islam «soumission a Dieu» et
muslim «celui qui se soumet a Dieu»; mais ‘4llah est traduit par Dieu,
puisque le Dieu du prophéte Muhammad est le méme que celui d’Abraham.
L’ouvrage se termine par un apergu bibliographique et un trés copieux index
des noms et attributs de Dieu, des thémes principaux (amour, croyants,
juifs, mystéres, etc.) et des noms propres (Adam, Jésus, Noé, Sinai).
C’est dire que ce volume est un parfait instrument de travail, tant pour
les Islamologues que pour les exégéetes chrétiens. En relisant les sourates,
nous avons été frappés a nouveau de I’appauvrissement doctrinal et religieux
du Coran par rapport & 1’Ancien Testament, et pourtant celui-la déclare
explicitement son intention de compléter et de confirmer celui-ci. A la vérité,
comme l'observe D. M., jamais la critique textuelle et littéraire ne lui a
encore été appliquée et il serait temps de lui faire subir '’examen de la
formgeschichtliche Schule. Qu’en est-il de ’authenticité des révélations faites
au propheéte et de son ascension au ciel ? Lorsqu’il relate les épisodes bibliques
et déclare qu’ils n’étaient pas connus avant lui (Sour. x1, 49; x11, 102),
quelle est 'origine de son information? Si l'archétype du Coran était con-
servé au ciel de toute éternité, comment comprendre la dictée miraculeuse
d’Allah & Muhammad et, finalement, la formation intellectuelle de ce
dernier? Graice a cette édition, la curiosité des historiens des religions est
éveillée et leurs moyens d’investigation sont accrus. C. Sricg OP



	Besprechungen

