Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 13-14 (1966-1967)

Heft: 2

Artikel: La sacramentalité du mariage
Autor: Bavaud, Georges

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761612

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761612
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GEORGES BavAuD

La sacramentalité du mariage *

Avant d’aborder le théme de la sacramentalité du mariage, il nous
a paru bon de souligner celui de la sacramentalité de I'Eglise. En effet,
nous nous trouvons de nos jours dans une situation bien meilleure
qu’au XVIe siécle pour étudier ces problemes. A I'époque de la Réforme,
la controverse est centrée sur la nature et le nombre des sacrements
chrétiens sans que l'on replace le débat dans le cadre beaucoup plus
large de la sacramentalité de 1’Eglise elle-méme. Or les progrés du dialo-
gue cecuménique ont abouti a ce résultat remarquable: Un consensus
tend a s’établir entre le Conseil cecuménique et le catholicisme: Il faut
reconnaitre a I'Eglise du Christ un caractére «sacramentel».

La «sacramentalité» de I’Eglise

Aucun texte officiel du Conseil — & notre connaissance — n’utilise
explicitement le terme de sacrement pour désigner 1'Eglise. Mais 'un des
documents préparatoires a la Conférence de Montréal aborde, avec
prudence certes, mais aussi avec franchise, le théme de la sacramentalité
de I’Eglise. Dans quel contexte le sujet est-il étudié? Les théologiens de
Foi et Constitution se préoccupent, dans ce passage, des rapports entre
le Christ et ’Eglise. D’une part, ils veulent éviter une identification trop
grande entre la Téte et les membres. Mais d’autre part, ils désirent souli-
gner I'union profonde entre le Christ et son Corps. Alors, le théme de
I'’Eglise-sacrement apparait a plusieurs comme particuliérement apte
a écarter les deux erreurs que l'on cherche a fuir: le «monophysisme»

* Etude présentée a un séminaire organisé par la « Société suisse de théologie »
(4-6 avril 1967, a la «Paulus-Akademie», Zirich).



La sacramentalité du mariage 273

ecclésial aboutissant a une fusion de '’humanité rachetée et du Christ
et le «nestorianisme» ecclésial reposant sur une séparation opérée entre
la Téte et le Corps.

Le document, ayant fait allusion aux images bibliques qui décrivent
I'Eglise, poursuit: «Elles suggérent aussi un genre de relation que 1’on
peut appeler analogique ou, comme certains le préférent, sacramentel.
Ce n’est pas une relation de simple identité qui nous autoriserait a dire
sans autre précision que I'Eglise est le Christ... Il y a des similitudes,
assorties dans chaque cas d’'importantes différences, entre ce que nous
disons du Christ et ce que nous disons de 1'Eglise. Il est Dieu et homme;
I’Eglise est une institution humaine et aussi une réalité divine» .

Le caractére sacramentel de I'’Eglise évoque, dans ce passage,
«la maniére d’appliquer par analogie la définition classique des deux
natures de 'unique Seigneur Jésus-Christ a la définition de 1'Eglise» 2.

Or la Constitution Lumen Gentium de Vatican II décrit I’Eglise en
s’inspirant de la méme doctrine chalcédonienne.

«La société douée d’organes hiérarchiques et le Corps mystique du
Christ, I’assemblée visible et la communauté spirituelle, I’Eglise de la
terre et I’Eglise si riche de biens célestes, ne doivent pas étre considérées
comme deux réalités, mais forment une réalité complexe constituée d’un
élément humain et d’'un élément divin. Aussi ce n'est pas une vaine
analogie que de la comparer au mystére du Verbe Incarné. De méme en
effet que la nature assumée est au service du Verbe divin, comme un
instrument vivant de salut, qui lui est indissolublement uni, c’est d’une
maniére analogue que l'organisme social de I'Eglise est au service de
I'Esprit du Christ, qui le vivifie, pour la croissance du Corps» (I, 8).

Comme on le voit, c’est a 'aide du mysteére du Christ que, soit le
Conseil cecuménique, soit le Concile de Vatican II essaient de décrire la
nature et la mission de I'Eglise.

Quelles conclusions immédiates peut-on déduire de cette analogie?

1. Si I’Eglise, comme le Christ, est constituée d’'un élément divin
et d'un élément humain, elle est signe, comme Jésus, d’une intervention
de Dieu dans le monde.

1 Le Christ et I’Eglise, rapport de la section nord-américaine. Verbum caro,
No 67 p. 256.

2 Ibidem, p.250. Méme analogie dans le rapport de la section européenne.
Verbum caro, N© 67, p. 294.

Ce théme avait déja été abordé a la réunion de la Commission de Foi et Cons-
titution a Saint-Andrews. Verbum caro, N°© 59, p. 254-264.



274 La sacramentalité du mariage

2. Mais I'analogie serait trop imparfaite, si I'on considérait I’Eglise
comme un simple signe inefficace. La nature humaine du Christ est
I'instrument du Verbe éternel. Vatican II, explicitement, nous décrit
«I’organisme social de I'Eglise» mis «au service de 1’Esprit du Christ».

Or ces deux éléments: signe — instrument sont constitutifs de la
notion catholique de «sacrement». Il était donc tentant de faire un pas
de plus et d’appeler explicitement I’Eglise le sacrement de la rencontre
du Christ. A trois reprises, la Constitution Lumen Gentium utilise ce
théme.

Dans le premier passage, la sacramentalité de 1'Eglise est évoquée
sur deux plans. Verticalement, pourrait-on dire, elle est 'instrument de
la communion avec le Créateur. Horizontalement, elle est le moyen dont
le Christ se sert pour unir les hommes entre eux.

«...L’Eglise est, dans le Christ, en quelque sorte le sacrement
c’est-a-dire le signe et l'instrument de 1'union intime avec Dieu et de
I'unité de tout le genre humain» (I, 1).

Dans le deuxiéme passage, c’est l'origine patristique du vocable
sacrement qui est évoquée. En effet, le Concile fait allusion a un texte
de Saint Cyprien 3.

«Dieu a convoqué l'assemblée de ceux qui dans la foi regardent
vers Jésus, auteur du salut et principe d'unité et de paix et en a constitué
I'Eglise, pour qu’elle soit pour tous et pour chacun, le sacrement visible
de cette unité salutaire» (II, 9).

Enfin, dans le VII® Chapitre (N°48), on lit I'expression, 1I'Eglise
«sacrement universel de salut» 4.

Or si le Conseil cecuménique, dans ses textes officiels, n'utilise pas
le terme de sacrement, en revanche, il nous montre 1’Eglise a la fois comme
signe et instrument du salut que Dieu accorde a ’humanité.

Citons d’abord ce texte de la Conférence d’Evanston: «L’Eglise
devient ainsi, en premier lieu, le témoin et la preuve de ce que Dieu a
accompli, le signe de ce qu'il fait et fera encore. C’est seulement ainsi
que le monde peut avoir connaissance de 1l’événement historique.

3 Epist. 69, 6. P. L. 3, 1142 B (HarRTEL 3. B. p. 754: «inseparabile unitatis
sacramentumy»).

+ Elle se trouve également dans le décret Ad Genfes 1, 5 («sacramentum
salutis») et dans la Constitution Sacrosanctum Concilium (sur la liturgie), I, 26
(¢unitatis sacramentumy»). La Constitution Gaudium et Spes reprend plusieurs fois
le théme en citant Lumen Gentium.



La sacramentalité du mariage 275

«En second lieu, I’'Eglise est le moyen par lequel Dieu met ses
desseins a exécution... 5»

Le mot d’instrument, nous le lisons dans les Actes de la Conférence
de Montréal. «La communauté de I'Eglise a été fondée pour annoncer le
salut de Dieu au monde dans tous les dges, et pour qu’elle soit I'instru-
ment de I’Esprit qui rendra constamment le Christ présent par la pro-
clamation de la Parole et I'administration des sacrements» ©.

Dans 1'étude préparatoire a la méme Conférence, nous découvrons
cette formule: «En s’unissant a I'Eglise sur terre, il (le Christ) lui confia
les clés du royaume et fit d’elle son instrument» 7.

En conclusion, nous pouvons constater un consensus entre les décla-
rations du Conseil cecuménique et I’enseignement de Vatican II. L’Eglise
est a la fois un signe et un instrument du salut apporté par Jésus-Christ.

Le sens biblique du mot mystére

La traduction latine du mot mystére (pvotmptov) dans les Epitres
pauliniennes recourt habituellement au terme sacramentum, sacrement,
(par exemple, Ephésiens, 1,9; 3, 3; 3,9; 5, 32). Dans sa polémique
contre la doctrine sur la sacramentalité du mariage, Calvin souligne que
le mot latin sacramentum correspond au terme grec puotyptov. «lls
ont esté trompez du mot de Sacrement qui est en la translation commune.
Mais estoit-ce raison que toute I’Eglise portast la peine de leur ignorance?
S. Paul avoit usé du nom de Mystére, qui signifie Secret, lequel combien
que le translateur peut exposer Secret, ou bien le laisser en son entier,
veu qu'il est assez accoustumé entre les Latins, il I'a mieux aimé exposer
par Sacrement, non pas toutesfois en autre sens que saint Paul avait
dit en Grec Mysteére» 8.

Comme on le voit, Calvin donne au mot: pvetyptov le sens de vérité
cachée, secréte. Or les progrés de 'exégése ont conduit de nouveau a un
consensus entre le Conseil cecuménique et Vatican II. Le mystere n’est

5 Evanston. Delachaux et Niestlé, 1955, p. 26.

6 Ire Section. L'Eglise dans le dessein de Dieu, N° 19, Foi et Vie, 63¢ année
(1954), No 1, p. 10.

7 Le Christ et I’Eglise, rapport de la section européenne. Verbum caro, N° 67,
p. 297.

8 Institution de la Religion chvétienne, IV, 19, 36. Edition Benoit, t. IV,
p- 502-503.



276 La sacramentalité du mariage

pas simplement une doctrine cachée, mais une réalité salvifique, d’abord
certes connue de Dieu seul, mais ensuite manifestée visiblement dans
I'histoire du salut. Dans le schéma conciliaire de 1964 consacré a la
future Constitution Lumen Gentium, on fait remarquer a propos du mot
mystére: Ce mot, nous dit-on, ne désigne pas seulement une vérité qui
dépasse la raison, mais «une réalité divine, transcendante et salvifique,
qui est révélée et manifestée d'une maniére visible» °.

Un des documents préparatoires a la Conférence de Montréal va
dans le méme sens. Il appelle mysteria les sacrements de 1'Eglise, le
baptéme et la céne. «Et les mysteria, écrit-on, ou sacrements de 1'Eglise
sont fondés dans le mysferion qui les transcende, I’ceuvre de Dieu cachée
et pourtant révélée dans 'incarnation, la victoire sur la croix et la résur-
rection, I’effusion du Saint-Esprit et la parousie attendue» *°.

Comme on le voit, le mot «mystére» n’est pas compris, soit a Vati-
can II, soit au Conseil cecuménique, dans un sens «intellectualiste»
comme s’il évoquait seulement une doctrine, un enseignement secret,
mais il est interprété dans un sens concret, réaliste. C’est 1'ceuvre divine
salvifique — voulue de toute éternité (donc avant sa réalisation, elle est
bien secréte et cachée) mais ce dessein divin se manifeste dans des inter-
ventions visibles. Le terme mysteére est donc pratiquement synonyme
du mot révélation tel que '’emploie la Constitution De:i Verbum. «Cette
économie de la révélation s’accomplit dans des actions et des paroles
étroitement liées les unes aux autres, de sorte que les actes, accomplis
par Dieu dans I'histoire du salut, manifestent et confirment la doctrine
et les réalités signifiées par les paroles et que d’autre part les paroles
proclament les actes et éclairent le mystére contenu en eux» (I, 2).

La révélation évoque l'intervention salvifique de Dieu dans I’histoire
par des événements et des paroles. Le mystére souligne que cette inter-
vention a été préparée de toute éternité par 'ayany divine.

Deés lors, les expressions de mystére, de sacrement, de révélation
s’appliquent en tout premier lieu a l'événement salvifique décisif,
I'Incarnation du Fils de Dieu. En fait, la Constitution De: Verbum
proclame que Jésus-Christ est a la fois «le médiateur et la plénitude de la
révélation tout entiére» (I, 2). Et un commentateur de Lumen Gentium
écrit justement: «Jésus-Christ est le vrai mystére de Dieu. En effet, il

9 Voir la «relatio de voce Mysteriin. Schema De Ecclesia, 1964, p. 18.

10 Le Christ et I’Eglise, rapport de la section nord-américaine. Verbum caro,
No67; p. 271,



La sacramentalité du mariage 277

est la substance méme du dessein éternel et divin, en méme temps que sa
réalisation et sa révélation» 1.

Mais le Christ ne peut étre séparé de son Corps. Aussi saint Paul
explicitement nous dit: «C’est 1a un grand mystére que je proclame,
celui qui concerne le Christ et I'Eglise» Eph. 5, 32 12, L’Eglise est sacre-
ment parce qu’elle est le fruit de I'intervention de Dieu dans 1’histoire
du salut. Elle est a la fois le germe du Royaume et l'instrument de
I’établissement du Royaume. Elle est signe qui manifeste 1'irruption de
I'ére eschatologique et moyen dont Dieu se sert pour réaliser son dessein
de grace. La doctrine de Vatican II et du Conseil cecuménique posséde
un véritable fondement biblique.

Sacramentalité de I’Eglise et sacramentalité des sacrements

C’est par son étre et ses activités que I'Eglise est signe et instrument
de notre salut. En ce sens, le décret sur I’cecuménisme de Vatican II
parle de I'Eglise comme d'un moyen général de salut — generale auxilium
salutis — (I, 3).

Mais les activités de 1'Eglise ne posséderont pas toutes la méme
densité salvifique. La dédicace d'un lieu de culte n’a pas la méme signi-
fication que la liturgie eucharistique.

Au XVIesiecle, on n’a pas envisagé, dans la controverse, le probléme
de la sacramentalité de la Parole de Dieu en tant que lue et préchée
dans la communauté chrétienne. Du c6té catholique, cette étude est
actuellement sur le chantier. Le théologien hollandais Schillebeeckx
insiste fortement sur le caractére salvifique de la prédication. Selon nous,
il a raison puisque I’Evangile proclame que les paroles de Jésus sont
«esprit et vie» (Jean 6,63). Le rapprochement avec l'entretien avec
Nicodéme est significatif. Comme 1'’eau du baptéme, 1'enseignement du
Christ est porteur de I’Esprit. Dans son entretien apres la céne, le Seigneur
déclare a ses disciples: « Vous étes déja purifiés grace a la parole que je vous
al annoncée» (Jean, 15, 3).

A la lumiére de ces textes bibliques, Schillebeeckx peut écrire:
«Le service de la parole, incarnation ecclésiale de la parole personnelle

11 P. SMULDERS, 8. j. L'Eglise sacrement du salut, dans L’Eglise de Vatican II.
Unam sanctam 51, b, Editions du Cerf, Paris 1966, t. II, p. 319.

12 Telle est l'interprétation de J. CAMBIER, Le grand wmystére concernant le
Christ et son Eglise. Ephésiens 5, 22-33. Biblica, vol. 47 (1966), pp. 43-90, 223-242,



278 La sacramentalité du mariage

du Dieu-homme, est, lui aussi, intrinsequement efficace. La grace n’est
pas seulement donnée a l’occasion de ce ministére; il possede, comme
incarnation de la parole personnelle du Christ, une puissance divine de
salut que nous confessons aprés la lecture de 1'évangile: «Per Evangelica
dicta deleantur nostra delicta» 13.

Mais si la prédication posséde une telle valeur salvifique, donc sacra-
mentelle, comment garder encore la doctrine de Trente sur le septénaire
sacramentel ? Selon nous, dans la définition des sacrements au sens rigou-
reux du terme, une précision nouvelle doit étre apportée. Ce sont des
rites porteurs de graces, en tant qu’offertes a des croyants afin de sanc-
tifier une éfape de leur marche vers le Royaume. Au contraire, la prédi-
cation de la Parole, de soi, interpelle tout homme; sa sacramentalité est
directement missionnaire; celle des sacrements au sens strict ne s’adresse
qu’a celui qui a déja requ le don de la foi.

Citons encore Schillebeeckx: «Dans la parole de 1'Eglise, le Christ
est donc présent et agissant, mais sous le mode d’une parole invitant
a la foi. Cette invitation est une invitation divine (sous un mode humain)
qui donne en méme temps la force de I'accepter. La prédication de I'Eglise
posséde donc une efficacité intrinséque de grace, mais, répétons-le, a la
maniére d’'une parole de témoignage, toute différente de la maniére du
rite sacramentel qui suppose la foir'*. L’auteur ajoute encore que, dans le
ministére de la parole, les qualités humaines et surnaturelles du prédi-
cateur jouent un réle beaucoup plus décisif que dans I’administration
des sacrements 5. L’ex opere operato ne se réalise au sens le plus fort
que dans les rites évoqués par la doctrine du septénaire sacramentel.

Si maintenant nous évoquons les controverses du XVIe siécle, nous
pouvons regretter que le moyen dge n’ait pas souligné explicitement la
«sacramentalité» de la prédication. En effet, cet oubli conduit a considérer
la Parole de Dieu, non comme un instrument de salut, mais seulement
comme un signe de ce que nous devons croire et accomplir pour plaire
a Dieu. Or la Réforme, semble-t-il, a élaboré sa définition du sacrement
sur la conception qu’avait la théologie médiévale de la prédication.
Pour Calvin, «le Sacrement est un signe extérieur par lequel Dieu séelle
en noz consciences les promesses de sa bonne volonté envers nous,

13 Révélation et théologie. Editions du Cep, Bruxelles 1965, p. 43.

14 Ibidem, p. 45.

15 ¢La sainteté et la compréhension personnelles du célébrant jouent un roéle
plus grand... que dans le cas des sacrements» (p. 48).



La sacramentalité du mariage 279

pour confermer I'imbécilité de nostre foy» 1°. Habituellement, on n’a vu
dans ce «sceau» qu'une simple attestation de la grace du salut.

Mais cette conception du sacrement est insuffisante a la lumiére
du théme biblique du pustyptov. Il est certain que les rapports prépara-
toires & la Conférence de Montréal ont dépassé ce point de vue. Nous
rappelons ce beau texte: «Les mysteria ou sacrements de 1'Eglise sont
fondés dans le mysterion qui les transcende, 1’ceuvre de Dieu cachée et
pourtant révélée dans l'incarnation, la victoire sur la croix et la résur-
rection, l'effusion du Saint-Esprit et la parousie attendue» 7. Si le sacre-
ment est fondé dans I’ceuvre de Dieu, c’est pour participer non seulement
a sa valeur de signe, mais aussi a son efficacité salvifique.

On objectera que l'introduction du théme de la «sacramentalité»
de 1'Eglise, au lieu de clarifier les discussions aboutira & un résultat
inverse. Ce danger existe certes, mais la théologie doit se fonder sur
I’enseignement du magistére. Or Vatican II a introduit officiellement
ce théme dans plusieurs de ses Actes.

D’ailleurs les risques de confusion seront éliminés si I’on donne les
explications suivantes:

1. Le terme de sacrement doit étre toujours rapproché de I’expres-
sion biblique de mystére. Or la réalité salvifique désignée par ce mot est
plus ou moins profonde selon les cas. On n’échappe donc pas a 'analogie.
L’Eglise est plus mystére que le septénaire sacramentel parce qu’elle
n’est pas seulement signe et instrument de grace mais encore commu-
nauté, objet de grace.

2. Cest par toutes ses activités que I’Eglise est une réalité sacramen-
telle. Cette doctrine permet de donner une signification moins «juridique»
a ce que la théologie appelle les «sacramentaux». Habituellement on
insiste sur le fait, qu’a la différence du septénaire, ils n’ont été institués
que par I'Eglise. Cette remarque, exacte en elle-méme, ne va pas cepen-
dant au fond du probléme. L’Eglise ne peut rien accomplir qui n’ait
référence au salut. Donc les sacramentaux se rattachent au théme bibli-
que du mystére. Mais leur efficacité salvifique est moins profonde et déci-
sive que celle du septénaire et de la prédication de la Parole. Nous revien-
drons d’ailleurs sur cette distinction, mais selon nous, I'existence des

16 Institution de la Religion chrétienne, IV, 14, 1, Edition Benoit, t. IV, p. 289.
Cependant, lorsque Calvin expose sa conception de la Sainte Céne, il dépasse cette
conception du sacrement simple signe pour affirmer une action du Christ Sauveur.
(Cf. notre étude sur La Dispute de Lausanne. Fribourg 1956, p. 194-199.)

17 Voir note 10.



280 La sacramentalité du mariage

sacramentaux ne provient pas d’une pure décision du pouvoir canonique
de I’Eglise; ils sont les manifestations nécessaires de la nature «sacramen-
telle» de toute sa vie.

Le probléme de la sacramentalité du mariage

En nous référant au septénaire sacramentel professé par la tradition
catholique et orthodoxe, nous constatons aussitét que le mariage pos-
séde un aspect particulier. En effet, de lui-méme, il est une réalité ter-
restre qui a une signification pour tout couple, qu’il soit croyant ou
incroyant. Au contraire, les six autres rites sacramentels ont été institués
comme l'expression immédiate d’'une manifestation du salut acquis en
Jésus-Christ. Le baptéme évoque directement la mort et la résurrection
du Seigneur.

Le mariage certes symbolise pour le chrétien 1'alliance conclue entre
le Christ et 1’Eglise, mais cette signification est médiate, car 1’alliance
d’amour qui a uni tel jeune homme a telle jeune fille posséde sa propre
valeur intrinséque puisqu’en dehors de la foi chrétienne, elle garde son
sens.

Avec le mariage, nous entrons dans le domaine de la création. Ne
suffit-il pas de reconnaitre que la rédemption est venue guérir ces valeurs
humaines blessées par le péché? Grice au Christ, I'amour humain est
pénétré d’ayany, mais est-il nécessaire de proclamer la valeur sacramen-
telle de cet état de vie?

Remarquons tout d’abord que I’ordre de la création n’est pas dépour-
vu de valeur sacramentelle. Le chapitre I de I'Epitre aux Romains est
trés clair a ce sujet: I'ceuvre créatrice est instrument de salut dans la
mesure ou elle nous révéle les perfections invisibles de Dieu.

Si 'ordre de la création est distinct de I'ordre de la rédemption, c’est
une erreur cependant de dissocier l'unité du plan divin salvifique.
Schillebeeckx écrit a ce sujet: «C’est a I'intérieur de la parole générale que
Dieu adresse a 'homme dans la nature et I'histoire — qui ne sont pas seule-
ment des événements ayant un arriére-plan théiste, mais des événements
mondains trouvant leur ultime principe dans le Dieu du salut qui
cherche a établir une communauté de vie avec '’homme — que la parole
particuliére de Dieu, dans et par la parole humaine, trouve sa place» 8.

18 Révélation et théologie, p. 38.



La sacramentalité du mariage 281

C’est donc par l'intermédiaire d’événements mondains — souvent
politiques, pensons a la sortie d’Egypte — que Dieu a révélé une histoire
du salut accessible dans sa signification profonde a la seule foi. Pourquoi
donc exclure qu'une réalité terrestre — 'union de I’homme et de la femme —
puisse avoir un sens strictement sacramentel? La sacramentalité de
I'ordre de la création ne peut-elle étre le support d'une sacramentalité
beaucoup plus profonde dans 1'ordre du salut rédempteur?

Le message du Nouveau Testament

Trois passages du Nouveau Testament doivent étre étudiés ensemble
pour qu'une réponse suffisante puisse étre donnée a cette question: le
mariage est-il a la fois un signe et instrument de salut? Nous évoquerons
d’abord Eph. 5, 21-33, puis Mat. 19, 3-6, enfin I Cor. ch. 7.

Eph. 5,21-33 nous enseigne explicitement la valeur symbolique
de l'alliance d’amour qui unit les époux. Rappelons d’ailleurs que ce
théme est intimement présent déja a I’Ancien Testament et, sur ce
point, Calvin n’a aucune objection a opposer a I'Eglise catholique.
Selon lui, le mariage n’est qu’«une ordonnance de Dieu bonne et sainte» 1°
qui sans doute dans I'histoire du salut, a une valeur de signe, mais,
poursuit-il, I'Evangile nous propose une multitude de symboles et «si
quelqu’un venait a faire des Sacrements de telles similitudes, il le faudrait
envoyer au médecin» 20,

Personnellement, nous ne pensons pas que Eph. 5, 21-33 suffise a
manifester la sacramentalité du mariage au sens ou I’entend le Concile
de Trente. Saint Paul, dans ce passage, souligne seulement la valeur
symbolique de l'alliance d’amour des conjoints et les conséquences
éthiques de cette évocation concréte de I'alliance du Christ et de I'Eglise.

Le texte de Mat. 19, 3-6 nous enseigne explicitement l'intervention
du Dieu créateur dans ’alliance que concluent les époux. «Ce que Dieu
a uni que I’homme ne le sépare point» (19, 6). Mais la référence a la Genese
indique que Jésus envisage ici tout mariage conclu selon les exigences
du plan divin. Dieu est a 1’ceuvre non seulement dans les unions accom-
plies par les juifs et les chrétiens, mais aussi dans les contrats matri-
moniaux conclus chez les Gentils. Toutefois soulignons 'importance de

19 Institution de la Religion chvétienne, 1V, 19, 34. Edition Benoit, t. IV,
p- 501.
20 Tbidem. Edition Benoit, p. 502.

19



282 La sacramentalité du mariage

la déclaration du Christ. Si le mariage est une réalité terrestre qui n’aura
plus sa place dans le Royaume céleste, cependant 1'union de I'’homme et
de la femme n’est pas un simple contrat profane. Elle est une réalité
religieuse puisque Dieu lui-méme est 'auteur de I'alliance conclue par
les conjoints.

Le chapitre 7 de I Corinthiens nous permet d’accomplir un pas
de plus. En effet, ’Apotre, faisant allusion & une veuve désireuse de se
remarier, déclare: «tantum in Domino», «seulement dans le Seigneur»
(v. 39). Les exégétes expliquent cette formule de cette maniére: Que ce
soit avec un baptisé. Une conclusion s'impose donc: Lorsque deux bap-
tisés s’unissent dans le mariage, ce n’est pas seulement le Dieu créateur
qui intervient pour lier les conjoints, c’est le Christ Rédempteur qui
scelle cette alliance. Et il est impossible que le Seigneur soit présent a
cette cérémonie d'une fagon juridique, uniquement pour rendre le contrat
indissoluble. 11 assiste & I'union pour offrir sa grace afin précisément que
les consignes éthiques données en Eph. 5, 21-33 puissent étre réalisées.

Le théologien Schillebeeckx cependant nous met en garde contre
un usage abusif du texte que nous venons de citer: «se marier dans le
Seigneur». Ayant fait remarquer que saint Paul demande aux esclaves
de servir leur maitre «dans le Seigneur» (Col. 3, 24; Eph. 6, 6-8), il écrit:
«Si on veut voir dans la formule «se marier dans le Seigneur» la base de la
sacramentalité du mariage, il faudra considérer également «1’esclavage
du Seigneur» comme un sacrement. Etant donné tout le contexte, étant
donné aussi l'intention explicite de saint Paul, il est manifeste que
I’'expression n’a pas directement le sens sacramentel qu’elle revét dans le
cas du Baptéme et de 1’Eucharistie» 2.

Il est clair que ’Apdtre ne songe pas, au moment ou il écrit, a
prouver la sacramentalité du mariage. Toutefois, il considére qu’une
union entre baptisés s’accomplit dans le Seigneur. C’est seulement du
rapprochement de ce texte et de la parole de Jésus, Mat. 19, 6 que, selon
nous, jaillit une lumiére suffisante pour conclure: C’est non seulement le
Dieu Créateur qui unit les époux chrétiens, mais encore le Dieu Sauveur.

Dans le méme chapitre 7 de I Corinthiens, saint Paul envisage
«I’auto-dissolution de l'union avec un infidéle lorsque celui-ci refuse
de poursuivre la vie commune avec un croyant» ?2. On peut légitimement

2t Le mariage. Réalité et mystéve de salut. Cogitatio fidei. Editions du Cerf,
Paris 1966, t. I, p. 143.
22 SCHILLEBEECKZX, ibidem, p. 163.



La sacramentalité du mariage 283

conclure que le baptéme met en question une union conclue en dehors du
christianisme, union pourtant que le Créateur avait sanctionnée. Certes,
d’aprés I’Apotre, le mariage n’est dissout que si la vie chrétienne du bap-
tisé est entravée. Ainsi, lorsque le croyant est empéché de suivre les exi-
gences de sa foi, le Christ Sauveur peut ratifier une nouvelle union apreés
I'autodestruction de la premiére conclue explicitement sur le plan de la
création, non sur celui de la rédemption. Schillebeeckx écrit: « A mon sens,
c’est ce passage (I Cor. 7, 12-16) qui contient la «théologie du mariage»
la plus dense que nous puissions trouver dans le Nouveau Testament» .
Ce texte prouve en tout cas que le mariage chrétien recoit un sens supé-
rieur, capable de rendre caduque une union réalisée avant ’entrée dans
le peuple de Dieu.

Une conclusion importante nous semble découler de cette étude
biblique. Il n’était pas nécessaire que le Christ mentionnat expressément
son intention d’élever le mariage au rang de sacrement. Il suffisait qu’il
rappelle I'intervention du Dieu Créateur unissant les époux d’une maniére
indissoluble. Les Apotres ne pouvaient alors que tirer cette conclusion.
Lorsque les conjoints sont baptisés, c’est le Dieu Sauveur qui les donne
I'un a l'autre et leur accorde sa grace.

Comment, dans le catholicisme, la sacramentalité du mariage
a-t-elle été reconnue?

En fait, la vie sacramentelle a été vécue dans 1’Eglise avant d’étre
I'objet d’une réflexion théologique. Voila pourquoi 'objection suivante
de Calvin n’apparait pas décisive. Il écrit en effet: «...Nul n’avait apper-
ceu que ce fust un Sacrement, jusqu'au temps du pape Grégoire» 24,
Le Réformateur fait allusion a Grégoire VII qui vécut au XIe siécle a
I'époque, en effet, ot la théologie commence ’élaboration de la doctrine
du septénaire sacramentel.

D’ailleurs, cette étude aurait pu aboutir — sans aucune trahison de
la Révélation — a un autre nombre que celui de sept. Il aurait suffi que
I'on considére le baptéme et la confirmation comme les deux parties
intégrantes d’un unique rite d’initiation a la vie chrétienne et que 1’on

23 Ibidem, p. 169.
24 Institution de la Religion chrétienne, 1V, 19, 34. Edition Benoit, t. IV,
p- 501.



284 La sacramentalité du mariage

voie dans l'onction des malades un rite pénitentiel adapté a 1'état de
maladie, mais uni intimement a I'absolution des péchés pour que I'on
parle seulement de cinq sacrements. Inversement, d’aprés Vatican II,
I'ordre comprend trois rites sacramentels distincts: le diaconat, le presby-
terat et I'épiscopat. Aucune raison dogmatique ne nous interdirait de
parler de neuf sacrements, au moment, ot 'on voudrait expliciter la
richesse du sacrement de I’ordre.

La discipline de I’Eglise ancienne ne favorisait pas la reconnaissance
du caractere sacramentel du mariage. En effet — Schillebeeckx le montre
avec beaucoup d’érudition —, le contrat qui unissait les époux était
conclu en fonction des coutumes familiales et des institutions civiles.
On ne jugeait pas comme obligatoire I'intervention liturgique ou cano-
nique de la hiérarchie.

Cette attitude de 1'’Eglise ancienne nous fait mieux comprendre
pourquoi le prétre ne peut pas étre le ministre du sacrement de mariage.
En effet, la maniére concréte dont était réalisée 1'union des conjoints
manifestait la valeur ferrestre de I'alliance conjugale. A la différence des
autres sacrements, le mariage reléve donc d’abord de la structure de la
création. Il en résulte que ce sont les époux eux-mémes qui deviennent
les instruments de la grace salvifique. Comme le dit Schillebeeckx, il a
fallu que le moyen age prenne conscience de cette vérité: « L amour
rédempteur du Christ s’actualise dans I'intersubjectivité du mariage et il
le fait sous la forme de la vie conjugale elle-méme» 2.

Mais quel élément a conduit les théologiens du XIe-XIIe siécle a
souligner la valeur sacramentelle de I'union des conjoints chrétiens?
Schillebeeckx insiste beaucoup sur I'importance de la réflexion élaborée
a propos de la consécration publique des moniales. En offrant & Dieu
leur virginité, ces religieuses manifestent I'union du Christ et de 1'Eglise.
Mais le texte d’Eph. 5, 21-33 voit le symbolisme du méme mystére dans
le mariage chrétien. En fait, dans la liturgie, on imposait le voile, soit
a la moniale, soit aux deux époux. En conclusion, Schillebeeckx peut
écrire: «Ainsi 'Eglise a pu découvrir que le mariage est un sacrement
grace a la virginité acceptée pour le Royaume des cieux» %6. «La virginité
n’a pas de signification séculiére, si bien que son caractére surnaturel, le
fait qu’elle «n’est pas de ce monde» apparait immédiatement. C’est
justement parce que le mariage a aussi une signification pour le siécle

2> Le Mariage, Réalité et mystéve du salut, p. 144.
26 Ibidem, p. 273-274.



La sacramentalité du mariage 285

que son caractére surnaturel ne se manifeste pas d’'une maniére aussi
nette que celui de la virginité. Mais a la lumiére du rite de la consécration
des vierges, 'Eglise a pu se rendre compte expressément de la valeur
religieuse toute spéciale et, en fin de compte, du caractére proprement
sacramentel du mariage» 7.

Un probléme cependant demeure posé. La réflexion que nous avons
élaborée a partir de I'Ecriture est-elle suffisante a elle seule pour nous
assurer du caractére sacramentel du mariage? Faut-il appliquer a notre
recherche le texte de la Constitution Der Verbum: «Il1 en résulte — le
Concile parle des rapports entre I’Ecriture et la Tradition — que 1'Eglise
ne tire pas de la seule Ecriture sa certitude sur le contenu total de la
Révélation» (II, 9).

Le Nouveau Testament nous donne un enseignement profond sur
la nature du mariage. Mais aucun auteur inspiré a /uz seul ne s’est posé
la question que nous avons formulée: L’'union des époux a-t-elle un
caractére sacramentel? Nous avons di opérer une synthese de trois
passages distincts: Eph. 5, 21-33, Mat. 19, 3-6, I Cor. 7 pour obtenir
une réponse qui, a notre avis, nous oriente vers une réponse positive.
Mais est-ce suffisant pour que I'Eglise proclame la sacramentalité du
mariage comme un dogme de foi? Personnellement, nous ne le croyons pas.

En fait, le peuple de Dieu n’est pas seulement en présence d’une
doctrine biblique de I'union de I'’homme et de la femme. Il est en contact
vital avec la réalité du mariage vécue par de nombreux couples chrétiens.
Or cette expérience ecclésiale de la wvaleur chrétienne de l’alliance
conclue par les conjoints a certainement apporté a 1I’Eglise le complément
de certitude qui lui manquait si I'on estime que 1’enseignement biblique
n’est pas suffisamment clair. Il ne s’agit pas de tomber dans I'illuminisme
collectif en tranchant des problémes sans la lumiére de la Parole de Dieu.
Mais dans le cas particulier, le Nouveau Testament apporte son témoi-
gnage et la foi du peuple de Dieu est en relation intuitive avec la réalité
du mariage. De cette conjonction de la lecture de I’Ecriture et de la vie
ecclésiale peut jaillir une certitude. Mais il nous reste une double objection
a résoudre.

La premiére est fondée sur la constatation formulée par Schille-
beeckx: C’est une cérémonie non sacramentelle — un sacramental, la
consécration religieuse — qui a fait découvrir a I'Eglise la sacramentalité
du mariage.

27 Ibidem, p. 273.



286 La sacramentalité du mariage

Ne sommes-nous pas en face d'un paradoxe? Pourquoi 1'Eglise
a-t-elle finalement refusé d’introduire la consécration religieuse parmi
la liste des sacrements?

La deuxiéme objection a pour origine l’enseignement de saint Paul
sur I'autorité du chef d’Etat qui recoit son autorité de Dieu (cf. Rom. 13,
1). Pourquoi le chrétien revétu de cette fonction ne serait-il pas bénéfi-
ciaire d'un sacrement?

La réponse a ces deux objections nous permettra d’approfondir
notre étude.

Comparaison entre le mariage et la consécration religieuse

En pronongant un veceu solennel, le religieux entre dans un état qui
manifeste d’'une maniére plus parfaite que celui des époux la transcen-
dance de I'union du Christ a son Eglise.

Et pourtant la consécration du moine n’est pas sacramentelle au
sens strict. Pourquoi? Parce que la Révélation ne mentionne nulle part
que le Christ intervient pour unir indissolublement le religieux a sa
communauté. Si cet enseignement nous avait été transmis par 1’Ecriture,
nous devrions affirmer 1l'existence du sacrement des vceux religieux.
Mais comme, sur ce point, la Parole de Dieu ne nous donne aucune
lumiére, nous devons conclure que la consécration du moine est un
acte qui, enraciné dans le sacerdoce royal des baptisés, est présenté a
Dieu par la médiation de I’Eglise et non point par celle du Christ.

Au contraire — a cause de Mat. 19, 6 rapproché de I Cor. 7 — nous
savons que le Sauveur lui-méme unit les conjoints. Cette comparaison
entre le mariage et les veeux religieux nous permet donc de préciser avec
plus de netteté la différence qui sépare un sacrement d’un sacramental.
Le premier est essentiellement un acte du Christ qui se sert de la média-
tion de son Eglise. Le second est un acte de 1I’Eglise qui prie le Christ pour
lui demander sa grice. Le religieux est aussi assuré que les époux de
recevoir la force d’étre fidéle 4 sa vocation. Mais cette certitude repose
sur un autre fondement: celui de la priére efficace de I'Eglise, non sur
un acte du Seigneur (comme dans le mariage). L’Eglise, d’ailleurs, peut
dispenser un religieux de ses voeux parce que c’est elle et non le Christ
qui a ratifié le veeu monastique. Ainsi nous pouvons conclure que I'indis-
solubilité du mariage apparait comme un signe de sa sacramentalité.



La sacramentalité du mariage 287

Comparaison entre le mariage et la charge de chef d’Etat

L’Ecriture nous assure que l'autorité des chefs d’Etat vient de
Dieu. On connait le texte de Rom. 13, 1: «Que chacun se soumette
aux autorités en charge. Car il n’y a point d’autorité qui ne vienne de
Dieu et celles qui existent sont constituées par Dieu.» Ne pourrait-on
pas conclure de cet enseignement: Lorsque le magistrat est chrétien,
c’est le Christ qui lui accorde le pouvoir puisqu’a la lumiére de I Cor. 7,
nous avons déclaré que l’alliance des époux baptisés avait une valeur
sacramentelle que n’ont pas les unions conclues en dehors du chris-
tianisme?

A ce sujet, nous pouvons suggérer trois remarques. Tout d’abord
I'autorité politique ne posséde pas le symbolisme de 1'union des époux.
Exercée dans la justice, elle peut évoquer la Providence divine, mais elle
n'a pas de rapport direct avec I’Alliance de grace conclue par Jésus-
Christ.

Ensuite, remarquons que la famille a un lien direct avec 1'Eglise,
ce qui n’est pas le cas de I’Etat. Le P. de Baciocchi fonde la sacramentalité
du mariage sur cette considération, a ses yeux, essentielle: « Pour quelles
raisons et en quel sens le contrat matrimonial est-il un sacrement, un
signe efficace de grace? Sinous voulons éclairer cette question, commen-
cons par situer le foyer chrétien dans la vie et la mission de 1'Eglise:
quelle est sa fonction dans le Corps mystique du Christ, dans les institu-
tions ecclésiastiques? C’est la cellule de base de 1'Eglise, le groupement
humain minimum ot s’épanouit normalement la vie privée des chrétiens,
c’est surtout le milieu de procréation et le premier organe de 1’éducation
des futurs chrétiens... Donc, en se mariant, les deux conjoints se font
I'un T'autre époux chrétiens, se donnent I'un a l'autre la mission et le
droit de procréer et éduquer des petits chrétiens. Mais de qui peut venir
une telle mission, un tel pouvoir, sinon de Celui qui est le Seigneur et la
Téte de I’Eglise, la source de sa vie et de sa fécondité, son Epoux?
C’est donc le Christ qui, par chacun des mariés, confére a ’autre ces
responsabilités et ces droits, avec ’assurance de 'aide divine nécessaire
pour étre de bons époux et de bons parents» 28,

28 La vie sacvamentelle de I’Eglise. Editions du Cerf, Paris 1959, p. 170-171.



288 La sacramentalité du mariage

Cet enseignement nous permet d’expliciter la formule de saint
Paul: «se marier dans le Seigneur». En effet, 'Apé6tre, dans le méme
chapitre 7 fait une rapide allusion aux enfants. La présence d'un seul
conjoint chrétien sanctifie 'autre époux et les enfants. «Le mari non
croyant se trouve sanctifié par sa femme et la femme non croyante se
trouve sanctifiée par le mari croyant. S’il en était autrement, vos enfants
seraient impurs, alors qu’ils sont saints» (v. 14). Si donc 1’Ap6tre ordonne
aux chrétiens non encore mariés ou veufs de se marier «dans le Seigneur»,
c’est-a-dire avec un autre baptisé, c’est bien dans le but d’assurer au
maximum la sanctification et des conjoints et des enfants. La famille
chrétienne est donc instrument de participation a la vie du Christ, elle
a un rapport essentiel avec le Royaume. L’autorité politique qui certes a
son origine en Dieu n’a pas cette finalité au moins immédiate.

Cependant cette ordination du mariage a 1'Eglise n’est pas un argu-
ment suffisant pour fonder la sacramentalité de 1'union des époux. Si
c’était le cas, il faudrait reconnaitre immédiatement celle des vceux
religieux. Le seul fondement décisif a nos yeux demeure Mat. 19, 6.

Sous un troisiéme aspect, le mariage différe de la charge du chef
d’Etat. L'union de I'homme et de la femme est indissoluble, ce qui n’est
pas le cas du lien qui peut unir un roi a son peuple. Comme nous 1’avons
déja dit en parlant de la consécration religieuse, I'indissolubilité du
mariage est le signe de sa sacramentalité. Lors de chaque mariage, c’est
vraiment le Seigneur qui personnellement donne telle jeune fille a tel
jeune homme et réciproquement. La situation est différente lorsqu’un
chef d’Etat regoit sa fonction. Selon la doctrine de saint Thomas d’Aquin #°
reprise par Pie XII 3%, le pouvoir politique est transmis par I'intermé-
diaire du peuple. L'intervention de Dieu est donc médiate.

Nous n’interprétons donc pas de la méme maniére Mat. 19, 6 et
Rom. 13, 1. Le second texte enseigne que Dieu est a 1'origine de toute
valeur authentique dans I'ordre de la création — dans le cas particulier,
I'autorité politique. Au contraire, Mat. 19, 6 concerne l'existence de
chaque couple dont le consentement est immédiatement ratifié par Dieu.

2 Somme théol., 1/11, q. 97, a. 3, ad. 3.
0 AAS. 1945, p. 256-262.



La sacramentalité du mariage 289

Conclusion

Nous avons vu comment, dans I’Eglise ancienne, le mariage était
célébré selon les formes imposées par les coutumes familiales ou civiles
sans que la présence du prétre ne soit nécessaire.

Le Concile de Trente, pour éviter la plaie des mariages clandestins,
a rendu obligatoire une forme canonique précise pour le baptisé (le droit
canon de 1918, cependant, en dispense les conjoints non-catholiques
c. 1099 § 2).

Or actuellement, la situation a changé par rapport a celle du
XVIe siécle. Puisque dans beaucoup de pays a été introduit un mariage
civil, la raison qui a conduit I’Eglise, au Concile de Trente, a imposer
une forme canonique est devenue caduque. En effet, un mariage clan-
destin est devenu impossible puisque I’Etat exige un consentement
public. Aussi ne pourrait-on pas revenir a la situation de 1'Eglise ancien-
ne? L’Eglise reconnaitrait comme sacramentelle 1'union conclue selon
les lois de I’Etat, pourvu évidemment qu’aucun empéchement précisé
par elle ne rende invalide le consentement. Telle est d’ailleurs I'attitude de
I’Eglise concernant le mariage conclu par deux baptisés non-catholiques.

La réponse a cette question dépend, selon nous, de critéres d’ordre
pastoral. Personnellement, nous voyons une grosse difficulté a ’abandon
de la forme canonique. Dans I’Eglise ancienne, les cérémonies familiales
ou civiles étaient pénétrées d'un profond sentiment religieux qui sauve-
gardait le caractére sacré de l'union des époux. Mais a notre époque
imprégnée d’esprit laiciste, les conjoints chrétiens ne maintiendront leur
foi au caractére sacramentel de leur consentement que si ce dernier est
réalis¢ dans le cadre d'une cérémonie liturgique. Voila pourquoi le
retour a I'antiquité nous apparait inopportun, du fait surtout de la prise
de conscience explicite par I’Eglise de la sacramentalité du mariage.
Si, au V-VIe siécle, les conjoints se mariaient dans le cadre de la famille,
c’est parce qu’en fait on voyait dans 'union conjugale surtout son aspect
de réalité terrestre. Au moment ol ’aspect sacramentel est clairement
percu, on ne peut plus se contenter d’'un consentement donné dans un
cadre purement profane. Nous concédons cependant que I'existence de
deux contrats, I'un civil, I'autre religieux, est anormale puisque le
mariage consiste précisément dans 'union intime d'une réalité terrestre
et d'un mysteére de salut. Mais comment résoudre cette anomalie? La
réponse a cette question dépasse le cadre de cette étude.



	La sacramentalité du mariage

