
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 13-14 (1966-1967)

Heft: 2

Artikel: La sacramentalité du mariage

Autor: Bavaud, Georges

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761612

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761612
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Georges Bavaud

La sacramentalité du mariage *

Avant d'aborder le thème de la sacramentalité du mariage, il nous
a paru bon de souligner celui de la sacramentalité de l'Eglise. En effet,

nous nous trouvons de nos jours dans une situation bien meilleure

qu'au XVIe siècle pour étudier ces problèmes. A l'époque de la Réforme,
la controverse est centrée sur la nature et le nombre des sacrements
chrétiens sans que l'on replace le débat dans le cadre beaucoup plus
large de la sacramentalité de l'Eglise elle-même. Or les progrès du dialogue

œcuménique ont abouti à ce résultat remarquable: Un consensus

tend à s'établir entre le Conseil œcuménique et le catholicisme: Il faut
reconnaître à l'Eglise du Christ un caractère «sacramentel».

La «sacramentalité» de l'Eglise

Aucun texte officiel du Conseil - à notre connaissance - n'utilise
explicitement le terme de sacrement pour désigner l'Eglise. Mais l'un des

documents préparatoires à la Conférence de Montréal aborde, avec

prudence certes, mais aussi avec franchise, le thème de la sacramentalité
de l'Eglise. Dans quel contexte le sujet est-il étudié? Les théologiens de

Foi et Constitution se préoccupent, dans ce passage, des rapports entre
le Christ et l'Eglise. D'une part, ils veulent éviter une identification trop
grande entre la Tête et les membres. Mais d'autre part, ils désirent souligner

l'union profonde entre le Christ et son Corps. Alors, le thème de

l'Eglise-sacrement apparaît à plusieurs comme particulièrement apte
à écarter les deux erreurs que l'on cherche à fuir: le «monophysisme»

* Etude présentée à un séminaire organisé par la « Société suisse de théologie »

(4—6 avril 1967, à la « Paulus-Akademie », Zürich).



La sacramentalité du mariage 273

ecclésial aboutissant à une fusion de l'humanité rachetée et du Christ
et le «nestorianisme» ecclésial reposant sur une séparation opérée entre
la Tête et le Corps.

Le document, ayant fait allusion aux images bibliques qui décrivent

l'Eglise, poursuit: «Elles suggèrent aussi un genre de relation que l'on
peut appeler analogique ou, comme certains le préfèrent, sacramentel.
Ce n'est pas une relation de simple identité qui nous autoriserait à dire

sans autre précision que l'Eglise est le Christ... Il y a des similitudes,
assorties dans chaque cas d'importantes différences, entre ce que nous
disons du Christ et ce que nous disons de l'Eglise. Il est Dieu et homme ;

l'Eglise est une institution humaine et aussi une réalité divine» 1.

Le caractère sacramentel de l'Eglise évoque, dans ce passage,
«la manière d'appliquer par analogie la définition classique des deux
natures de l'unique Seigneur Jésus-Christ à la définition de l'Eglise»2.

Or la Constitution Lumen Gentium de Vatican II décrit l'Eglise en

s'inspirant de la même doctrine chalcédonienne.

«La société douée d'organes hiérarchiques et le Corps mystique du

Christ, l'assemblée visible et la communauté spirituelle, l'Eglise de la
terre et l'Eglise si riche de biens célestes, ne doivent pas être considérées

comme deux réalités, mais forment une réalité complexe constituée d'un
élément humain et d'un élément divin. Aussi ce n'est pas une vaine

analogie que de la comparer au mystère du Verbe Incarné. De même en
effet que la nature assumée est au service du Verbe divin, comme un
instrument vivant de salut, qui lui est indissolublement uni, c'est d'une
manière analogue que l'organisme social de l'Eglise est au service de

l'Esprit du Christ, qui le vivifie, pour la croissance du Corps» (I, 8).
Comme on le voit, c'est à l'aide du mystère du Christ que, soit le

Conseil oecuménique, soit le Concile de Vatican II essaient de décrire la
nature et la mission de l'Eglise.

Quelles conclusions immédiates peut-on déduire de cette analogie?
1. Si l'Eglise, comme le Christ, est constituée d'un élément divin

et d'un élément humain, elle est signe, comme Jésus, d'une intervention
de Dieu dans le monde.

1 Le Christ et l'Eglise, rapport de la section nord-américaine. Verburn caro,
N° 67 p. 256.

2 Ibidem, p. 250. Même analogie dans le rapport de la section européenne.
Verbum caro, N° 67, p. 294.

Ce thème avait déjà été abordé à la réunion de la Commission de Foi et
Constitution à Saint-Andrews. Verbum caro, N° 59, p. 254-264.



274 La sacramentalité du mariage

2. Mais l'analogie serait trop imparfaite, si l'on considérait l'Eglise
comme un simple signe inefficace. La nature humaine du Christ est

l'instrument du Verbe éternel. Vatican II, explicitement, nous décrit

«l'organisme social de l'Eglise» mis «au service de l'Esprit du Christ».

Or ces deux éléments: signe - instrument sont constitutifs de la
notion catholique de «sacrement». Il était donc tentant de faire un pas
de plus et d'appeler explicitement l'Eglise le sacrement de la rencontre
du Christ. A trois reprises, la Constitution Lumen Gentium utilise ce

thème.
Dans le premier passage, la sacramentalité de l'Eglise est évoquée

sur deux plans. Verticalement, pourrait-on dire, elle est l'instrument de

la communion avec le Créateur. Horizontalement, elle est le moyen dont
le Christ se sert pour unir les hommes entre eux.

«...L'Eglise est, dans le Christ, en quelque sorte le sacrement
c'est-à-dire le signe et l'instrument de l'union intime avec Dieu et de

l'unité de tout le genre humain» (I, 1).

Dans le deuxième passage, c'est l'origine patristique du vocable
sacrement qui est évoquée. En effet, le Concile fait allusion à un texte
de Saint Cyprien 3.

«Dieu a convoqué l'assemblée de ceux qui dans la foi regardent
vers Jésus, auteur du salut et principe d'unité et de paix et en a constitué

l'Eglise, pour qu'elle soit pour tous et pour chacun, le sacrement visible
de cette unité salutaire» (II, 9).

Enfin, dans le VIIe Chapitre (N° 48), on lit l'expression, l'Eglise
«sacrement universel de salut» 4.

Or si le Conseil œcuménique, dans ses textes officiels, n'utilise pas
le terme de sacrement, en revanche, il nous montre l'Eglise à la fois comme

signe et instrument du salut que Dieu accorde à l'humanité.
Citons d'abord ce texte de la Conférence d'Evanston: «L'Eglise

devient ainsi, en premier lieu, le témoin et la preuve de ce que Dieu a

accompli, le signe de ce qu'il fait et fera encore. C'est seulement ainsi

que le monde peut avoir connaissance de l'événement historique.

3 Epist. 69, 6. P. L. 3, 1142 B (Härtel 3. B. p. 754: «inseparabile unitatis
sacramentum »).

4 Elle se trouve également dans le décret Ad Gentes I, 5 («sacramentum
salutis») et dans la Constitution Sacrosanctum Concilium (sur la liturgie), I, 26

(«unitatis sacramentum»). La Constitution Gaudium et Spes reprend plusieurs fois
le thème en citant Lumen Gentium.



La sacramentalité du mariage 275

«En second lieu, l'Eglise est le moyen par lequel Dieu met ses

desseins à exécution...5»
Le mot d'instrument, nous le lisons dans les Actes de la Conférence

de Montréal. «La communauté de l'Eglise a été fondée pour annoncer le

salut de Dieu au monde dans tous les âges, et pour qu'elle soit l'instrument

de l'Esprit qui rendra constamment le Christ présent par la
proclamation de la Parole et l'administration des sacrements»6.

Dans l'étude préparatoire à la même Conférence, nous découvrons

cette formule: «En s'unissant à l'Eglise sur terre, il (le Christ) lui confia
les clés du royaume et fit d'elle son instrument» 7.

En conclusion, nous pouvons constater un consensus entre les

déclarations du Conseil œcuménique et l'enseignement de Vatican II. L'Eglise
est à la fois un signe et un instrument du salut apporté par Jésus-Christ.

Le sens biblique du mot mystère

La traduction latine du mot mystère ((tuavqpiov) dans les Epîtres
pauliniennes recourt habituellement au terme sacramentum, sacrement,

(par exemple, Ephésiens, 1,9; 3,3; 3,9; 5,32). Dans sa polémique
contre la doctrine sur la sacramentalité du mariage, Calvin souligne que
le mot latin sacramentum correspond au terme grec puorYiptov. «Ils
ont esté trompez du mot de Sacrement qui est en la translation commune.
Mais estoit-ce raison que toute l'Eglise portast la peine de leur ignorance
S. Paul avoit usé du nom de Mystère, qui signifie Secret, lequel combien

que le translateur peut exposer Secret, ou bien le laisser en son entier,
veu qu'il est assez accoustumé entre les Latins, il l'a mieux aimé exposer

par Sacrement, non pas toutesfois en autre sens que saint Paul avait
dit en Grec Mystère» 8.

Comme on le voit, Calvin donne au mot: pua-nQptov le sens de vérité
cachée, secrète. Or les progrès de l'exégèse ont conduit de nouveau à un
consensus entre le Conseil œcuménique et Vatican II. Le mystère n'est

5 Evanston. Delachaux et Niestlé, 1955, p. 26.
6 Ire Section. L'Eglise dans le dessein de Dieu, N° 19. Foi et Vie, 63e année

(1954), N° 1, p. 10.
7 Le Christ et l'Eglise, rapport de la section européenne. Verbum caro, N° 67,

p. 297.
8 Institution de la Religion chrétienne, IV, 19, 36. Edition Benoît, t. IV,

p. 502-503.



276 La sacramentalité du mariage

pas simplement une doctrine cachée, mais une réalité salvifique, d'abord
certes connue de Dieu seul, mais ensuite manifestée visiblement dans

l'histoire du salut. Dans le schéma conciliaire de 1964 consacré à la
future Constitution Lumen Gentium, on fait remarquer à propos du mot
mystère: Ce mot, nous dit-on, ne désigne pas seulement une vérité qui
dépasse la raison, mais «une réalité divine, transcendante et salvifique,
qui est révélée et manifestée d'une manière visible» 9.

Un des documents préparatoires à la Conférence de Montréal va
dans le même sens. Il appelle mysteria les sacrements de l'Eglise, le

baptême et la cène. «Et les mysteria, écrit-on, ou sacrements de l'Eglise
sont fondés dans le mysterion qui les transcende, l'œuvre de Dieu cachée

et pourtant révélée dans l'incarnation, la victoire sur la croix et la
résurrection, l'effusion du Saint-Esprit et la parousie attendue» 10.

Comme on le voit, le mot «mystère» n'est pas compris, soit à Vatican

II, soit au Conseil œcuménique, dans un sens «intellectualiste»

comme s'il évoquait seulement une doctrine, un enseignement secret,
mais il est interprété dans un sens concret, réaliste. C'est l'œuvre divine
salvifique - voulue de toute éternité (donc avant sa réalisation, elle est

bien secrète et cachée) mais ce dessein divin se manifeste dans des

interventions visibles. Le terme mystère est donc pratiquement synonyme
du mot révélation tel que l'emploie la Constitution Dei Verbum. «Cette
économie de la révélation s'accomplit dans des actions et des paroles
étroitement liées les unes aux autres, de sorte que les actes, accomplis

par Dieu dans l'histoire du salut, manifestent et confirment la doctrine
et les réalités signifiées par les paroles et que d'autre part les paroles

proclament les actes et éclairent le mystère contenu en eux» (1,2).
La révélation évoque l'intervention salvifique de Dieu dans l'histoire

par des événements et des paroles. Le mystère souligne que cette
intervention a été préparée de toute éternité par l'aya-jr/) divine.

Dès lors, les expressions de mystère, de sacrement, de révélation

s'appliquent en tout premier heu à l'événement salvifique décisif,
l'Incarnation du Fils de Dieu. En fait, la Constitution Dei Verbum

proclame que Jésus-Christ est à la fois «le médiateur et la plénitude de la
révélation tout entière» (I, 2). Et un commentateur de Lumen Gentium

écrit justement: «Jésus-Christ est le vrai mystère de Dieu. En effet, il

9 Voir la «relatio de voce Mysterii». Schema De Ecclesia, 1964, p. 18.
10 Le Christ et l'Eglise, rapport de la section nord-américaine. Verbum caro,

N» 67, p. 271.



La sacramentalité du mariage 277

est la substance même du dessein éternel et divin, en même temps que sa

réalisation et sa révélation» n.
Mais le Christ ne peut être séparé de son Corps. Aussi saint Paul

explicitement nous dit: «C'est là un grand mystère que je proclame,
celui qui concerne le Christ et l'Eglise» Eph. 5, 32 12. L'Eglise est sacrement

parce qu'elle est le fruit de l'intervention de Dieu dans l'histoire
du salut. Elle est à la fois le germe du Royaume et l'instrument de

l'établissement du Royaume. Elle est signe qui manifeste l'irruption de

l'ère eschatologique et moyen dont Dieu se sert pour réaliser son dessein

de grâce. La doctrine de Vatican II et du Conseil œcuménique possède

un véritable fondement biblique.

Sacramentalité de l'Eglise et sacramentalité des sacrements

C'est par son être et ses activités que l'Eglise est signe et instrument
de notre salut. En ce sens, le décret sur l'œcuménisme de Vatican II
parle de l'Eglise comme d'un moyen général de salut - generale auxilium
salutis - (I, 3).

Mais les activités de l'Eglise ne posséderont pas toutes la même
densité salvifique. La dédicace d'un lieu de culte n'a pas la même
signification que la liturgie eucharistique.

Au XVIe siècle, on n'a pas envisagé, dans la controverse, le problème
de la sacramentalité de la Parole de Dieu en tant que lue et prêchée
dans la communauté chrétienne. Du côté catholique, cette étude est

actuellement sur le chantier. Le théologien hollandais Schillebeeckx
insiste fortement sur le caractère salvifique de la prédication. Selon nous,
il a raison puisque l'Evangile proclame que les paroles de Jésus sont
«esprit et vie» (Jean 6, 63). Le rapprochement avec l'entretien avec
Nicodème est significatif. Comme l'eau du baptême, l'enseignement du
Christ est porteur de l'Esprit. Dans son entretien après la cène, le Seigneur
déclare à ses disciples : «Vous êtes déjà purifiés grâce à la parole que je vous
ai annoncée» [Jean, 15, 3).

A la lumière de ces textes bibliques, Schillebeeckx peut écrire:
«Le service de la parole, incarnation ecclésiale de la parole personnelle

11 P. Smulders, s. j. L'Eglise sacrement du salut, dans L'Eglise de Vatican II.
Unam sanctam 51, b, Editions du Cerf, Paris 1966, t. II, p. 319.

12 Telle est l'interprétation de J. Cambier, Le grand mystère concernant le
Christ et son Eglise. Ephésiens 5, 22-33. Biblica, vol. 47 (1966), pp. 43-90, 223-242.



278 La sacramentalité du mariage

du Dieu-homme, est, lui aussi, intrinsèquement efficace. La grâce n'est

pas seulement donnée à l'occasion de ce ministère; il possède, comme
incarnation de la parole personnelle du Christ, une puissance divine de

salut que nous confessons après la lecture de l'évangile: «Per Evangelica
dicta deleantur nostra delicta»13.

Mais si la prédication possède une telle valeur salvifique, donc
sacramentelle, comment garder encore la doctrine de Trente sur le septénaire
sacramentel Selon nous, dans la définition des sacrements au sens rigoureux

du terme, une précision nouvelle doit être apportée. Ce sont des

rites porteurs de grâces, en tant qu'offertes à des croyants afin de sanctifier

une étape de leur marche vers le Royaume. Au contraire, la
prédication de la Parole, de soi, interpelle tout homme ; sa sacramentalité est

directement missionnaire; celle des sacrements au sens strict ne s'adresse

qu'à celui qui a déjà reçu le don de la foi.
Citons encore Schillebeeckx : «Dans la parole de l'Eglise, le Christ

est donc présent et agissant, mais sous le mode d'une parole invitant
à la foi. Cette invitation est une invitation divine (sous un mode humain)
qui donne en même temps la force de l'accepter. La prédication de l'Eglise
possède donc une efficacité intrinsèque de grâce, mais, répétons-le, à la
manière d'une parole de témoignage, toute différente de la manière du
rite sacramentel qui suppose la foi»u. L'auteur ajoute encore que, dans le

ministère de la parole, les qualités humaines et surnaturelles du
prédicateur jouent un rôle beaucoup plus décisif que dans l'administration
des sacrements 15. L'ex opere operato ne se réalise au sens le plus fort
que dans les rites évoqués par la doctrine du septénaire sacramentel.

Si maintenant nous évoquons les controverses du XVIe siècle, nous

pouvons regretter que le moyen âge n'ait pas souligné explicitement la
«sacramentalité» de la prédication. En effet, cet oubli conduit à considérer

la Parole de Dieu, non comme un instrument de salut, mais seulement

comme un signe de ce que nous devons croire et accomplir pour plaire
à Dieu. Or la Réforme, semble-t-il, a élaboré sa définition du sacrement

sur la conception qu'avait la théologie médiévale de la prédication.
Pour Calvin, «le Sacrement est un signe extérieur par lequel Dieu séelle

en noz consciences les promesses de sa bonne volonté envers nous,

13 Révélation et théologie. Editions du Cep, Bruxelles 1965, p. 43.
14 Ibidem, p. 45.
15 «La sainteté et la compréhension personnelles du célébrant jouent un rôle

plus grand... que dans le cas des sacrements» (p. 48).



La sacramentalité du mariage 279

pour confermer l'imbécilité de nostre foy» 16. Habituellement, on n'a vu
dans ce «sceau» qu'une simple attestation de la grâce du salut.

Mais cette conception du sacrement est insuffisante à la lumière
du thème biblique du [xuuTTjpiov. Il est certain que les rapports préparatoires

à la Conférence de Montréal ont dépassé ce point de vue. Nous

rappelons ce beau texte: «Les mysteria ou sacrements de l'Eglise sont
fondés dans le mysterion qui les transcende, l'œuvre de Dieu cachée et

pourtant révélée dans l'incarnation, la victoire sur la croix et la
résurrection, l'effusion du Saint-Esprit et la parousie attendue» 17. Si le sacrement

est fondé dans l'œuvre de Dieu, c'est pour participer non seulement
à sa valeur de signe, mais aussi à son efficacité salvifique.

On objectera que l'introduction du thème de la «sacramentalité»
de l'Eglise, au lieu de clarifier les discussions aboutira à un résultat
inverse. Ce danger existe certes, mais la théologie doit se fonder sur
l'enseignement du magistère. Or Vatican II a introduit officiellement
ce thème dans plusieurs de ses Actes.

D'ailleurs les risques de confusion seront éliminés si l'on donne les

explications suivantes :

1. Le terme de sacrement doit être toujours rapproché de l'expression

biblique de mystère. Or la réalité salvifique désignée par ce mot est

plus ou moins profonde selon les cas. On n'échappe donc pas à l'analogie.
L'Eglise est plus mystère que le septénaire sacramentel parce qu'elle
n'est pas seulement signe et instrument de grâce mais encore communauté,

objet de grâce.
2. C'est par toutes ses activités que l'Eglise est une réalité sacramentelle.

Cette doctrine permet de donner une signification moins «juridique»
à ce que la théologie appelle les «sacramentaux». Habituellement on
insiste sur le fait, qu'à la différence du septénaire, ils n'ont été institués

que par l'Eglise. Cette remarque, exacte en elle-même, ne va pas cependant

au fond du problème. L'Eglise ne peut rien accomplir qui n'ait
référence au salut. Donc les sacramentaux se rattachent au thème biblique

du mystère. Mais leur efficacité salvifique est moins profonde et décisive

que celle du septénaire et de la prédication de la Parole. Nous reviendrons

d'ailleurs sur cette distinction, mais selon nous, l'existence des

16 Institution de la Religion chrétienne, IV, 14, 1. Edition Benoît, t. IV, p. 289.
Cependant, lorsque Calvin expose sa conception de la Sainte Cène, il dépasse cette
conception du sacrement simple signe pour affirmer une action du Christ Sauveur.
(Cf. notre étude sur La Dispute de Lausanne. Fribourg 1956, p. 194-199.)

17 Voir note 10.



280 La sacramentalité du mariage

sacramentaux ne provient pas d'une pure décision du pouvoir canonique
de l'Eglise; ils sont les manifestations nécessaires de la nature «sacramentelle»

de toute sa vie.

Le problème de la sacramentalité du mariage

En nous référant au septénaire sacramentel professé par la tradition
catholique et orthodoxe, nous constatons aussitôt que le mariage
possède un aspect particulier. En effet, de lui-même, il est une réalité
terrestre qui a une signification pour tout couple, qu'il soit croyant ou
incroyant. Au contraire, les six autres rites sacramentels ont été institués
comme l'expression immédiate d'une manifestation du salut acquis en

Jésus-Christ. Le baptême évoque directement la mort et la résurrection
du Seigneur.

Le mariage certes symbolise pour le chrétien l'alliance conclue entre
le Christ et l'Eglise, mais cette signification est médiate, car l'alliance
d'amour qui a uni tel jeune homme à telle jeune fille possède sa propre
valeur intrinsèque puisqu'en dehors de la foi chrétienne, elle garde son

sens.

Avec le mariage, nous entrons dans le domaine de la création. Ne
suffit-il pas de reconnaître que la rédemption est venue guérir ces valeurs
humaines blessées par le péché? Grâce au Christ, l'amour humain est

pénétré d'aya-y, mais est-il nécessaire de proclamer la valeur sacramentelle

de cet état de vie?

Remarquons tout d'abord que l'ordre de la création n'est pas dépourvu

de valeur sacramentelle. Le chapitre I de l'Epître aux Romains est

très clair à ce sujet: l'œuvre créatrice est instrument de salut dans la

mesure où elle nous révèle les perfections invisibles de Dieu.
Si l'ordre de la création est distinct de l'ordre de la rédemption, c'est

une erreur cependant de dissocier l'unité du plan divin salvifique.
Schillebeeckx écrit à ce sujet : «C'est à l'intérieur de la parole générale que
Dieu adresse à l'homme dans la nature et l'histoire - qui ne sont pas seulement

des événements ayant un arrière-plan théiste, mais des événements
mondains trouvant leur ultime principe dans le Dieu du salut qui
cherche à établir une communauté de vie avec l'homme - que la parole
particulière de Dieu, dans et par la parole humaine, trouve sa place» 18.

18 Révélation et théologie, p. 38.



La sacramentalité du mariage 281

C'est donc par l'intermédiaire d'événements mondains - souvent

politiques, pensons à la sortie d'Egypte - que Dieu a révélé une histoire
du salut accessible dans sa signification profonde à la seule foi. Pourquoi
donc exclure qu'une réalité terrestre - l'union de l'homme et de la femme -
puisse avoir un sens strictement sacramentel? La sacramentalité de

l'ordre de la création ne peut-elle être le support d'une sacramentalité

beaucoup plus profonde dans l'ordre du salut rédempteur?

Le message du Nouveau Testament

Trois passages du Nouveau Testament doivent être étudiés ensemble

pour qu'une réponse suffisante puisse être donnée à cette question: le

mariage est-il à la fois un signe et instrument de salut Nous évoquerons
d'abord Eph. 5, 21-33, puis Mat. 19, 3-6, enfin I Cor. ch. 7.

Eph. 5, 21-33 nous enseigne explicitement la valeur symbolique
de l'alliance d'amour qui unit les époux. Rappelons d'ailleurs que ce

thème est intimement présent déjà à l'Ancien Testament et, sur ce

point, Calvin n'a aucune objection à opposer à l'Eglise catholique.
Selon lui, le mariage n'est qu'«une ordonnance de Dieu bonne et sainte» 19

qui sans doute dans l'histoire du salut, a une valeur de signe, mais,

poursuit-il, l'Evangile nous propose une multitude de symboles et «si

quelqu'un venait à faire des Sacrements de telles similitudes, il le faudrait

envoyer au médecin » 20.

Personnellement, nous ne pensons pas que Eph. 5, 21-33 suffise à

manifester la sacramentalité du mariage au sens où l'entend le Concile
de Trente. Saint Paul, dans ce passage, souligne seulement la valeur
symbolique de l'alliance d'amour des conjoints et les conséquences

éthiques de cette évocation concrète de l'alliance du Christ et de l'Eglise.
Le texte de Mat. 19, 3-6 nous enseigne explicitement l'intervention

du Dieu créateur dans l'alliance que concluent les époux. «Ce que Dieu
a uni que l'homme ne le sépare point» (19, 6). Mais la référence à la Genèse

indique que Jésus envisage ici tout mariage conclu selon les exigences
du plan divin. Dieu est à l'œuvre non seulement dans les unions accomplies

par les juifs et les chrétiens, mais aussi dans les contrats
matrimoniaux conclus chez les Gentils. Toutefois soulignons l'importance de

19 Institution de la Religion chrétienne, IV, 19, 34. Edition Benoît, t. IV,
p. 501.

20 Ibidem. Edition Benoît, p. 502.

19



282 La sacramentalité du mariage

la déclaration du Christ. Si le mariage est une réalité terrestre qui n'aura
plus sa place dans le Royaume céleste, cependant l'union de l'homme et
de la femme n'est pas un simple contrat profane. Elle est une réalité
religieuse puisque Dieu lui-même est l'auteur de l'alliance conclue par
les conjoints.

Le chapitre 7 de I Corinthiens nous permet d'accomplir un pas
de plus. En effet, l'Apôtre, faisant allusion à une veuve désireuse de se

remarier, déclare: «tantum in Domino», «seulement dans le Seigneur»
(v. 39). Les exégètes expliquent cette formule de cette manière: Que ce

soit avec un baptisé. Une conclusion s'impose donc: Lorsque deux baptisés

s'unissent dans le mariage, ce n'est pas seulement le Dieu créateur

qui intervient pour lier les conjoints, c'est le Christ Rédempteur qui
scelle cette alliance. Et il est impossible que le Seigneur soit présent à

cette cérémonie d'une façon juridique, uniquement pour rendre le contrat
indissoluble. Il assiste à l'union pour offrir sa grâce afin précisément que
les consignes éthiques données en Eph. 5, 21-33 puissent être réalisées.

Le théologien Schillebeeckx cependant nous met en garde contre

un usage abusif du texte que nous venons de citer: «se marier dans le

Seigneur». Ayant fait remarquer que saint Paul demande aux esclaves

de servir leur maître «dans le Seigneur» (Col. 3, 24; Eph. 6, 6-8), il écrit:
«Si on veut voir dans la formule «se marier dans le Seigneur» la base de la
sacramentalité du mariage, il faudra considérer également «l'esclavage
du Seigneur» comme un sacrement. Etant donné tout le contexte, étant
donné aussi l'intention explicite de saint Paul, il est manifeste que
l'expression n'a pas directement le sens sacramentel qu'elle revêt dans le

cas du Baptême et de l'Eucharistie» 21.

Il est clair que l'Apôtre ne songe pas, au moment où il écrit, à

prouver la sacramentalité du mariage. Toutefois, il considère qu'une
union entre baptisés s'accomplit dans le Seigneur. C'est seulement du

rapprochement de ce texte et de la parole de Jésus, Mat. 19, 6 que, selon

nous, jaillit une lumière suffisante pour conclure: C'est non seulement le

Dieu Créateur qui unit les époux chrétiens, mais encore le Dieu Sauveur.
Dans le même chapitre 7 de I Corinthiens, saint Paul envisage

«l'auto-dissolution de l'union avec un infidèle lorsque celui-ci refuse

de poursuivre la vie commune avec un croyant» 22. On peut légitimement

21 Le mariage. Réalité et mystère de salut. Cogitatio fidei. Editions du Cerf,
Paris 1966, t. I, p. 143.

22 Schillebeeckx, ibidem, p. 163.



La sacramentalité du mariage 283

conclure que le baptême met en question une union conclue en dehors du

christianisme, union pourtant que le Créateur avait sanctionnée. Certes,

d'après l'Apôtre, le mariage n'est dissout que si la vie chrétienne du baptisé

est entravée. Ainsi, lorsque le croyant est empêché de suivre les

exigences de sa foi, le Christ Sauveur peut ratifier une nouvelle union après
l'autodestruction de la première conclue explicitement sur le plan de la
création, non sur celui de la rédemption. Schillebeeckx écrit : «A mon sens,
c'est ce passage (I Cor. 7, 12-16) qui contient la «théologie du mariage»
la plus dense que nous puissions trouver dans le Nouveau Testament» 23.

Ce texte prouve en tout cas que le mariage chrétien reçoit un sens
supérieur, capable de rendre caduque une union réalisée avant l'entrée dans
le peuple de Dieu.

Une conclusion importante nous semble découler de cette étude

biblique. Il n'était pas nécessaire que le Christ mentionnât expressément
son intention d'élever le mariage au rang de sacrement. Il suffisait qu'il
rappelle l'intervention du Dieu Créateur unissant les époux d'une manière
indissoluble. Les Apôtres ne pouvaient alors que tirer cette conclusion.

Lorsque les conjoints sont baptisés, c'est le Dieu Sauveur qui les donne
l'un à l'autre et leur accorde sa grâce.

Comment, dans le catholicisme, la sacramentalité du mariage
a-t-elle été reconnue?

En fait, la vie sacramentelle a été vécue dans l'Eglise avant d'être
l'objet d'une réflexion théologique. Voilà pourquoi l'objection suivante
de Calvin n'apparaît pas décisive. Il écrit en effet: «...Nul n'avait apper-
ceu que ce fust un Sacrement, jusqu'au temps du pape Grégoire»24.
Le Réformateur fait allusion à Grégoire VII qui vécut au XIe siècle à

l'époque, en effet, où la théologie commence l'élaboration de la doctrine
du septénaire sacramentel.

D'ailleurs, cette étude aurait pu aboutir - sans aucune trahison de

la Révélation - à un autre nombre que celui de sept. Il aurait suffi que
l'on considère le baptême et la confirmation comme les deux parties
intégrantes d'un unique rite d'initiation à la vie chrétienne et que l'on

23 Ibidem, p. 169.
24 Institution de la Religion chrétienne, IV, 19, 34. Edition Benoît, t. IV,

p. 501.



284 La sacramentalité du mariage

voie dans l'onction des malades un rite pénitentiel adapté à l'état de

maladie, mais uni intimement à l'absolution des péchés pour que l'on
parle seulement de cinq sacrements. Inversement, d'après Vatican II,
l'ordre comprend trois rites sacramentels distincts : le diaconat, le presby-
terat et l'épiscopat. Aucune raison dogmatique ne nous interdirait de

parler de neuf sacrements, au moment, où l'on voudrait expliciter la
richesse du sacrement de l'ordre.

La discipline de l'Eglise ancienne ne favorisait pas la reconnaissance

du caractère sacramentel du mariage. En effet - Schillebeeckx le montre
avec beaucoup d'érudition -, le contrat qui unissait les époux était
conclu en fonction des coutumes familiales et des institutions civiles.
On ne jugeait pas comme obligatoire l'intervention liturgique ou
canonique de la hiérarchie.

Cette attitude de l'Eglise ancienne nous fait mieux comprendre
pourquoi le prêtre ne peut pas être le ministre du sacrement de mariage.
En effet, la manière concrète dont était réalisée l'union des conjoints
manifestait la valeur terrestre de l'alliance conjugale. A la différence des

autres sacrements, le mariage relève donc d'abord de la structure de la
création. Il en résulte que ce sont les époux eux-mêmes qui deviennent
les instruments de la grâce salvifique. Comme le dit Schillebeeckx, il a

fallu que le moyen âge prenne conscience de cette vérité: «L'amour
rédempteur du Christ s'actualise dans l'intersubjectivité du mariage et il
le fait sous la forme de la vie conjugale elle-même» 25.

Mais quel élément a conduit les théologiens du XIe-XIIe siècle à

souligner la valeur sacramentelle de l'union des conjoints chrétiens?
Schillebeeckx insiste beaucoup sur l'importance de la réflexion élaborée

à propos de la consécration publique des moniales. En offrant à Dieu
leur virginité, ces religieuses manifestent l'union du Christ et de l'Eglise.
Mais le texte à'Eph. 5, 21-33 voit le symbolisme du même mystère dans

le mariage chrétien. En fait, dans la liturgie, on imposait le voile, soit
à la moniale, soit aux deux époux. En conclusion, Schillebeeckx peut
écrire: «Ainsi l'Eglise a pu découvrir que le mariage est un sacrement

grâce à la virginité acceptée pour le Royaume des deux» 26. «La virginité
n'a pas de signification séculière, si bien que son caractère surnaturel, le

fait qu'elle «n'est pas de ce monde» apparaît immédiatement. C'est

justement parce que le mariage a aussi une signification pour le siècle

25 Le Mariage, Réalité et mystère du salut, p. 144.
26 Ibidem, p. 273-274.



La sacramentalité du mariage 285

que son caractère surnaturel ne se manifeste pas d'une manière aussi

nette que celui de la virginité. Mais à la lumière du rite de la consécration
des vierges, l'Eglise a pu se rendre compte expressément de la valeur
religieuse toute spéciale et, en fin de compte, du caractère proprement
sacramentel du mariage» 27.

Un problème cependant demeure posé. La réflexion que nous avons
élaborée à partir de l'Ecriture est-elle suffisante à elle seule pour nous

assurer du caractère sacramentel du mariage? Faut-il appliquer à notre
recherche le texte de la Constitution Dei Verbum: «Il en résulte - le

Concile parle des rapports entre l'Ecriture et la Tradition - que l'Eglise
ne tire pas de la seule Ecriture sa certitude sur le contenu total de la
Révélation» (II, 9).

Le Nouveau Testament nous donne un enseignement profond sur
la nature du mariage. Mais aucun auteur inspiré à lui seul ne s'est posé

la question que nous avons formulée: L'union des époux a-t-elle un
caractère sacramentel? Nous avons dû opérer une synthèse de trois

passages distincts: Eph. 5, 21-33, Mat. 19, 3-6, I Cor. 7 pour obtenir
une réponse qui, à notre avis, nous oriente vers une réponse positive.
Mais est-ce suffisant pour que l'Eglise proclame la sacramentalité du

mariage comme un dogme de foi? Personnellement,nous ne le croyons pas.
En fait, le peuple de Dieu n'est pas seulement en présence d'une

doctrine biblique de l'union de l'homme et de la femme. Il est en contact
vital avec la réalité du mariage vécue par de nombreux couples chrétiens.
Or cette expérience ecclésiale de la valeur chrétienne de l'alliance
conclue par les conjoints a certainement apporté à l'Eglise le complément
de certitude qui lui manquait si l'on estime que l'enseignement biblique
n'est pas suffisamment clair. Il ne s'agit pas de tomber dans l'illuminisme
collectif en tranchant des problèmes sans la lumière de la Parole de Dieu.
Mais dans le cas particulier, le Nouveau Testament apporte son témoignage

et la foi du peuple de Dieu est en relation intuitive avec la réalité
du mariage. De cette conjonction de la lecture de l'Ecriture et de la vie
ecclésiale peut jaillir une certitude. Mais il nous reste une double objection
à résoudre.

La première est fondée sur la constatation formulée par Schille-
beeckx: C'est une cérémonie non sacramentelle - un sacramental, la
consécration religieuse - qui a fait découvrir à l'Eglise la sacramentalité
du mariage.

27 Ibidem, p. 273.



286 La sacramentalité du mariage

Ne sommes-nous pas en face d'un paradoxe? Pourquoi l'Eglise
a-t-elle finalement refusé d'introduire la consécration religieuse parmi
la liste des sacrements

La deuxième objection a pour origine l'enseignement de saint Paul
sur l'autorité du chef d'Etat qui reçoit son autorité de Dieu (cf. Rom. 13,

1). Pourquoi le chrétien revêtu de cette fonction ne serait-il pas bénéficiaire

d'un sacrement?

La réponse à ces deux objections nous permettra d'approfondir
notre étude.

Comparaison entre le mariage et la consécration religieuse

En prononçant un vœu solennel, le religieux entre dans un état qui
manifeste d'une manière plus parfaite que celui des époux la transcendance

de l'union du Christ à son Eglise.
Et pourtant la consécration du moine n'est pas sacramentelle au

sens strict. Pourquoi? Parce que la Révélation ne mentionne nulle part
que le Christ intervient pour unir indissolublement le religieux à sa

communauté. Si cet enseignement nous avait été transmis par l'Ecriture,
nous devrions affirmer l'existence du sacrement des vœux religieux.
Mais comme, sur ce point, la Parole de Dieu ne nous donne aucune
lumière, nous devons conclure que la consécration du moine est un
acte qui, enraciné dans le sacerdoce royal des baptisés, est présenté à

Dieu par la médiation de l'Eglise et non point par celle du Christ.
Au contraire - à cause de Mat. 19, 6 rapproché de I Cor. 7 - nous

savons que le Sauveur lui-même unit les conjoints. Cette comparaison
entre le mariage et les vœux religieux nous permet donc de préciser avec

plus de netteté la différence qui sépare un sacrement d'un sacramental.
Le premier est essentiellement un acte du Christ qui se sert de la médiation

de son Eglise. Le second est un acte de l'Eglise qui prie le Christ pour
lui demander sa grâce. Le religieux est aussi assuré que les époux de

recevoir la force d'être fidèle à sa vocation. Mais cette certitude repose
sur un autre fondement: celui de la prière efficace de l'Eglise, non sur
un acte du Seigneur (comme dans le mariage). L'Eglise, d'ailleurs, peut
dispenser un religieux de ses vœux parce que c'est elle et non le Christ

qui a ratifié le vœu monastique. Ainsi nous pouvons conclure que
l'indissolubilité du mariage apparaît comme un signe de sa sacramentalité.



La sacramentalité du mariage 287

Comparaison entre le mariage et la charge de chef d'Etat

L'Ecriture nous assure que l'autorité des chefs d'Etat vient de

Dieu. On connaît le texte de Rom. 13, 1: «Que chacun se soumette

aux autorités en charge. Car il n'y a point d'autorité qui ne vienne de

Dieu et celles qui existent sont constituées par Dieu.» Ne pourrait-on
pas conclure de cet enseignement: Lorsque le magistrat est chrétien,
c'est le Christ qui lui accorde le pouvoir puisqu'à la lumière de I Cor. 7,

nous avons déclaré que l'alliance des époux baptisés avait une valeur
sacramentelle que n'ont pas les unions conclues en dehors du
christianisme

A ce sujet, nous pouvons suggérer trois remarques. Tout d'abord
l'autorité politique ne possède pas le symbolisme de l'union des époux.
Exercée dans la justice, elle peut évoquer la Providence divine, mais elle

n'a pas de rapport direct avec l'Alliance de grâce conclue par Jésus-
Christ.

Ensuite, remarquons que la famille a un lien direct avec l'Eglise,
ce qui n'est pas le cas de l'Etat. Le P. de Baciocchi fonde la sacramentalité
du mariage sur cette considération, à ses yeux, essentielle: «Pour quelles
raisons et en quel sens le contrat matrimonial est-il un sacrement, un
signe efficace de grâce Si nous voulons éclairer cette question, commençons

par situer le foyer chrétien dans la vie et la mission de l'Eglise:
quelle est sa fonction dans le Corps mystique du Christ, dans les institutions

ecclésiastiques? C'est la cellule de base de l'Eglise, le groupement
humain minimum où s'épanouit normalement la vie privée des chrétiens,
c'est surtout le milieu de procréation et le premier organe de l'éducation
des futurs chrétiens... Donc, en se mariant, les deux conjoints se font
l'un l'autre époux chrétiens, se donnent l'un à l'autre la mission et le

droit de procréer et éduquer des petits chrétiens. Mais de qui peut venir
une telle mission, un tel pouvoir, sinon de Celui qui est le Seigneur et la
Tête de l'Eglise, la source de sa vie et de sa fécondité, son Epoux?
C'est donc le Christ qui, par chacun des mariés, confère à l'autre ces

responsabilités et ces droits, avec l'assurance de l'aide divine nécessaire

pour être de bons époux et de bons parents» 28.

28 La vie sacramentelle de l'Eglise. Editions du Cerf, Paris 1959, p. 170-171.



288 La sacramentalité du mariage

Cet enseignement nous permet d'expliciter la formule de saint
Paul: «se marier dans le Seigneur». En effet, l'Apôtre, dans le même

chapitre 7 fait une rapide allusion aux enfants. La présence d'un seul

conjoint chrétien sanctifie l'autre époux et les enfants. «Le mari non
croyant se trouve sanctifié par sa femme et la femme non croyante se

trouve sanctifiée par le mari croyant. S'il en était autrement, vos enfants
seraient impurs, alors qu'ils sont saints» (v. 14). Si donc l'Apôtre ordonne

aux chrétiens non encore mariés ou veufs de se marier «dans le Seigneur»,
c'est-à-dire avec un autre baptisé, c'est bien dans le but d'assurer au
maximum la sanctification et des conjoints et des enfants. La famille
chrétienne est donc instrument de participation à la vie du Christ, elle

a un rapport essentiel avec le Royaume. L'autorité politique qui certes a

son origine en Dieu n'a pas cette finalité au moins immédiate.

Cependant cette ordination du mariage à l'Eglise n'est pas un argument

suffisant pour fonder la sacramentalité de l'union des époux. Si

c'était le cas, il faudrait reconnaître immédiatement celle des vœux
religieux. Le seul fondement décisif à nos yeux demeure Mat. 19, 6.

Sous un troisième aspect, le mariage diffère de la charge du chef

d'Etat. L'union de l'homme et de la femme est indissoluble, ce qui n'est

pas le cas du lien qui peut unir un roi à son peuple. Comme nous l'avons
déjà dit en parlant de la consécration religieuse, l'indissolubilité du

mariage est le signe de sa sacramentalité. Lors de chaque mariage, c'est

vraiment le Seigneur qui personnellement donne telle jeune fille à tel
jeune homme et réciproquement. La situation est différente lorsqu'un
chef d'Etat reçoit sa fonction. Selon la doctrine de saint Thomas d'Aquin29
reprise par Pie XII30, le pouvoir politique est transmis par l'intermédiaire

du peuple. L'intervention de Dieu est donc médiate.
Nous n'interprétons donc pas de la même manière Mat. 19, 6 et

Rom. 13, 1. Le second texte enseigne que Dieu est à l'origine de toute
valeur authentique dans l'ordre de la création - dans le cas particulier,
l'autorité politique. Au contraire, Mat. 19, 6 concerne l'existence de

chaque couple dont le consentement est immédiatement ratifié par Dieu.

29 Somme théol., I/II, q. 97, a. 3, ad. 3.
30 AAS. 1945, p. 256-262.



La sacramentalité du mariage 289

Conclusion

Nous avons vu comment, dans l'Eglise ancienne, le mariage était
célébré selon les formes imposées par les coutumes familiales ou civiles

sans que la présence du prêtre ne soit nécessaire.

Le Concile de Trente, pour éviter la plaie des mariages clandestins,
a rendu obligatoire une forme canonique précise pour le baptisé (le droit
canon de 1918, cependant, en dispense les conjoints non-catholiques
c. 1099 § 2).

Or actuellement, la situation a changé par rapport à celle du
XVIe siècle. Puisque dans beaucoup de pays a été introduit un mariage
civil, la raison qui a conduit l'Eglise, au Concile de Trente, à imposer
une forme canonique est devenue caduque. En effet, un mariage
clandestin est devenu impossible puisque l'Etat exige un consentement

public. Aussi ne pourrait-on pas revenir à la situation de l'Eglise ancienne?

L'Eglise reconnaîtrait comme sacramentelle l'union conclue selon
les lois de l'Etat, pourvu évidemment qu'aucun empêchement précisé

par elle ne rende invalide le consentement. Telle est d'ailleurs l'attitude de

l'Eglise concernant le mariage conclu par deux baptisés non-catholiques.
La réponse à cette question dépend, selon nous, de critères d'ordre

pastoral. Personnellement, nous voyons une grosse difficulté à l'abandon
de la forme canonique. Dans l'Eglise ancienne, les cérémonies familiales
ou civiles étaient pénétrées d'un profond sentiment religieux qui
sauvegardait le caractère sacré de l'union des époux. Mais à notre époque

imprégnée d'esprit laïciste, les conjoints chrétiens ne maintiendront leur
foi au caractère sacramentel de leur consentement que si ce dernier est

réalisé dans le cadre d'une cérémonie liturgique. Voilà pourquoi le

retour à l'antiquité nous apparaît inopportun, du fait surtout de la prise
de conscience explicite par l'Eglise de la sacramentalité du mariage.
Si, au V-VIe siècle, les conjoints se mariaient dans le cadre de la famille,
c'est parce qu'en fait on voyait dans l'union conjugale surtout son aspect
de réalité terrestre. Au moment où l'aspect sacramentel est clairement

perçu, on ne peut plus se contenter d'un consentement donné dans un
cadre purement profane. Nous concédons cependant que l'existence de

deux contrats, l'un civil, l'autre religieux, est anormale puisque le

mariage consiste précisément dans l'union intime d'une réalité terrestre
et d'un mystère de salut. Mais comment résoudre cette anomalie? La
réponse à cette question dépasse le cadre de cette étude.


	La sacramentalité du mariage

