
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 13-14 (1966-1967)

Heft: 2

Artikel: Un ouvrage suggestif sur l'eucharistie

Autor: Bavaud, Georges

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761611

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761611
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GEORGES BAVAUD

Un ouvrage suggestif sur l'eucharistie*

Une conviction profonde inspire cette étude de M. von Allmen,
professeur à la Faculté de théologie protestante à Neuchâtel: l'eucharistie

est un mystère qu'aucune explication ne parviendra jamais à cerner:
«L'eucharistie n'est ni une proie à arracher, ni un mécanisme à démontrer.
Elle est ce qu'on a bien fait d'appeler un mystère» (p. 19). Aussi regrette-
t-il que les controverses aient appauvri le vocabulaire eucharistique, la
patristique nous révélant l'existence d'expressions tombées aujourd'hui
en désuétude. «On ne saurait surestimer ce que l'Eglise a perdu en se

défaisant peu à peu de la générosité et de la variété du langage eucharistique

de l'Eglise ancienne» (p. 84). M. von Allmen craint toujours que la
théologie n'imite pas l'adoration de Moïse devant le buisson ardent, en
cherchant à le contourner «pour l'inspecter depuis derrière» (p. 86).

Le P. Congar lui aussi exprimait une conviction analogue dans Vraie et

fausse Réforme dans l'Eglise (Paris 1950, p. 267), lorsqu'il déclarait au
sujet de l'Eglise: «Elle a le sentiment de ne pas pouvoir fournir, en un
moment donné, une expression positive adéquate de ce qu'elle est et porte
en soi.» Et il ajoutait pour comprendre équitablement certaines ecclésio-

logies unilatérales: «Tant que la communion n'est pas rompue, les

affirmations qui se font en elle portent quelque influence de toutes les autres
affirmations qui se font également en elle. Leur ambivalence, si elles en ont
une, est déterminée positivement dans le sens de l'orthodoxie» (p. 268).

*
Comment l'auteur réalise-t-il l'approche théologique du mystère?

En essayant toujours de montrer dans le même chapitre deux aspects
complémentaires, voir apparemment antinomiques, de l'eucharistie. Le

* Jean-Jacques von Allmen: Essai sur le Repas du Seigneur. (Cahiers
théologiques, 55) Neuchâtel: Delachaux et Niestlé 1966. 124 p.



268 Un ouvrage suggestif sur l'eucharistie

point de départ est donné par le thème biblique du mémorial (ou de

l'anamnèse). Mais comme on risque d'interpréter la parole du Seigneur:
«Faites ceci comme mon mémorial» dans un sens superficiel, la cène

n'étant qu' «un aide-mémoire» (p. 30), il faut souligner comment l'eucharistie

nous fait entrer dans l'histoire du salut. On aborde alors le

problème de l'épiclèse, «la prière qui demande à l'Esprit Saint d'intervenir
pour que la cène devienne vraiment ce que Jésus-Christ a voulu qu'elle
soit quand il l'ainstituée» (p. 31). D'où le titre du Ier chapitre: Anamnese

et épiclèse.

Mais qui célèbre l'eucharistie? L'Eglise, c'est-à-dire l'assemblée des

baptisés; la cène montre bien comment le Peuple de Dieu est distinct
du monde. De plus, ce n'est pas l'Eglise universelle qui se réunit dans le

même lieu pour manger le corps du Seigneur. L'eucharistie révèle le
caractère local de l'Eglise. Et pourtant, la paroisse ne doit pas oublier
qu'elle est «le signe visible de la présence réelle du Royaume de Dieu,
anticipation du festin messianique» (p. 51). Tel est le chapitre II : Limites
et plénitude de l'Eglise.

Avec le chapitre III, l'auteur aborde le même mystère ecclésial,
mais à l'aide de la doctrine si profonde de la I Joannis sur la communion,
thème d'ailleurs aussi présent à la I Cor. 10. D'où le titre choisi: Communion

avec le Christ et avec les frères. La deuxième partie traite du problème
de l'agape et de Yintercommunion.

On s'approche du cœur du mystère dans le chapitre IV, car M. von
Allmen décrit «la dialectique entre ce qui vient de Dieu et ce qui monte à

lui» (p. 78). En termes scolastiques, on parlerait de médiation descendante

et de médiation ascendante. Dieu se donne à nous par le pain
vivant et l'Eglise s'offre à son Dieu par le Christ qui s'est sacrifié pour
nous. D'où l'expression utilisée pour désigner ce chapitre: Pain vivant et

sacrifice.
La même «dialectique» nous est offerte, mais en sens inverse, dans le

chapitre V : Prière et exaucement. Enfin, le dernier thème nous parle de

«la cène, lieu et moment de diastole et de systole pour l'Eglise» (p. 124).

L'Eglise est envoyée par son Seigneur dans le monde, mais c'est pour
l'offrir au Père: Messe et eucharistie (chapitre VI).

Cette méthode réjouira les âmes contemplatives car cette méditation
nous fait «goûter combien le Seigneur est bon» (p. 21). En revanche, ehe

décevra quelque peu les esprits systématiques, car le même problème est

repris deux, voire trois ou quatre fois. Ainsi, pour connaître l'enseignement

de M. von Allmen sur le mystère de la présence réelle, il nous faut



Un ouvrage suggestif sur l'eucharistie 269

relire ce qu'il a écrit au chapitre I sur «l'épiclèse», au chapitre III sur la
«communion au Christ», au chapitre IV sur le «pain vivant» et même au
chapitre V sur 1'«exaucement». De même, l'auteur parle du problème du
ministre du sacrement aux pages 45-50 et 87-88. L'absence de tables ne
facilite pas la recherche.

*

Dans le but de nous instruire au maximum à la lecture de cet ouvrage,
voyons rapidement les positions défendues par l'auteur concernant les

thèmes les plus importants.
- Au sujet du mémorial, il hésite à suivre la thèse défendue par

Jeremias et reprise par Max Thurian: selon eux, l'anamnèse ne s'adresse

pas seulement au peuple chrétien, mais à Dieu «pour qu'il donne le signal
de l'irruption de son Royaume» (p. 29).

- M. von Allmen insiste beaucoup sur l'importance de l'épiclèse. Il
rejoint sur ce point la position de plusieurs orthodoxes modernes. «Une

régression de l'épiclèse présuppose..., implicitement en tout cas, une
atténuation de l'affirmation du Credo selon laquelle l'Eglise confesse

adresser à l'Esprit même adoration et même gloire qu'au Père et au Fils »

(p. 34).

- En présence du problème de la «discipline eucharistique» (p. 38),
l'auteur remet en question la pratique baptismale habituelle en pays de

chrétienté. Il ne s'oppose pas au pédobaptisme pour des motifs
théologiques, mais il écrit: «Il est vain de vouloir connaître une discipline
eucharistique si l'on a abandonné la discipline baptismale, car celle-là

présuppose et confirme celle-ci» (p. 38).

- Lorsqu'il aborde les difficultés posées par Yintercommunion, M. von
Allmen utilise une excellente méthode : interpeller les Eglises pour qu'elles
discernent la valeur de leurs réticences ou de leurs impatiences.
Contentons-nous d'une seule citation: «Il y a... quelque chose de suspect dans la
revendication d'intercommunion si elle vient surtout de confessions qui
ont laissé se raréfier, voire s'atrophier en elles la vie eucharistique »

(p. 74).

- Quant au thème du ministre du sacrement d'eucharistie, l'auteur
ne se laisse pas impressionner par le silence des Actes et des Epîtres
pauliniennes. Toujours, selon lui, la présence d'un président légitimé a été
nécessaire. «L'insistance de la tradition ultérieure sur le rapport entre la
plénitude eucharistique et la légitimation de celui qui y préside apparaît
davantage comme le respect d'une tradition première que comme l'apologie

d'une innovation» (p. 49).



270 Un ouvrage suggestif sur l'eucharistie

Cependant, M. von Allmen reconnaît un rôle actif à l'Assemblée

liturgique dans l'invocation du Saint-Esprit concrétisée par l'épiclèse.
«L'épiclèse, dans la tradition qui l'a conservée, est prononcée, comme
d'ailleurs l'anamnèse, à la première personne du pluriel. C'est le peuple
qui, par la bouche du ministre, invoque l'Esprit» (p. 35).

- Le mystère de la présence réelle est confessé sans réticence. «Si la
cène fait communier le Christ et l'Eglise, il faut qu'ils soient l'un et l'autre
présents, sans quoi leur communion est impossible. C'est dire indirectement,

que puisque le Nouveau Testament connaît si profondément le
thème de la communion eucharistique, c'est que pour le témoignage
apostolique la présence réelle du Christ lors de la cène est aussi évidente

que la présence réelle de l'Eglise qui la célèbre» (p. 58). En revanche,
l'auteur demeure très êrasmien en face des explications qui cherchent à

manifester le mode de la présence. Nous reviendrons sur ce point.

- M. von Allmen n'hésite pas non plus à reconnaître le caractère

sacrificiel de la sainte cène. Se plaçant au point de vue de la Réforme du
XVIe siècle, il justifie «l'excommunication» de ce thème par ceux qui
ont protesté contre le catholicisme médiéval. Cependant, ajoute-t-il,
«cette excommunication n'est pas une délivrance; elle est une perte.
Tant qu'elle dure, la vérité est comme amputée d'un de ses éléments.

Il faut donc qu'elle cherche à regagner ce concept excommunié en lui
demandant de se repentir, en l'appelant à reprendre une dimension et un
poids qui n'entraînent pas de déséquilibre dans la confession de foi.
Et s'il y consent, il faut fêter son retour» (p. 102). Et l'auteur laisse entendre

que le moment est venu de tuer le veau gras.

*

Pour terminer, nous nous contenterons de deux remarques critiques.
L'auteur n'a guère été convaincu par les explications que les catholiques
essaient de donner de l'expression: «sacrifice propitiatoire». «Ne serait-il

pas plus juste - et aussi plus simple - de reconnaître que cette formule est

trop dangereuse pour être introduite dans une confession de foi? » (p. 101).
Nous sommes d'accord avec M. von Allmen si on identifie les concepts de

propitiation et d'expiation. Car à la messe, le Christ n'offre pas une
nouvelle compensation pour le péché. Mais si l'on précise que l'eucharistie
est «propitiatoire» au même sens que l'intercession céleste du Christ,
alors le danger tombe, car Jésus, assis à la droite du Père, prie pour les

pécheurs que nous sommes.



Un ouvrage suggestif sur l'eucharistie 271

Notre seconde remarque a pour objet le thème de la transsubstantiation.

M. von Allmen laisse entendre que la doctrine catholique est trop
liée à une certaine philosophie. Il a pu avoir cette impression à la lecture
de la Somme théologique (III q. 75, a. 2). Le raisonnement de saint Thomas

s'appuie en effet sur ce principe métaphysique: la multilocation d'un

corps est impossible.
Or la doctrine de la transsubstantiation ne doit pas être liée à une

explication philosophique, sinon son caractère révélé n'apparaîtra pas
suffisamment fondé pour être l'objet d'un dogme de foi.

A notre avis, l'enseignement de Trente ne s'appuie nullement sur
l'argumentation de la Somme. Il suffit de reconnaître la différence qui
sépare le baptême et l'eucharistie. Par le premier sacrement, le Christ
nous donne sa grâce salvifique, par le second, il accorde d'abord à son

Eglise la présence de son corps. Or comment manifester d'une façon
cohérente ce mystère sans aboutir à cette conclusion qui écarte deux

erreurs : quelque chose du pain devient son corps (sinon le pain n'est pas
instrument de présence) ; mais quelque chose du pain reste inchangé
(puisqu'apparemment rien ne s'est produit)? Le terme de transsubstantiation

manifeste le mode de présence du Christ qui s'offre à nous, non

pas indépendamment du pain, mais par le pain. L'être profond (la
substance) a été changé, mais les qualités sensibles (les accidents) demeurent.
Au contraire, aucun changement ne s'accomplit dans l'être de l'eau, car
son but n'est pas de nous obtenir la présence du corps du Christ, mais
seulement de sa grâce. Voilà comment selon nous, la doctrine de Trente
se rattache à la Révélation.


	Un ouvrage suggestif sur l'eucharistie

