
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 13-14 (1966-1967)

Heft: 2

Artikel: Wahre oder gesetzlich geprägte Verantwortlichkeit

Autor: Nussbaumer, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761610

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761610
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Johannes Nussbaumer

Wahre oder gesetzlich geprägte
Verantwortüchkeit

Dem Andenken an Emil Brunner

Der am 6. April 1966 in Zürich verstorbene evangelische Theologe
Emil Brunner hat bekanntlich einen bedeutenden Beitrag zur theologischen

Anthropologie geliefert1. «Gesetz» und «Verantwortlichkeit» sind

Brennpunkte seines theologischen Denkens über den Menschen. Folgende
Zeilen möchten das Spannungsverhältnis zwischen diesen beiden Größen

- wie E. Brunner es sieht - darlegen und dabei eines seiner Hauptanliegen
zur Sprache bringen : Die Hinführung des gesetzlich geprägten, sündigen
Menschen zur positiven Mündigkeit wahrer Verantwortlichkeit vor Gott.

Es erübrigt sich, die Bedeutung des vielschichtigen Begriffes der
Verantwortlichkeit im einzelnen zu beschreiben. Die ganze Lehre Emil
Brunners von der Gottebenbildlichkeit des Menschen ist darin eingeschlossen.

Es sei nur darauf hingewiesen, daß Brunner eine Gottebenbildlichkeit
im formalen und materialen Sinn unterscheidet, wobei die materiale
Gottebenbildlichkeit die volle, in Liebe erfüllte Verantwortlichkeit meint.
Verantwortlichkeit heißt dann, daß sich der Mensch zunächst von Gott
empfängt, um sich in Liebe zu verwirklichen. Sie erfüllt sich dadurch, daß

der Mensch in glaubender Gegenliebe Gott antwortet und in dankbarem
Gehorsam die ihm von Gott zugerufene Bestimmung als sein Leben
hinnimmt 2. Damit aber rückt die Gottebenbildlichkeit im formalen Sinn in
ein neues Licht. Sie hat für Brunner einen zweifachen Aspekt : Zunächst

1 Sein wichtigster Beitrag zu diesem Problem bleibt: Der Mensch im
Widerspruch. Die Lehre vom wahren und wirklichen Menschen, Zürich (1937) 19654

(abgekürzt MW).
2 MW 89.



260 Wahre oder gesetzlich geprägte Verantwortlichkeit

meint sie das allen Menschen gemeinsame Humanum, das auch dem

sündigen Menschen unveräußerlich sei und «durch die radikalste
Geltendmachung der schenkenden Gnade Gottes nicht außer Kraft gesetzt,
sondern im Gegenteil in Anspruch genommen werde» 3.

Und doch geht es Brunner bei dieser formalen Imago noch um etwas
anderes 4. Die formale Imago ist nicht nur das Humanum, das «den

Menschen, ob er nun Sünder sei oder nicht, von der übrigen Kreatur auszeichnet»

5. Sie ist in einer andern Optik eben das, was im sündigen Menschen

von der ursprünglichen, materialen Gottebenbildlichkeit noch übrig
bleibt. Dann aber steht vor diesem Begriff ein negatives Vorzeichen. Im
sündigen Menschen, der aus der wahren Gottesbeziehung herausgefallen
ist, wirkt sich die formale Gottebenbildlichkeit negativ aus. Gerade sie

gibt dem Menschen das nötige Rückgrat, um sich in seiner gegensätzlichen

Stellung zu Gott zu behaupten, ja sie ist gerade in der Sünde tätig
und lebt in ihr. Damit ist nicht in erster Linie gemeint, daß diese formale

Imago, nämlich als das Vernünftigsein des Menschen, die Voraussetzung
für das Sündigen ist 6, sondern daß sie sich in der Sünde als gesetzlich
gelebte Verantwortlichkeit7 vollzieht. In diesem Sinne ist sie in dialektischem

Gegensatz begriffen zur wahren Verantwortlichkeit des Menschen.

Was aber versteht Brunner unter diesem Schlüsselbegriff der «gesetzlich

gelebten Verantwortlichkeit»? Sie ist nichts anderes als das subjektive

Spiegelbild der objektiven Unheilssituation, in die der sündige
Mensch hineingerät. In der Sünde unterbindet der Mensch seine

lebensschöpferische Beziehung zu Gott, er will nicht mehr antwortend, sondern
selbst-wortend sein. Daher vollzieht sich sein Tun nicht mehr auf Gott
hin, sondern diesseits vom Gottgegenübersein. Anstelle Gottes tritt das

autonome Ich ins Zentrum menschlichen Handelns. Der sündige Mensch

bleibt verantwortlicher Mensch, aber nur im uneigentlichen Sinn, denn er
befindet sich im Zustand des «cor incurvatum in se» 8.

3 MW IX.
4 Das ist sowohl von Karl Barths Kritik in «Nein! », München 1934, wie auch

von A. Hoffmanns Stellungnahme in « Divus Thomas » (siehe Anm. 6) nicht genügend
berücksichtigt worden.

5 E. Brunner: Natur und Gnade, Tübingen 1934, 10.
6 So A. Hoffmann: Zur Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen in

der neueren protestantischen Theologie und bei Thomas von Aquin : Divus Thomas
19 (1941) 17.

7 E. Brunner, Die christliche Lehre von Schöpfung und Erlösung. Dogmatik
Bd. II, Zürich (1950) I9602 (abgekürzt D II), 91. Vgl. MW 552.

8 MW 129 nach Luther (Römerbrief, Ficker, II, 184; 136) : «Incurvatum in se

adeo, ut non tantum corporalia, sed et spiritualia bona sibi inflexit et se in omnibus
querit. Curvus es totus in te et versus in tui amorem. »



Wahre oder gesetzlich geprägte Verantwortlichkeit 261

Demzufolge wird der sündige Mensch auch seine Verantwortlichkeit
falsch verstehen. Er wird sie - seiner Gottferne entsprechend - nicht mehr

von Gott her verstehen, sondern innerweltlich, rein «moralisch». Da der
Mensch nicht mehr vom einzig Guten in Beschlag genommen wird, gewinnen

das moralisch Gute und Böse für ihn an Bedeutung, der kategorische

Imperativ wird zur Handelnsmitte. In diesem moralischen Verständnis
der Verantwortlichkeit bekundet sich das «natürliche» Verständnis des

Menschseins, nämlich die Selbstbesinnung des gottfernen Menschen, der
sich nicht vom Wort des Glaubens her versteht 9. Dieses «natürliche»
Selbstverständnis aber gipfelt in der Tatsache, daß der Mensch seine

Verantwortlichkeit gesetzlich verstehen muß. Auch für den sündigen
Menschen bleibt der Anspruch Gottes, verantwortlich zu leben, weiterhin
bestehen. Der sündige Mensch bleibt ja weiterhin vom Schöpferwort
Gottes getragen, und dieses Sein-im-Wort-Gottes begründet im Menschen
das Wissen um Verantwortlichkeit. Da er aber nicht mehr in der gnadenhaften

Gottesbeziehung steht, gerät er in die paradoxe, widersprüchliche
Situation, daß er sich einer Berufung gegenüber sieht, die ihm unerfüllbar
ist. Die Verantwortlichkeit, die ihm bleibt, hält den Anspruch der Gottes-
und Nächstenliebe aufrecht, doch kann ihr der Mensch nicht mehr in der
Selbstverständlichkeit der Liebe entsprechen. Diese Unheilssituation tut
sich dem Menschen darin kund, daß sein Tun vom Sollen und Müssen

beherrscht ist. Sollen und Müssen spiegeln die Tatsache, daß sich der
Mensch von einer Aufgabe überfordert sieht. Für den Menschen, der nicht
mehr in der Gemeinschaft mit Gott lebt, bleibt daher das «du sollst», das

Gebot als Gesetz. Gleichzeitig aber ist es dieses Gesetz, wodurch Gott den

Menschen gefangen hält und ihm hilft, den Rest des Menschseins zu wahren.

Die menschliche Person bleibt auf Gott bezogen. Gott aber erscheint

ihr als der unbarmherzig Fordernde, d. h. im entstellten Antlitz des

Zornes.
Doch müssen wir betonen, daß der Begriff «Gesetz» hier in einem

besonderen Sinn zu verstehen ist. Es geht Brunner prinzipiell nicht um
«das der Schöpfung immanente Gesetz der sachlich richtigen Ordnung»10.
Dieses «Gesetz» bleibt auch für den gläubigen Menschen von fundamentaler

Bedeutung, weil es den Inhalt seines Tuns bestimmt und für sein

9 Vgl. E. Brunner, Die Botschaft Sören Kierkegaards. - Neue Schweiz. Rundschau

13 (1930), S. 92.
10 «Prinzipiell», d. h. die Unterscheidung zwischen diesen beiden Aspekten des

Gesetzes ist nicht immer auf den ersten Blick ersichtlich. Die diesbezüglichen
Ausführungen in D II, 231 ff. sind weitaus klarer als in MW.



262 Wahre oder gesetzlich geprägte Verantwortlichkeit

Leben die sachgemäße Norm darstellt. Aus welcher Motivation aber
erfüllt der Mensch diesen Anspruch der Schöpfungsordnungen? An dieser

Frage tritt das Entweder-Oder zutage, an dem sich die Geister scheiden.

Für den gläubigen Menschen nämlich bleibt das einzige Motiv seines

Handelns die Liebe Gottes, alles ist aus Liebe zu tun. Dabei empfängt der
Mensch zunächst diese Liebe, bevor er sie selbsttätig an Gott zurückgibt.
Anders der sündige Mensch. Für ihn kann nicht die Liebe Beweggrund
seines verantwortlichen Tuns sein, da er nicht mehr in der lebensschöpferischen

Beziehung zu Gott steht. Daher ist die Forderung der Schöpfungsordnung

nicht nur Inhalt seines verantwortlichen Tuns, sondern sie wird
zum einzigen Beweggrund. Der Anspruch sittlichen Tuns drängt sich dem
Menschen auf im Namen eines kategorischen Imperativs, der Mensch

versteht und erfüllt ihn als Gesetz. Sollen und Müssen werden zur einzigen
Triebfeder menschlichen Tuns, das nicht mehr auf Gott abzielt, sondern

allein um die versachlichende Erfüllung des Gesetzes kreist.
Die folgenschwerste Auswirkung des Gesetzes aber beruht in der

falschen, sündhaften Autonomie des Menschen. Was immer der Mensch auf
Grund des Gesetzes gefordert sieht, erscheint ihm aus eigener Kraft
erfüllbar. Es gehört zum Wesen des Gesetzes, daß es den Menschen auf sich
selber stellt, so daß er sich die Erfüllung des Gebotes aus eigener Kraft
zumutet. Das aber ist gerade das Zentrum der Sünde: «dieses gesetzliche
Selbstverständnis mit seiner Selbstrechtfertigung des Menschen» u. In
falscher Autonomie glaubt der Mensch, aus sich allein das Gute zu
vollbringen, da er sich ja «nur» einer gesetzlichen Instanz, nicht aber dem

lebendigen Gotteswillen gegenüber sieht.
Zusammenfassend dürfen wir sagen, daß Brunner in dieser Beziehung

unter dem Gesetz das Sollgesetz versteht, also jene Realität, die den pau-
linischen Schriften über den Gesetzesmenschen zugrunde liegt. Wenn das

Sein unter dem Gesetz die Art und Weise sei, wie der Mensch als Sünder

existiere, so meint Brunner damit das «Gesetz als Existenzgrund, als

Lebensbasis verstanden»12. Gesetzliches Verstehen und Handeln
entspringt demnach jenem Selbstverständnis des Menschen, der sich in der
Sünde auf sich selber stellt, obwohl er in Gott seinen Grund hat.

Die Bedeutung dieser Darstellung des «gesetzlichen» Menschen bei
Emil Brunner dürften wir zunächst darin sehen, daß sie das lebendige
Verständnis der Wirklichkeit des Guten in den Mittelpunkt rückt. Wenn

11 MW 535.
12 MW 160.



Wahre oder gesetzlich geprägte Verantwortlichkeit 263

immer der Mensch bei seinem Tun vom Druck des Sollens und Müssens

beherrscht sei, meint Brunner, sei das für ihn der konkrete Warnruf, daß

er nicht auf das wahrhaft Gute hin lebe und daß sein Handeln auf einem
falschen Wurzelgrund aufbaue. Der Vollzug des Guten nämlich setzt

voraus, daß sich der Mensch in Freiwilligkeit und Liebe verwirkliche. Nur
dann bin ich recht eigentlich in Gegenwart des Guten, wenn es meine

ganze Liebe und all mein Liebeswollen polarisiert. «Das Sollen» aber

«zeigt mir das Gute im unendlichen Abstand vom Wollen» 13. Was daher
bloß aus Sollen heraus getan wird, kann nie das Gute sein, selbst wenn es

sich um etwas moralisch «Gutes» handelt.
Die Verwirklichung des wahrhaft Guten ist daher undenkbar, ohne

daß der Mensch sein gesetzliches Sein verläßt und den Sprung vom Sollen

zum Dürfen vollzieht. Das aber ist dem sündigen Menschen unmöglich.
Der Fluch der Sünde beschränkt sich nicht auf die Gottferne, die dem
Menschen ohnehin die Kraft nimmt, das Gute zu vollbringen. Er wird
darüber hinaus zum Fluch des Gesetzes, das den sündigen Menschen

gefangen hält, weil der Gotteswille nur im Zeichen des Gesetzes verstanden
und vollzogen wird. Demzufolge ist der wesentliche Personkern des

Menschen beim Vollzug des Guten unbeteiligt, und der Gestalt des Guten
fehlt ein wesentliches Element. Das Gesetz nämlich stellt sich gleichsam
als abstrakte Regel zwischen das göttliche Du und «mich selbst», ebenso

zwischen das menschliche Du und « mich selbst ». Damit aber wird
das moralische Verhalten zu einem unpersönlichen Tun, die direkte
Beziehung von Person zu Person ist nicht mehr realisierbar. Es bleibt die

Es-Beziehung zu einem abstrakten Etwas, zur «Vernunft», und als

einziges Motiv moralischen Handelns bleibt die Selbstachtung. Das
resultierende Gute ist dann aber nicht im Spannungsfeld persönlicher Liebe
und ist daher unvollkommen 14.

Um die Vollgestalt des Guten zu verwirklichen, muß der Mensch
seine Personmitte dem Liebeswillen Gottes stellen und sich von Gott
selber und nicht vom bloßen Gesetz in Beschlag nehmen lassen. Das aber
ist gleichzeitig nur möglich, wenn der Mensch begreift, daß er das göttliche
Gebot vom schenkenden Schöpferwillen her zu erfüllen hat. «Liebe kann

nur da sein, wo sie geschenkt wird, nicht aber da, wo sie geboten wird» 15.

13 E. Brunner: Das Gebot und die Ordnung, Zürich 1939, 61.
14 Sehr penetrante Ausführungen über die christliche Vollgestalt des Guten

finden sich a. a. O., 39 ff., dann Kapitel 8: Die Rechtfertigung allein aus Gnade als
Aufhebung des Widerspruchs und Begründung des Guten, 54-68.

15 D II, 242.



264 Wahre oder gesetzlich geprägte Verantwortlichkeit

Die unbegreiflich schenkende Liebe Gottes, die sola gratia, wird zum
wahren Lebensprinzip des Menschen. Der Mensch sieht sich nicht mehr
auf sich allein gestellt, und er vollzieht das moralische Handeln so, daß er

es von der schenkenden Gnade Gottes her und in der Liebe zu Gott lebt.
Das Gute ist demnächst nicht mehr ein gesolltes, «knechtisches», sondern
ein geschenktes, freiwilliges Gutes 16.

Die Bedeutung der Auffassung Brunners vom gesetzlichen
Selbstverständnis des Menschen wird nicht nur aus der Dialektik von Gesetz

und Gnade ersichtlich. Ein weiteres Bedeutungsmoment ergibt sich aus
der originellen Art, wie Brunner dieses gesetzliche Selbstverständnis des

Menschen zum Heilshandeln Gottes in Bezug bringt. Brunner nämlich
betont, daß Gott gerade durch das Gesetz den sündigen Abfall des

Menschen zur Reife bringt17. Der Mensch, der sich bemüht, dem Soll-Gesetz

nachzukommen, wird an diesem «göttlichen Gesetz» zerbrechen. Er ist
nicht in der Lage, seine Verantwortlichkeit voll zu verwirklichen, da er
immer etwas schuldig bleibt. Das «natürliche» Verständnis, wenn es vom
Menschen ernst genommen wird, weist in diesem Sinne über sich hinaus.
Der Mensch gewahrt, daß er seine Selbständigkeit falsch verstanden hat
und daß seine Existenz verkehrt ist. Er zerbricht am Gesetz, weil die

Sünde ihn zur Verzweiflung bringt. Diese Verzweiflung aber erweist sich

im Sinne Luthers als getroste Verzweiflung 18. Sie «ist nichts anderes als

die Preisgabe der Selbstgewißheit des autonomen Ich und die Rückkehr
in die ursprüngliche Stellung: das in Gottes Wort begründete Selbst» 19.

Der Mensch erkennt, daß sein gesetzliches Verhältnis zu Gott als dem

unbarmherzig fordernden eine Verirrung war, und gerade dadurch gelangt
er zum Verständnis der Gnade. Am Gesetz erfährt er, daß er mit sich
allein nicht weiter kommt und daß ihn allein die vergebende Gnade retten
kann.

Verantwortlichkeit im Sinne eines selbstgerechten, moralischen

Anspruchs erweist sich als ungenügend. Verantwortlichkeit ist vielmehr

rückbezüglich zu verstehen auf den freischenkenden Gott, von dessen

Anspruch wir uns selbsttätig in Beschlag nehmen lassen. Die
Gesetzlichkeitsstruktur des sündigen Menschen, die ihm verbliebene Gottebenbild-

16 E. Brunner, Der Mittler, Tübingen (1927) 19302, 558.
17 D II, 133.
18 MW 201 : «Luther spricht von einer fiducialis desperatio, von einer getrosten

Verzweiflung: 'Durch getroste Verzweiflung an dir und an deinen Werken wirst du
Frieden finden.'»

19 MW 201.



Wahre oder gesetzlich geprägte Verantwortlichkeit 265

lichkeit, wird somit zum Anknüpfungspunkt für das erlösende
Heilshandeln Gottes. Das Gesetz ist daher ein beispielhafter Fall dialektischer

Anknüpfung 20. Dort, wo des Menschen Gegensätzlichkeit zu Gott am

größten ist, begibt sich der Mensch zugleich in die Nähe Gottes.
Hier mag sich die Frage aufdrängen, inwieweit Brunners Analyse

vom Gesetzesmenschen allgemeingültigen Charakter hat. Gewiß, seine

Auffassung ist nicht zuletzt das Resultat eines persönlich-existentiellen
Glaubensverständnisses. In all seinen Schriften begegnen wir immer
wieder dieser seiner Grundintention: der Mensch ist nicht als «objektive
Größe» zu analysieren, sondern wie er der gläubig-existentiellen Erfahrung

auftaucht 21. Trifft in unserem Fall das Resultat der Erfahrung
einen allgemein-menschlichen Befund? Ist das seelische Bewußtsein
des Sünders notwendigerweise vom einengenden Soll-Gesetz bearbeitet,
so daß er schließlich an diesem moralischen Gewissen zerbricht? Brunner

würde diese Frage nur mir Vorbehalt bejahen. Ist es doch eine

Erfahrungstatsache, daß bei vielen Menschen das moralische Gewissen

nicht hoch im Kurs steht, wenn es überhaupt noch existiert. Aber
dennoch glaubt Brunner, daß seine Anschauung nichts an ihrer
Gültigkeit einbüßt. Er betont immer wieder, daß der objektive Tatbestand

der Sündigkeit sich im bösen Gewissen, in der Angst vor Gott und
im Sein unter dem Gesetz reflektieren muß 22. «Es gehört aber ebenso zur
Sünde, daß der Mensch dieses Signum seiner Existenz nicht entziffern
kann, ja es nicht einmal bemerkt. Zur Sünde gehört Blindheit»23. Das

autonome, selbstgerechte Bestreben des Menschen kann ihn dazu
verführen, sich den Weg der «getrosten Verzweiflung» zu verbauen. Die

Anklagefunktion des Gesetzes wird vom Hochmut des Sünders vereitelt.
Und doch ist dies nur möglich, indem der Mensch sich hinter sein
schöpferisches Tun verschanzt. Das ist für Brunner eine der wesentlichen
Funktionen allen zivilisatorischen und kulturellen Schaffens: die Flucht
vor seinem Schuldbewußtsein. In immer neuen Ausflüchten versucht der

2° MW 168: «Nach wahrhaft biblischer Lehre ist gerade das im Menschen, was
seine Sünde anzeigt, immer auch das, was seine Gottgeschaffenheit anzeigt, weil
beides im wirklichen aktuellen Gegensatz zueinander, und nicht in einer
neutralen, sozusagen schlackenhaft gewordenen Naturbeschaffenheit verstanden wird. »

21 Vgl. MW 56: «Es gibt keine theoretisch neutrale Erkenntnis Gottes und des
wahren Menschen, denn die Erkenntnis des Gotteswortes ist zugleich die Begründung

der wahren Verantwortlichkeit. Gottes Wort erkennen heißt: das Wort des
Herrn als des Herrn Wort vernehmen und annehmen, also gehorchen. »

22 D II, 131. Vgl. MW 164 ff. und das ganze Buch.
23 D II, 131.

18



266 Wahre oder gesetzlich geprägte Verantwortlichkeit

Mensch, sich über seine Unheilssituation hinwegzutäuschen. Die moderne

Psychologie weist mit Recht darauf hin, daß die autonome Selbstbehauptung

des Menschen von einem andern Bewußtsein immer wieder gefährdet

und in Frage gestellt, gleichzeitig aber auch vorangetrieben wird 24.

Ferner würde Brunner unserem Einwand entgegnen, daß das

geschichtliche Verhalten des einzelnen Menschen gleichzeitig von seiner

freiheitlichen Entscheidung und vom absolut souveränen Gnadenwirken
Gottes bestimmt ist. Die Notwendigkeit, mit welcher der Mensch am
«göttlichen Gesetz» zerbricht, ist richtig zu verstehen. Voraussetzung
bleibt immer, daß er sich der Gnade Gottes öffnet. Zudem kann er den

kritischen Punkt seiner Verschuldung vor Gott nur überwinden, indem er
dem Wort Gottes begegnet, nämlich Jesus Christus, dem Gekreuzigten.
Erst in der Begegnung mit diesem Wort entdeckt der Mensch, wie
verkehrt sein gesetzliches Gottes- und Selbstverständnis war. Hier erfährt er,
daß Gott zunächst der Schenkende ist. In Jesus Christus erkennt er wie
im Gegenbild seine Verschuldung und gewinnt das wahre Verständnis
seines verantwortlichen, gottebenbildlichen Lebens. Gleichzeitig wird
dem Menschen im geschichtlich-gegenwärtigen Gotteswort das neue
Woher geschenkt25 : In Christus wird uns die Verantwortlichkeit in Liebe
nicht nur enthüllt, «sondern auch geschenkt als das neue Leben, das Liebe

ist, durch den Glauben»26.

Man mag Brunners Analyse vielleicht von einer mehr ontologischen
Wirklichkeitsinterpretation her mit weiteren Einwänden begegnen. Man

mag vermuten, daß für den Nichtchristen und für den nicht bewußt

gläubigen Menschen die Frage nach dem Wesen des Guten und nach dem
Wert moralischen Verantwortungsbewußtseins anders zu beantworten
wäre. Dennoch aber dürfte niemand leugnen, daß die oben umrissene

Thematik in einer ausdrücklich neutestamentlich orientierten Anthropologie

nicht zu umgehen ist.
Die Tatsache, daß Emil Brunner diesem Thema eine so große

Bedeutung beimißt, ist zugleich ein deutlicher Hinweis, daß sein theologisches

Bemühen immer auch von einem seelsorglichen Anliegen
vorangetrieben wurde, nämlich vom Anliegen, den Punkt aufzusuchen, «wo der
Hörer im Sinn der Verantwortlichkeit oder gewissensmäßig 'anzutreffen'

ist» 27.

u Vgl. MW 194-204.
25 E. Brunner, Vom Werk des Heiligen Geistes, Tübingen 1935.
26 MW 159.
27 MW 551.


	Wahre oder gesetzlich geprägte Verantwortlichkeit

