
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 13-14 (1966-1967)

Heft: 2

Artikel: De servo oder de libero arbitrio?

Autor: Brantschen, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761609

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761609
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Johannes Brantschen

De servo oder de libero arbitrio

Luther und Thomas im Gespräch *

I.

Je gründlicher bei der gegenwärtigen hermeneutischen Besinnung
die Geschichtlichkeit allen menschlichen Verstehens durchschaut wird,
um so sachlicher kann das Gespräch zwischen den Konfessionen geführt
werden. Die Einsicht in die Geschichtlichkeit des Verstehens erlaubt es

nicht mehr, von sicherer, sturmfreier Warte aus allzuschnell Ketzerhüte
zu verteilen, sondern verlangt aufmerksamstes Hineinhorchen in die

Sprachdifferenz der zu vergleichenden Konfessionen, Theologen und
Epochen, um zu erfahren, ob vielleicht nicht hinter einem vordergründigen

Gegensatz eine tiefere Gemeinsamkeit besteht. Als klassisches

Beispiel eines solchen vordergründigen Kontrastes darf die «liberum-

* Zu Hans Vorster: Das Freiheitsverständnis bei Thomas von Aquin und
Martin Luther (Kirche und Konfession, Bd. 8). Göttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht 1965. 427 S. Man beachte dazu die Besprechung von Ernst-Wilhelm Kohls in:
Lutherische Rundschau 17 (1967) 275-281. Vgl. ferner die äußerst gründlichen
Rezensionen von Otto M. Pesch: Zum «Gespräch zwischen Luther und Thomas».
Catholica 18 (1964) 27^47; Thomas von Aquin im Lichte evangelischer Fragen.
Zu drei neuen Thomas-Monographien. Catholica 20 (1966) 54—78. Pesch hat zudem
fast gleichzeitig und unabhängig von Vorster einen theologiegeschichtlichen
Vergleich zwischen Luthers und Thomas' Freiheitsverständnis vorgenommen: Frei-
heitsbegriff und Freiheitslehre bei Thomas von Aquin und Martin Luther. Catholica
17 (1963) 197-244). Pesch ist in den entscheidenden Punkten zu ähnlichen Ergebnissen

wie Vorster gelangt.
In dem nun folgenden Beitrag beziehen sich die einfachen Zahlen in Klammern

immer auf die Seitenzahl des Buches von Vorster. Bei gelegentlichen wörtlichen
Zitaten aus Luthers «De servo arbitrio» wird in Klammern auf die Weimarer-
Ausgabe (WA verwiesen. Wörtliche Zitate aus Thomas sind der «Summa theo-
logiae» (Sth entnommen.



240 De servo oder de libero arbitrio

arbitrium»-Lehre des Thomas von Aquin und die «servum-arbitrium»-
Lehre Martin Luthers gelten. Ein ungeschichtliches, oberflächliches
Vergleichen, das sich damit begnügt, beide Thesen einfach nebeneinander

zu stellen, unabhängig von der geistigen Situation, in der sie entstanden
sind, und unabhängig vom theologischen Ort, der ihnen im jeweiligen
System zukommt, ein solches Vorgehen kann nur die Konstatierung
einer offenen Diastase ergeben, über die keine Brücke zu führen scheint.
Doch ist solches Vorgehen unzulässig, weil dabei die Bedingungen allen
menschlichen Erkennens und Verstehens außer acht gelassen werden.
Menschliche Erkenntnis ist nie unabhängig von der Situation, in der sie

entsteht, denn jeder Mensch befindet sich in der Welt nicht nur an einem
bestimmten Ort und in einer bestimmten Zeit, die für ihn unüberspring-
bar sind, sondern er hat als geschichtliches, endliches Wesen auch
notwendig seine Stelle im Gefüge von Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft. Deshalb ist alles, was der Mensch in der jeweiligen Zeit und am
jeweiligen Ort erkennt, unvermeidlich geprägt durch den Anspruch der
Überlieferung, die Verpflichtung für die Gegenwart und die Erwartung
der Zukunft. Das besagt zum einen, daß es für das menschliche Erkennen
keinen absoluten Anfang gibt, und zum andern, daß eine und dieselbe

Wahrheit den Menschen nur im Gewand der jeweiligen Situation
anspricht. Damit ist schon angedeutet, daß das geschichtliche Verstehen
die Wahrheitsfrage absolut ernst nimmt und nichts mit dem historischen
Relativismus zu tun hat.

Aus diesen Überlegungen dürfte sich ergeben, daß ein Vergleich
zwischen Theologen verschiedener Epochen nur dann sinnvoll ist, wenn
man den theologischen Ort der zu vergleichenden Themen innerhalb
ihres Systems genau herausarbeitet, wenn man ferner dem Gefälle der

zu vergleichenden Aussagen im jeweiligen theologischen Ansatz nachgeht,

und wenn man schließlich die Denkstrukturen, Voraussetzungen
und Motive der jeweiligen Theologie freizulegen sucht. Nur so wird man
zu einer sinnvollen Übersetzung, bzw. einem sachgemäßen Vergleich
gelangen.

Als Beispiel eines derart geglückten Übersetzens - einige Vorbehalte
werden wir später anmelden - darf die Arbeit des lutherischen Theologen
Hans Vorster: «Das Freiheitsverständnis bei Thomas von Aquin und
Martin Luther» angesehen werden. Vorster will zwar Thomas nicht zum
«Kronzeugen des Protestantismus» machen, sieht aber in der Behandlung
der Freiheitsfrage eine so große Übereinstimmung zwischen Luther und

Thomas, daß er sich frägt, ob Luther, ohne es zu wissen, nicht «Erbe



De servo oder de libero arbitrio 241

und Vollstrecker genuin thomasischer Gedankengänge in einer neuen
Zeit» sei (15). Er ist überzeugt, daß der Neuthomismus nicht als einziger
Verwalter thomanischen Erbgutes angesehen werden darf (96), sondern
daß Luther zumindest auch Miterbe ist (98). Zu diesem Schluß kommt
Vorster nicht etwa deshalb, weil er für ökumenische Umarmung speziell
anfällig wäre (5), sondern weil er die vordergründigen Gegensätze
durchschaut und zu den wirklichen Differenzen vorstößt, die jenseits
landläufiger Schlagworte auftauchen. Vorster weiß, daß für eine Annäherung
der Konfessionen das gemeinsame Hinhören auf die Bibel und die aktuelle
theologische Arbeit wichtiger sind als dogmengeschichtliche Vergleiche
zwischen Luther und Thomas. Er weiß aber auch, daß «infolge der
Geschichtlichkeit unseres Verstehens» (5) ein sinnvoller Umgang mit der
Bibel abseits der beiderseitigen theologischen Lehrtraditionen unmöglich
ist, und daß in jeder aktuellen theologischen Arbeit die jeweilige
Lehrtradition mitverantwortet werden muß (20). Für ein solch vergleichendes
Gespräch zieht Vorster dem Tridentinum Thomas vor, weil der «doctor
communis» sich noch nicht in der antireformatorischen Frontstellung
befindet (16). Allerdings hat ein Vergleich zwischen Luther und Thomas
den Nachteil, daß hier nicht «echte Kontrahenten, sondern nur
theologische Positionen» (29) einander gegenübergestellt werden, die
unabhängig voneinander entstanden sind, da ja Luther die Theologie des

Thomas kaum kannte (18) und Luthers Widerspruch zunächst dem
Nominalismus galt. Wenn der Verfasser trotzdem nicht Luther und etwa
Gabriel Biel konfrontiert, so deshalb, weil er glaubt, daß jedes genetische
Vorgehen letztlich in eine sachliche Konfrontation überleiten muß, und
eine solche zwischen Biel, einem «zwar wohlmeinende(n) aber doch reichlich

trockene(n) Schulmeister», und Luther, «dem größten Ausleger der
Schrift seit neutestamentlicher Zeit» (30) nicht angebracht gewesen wäre.
Unter allen nachapostolischen Lehrern haben - nach der Ansicht von
Vorster - «einzig Augustin und Thomas die Proportionen die einen

Vergleich mit Luther nicht von vornherein einseitig machen» (30).
Vorster wählt das Freiheitsproblem für seinen Vergleich, weil er

in ihm das «Herzstück der Kontroverse» (27) sieht, und weil es «katho-
lischerseits immer als besonders harter Ausdruck der reformatorischen
Irrtümer empfunden wurde» (28). In der Frage des menschlichen «arbi-
trium» steht für Luther kein psychologisches Teilproblem zur Diskussion,
sondern es steht gleichsam das Ganze der Theologie in Frage: es geht
darum «wie der Mensch von Gottes Wirken betroffen und wer er darum
vor Gott ist. Durch die lutherisch gestellte Freiheitsfrage würden also



242 De servo oder de libero arbitrio

Gottes Gottheit und das Sein des Menschen «coram Deo» zum Gesprächspunkt

zwischen Luther und Thomas» (28).
Das Gespräch kann allerdings nur zustande kommen unter der

Voraussetzung, daß die Freiheitsfrage auch bei Thomas in ähnlichen Bahnen

aufgerollt werden kann. Das trifft nun zu, meint Vorster, weil die

Freiheitsfrage in der «Summa theologiae» des Aquinaten nicht nur ein
philosophisches Teilproblem, sondern letztlich theologisch konzipiert ist (28).

Verglichen wird die Unfreiheitslehre, wie sie Luther in «De servo arbitrio»
entfaltet hat mit der Freiheitslehre, wie sie sich dem theologischen Leser

der «Summa theologiae» des Aquinaten darbietet.
Vorsters Untersuchung zerfällt in zwei Teile. Nach den methodischen

Vorüberlegungen (§ 1) wird in Teil A (§ 2-12) «Das Freiheitsverständnis
bei Thomas von Aquin» dargelegt (der Schwerpunkt der Untersuchung
liegt zweifelsohne auf dieser Darstellung und Interpretation des

Aquinaten, was schon äußerlich am beträchtlichen Umfang dieses Teils
ersichtlich ist : 32-245). In Teil B wird «Das Freiheitsverständnis bei Martin
Luther und die Diskussion mit Thomas» (246-399) untersucht. Fünf
Exkurse: «Zur Entwicklung des Kontingenzbegriffs» (400-402),
«Notwendigkeit und Willenshandlung» (402H-04), «Psalm 4,7 und das Naturrecht

als sittliche Norm» (404—407), «Zum Problem der Macht Gottes»

(407-414), «Das Bild vom Reittier und Psalm 73,22 f.» (415^-18) und
ein umfangreiches Literaturverzeichnis (419-427) schließen die bedeutsame

Studie ab.

Nachdem wir uns bisher zu den methodischen Vorüberlegungen (I)
geäußert haben, werden wir nun die Hauptgedanken Vorsters nach einem

etwas vereinfachenden Schema skizzieren (II) : a) Thomas b) Luther
c) Thomas und Luther, um dann in einem dritten Teil (III) zu versuchen,

zu einer kritischen Würdigung zu gelangen.

II
a. Thomas

Freiheit meint bei Thomas nie «Selbstbestimmung der Person» und
auch nicht «ganzheitliches Sich-selbst-ins-Werk-Setzen des Menschen»,

sondern «freie(s) Ins-Werk-Setzen des 'operabile particulare'» (144). Nicht
das Ziel (129), sondern die Mittel zum Ziel (145) sind eigentlicher Gegenstand

der Wahlfreiheit. Es geht dieser Freiheit nicht um die Autonomie
der Person (94), sondern um die freie Entsprechung zu Gottes Zielsetzung



De servo oder de libero arbitrio 243

(92). Sie versteht sich nicht als Konkurrenz zu Gott (96), sondern als

«Einpendeln» in vorgängige göttliche Zielbestimmung (217-218). Man
kann auch so formulieren: Thomas interpretiert die menschliche
Wahlfreiheit als «kontingente Verwirklichung naturhaft vorgegebener Bezüge»

(146). Freiheit ist auf Kontingenz, nicht auf Autonomie ausgerichtet (94).

Die Achse, um die das thomanische Freiheitsverständnis sich dreht
heißt: «Entsprechung» (398).

Der theologische Rahmen, in den Thomas die Freiheit stellt, ist die

Bewegung «von Gott her» und «zu Gott hin» (34). Allein schon durch
diesen Rahmen ist jeder Primat der Selbstbestimmung als Vollzug von
Freiheit ausgeschlossen und zugleich sichtbar gemacht, daß der Aquinate
die Freiheitsfrage in engster Anlehnung an sein Gottes-, bzw.
Schöpferverständnis entwickelt (218). Da Gott auch in und durch Freiheit zum
Ziel kommen will - Gott baut den Kosmos aus Natur und Freiheit auf

(100) - stattet er den Menschen mit Verstand und Willen, d. h. mit
«liberum arbitrium» aus (129). Will man die Freiheit aus der Bewegung
«von Gott her» zum Verstehen bringen, so erscheint das «liberum
arbitrium» als Ausrüstung und Voraussetzung der Bewegung «zu Gott hin»

(130). In der psychologischen Feinarbeit der Prima pars der Summa

(besonders q. 83, aber auch in den Fragen, die im sachlichen Umkreis

zu q. 83 erörtert werden) verfolgt der Aquinate nur konkret das eine

Geschehen, nämlich wie der Mensch von Gott zur Freiheit bestimmt
wird (40). Die thomanische Psychologie muß als Exkurs zur Schöpfungslehre

angesehen werden (41). Unter dem Gesichtspunkt der «imago Dei»
zeichnet sich schließlich die theologische Tragweite der psychologischen
Beschreibungen ab (40). «In seiner Psychologie zerlegt Thomas ins
Einzelne, was 'imago Dei' bedeutet und begründet damit von Gott her die

Möglichkeit der Bewegung zu Gott hin» (41).

Die Bewegung «zu Gott hin» ist der Raum, in dem sich die Freiheit
vollzieht (42). Alle spezifisch menschliche Bewegung zu Gott hin ist
Freiheitsentfaltung. Hätte der Aquinate die Freiheit bestritten, so wäre
die Beteiligung des Menschen als Menschen an der Bewegung zu Gott
unmöglich geworden (43). Es wäre Thomas nicht mehr möglich gewesen,
den Menschen als Menschen zur Sprache zu bringen (137). Das ist wohl
der tiefe Grund, weshalb der Aquinate an der menschlichen Freiheit so

unerschütterlich festhält. Die Bewegung zu Gott hin ist aber nicht nur
der Raum des Freiheitsvollzuges, sondern auch der Ort des

Gnadengeschehens (43). Das Mit- und Ineinander von Gottes Handeln und
menschlichem Wollen - sei es auf der Ebene der Natur, sei es im Bereich



244 De servo oder de libero arbitrio

der Gnade - führt Thomas nicht dazu, daß er irgendwelchen
quantitativen Ausgleich zwischen menschlichem und göttlichem Anteil an
diesem Geschehen sucht (213), sondern er sieht darin immer eine

Bewegung ganz und gar aus Gott und zugleich eine Bewegung ganz und

gar im Menschen (235). Der Aquinate verfällt keinem Synergismus,
sondern er macht Ganzheitsaussagen (187, 204, 213). Es ist das Merkmal
der Gottheit Gottes, daß Gott - obwohl er unfehlbar das gewollte Ziel
erreicht - in jedem Geschöpf doch nach den Eigentümlichkeiten dieses

Geschöpfes zum Ziele kommt (206). Das heißt nicht, daß Gott sich

geschöpflichen Vorgegebenheiten anpaßt, sondern besagt lediglich Treue

zu sich selbst als Schöpfer (207).
Die Entscheidung über das Freisein des «liberum arbitrium» beruht,

theologisch gesehen, nicht auf der Feststellung irgendwelcher
psychologischer Freiheitsphänomene - also nicht auf Sth I, q. 83 -, sondern

einzig auf der Beantwortung der Frage, was die behauptete Freiheit
gegenüber der Vorsehung, der Prädestination und der Gnade Gottes

vermag (129,134). Auf Grund der Reichweite, die dem Freiheitsvermögen
in seiner Hinwendung zu Gott - also im Rechtfertigungsgeschehen -
zugebilligt wird, entscheidet sich letztlich für den Theologen das Freisein
des «liberum arbitrium» (219, 44, 100). Im Traktat über die Notwendigkeit

der Gnade (Sth I/II, q. 109), sowie in der Frage nach der Behinderung
der Tugendneigung im erbsündengeschwächten Menschen (Sth I/II, q. 85,

a. 2) steuert Thomas entgegen seiner Terminologie auf eine faktische

Gefangenschaft des menschlichen «arbitrium» hin, denn der Sünder

vermag sich ohne Gnade nicht aus seinem Selbstwiderspruch zu lösen (228-
230) ; ja sogar im Erreichen seiner natürlichen Bestimmung ist der Mensch

ohne Gottes Gnade gehindert (232). Die Vorbereitung auf die Gnade

«geschieht in einer Zuwendung und Bekehrung, bei der das Zuwenden
und Sichbekehren des Sünders sein Gewendet und Bekehrtwerden durch
Gott ist» (235). Da Gott selber hier am Werk ist, ist zu sagen, daß «die

von Gott angestoßene und in Bewegung gehaltene Vorbereitung auf die

Gnade wmviderstehlich ihr Ziel» erreicht (242-243). «Si ex intentione
Dei moventis est, quod homo cuius cor movet, gratiam consequatur,
infallibiliter ipsam consequitur» (Sth I/II, q. 112, a. 3). Bei diesem

«unwiderstehlich» handelt es sich um eine «nécessitas infallibilitatis»,
nicht um eine «nécessitas coactionis» (243, 319). Im Tridentinum ist
dieses thomanische «infallibiliter» weggefallen. Nach Vorster hat sich

hier eine nicht zu unterschätzende, das Gespräch mit Luther in Frage
stellende Verschiebung vollzogen (317-320).



De servo oder de libero arbitrio 245

Bei Thomas geht es um ein unmittelbares, inneres Fo/geverhältnis :

das innerliche Bewegen Gottes bringt den menschlichen Willen zum
Wollen dessen, wozu Gott ihn bringen will; der Mensch folgt dabei der

vorausgehenden und ihn innerlich aufrufenden Gnadenhilfe selbstverständlich

frei und spontan. Beim Tridentinum hingegen ist aus dem

FolgeVerhältnis ein Ermöglichungsverhältnis geworden. Das innerliche
und unmittelbare Bewegen Gottes wird jetzt in einer seltsam neutralen
Distanz zum Menschen gesehen, sodaß es den Menschen eigentlich gar
nicht trifft, sondern ihn «lediglich in die Entscheidung stellt, ob er von
einer allgemeinen Möglichkeit Gebrauch machen will oder nicht» (318).
Das Tridentinum kann sich ein inneres Wirken Gottes im Menschen

vorstellen, «bei dem nicht Gott selber, sondern der Mensch darüber
entscheidet, ob Gott mit diesem Wirken zum Zuge kommt» (318). Das

Tridentinum steht im Zeichen des «velle absolutum», denn es kann sich

ein Ja und ein Nein Gott gegenüber denken. Bei Thomas (und Luther)
geht es um ein freies Entsprechen zu Gottes Bewegen, im Tridentinum
dagegen um ein «autonomes Entscheidungsvermögen» (319). Die Infalli-
bilität der Folge schließt bei Thomas und Luther das Spiel mit dem Nein
aus ; Gottes Bewegen macht den Menschen frei zum Ja (319). Das Tridentinum

scheint nach Vorster die Gottheit Gottes nicht ganz ernst zu nehmen,
da es dem Menschen so leicht gemacht wird, sich Gottes innerem Wirken
zu entziehen (322). «... es ist etwas anderes, ob mit Thomas damit
gerechnet wird, daß das Willentliche des Willensaktes auch dann gewahrt
bleibt, wenn Gott den Willen bewegt... oder ob damit gerechnet wird,
daß der Wille des Menschen auch angesichts des Handelns Gottes in
ihm indifferent bleiben kann, wie es das Tridentinum behauptet» (323).

Nach thomanischem (und lutherischem) Verständnis ist die Situation
des von Gottes Handeln betroffenen Menschen nicht mehr offen : gegenüber

dem unbedingten Zum-Ziel-Kommen Gottes gibt es für den
Menschen kein Entziehen mehr (199, 115). Unverständlich bleibt für Vorster

nur, daß Thomas die innere Unmöglichkeit einer echten Freiheit des

menschlichen«arbitrium» im Sinne «der Freiheitsdefinition des 'causa sui'

angesichts der Erwählung und vor allem der Verwerfung nicht empfunden
hat» (219). In dieser exponierten Lage nimmt Thomas Zuflucht zum
zweifelhaften «Zulassungs-Begriff» (permissio), um Gott der Verantwortung

für das Böse zu entheben und den Menschen allein damit zu be-

haften (184-185). Gott wird hier zuungunsten einer menschlichen «Freiheit»

entlastet, die in Wirklichkeit keine ist (197). Die Rationalisierung
des Gottesbegriffes zwingt den Aquinaten zu dieser Apologie Gottes (199).



246 De servo oder de libero arbitrio

b. Luther

Luther setzt sich mit einem zur Moderne führenden Freiheitsverständnis

auseinander. Freiheit besagt nun nicht mehr Entsprechung zu
Gottes Zielsetzung, sondern Autonomie des Menschen (313). Im Sinne
dieses autonomen Freiheitsbegriffes müßte das «liberum arbitrium» als

jene Macht verstanden werden, welche Gott gegenüber tut «quaecumque
libuerit; nulla lege, nullo imperio cohibitum» (286). Das «liberum
arbitrium» ist in Luthers Augen eine «magnifica nimis et amplissima plenaque
vox» (325; WA 18,637). Deshalb glaubt Luther, daß in der Zuerkennung
von Entscheidungsfreiheit dem Menschen keine belanglose Kleinigkeit
zugestanden wird, sondern das Gottsein selber. «Die Freiheit ist
Gottesprädikat und nur dieses. Bei Gott allein ist es legitim, von Freiheit zu
reden; sie ist Gottes 'sacrum et venerabile nomen'» (286; WA 18,637).

Luther ist sich bewußt, daß ein solcher Freiheitsbegriff weit über
jedes scholastische Freiheitsverständnis hinausgeht, aber er glaubt, daß

jedes «unverbildete Ohr unter Freiheit faktisch die absolute Freiheit der

Omnipotenz verstehen muß» (287). Er weiß auch, daß das
Freiheitsbewußtsein des sündigen Menschen mit einer gewissen Notwendigkeit
auf die Absolutsetzung der Freiheit hin tendiert, weil der Sünder sich

vor Gott behaupten will (325).
Man macht es sich entschieden zu leicht, wenn man Luthers Kampf

gegen die menschliche Entscheidungsfreiheit «als private Willkür oder

Niederschlag eines subjektivistischen Pessimismus» hinstellen will (246).
Zweifelsohne geht Luther von persönlichen Erfahrungen aus. Die
Tatsache, daß das kirchliche Dogma und die daraus abgeleitete Praxis sich

an ihm nicht bewähren, veranlaßt ihn, das Freiheitsdogma an der Schrift
zu überprüfen, so daß «nach dem Verantworten der Schrift in
gegenwärtiger Lehre gesucht wird» (280-281). Luther kämpft den Kampf um
das «liberum arbitrium» mit großer Vehemenz und unerschütterlicher
Zuversicht, weil er überzeugt ist, in diesem Streit die klare Lehre der
Schrift zu vertreten (268). Luther glaubt, in der «liberum-arbitrium»-
Lehre sei die Gottheit Gottes nicht ernst genommen (313), weil der
Mensch sich im «liberum arbitrium» ein neutrales Plätzchen zwischen
Gott und Satan sichern will (297), weil der Sünder sich überdies im
«liberum arbitrium» ein Instrument seiner Selbstbehauptung vor Gott
schafft (296) und endlich weil der natürliche Mensch im Namen der
Freiheit einen Humanismus unabhängig von Gott, bzw. gegen Gott,
aufzubauen sucht (398). Das «liberum arbitrium» begründet ein fiktives



De servo oder de libero arbitrio 247

menschliches Selbstverständnis und verdeckt die wahre Lage des
Menschen (313). Die Theologie muß dieses falsche Selbstverständnis zerstören
und die angebliche Freiheit als Trug entlarven. Der Theologe muß zeigen,
daß der sich frei und autonom gebärdende Mensch faktisch als Sünder
in der Knechtschaft des Satans steht und als Geschöpf in Gottes Allmacht
gefangen bleibt (312). Das «liberum arbitrium» bleibt deshalb eine leere

Behauptung (297) : «res de solo titulo», «merum figmentum dialecticum»

(WA 18,670), «inane vocabulum» (WA 18,637). «Wie Luther die
vordergründige Selbstbehauptung des Menschen im Griff nach dem «liberum
arbitrium» auf das in ihr hintergründig sich vollziehende Werk und Reich
des Satans hin transparent macht, so macht er nun aber noch diese beiden

Vorgänge auf das in ihnen vollzogene Wirken Gottes hin transparent»
(299-300). Um der Berufung in die christliche Freiheit willen, muß die
vermeintliche Freiheit als Fiktion enthüllt werden (386). Um der wahren
Freiheit willen, muß die These vom «servum arbitrium» gehalten werden

(398-399). «Das 'servum arbitrium' schließt also die 'libertas Christiana'
nicht aus, sondern ein» (309).

Wie ist das «servum arbitrium» strukturiert? Der unfreie Wille ist
kein halbierter Wille. Er ist in seiner inneren Integrität unbeeinträchtigt
(387). Die These von der Unfreiheit des Willens hebt die Spontaneität
und Willentlichkeit des Willens keineswegs auf. Dieser bleibt in seiner

Geschöpflichkeit ein voll erhaltener und tätiger Wille (382). Der unfreie
Wille darf nicht als «noluntas» mißverstanden werden (357). Im «servum
arbitrium» geht es keineswegs um die Leugnung irgendwelcher psychisch-
konstatierbarer Phänomene (387, 95). Der Wille ist unfrei besagt: «Das

Woraufhin seiner Spontaneität ist dem Willen entzogen» (370). Seine

«Intention, sein Aussein» bewirken seine Unfreiheit (387), d. h. der Wille
ist durch Gottes Entscheidung in einer Richtung festgehalten (382) : sei

es, daß Gottes Retterwille ihn unveränderlich fürs Heils bewahrt, sei es,
daß Gottes Allmacht ihn in seiner natürlichen Bosheit umtreibt und
festhält (371). Was der Wille auch immer hervorbringt - und zwar willentlich

hervorbringt, d. h. unter Einschluß all der geschichtlichen Faktoren,
die nun einmal zur Bildung eines Willensaktes notwendig gehören - kann
«auf Grund der Vorsehung nicht mehr als offen nach beiden Seiten

(gelten), sondern doch nur als schon entschieden und notwendig bezeichnet
werden» (350). Die Spontaneität, mit der das menschliche «arbitrium»
seine guten oder schlechten Handlungen hervorbringt, ist umschlossen

von dem, was Gott am Willen zur Wirkung bringen will, und kann
deshalb nicht mehr frei genannt werden ; denn frei ist nach Luther nur ein



248 De servo oder de libero arbitrio

Wille, der «possit in utrumque se vertere neque ulli cedat vel subjecta
sit» (370; WA 18,637).

Eine kurze Besinnung auf den für Luthers Theologie so wichtigen
Begriff der «notwendigen Betroffenheit» des menschlichen Willens durch
Gott, kann das Gesagte verdeutlichen. Diese «notwendige Betroffenheit» -
ein Gedanke, der in anderer Terminologie und unter anderem
Blickwinkel auch für Thomas selbstverständlich ist (353) - muß als «nécessitas

infallibilis ad tempus» (WA 18,720) interpretiert werden, d. h. das von
Gott seit Ewigkeit her gewußte und gewollte Geschehen wird unfehlbar
und notwendig in der Zeit und Geschichte Ereignis werden, unter
Bedingungen allerdings, die dem Willen sein Entscheiden phänomenal als

kontingent erscheinen lassen (348). Die Unausweichlichkeit, mit der alles

eintritt verbietet es, von der Möglichkeit des «Auch-Anders-Können»

zu reden. Freiheit kann folglich nur Schemfreiheit sein, da auf Grund

von Gottes Vorsehung alles schon entschieden und nicht mehr nach
beiden Seiten offen ist (353).

Die «notwendige Betroffenheit» des menschlichen Willens durch Gott
darf nicht als äußerer Zwang gedeutet werden, denn eine «nécessitas

coactionis» würde bedeuten, daß Gottes Handeln nicht mehr den ganzen
Menschen trifft (357). «Der von Gott notwendig betroffene und
unausweichlich umgetriebene Mensch wird doch nie gegen seinen Willen
umgetrieben» (356). Es handelt sich auch nicht um einen immanenten
Zwang, der den Willen um seine Spontaneität brächte (359). Der Wille
bleibt als ein Stück von Gott geschaffener Schöpfung in seiner ganzen
Lebendigkeit und Virulenz erhalten. Seine Neigungen, sein Gerne-Wollen
bleiben in Kraft, aber all dem «ist die Möglichkeit genommen, sich anders

oder entgegen der von Gott festgesetzten Weise zu betätigen» (360).
Das «Nicht-Anders-Können» betrifft die Zielsetzung, das Woraufhin des

Willens. Entweder ist der Mensch unveränderlich an Gott gebunden,
oder er ist seiner eigenen Bosheit unaufbrechbar ausgeliefert (366).

Luther kann den menschlichen Willen mit einem Reittier vergleichen:
Sitzt Gott auf, so geht es dorthin, wo Gott will; sitzt der Satan auf, so

geht es dorthin, wo der Satan will (vgl. 364; vgl. WA 18,635). Die
«notwendige Betroffenheit» als «nécessitas immutabilitatis» besagt also, daß

der Wille unveränderlich und unausweichlich eine Richtung beibehält.
Zwar meint der Wille, er könne über seine Zielrichtung selber verfügen,
aber in Wirklichkeit gibt es für ihn keine andere Richtung als diejenige,
welche Gott wählend für ihn voraussieht und in der ihn Gott bleibend in
Bewegung versetzt und in Bewegung hält (361). Der Wille macht willent-



De servo oder de libero arbitrio 249

lieh mit Gottes Treiben mit. Luther wird nicht müde, auf diese bleibende

Spontaneität des Willens hinzuweisen, um so jeden immanenten
Willensdeterminismus auszuschalten (371). Diese Spontaneität und Neigung des

Willens kann sich jedoch nur in der bestehenden, einmal eingeschlagenen

Richtung betätigen. Die «vertibilitas» des menschlichen «arbitrium» ist
der eigenen Verfügung des Willens entzogen. Sie besteht nur noch für
Gott. Deshalb, meint Luther, sei es besser, statt von «liberum arbitrium»
von «vertibile arbitrium» zu reden, wenn man die bleibende Verfügbarkeit
des Willens für Gott ins Auge fasse, von «servum arbitrium» aber, wenn
man seine Betroffenheit durch Gott aussagen möchte (370-371).

Luther kennt eine «cooperatio» des Willens mit Gott auch zum
Bösen, denn die «notwendige Betroffenheit» des Willens durch Gott und
sein ständiges Umgetriebenwerden durch Gott hören nicht einfach auf,

wenn es um die Sünde geht. Es hieße Gottes Gottheit leugnen, wollte
man an dieser exponierten Stelle Gottes inneres Wirken, sein ständiges
Umtreiben und seine aktuale Allmacht nicht voll anerkennen (383).

Luther unterscheidet jedoch streng zwischen der Herkunft des Bösen (z.B.
der Herkunft der Vevstockbarkeit) und der Herkunft seiner Macht (z. B.

Herkunft des VerstockungswrgtfMges). Das Böse ist nie göttlicher, sondern
menschlicher oder satanischer Herkunft, wohl aber kommt die Macht
des Bösen von Gott her (eine Parallele zu dieser lutherischen
Unterscheidung findet sich auch bei Thomas, insofern er das Sündige der Sünde
dem Menschen, das Seinshafte der Sünde aber Gott zuspricht). Wenn
nach Luther die Unausweichlichkeit der Sünde von Gott kommt, so

heißt das: Gott bringt durch sein ständiges, inneres und allmächtiges
Treiben nur an den Tag und zur geschichtlichen Wirksamkeit, was er
im Menschen vorfindet (368). Auch für Luther ist es frevelhaft, Gott als

«causa peccati» zu betrachten oder angesichts der Verstockung von
«culpa Dei» zu reden (370).

c. Thomas und Luther

Will man Luthers Unfreiheitslehre und Thomas' Freiheitslehre
konfrontieren, muß man - wie schon betont - zuerst genau den Ort bestimmen,

an dem ein Vergleich sinnvoll sein kann, da Thomas seine positive
Lösung der Freiheitsfrage «an einem ganz andern Ort entwickelt als

Luther seine negative» (377).
Bei Luthers Denkhorizont ist die Frage nach dem Willen des

Menschen erst dann theologisch gestellt, wenn «nach dem Leistungsvermögen

17



250 De servo oder de libera arbitrio

des Willens vor und gegenüber Gott» gefragt wird (376). Luther will in
der Arbitrium-Frage Auskunft über die «propria vis et operatio liberi
arbitrii» (376; WA 18,753), bzw. über den «ureigensten Beitrag» des

Menschen zu seinem Heil (377). Luther frägt nach der Macht des Willens
Gott gegenüber und seine Antwort lautet: «Daß der freie Wille nichts
sei» (246) - so der Titel der ersten fast gleichzeitig mit dem Original
veröffentlichten deutschen Ubersetzung von «De servo arbitrio».

Stellt man nun an Thomas die lutherische Frage «nach der Macht
des Willens Gott gegenüber», so verweist uns Thomas an seinen Gnadentraktat.

Die «cooperatio» des Menschen mit Gott ist der theologische Ort
des Freiheitsproblems bei Thomas (371). In der quaestio «De necessitate

gratiae» gibt der Aquinate auf die Frage nach dem ureigensten Beitrag
des Menschen zu seinem Heil kaum eine andere Antwort als Luther.
Auch für Thomas ist es selbstverständlich, daß der freie Wille ohne Gnade

nichts für sein Heil zu leisten vermag (374-376).
Die «liberum-arbitrium»-Lehre des Aquinaten ist letztlich nur ein

«Erweis dafür, daß der Mensch der sein kann und auch durch die Sünde

nicht dessen verlustig geht, der sein zu können, als den ihn Gott haben
will» (378). Theologisch gesehen, ist die «liberum-arbitrium»-Lehre die

psychologisch-metaphysische Interpretation der «bleibenden Verfügbarkeit

des Menschen für die Bestimmung, die Gott ihm zugedacht hat»

(378). In der «servum-arbitrium »-Lehre Luthers ist diese Zugänglichkeit
und Verfügbarkeit des Menschen für Gott keineswegs bestritten. Wenn
es für Thomas ein «liberum arbitrium» für die Heilsbewegung zu Gott
gibt, so heißt das: es gibt im Menschen eine«aptitudo passiva», die Gottes
Wirken verstehend aufnehmen und mit Gottes allmächtigem Wirken
mitwirken kann. Diesen Sachverhalt aber, bestreitet Luther mit seinem

«servum arbitrium» nicht im geringsten. Luther und Thomas treffen
sich in der «aptitudo passiva», die auf die «cooperatio» mit Gott hinzielt
(379). Luthers Lehre von der AWefwwirksamkeit Gottes darf nicht als

IWc&twirksamkeit des Geschöpfes mißverstanden werden. Sie besagt

lediglich, daß alles geschöpfliche Wirken nur Entsprechung, Resonanz

und Mitwirkung mit Gottes aktualer Allmacht ist (388). «Die reformatorische

Exklusivpartikel 'allein' gibt lediglich den Grund alles Wirkens

an, der nur in Gott gesucht werden darf» (381). Weder Luther noch
Thomas kennen ein von Gottes Wirken distanziertes, neutrales,
autonomes menschliches Wirken (389) ; auch verstehen beide Gottes Wirken
als inneres Am-Werk-Sein der Allmacht Gottes (382). Während aber
Thomas das Verhältnis Gottes zum Bösen als Zulassung interpretiert,



De servo oder de libero arbitrio 251

behauptet Luther auch hier eine cooperatio Gottes, da er infolge seines

aktualen Verständnisses der Allmacht Gottes fürchtet, jede Abschwä-

chung des Wirkens Gottes nehme Gottes Gottheit nicht mehr ernst (383).
Die Konfrontation in der Freiheitsfrage von Luther und Thomas

kann aber auch von der Struktur des Willens her vorgenommen werden.
Dieser Aspekt des Vergleiches bleibt bei der Untersuchung Vorsters
eher im Hintergrund. Der thomanischen «liberum-arbitrium»-Lehre liegt
die Auffassung von einer tiefen Gebundenheit des Willens, bzw. von
einem notwendigen Wollen zugrunde. Der Wille ist - nach Thomas - an
sein transzendentales Objekt, d. h. an das Gute in seiner Universalität
und damit, wenn auch noch unentfaltet, an Gott gebunden (vgl. 141-143).
Diese ursprüngliche, notwendige Gebundenheit ermöglicht erst die
Wahlfreiheit (146). Nach thomanischem Verständnis ist daher der sich frei
entscheidende Mensch in gewisser Hinsicht ein schon Entschiedener, weil
er immer an das Gute, d. h. an sein Objekt gebunden bleibt und sich aus
dieser Bindung nicht befreien kann (145). Luther will nun mit seiner
«servum-arbitrium»-Lehre gerade zum Ausdruck bringen, daß der Mensch
ein immer schon Entschiedener ist, weil sein Wollen immer schon in einer
bestimmten Richtung (sei es auf Gott, sei es auf das eigene Ich) engagiert
ist und zwar so, daß der Wille sich nicht selbst aus dieser Bindung befreien
kann, obwohl er willentlich, d. h. spontan, an der betreffenden Wollens-

richtung beteiligt ist (vgl. 366, 371, 382).
Wenn wir diese formal-abstrakte Seite des Vergleichs - die,

theologisch gesehen, noch wenig besagt - verlassen und uns dem konkreten,
faktisch existierenden Menschen zuwenden, so finden wir Thomas und
Luther wieder darin einig, daß der geschichtliche Mensch - wegen der
Erbsünde - sich von jeher in der Gefangenschaft des eigenen Ichs bzw.
des Satans befindet und sich ohne Gottes Huld daraus nicht nur nicht
befreien kann, sondern sich sogar unvermeidlich in immer neue Schuld
verstrickt. In thomanischer Sicht ist der Wille so strukturiert, daß in
jedem Wollen eines Teilgutes das letzte Gut mitinbegriffen ist (327).

Ist dieses letzte Gut nicht Gott, so ist es unvermeidlich ein Ersatzgott
(329). Der konkrete Mensch kann sich aus der faktischen Verfallenheit
an falsche Zielsetzungen, die mit der Ursünde immer schon gegeben sind,
ebensowenig befreien, wie er ohne Gottes Gnade denselben entfliehen
kann (333). Die Übernahme immer neuer und falscher Zielsetzungen
geschieht zwar willentlich aber unvermeidlich. Soweit stimmen Luther
und Thomas überein. In der Interpretation dieses Sachverhaltes aber

gehen sie auseinander. Während Luther mit dem Begriff des «servum



252 De servo oder de libero arbitrio

arbitrium» diese Unaufbrechbarkeit und Unausweichlichkeit der
Verfallenheit auszudrücken sucht, um die Thomas auch weiß, redet der

Aquinate vom «liberum arbitrium», um zu betonen, daß die Übernahme

immer neuer und falscher Zielsetzungen willentlich geschieht, wenn sie

auch ohne Gnade unvermeidlich wäre.

Vereinfacht und schematisiert läßt sich folgendes Ergebnis formulieren:

1) Der Sachverhalt, der von Luther durch den Begriff «servum
arbitrium» interpretiert wird, ist auch Thomas bekannt. 2) Die Sache,

die Thomas mit dem Begriff «liberum arbitrium» zur Sprache bringen
will, wird von Luther nicht bestritten, wenn auch bei Luthers
Diskussionshorizont dieser Aspekt der Frage als theologisch irrelevant erscheint.
3) Wenn Luther und Thomas ohne nähere Bestimmung von «liberum
arbitrium» sprechen, so meinen sie etwas Verschiedenes. Thomas hat
(gewöhnhch wenigstens) die Wahlfreiheit in Bezug auf die media ad

finem im Auge, Luther (im allgemeinen wenigstens) die Autonomie des

Menschen, der sein (letztes) Ziel selber bestimmt. Folghch kann es für
Luther kein «liberum arbitrium» für den Menschen geben, Thomas

hingegen muß es dem Menschen zuerkennen. (Dieses vergleichende Schema

darf aber unter keinen Umständen gepreßt oder als «Definition»
mißbraucht werden. Es möchte nur einen Wink zur Interpretation des

Freiheitsverständnisses bei Luther und Thomas geben.)
Die verschiedenartige Auslegung des menschlichen «arbitrium»

bei Thomas und Luther kommt - nach Vorster - vor allem daher, daß

der Aquinate in der Theologie «nicht darauf verzichtet, das 'Insicht-
nehmen von Gott her' mit einer Ontologie in eins zu setzen und in ihr zu
verifizieren» (255). Die «aptitudo passiva» zum Heil, die Luther und
Thomas in ähnlicher Weise kennen, wird vom Aquinaten durch eine

Metaphysik der Willensfreiheit ontologisch interpretiert, während sich

Luther einer solchen Deutung aufs schärfste widersetzt. Ist für Thomas
«in der Gegebenheit und den Funktionen von Vernunft und Wille Gottes

Zielsetzung ontologisch aufweisbar» (389), so ist für Luther die

«Entsprechung der Menschlichkeit des Menschen zu Gottes Zielsetzung nicht
rational verrechenbar» (390). Mit andern Worten: Luther unterscheidet

streng zwischen dem Wirken Gottes «extra und «intra regnum» (395).

Seine Theologie lebt in der Dialektik von Gesetz und Evangelium. Deshalb

kommt Luther in der Frage des menschlichen «arbitrium» zu einer
scharfen Diastase zwischen dem vom eigenen Ich, bzw. von Satan
geknechteten Willen einerseits, der königlichen Freiheit der an Gott
gebundenen Kinder Gottes andererseits (399). Thomas hingegen orientiert



De servo oder de libero arbitrio 253

seine Theologie an dem nicht dialektisch, sondern komplementär auf-

einanderbezogenen Schema von Natur und Gnade, bzw. von Schöpfung
und Erlösung (vgl. 389). Folglich kann der Aquinate die Verfallenheit
des alten Menschen einerseits und die wahre Freiheit der Kinder Gottes
anderseits nicht als letzten Gegensatz verstehen, sondern er muß «beide

auf eine gemeinsame, sich durchhaltende Struktur zurückführen» (398).

Mit andern Worten: christliche Freiheit ist für Thomas Erfüllung und
Überhöhung des durch die Sünde wohl geschwächten, aber nicht
verlorenen «liberum arbitrium» (vgl. 226, 228).

Da Luther «auf die Fixierung der Zielsetzung Gottes mit dem
Menschen in einem ontologischen System menschlicher Geistigkeit verzichtet»

(391), muß er das innere Wirken Gottes am sündigen Menschen nicht
abschwächen. Wo Thomas, um ein rational befriedigendes Gottesbild
zu erhalten, nur noch von «Zulassung» Gottes reden kann, behauptet
Luther die «cooperatio» Gottes auch im Bösen, verzichtet damit auf das

Verstehen, ruft den «deus absconditus» an und bekennt nur noch im
Glauben die Einheit von göttlichem Wort und tatsächlich verlaufender
Geschichte (vgl. 308, 391-392).

III

Es ist wohl überflüssig zu betonen, daß die weitausholende, nuancierte

und ausgewogene Untersuchung Vorsters nicht auf einigen Seiten

zusammengefaßt werden kann. Wir wollten nur einzelne uns wichtig
scheinende Gedankengänge herausheben. Dabei gehen wir das Risiko
ein, daß gewisse Thesen durch die Herauslösung aus dem sie tragenden
und interpretierenden Kontext und den sie begründenden, sorgfältigen
Textanalysen etwas abrupt und manchmal zu ungestützt dastehen.
Es ging uns darum, das Gefälle der Arbeit Vorsters aufzuzeigen. Das

Buch will selbst gelesen werden.
Ein Doppeltes sollte durch Vorsters Untersuchung ein für allemal

sichergestellt worden sein: die Freiheitslehre des Aquinaten darf nicht,
wie es bisher bei evangelischen Kommentatoren öfters der Fall war,
synergistisch mißverstanden werden; ebensowenig wollte Luther mit
seiner «servum-arbitrium»-Lehre, wie oft von katholischer Seite

behauptet wird, irgendwelche psychisch-konstatierbaren oder
philosophischen Phänomene der menschlichen Freiheit leugnen. Allein schon

in dieser Beziehung hat die Arbeit Vorsters für eine ökumenische Theo-



254 De servo oder de libero arbitrio?

logiegeschichte bleibende Resultate gezeitigt, die von der künftigen
Forschung nicht mehr übersehen werden können. Doch erschöpft sich
darin das Verdienst der Vorsterschen Studie keineswegs. Sowohl unter
dem Gesichtspunkt des ökumenischen Gesprächs, als auch unter dem

Aspekt der mediävistischen Forschung - um nur diese zwei Punkte zu
erwähnen - kann Vorsters Arbeit nicht hoch genug eingeschätzt werden.
Es würde viel zu weit führen, wollten wir jetzt all die Punkte erwähnen,
in denen unser Einverständnis mit dem Verfasser vollkommen ist.
Vordringlicher als jede solche Aufzählung ist die Weiterführung des

Gesprächs. Der Dialog lebt aber zum großen Teil von den noch strittigen
Fragen. Deshalb möchten wir mit einigen kritischen Rückfragen an jene
Probleme rühren, die in Vorsters Arbeit u. E. noch weiterer Klärung
bedürfen. Diese kritischen Fragen vermindern keineswegs die Freude an
Vorsters Buch.

Nicht überall scheint Vorster seine geschichtliche Interpretation der
thomanischen Freiheitslehre durchzuhalten. Zu wiederholten Malen
kritisiert er vom modernen, autonomen Freiheitsbegriff aus den Freiheitsentwurf

des Aquinaten (vgl. z.B. 115, 196 ff., 232 f., 374 f. usw.). Dieser

Standpunkt wird schon daraus ersichtlich, daß Vorster die «notwendige
Betroffenheit», bzw. das unfehlbare Zum-Ziel-Kommen Gottes gegen das

«liberum arbitrium» auszuspielen sucht (z.B. 108, 115, 177, 195 f. usw.).
Für den modernen Freiheitsbegriff müssen sich «notwendige Betroffenheit»

und Freiheit ausschließen. Steht hingegen fest - und Vorster hat
dies ja selber zu wiederholten Malen nachgewiesen (z.B. 146, 219, 226

usw.) - daß Thomas geneigt ist, «den von Gott ausgelösten Willensakt
deshalb frei zu nennen, weil er ein in sich integrer Akt ist, dem die
Voraussetzungen und Bedingungen, die einen 'actus humanus' konstituieren,
nicht abgehen...» (216), so muß eine sachgemäße Interpretation sich

fragen, ob Thomas diesen Freiheitsbegriff in seinem theologischen
System durchhalten konnte. Es geht aber nicht an, es sei denn man denke

ungeschichtlich, von einem modernen Freiheitsbegriff aus dem
thomanischen Freiheitsverständnis terminologische Unredlichkeit und
Inkonsequenz zu unterstellen (375). Hält man sich an Thomas' Weisung, den

integren Willensakt frei zu nennen, so kann man sogar im dunkeln
Geheimnis der Verwerfung sinnvoll ein «liberum arbitrium» bejahen.
Er hat wenig Sinn zu bedauern, daß mit dem terminus «liberum arbi-
tsium» all die Einschränkungen verschwiegen werden, die Thomas de

facto der menschlichen Willensfreiheit auferlegt; denn entscheidend

ist nicht die abstrakte Vokabel als solche, sondern einzig ihr Gebrauch



De servo oder de libero arbitrio? 255

innerhalb des jeweiligen theologischen Systems. Die Vokabel «servum
arbitrium» beispielsweise, abstrakt und für sich genommen, besagt ja
auch noch nicht, daß mit ihr keine psychologischen Phänomene der
Willensfreiheit geleugnet werden. Erst ihr Gebrauch im lutherischen
Freiheitsentwurf klärt uns hierüber auf. Vorster hat auch u. E. der von
Thomas vorgenommenen Unterscheidung zwischen voluntarium
(Willentlichkeit, bzw. Spontaneität) und liberum arbitrium (Freiheit) zu

wenig Bedeutung beigemessen. Eine genaue Klärung dieser

Unterscheidung und ihrer Tragweite wäre aber nicht unwichtig, da Vorster
den Konsensus zwischen Luther und Thomas in der Freiheitsfrage sehr

stark auf dem Begriff der «Spontaneität» (voluntarium) aufbaut. Soviel

zur Vorsterschen Interpretation des thomanischen Freiheitsverständnisses.

Im folgenden möchten wir noch kurz drei weitere Problemkreise
kritisch anvisieren: den «permissio»-Begriff, das Verhältnis Thomas-
Tridentinum, die Frage der Ontologie in der Theologie. Diese Fragen
betreffen zwar nicht mehr direkt die Grundthese der Untersuchung von
Vorster, besitzen aber innerhalb seiner Studie ein gewisses Gewicht, und
sind zudem im interkonfessionellen Gespräch nicht irrelevant.

Fraglich scheint uns die Unterstellung, Thomas treibe billige Apologie

(197), weil er den «permissio»-Begriff zu Hilfe nehme, um das rätselhaft

dunkle Geschehen zwischen Gott und dem Bösen etwas aufzuhellen.
Man kömmt der Sache wohl näher, wenn man bedenkt, daß der Aquinate
um das größtmögliche theologische Verstehen bemüht ist, weil er von der
« fides quaerens intellectum» umgetrieben ist. Es wäre unschwer
nachzuweisen, daß Thomas bei diesem Vorgehen den Gottesbegriff nicht
rationalistisch eingeebnet hat. Dies blieb erst einigen seiner Nachfolger
vorbehalten. Es ist doch ein Anachronismus zu meinen, Thomas hätte
als Mensch des 13. Jahrhunderts einfach auf alles Verstehen verzichten
und zum «deus absconditus» Zuflucht nehmen sollen, nur weil dem

Menschen in dieser dunklen Frage, dem Verhältnis Gottes zum Bösen,
kein volles Verstehen möglich ist. Auf das wenige Licht einfach verzichten,

weil das volle Licht nicht zu erreichen ist, kann nur, wer vom
Erregenden und Wunderbaren des Lichtes nicht ergriffen wurde. Die
Hochscholastik, die nicht nur ein waches Bewußtsein für die alles Begreifen
übersteigende Herrlichkeit Gottes hatte, sondern einen ebenso klaren
Sinn für die Defizienz des menschlichen Verstehens, scheute nicht vor
«halben» Lösungen zurück, wenn von der Sache her dem Menschen ganze
Lösungen versagt blieben, denn ihre Verstehensskala besaß vieleNuancen,



256 De servo oder de libero arbitrio?

angefangen von der Gewißheit der Evidenz bis hin zur «Nicht-Denk-
Unmöglichkeit» einer Aussage. Dieses bescheidene Bemühen um das
Verstehen scheint u. E. verkannt zu werden, wenn man darin Apologie sieht.
Zweifelsohne ist der «permissio »-Begriff ein Notbehelf, der sich angesichts
der Grenzen des menschlichen Verstehens ergibt, aber es wäre doch noch

zu fragen, ob Vorster diesen Begriff nicht unterinterpretiert. Ohne Krük-
ken kommt man in einer solchen Frage nicht aus. Wenn Vorster sagt,
auch nach Luther sei es frevelhaft, Gott als «causa peccati» zu betrachten
(370), und wenn er dann Luther interpretierend fortfährt: «Gottes Gottheit

fordert für Luther die Aussage, daß der Wille mit Gott auch zum
Bösen kooperiert. Dabei ist allerdings streng zu beachten, daß das in der

'cooperatio' gewirkte Böse von Gott zwar gewollt, aber nicht begründet
und gewirkt ist. Gott wirkt es nur insofern, als er den Willen wirken läßt
[sie!], was in ihm ist» (383), so frägt man unwillkürlich, was denn in
dieser Interpretation mit «Wollen Gottes » gemeint sei. Ist Gottes Gottheit
ernst genommen, wenn man von einem Wollen Gottes reden kann, das

weder begründet noch bewirkt? Ist in dieser Lutherinterpretation
Vorsters mehr als eine verbale cooperatio Gottes zum Bösen behauptet Wo

liegt der Unterschied zum diskriminierten Zulassungsbegriff?
Auf den ersten Blick mag überraschend ungewohnt erscheinen, daß

Vorster den Aquinaten in der Freiheitsfrage im Bunde mit Luther gegen
das Tridentinum auftreten läßt, aber diese Ansicht verdient Beachtung.
Es trifft zu, daß im Tridentinum in der Frage der menschlichen Freiheit
innerhalb des Rechtfertigungsgeschehens ein domestizierter Thomas

zu Worte kommt. Doch läßt sich u. E. diese Sprachdifferenz zwischen
Thomas und dem Tridentinum zwanglos auf ihre richtigen Proportionen
zurückführen, wenn man zwei hermeneutische Grundwahrheiten
berücksichtigt: 1. Bei einer sachgemäßen Interpretation des tridentinischen
Rechtfertigungsdekretes darf man nicht aus dem Auge verlieren, daß

gewisse tridentinische Aussagen erst dann ganz erfaßt werden, wenn sie

auch in ihrer Frontstellung gegen einen - in der Freiheitsfrage wenigstens

- mißverstandenen Luther gesehen werden. 2. Vom katholischen
Selbstverständnis her, das sich um die Kontinuität der einen und selben Wahrheit

durch die verschiedenen Jahrhunderte hindurch bemüht, ist es

ganz selbstverständlich, daß das tridentinische Rechtfertigungsdekret
im Lichte der augustinisch-thomanischen Gnadenlehre interpretiert
wird.

Abschließend sei noch mit ein paar Hinweisen angedeutet, wie nach

unserer Meinung die Aristotelesrezeption des Thomas, bzw. die Ein-



De servo oder de libera arbitrio 257

beziehung der Ontologie in die Theologie zu beurteilen ist. Es muß als

ein großes Zugeständnis gewertet werden, wenn ein lutherischer Theologe,

nach einigen mit Pathos vorgetragenen äußerst kritischen
Bemerkungen schließlich meint, es sei wegen der Geschichtlichkeit des menschlichen

Denkens «nicht apriorisch auszuschließen, daß dem Denken des

Aristoteles in einer bestimmten geschichtlichen Stunde diese Tragfähigkeit

[: Träger des Gotteswortes zu sein] nicht geschenkt werden konnte»

(258). Wir meinen, daß es nicht nur apriorisch nicht auszuschließen ist,
sondern daß es im 13. Jahrhundert einer verantwortungsbewußten,
abendländlischen Theologie nicht möglich war, an Aristoteles
vorbeizukommen, denn die Theologie - will sie sich nicht in eine perfekte
Gettosprache flüchten - kann ihre Wahrheitsfrage nicht unabhängig vom
allgemeinen Wahrheitsverständnis der jeweiligen Zeit stellen. Das
Verstehen von Sein, d. h. das allgemeine Wahrheitsverständnis, war zu
Beginn des 13. Jahrhunderts infolge des teilweise neuentdeckten
Aristoteles wesentlich von der Philosophie des Stagiriten mitgeprägt. Nicht
an Aristoteles vorbeikommen, kann natürlich nicht heißen, sich dem
Aristoteles unterwerfen. Das ist de facto auch nicht geschehen, da Thomas

immer wieder den Stagiriten «korrigieren» muß, um dessen Begrifflichkeit

dem theologischen Verstehen dienstbar zu machen. Bei Vorsters

Forderung an die evangelische Theologie: «es gilt nicht den Metaphysi-
ker, sondern den Theologen Thomas zu hören» (257) muß allerdings
beachtet werden, daß man dem Theologen Thomas nur dann ganz zu
folgen vermag, wenn man auch mit dem Metaphysiker Thomas vertraut
ist, weil Thomas in und mit der Metaphysik Theologie zur Sprache bringen

will. Die diesbezügliche Kritik Vorsters an gewissen Formen des

Neuthomismus hingegen trifft ins Schwarze.

Abgesehen von der geistesgeschichtlichen Situation des 13.

Jahrhunderts, möchten wir betonen, daß es unserer Meinung nach überhaupt
unmöglich ist, die Ontologie völlig aus der Theologie auszuklammern.
Der Öffentlichkeitsanspruch und Weltbezug des christlichen Glaubens

und damit auch der Theologie erlaubt es nicht, die theologische Aussage

völlig unabhängig von dem allgemeinen Wahrheitsverständnis der
jeweiligen Zeit zu verifizieren. Mit dieser Feststellung aber ist die onto-
logische Frage zugleich mitgesetzt und mitbehauptet. Der Glaube darf
das Denken nicht einfach dem Unglauben überlassen. Theologie ist nicht
Arbeit im luftleeren Raum. Sie ist keine Arkandisziplin. Deshalb muß
sie sich auch der ontologischen Frage stellen. Allerdings braucht es

keinen besonderen Scharfsinn, um festzustellen, daß die Aufarbeitung der



258 De servo oder de libero arbitrio

ontologischen Frage nach dem Schema einer gewissen Schulmetaphysik
heute problematisch geworden ist. Doch ist damit das ontologische
Problem keineswegs erledigt. Es gilt vielmehr, die ontologische Frage im
Horizont der Sprache neu zu durchdenken und für die Theologie fruchtbar

zu machen, für eine Theologie, die ihr spezifisches Licht wohl von
Gott her empfängt, aber trotzdem nicht umhin kommt, in menschlicher

Sprache und Begrifflichkeit zu reden, und einige ihrer Grundhegriffe am
Ort allgemein menschlicher Erfahrung zu verifizieren. Eine Aussage, die
in keiner Weise verifizierbar ist, ist sinnlos ; eine Sprache, die sich am Ort

allgemein menschlicher Erfahrung in keiner Weise verifizieren läßt, bleibt
ausschließlich Getto- und Gruppensprache. Weil die Sprache der Theologie

das nie werden darf, «braucht» sie auch Ontologie.
Diese kritischen Hinweise, Anfragen und Rückfragen, die nicht das

zentrale Anliegen und die Grundthese der Untersuchung betreffen,
sondern den damit zusammenhängenden peripheren Fragen gelten, wollen

keineswegs die große Interpretationsarbeit schmälern, die Vorster durch
seine sorgfältigen und hervorragenden Analysen und Deutungen geleistet
hat. Er hat das Gespräch zwischen Thomas und Luther um ein gutes
Stück vorangebracht. Für den geduldigen Leser ist Vorsters Arbeit eine

spannende Lektüre; für jeden aber, der sich abseits von Tagessensationen
ernsthaft um das Gespräch zwischen den Konfessionen bemüht, liegt
hier ein hochbedeutsames Buch vor, das zeigt, was ein theologiegeschichtlicher

Vergleich in ökumenischer Sicht sein kann und soll.


	De servo oder de libero arbitrio?

