Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 13-14 (1966-1967)

Heft: 2

Artikel: De servo oder de libero arbitrio?
Autor: Brantschen, Johannes

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761609

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761609
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JOHANNES BRANTSCHEN

De servo oder de libero arbitrio ?

Luther und Thomas im Gesprich *

I.

Je griindlicher bei der gegenwirtigen hermeneutischen Besinnung
die Geschichtlichkeit allen menschlichen Verstehens durchschaut wird,
um so sachlicher kann das Gespriach zwischen den Konfessionen gefiihrt
werden. Die Einsicht in die Geschichtlichkeit des Verstehens erlaubt es
nicht mehr, von sicherer, sturmfreier Warte aus allzuschnell Ketzerhiite
zu verteilen, sondern verlangt aufmerksamstes Hineinhorchen in die
Sprachdifferenz der zu vergleichenden Konfessionen, Theologen und
Epochen, um zu erfahren, ob vielleicht nicht hinter einem vordergriin-
digen Gegensatz eine tiefere Gemeinsamkeit besteht. Als klassisches
Beispiel eines solchen vordergriindigen Kontrastes darf die «liberum-

* Zu Hans Vorster: Das Freiheitsverstindnis bei Thomas von Aquin und
Martin Luther (Kirche und Konfession, Bd. 8). Géttingen: Vandenhoeck & Rup-
recht 1965. 427 S. Man beachte dazu die Besprechung von Ernst-Wilhelm Kohls in:
Lutherische Rundschau 17 (1967) 275-281. Vgl. ferner die #duBerst griindlichen
Rezensionen von Otto M. Pesch: Zum «Gespriach zwischen Luther und Thomas».
Catholica 18 (1964) 27-47; Thomas von Aquin im Lichte evangelischer Fragen.
Zu drei neuen Thomas-Monographien. Catholica 20 (1966) 54-78. Pesch hat zudem
fast gleichzeitig und unabhédngig von Vorster einen theologiegeschichtlichen Ver-
gleich zwischen Luthers und Thomas’ Freiheitsverstindnis vorgenommen: Frei-
heitsbegriff und Freiheitslehre bei Thomas von Aquin und Martin Luther. Catholica
17 (1963) 197-244). Pesch ist in den entscheidenden Punkten zu dhnlichen Ergeb-
nissen wie Vorster gelangt.

In dem nun folgenden Beitrag beziehen sich die einfachen Zahlen in Klammern
immer auf die Seitenzahl des Buches von Vorster. Bei gelegentlichen wortlichen
Zitaten aus Luthers «De servo arbitrio» wird in Klammern auf die Weimarer-
Ausgabe (WA ...) verwiesen. Wortliche Zitate aus Thomas sind der ¢«Summa theo-
logiae» (Sth ...) entnommen.



240 De servo oder de libero arbitrio?

arbitrium»-Lehre des Thomas von Aquin und die «servum-arbitrium»-
Lehre Martin Luthers gelten. Ein ungeschichtliches, oberflichliches Ver-
gleichen, das sich damit begniigt, beide Thesen einfach nebeneinander
zu stellen, unabhingig von der geistigen Situation, in der sie entstanden
sind, und unabhingig vom theologischen Ort, der ihnen im jeweiligen
System zukommt, ein solches Vorgehen kann nur die Konstatierung
einer offenen Diastase ergeben, iiber die keine Briicke zu fithren scheint.
Doch ist solches Vorgehen unzulissig, weil dabei die Bedingungen allen
menschlichen Erkennens und Verstehens auBer acht gelassen werden.
Menschliche Erkenntnis ist nie unabhdngig von der Situation, in der sie
entsteht, denn jeder Mensch befindet sich in der Welt nicht nur an einem
bestimmten Ort und in einer bestimmten Zeit, die fiir ihn uniiberspring-
bar sind, sondern er hat als geschichtliches, endliches Wesen auch not-
wendig seine Stelle im Gefiige von Vergangenheit, Gegenwart und Zu-
kunft. Deshalb ist alles, was der Mensch in der jeweiligen Zeit und am
jeweiligen Ort erkennt, unvermeidlich geprigt durch den Anspruch der
Uberlieferung, die Verpflichtung fiir die Gegenwart und die Erwartung
der Zukunft. Das besagt zum einen, daB es fiir das menschliche Erkennen
keinen absoluten Anfang gibt, und zum andern, dall eine und dieselbe
Wahrheit den Menschen nur im Gewand der jeweiligen Situation an-
spricht. Damit ist schon angedeutet, daBl das geschichtliche Verstehen
die Wahrheitsfrage absolut ernst nimmt und nichts mit dem historischen
Relativismus zu tun hat.

Aus diesen Uberlegungen diirfte sich ergeben, daB ein Vergleich
zwischen Theologen verschiedener Epochen nur dann sinnvoll ist, wenn
man den theologischen Ort der zu vergleichenden Themen innerhalb
ihres Systems genau herausarbeitet, wenn man ferner dem Gefille der
zu vergleichenden Aussagen im jeweiligen theologischen Ansatz nach-
geht, und wenn man schlieBlich die Denkstrukturen, Voraussetzungen
und Motive der jeweiligen Theologie freizulegen sucht. Nur so wird man
zu einer sinnvollen Ubersetzung, bzw. einem sachgemiBen Vergleich
gelangen.

Als Beispiel eines derart gegliickten Ubersetzens — einige Vorbehalte
werden wir spiter anmelden — darf die Arbeit des lutherischen Theologen
Hans Vorster: «Das Freiheitsverstindnis bei Thomas von Aquin und
Martin Luthery angesehen werden. Vorster will zwar Thomas nicht zum
«Kronzeugen des Protestantismus» machen, sieht aber in der Behandlung
der Freiheitsfrage eine so groBe Ubereinstimmung zwischen Luther und
Thomas, daB er sich frigt, ob Luther, ohne es zu wissen, nicht «Erbe



De servo oder de libero arbitrio ? 241

und ... Vollstrecker genuin thomasischer Gedankenginge in einer neuen
Zeit» sei (15). Er ist iiberzeugt, daB der Neuthomismus nicht als einziger
Verwalter thomanischen Erbgutes angesehen werden darf (96), sondern
daB Luther zumindest auch Miterbe ist (98). Zu diesem Schlufl kommt
Vorster nicht etwa deshalb, weil er fiir kumenische Umarmung speziell
anfillig wire (5), sondern weil er die vordergriindigen Gegensitze durch-
schaut und zu den wirklichen Differenzen vorst6Bt, die jenseits land-
laufiger Schlagworte auftauchen. Vorster weil3, daB fiir eine Anndherung
der Konfessionen das gemeinsame Hinhoren auf die Bibel und die aktuelle
theologische Arbeit wichtiger sind als dogmengeschichtliche Vergleiche
zwischen Luther und Thomas. Er weill aber auch, daB «infolge der Ge-
schichtlichkeit unseres Verstehens» (5) ein sinnvoller Umgang mit der
Bibel abseits der beiderseitigen theologischen Lehrtraditionen unmdéglich
ist, und daB in jeder aktuellen theologischen Arbeit die jeweilige Lehr-
tradition mitverantwortet werden muf (20). Fiir ein solch vergleichendes
Gesprich zieht Vorster dem Tridentinum Thomas vor, weil der «doctor
communis» sich noch nicht in der antireformatorischen Frontstellung
befindet (16). Allerdings hat ein Vergleich zwischen Luther und Thomas
den Nachteil, daB3 hier nicht «echte Kontrahenten, sondern nur theo-
logische Positionen» (29) einander gegentibergestellt werden, die un-
abhingig voneinander entstanden sind, da ja Luther die Theologie des
Thomas kaum kannte (18) und Luthers Widerspruch zunichst dem
Nominalismus galt. Wenn der Verfasser trotzdem nicht Luther und etwa
Gabriel Biel konfrontiert, so deshalb, weil er glaubt, daB jedes genetische
Vorgehen letztlich in eine sachliche Konfrontation iiberleiten mul}, und
eine solche zwischen Biel, einem «zwar wohlmeinende(n) aber doch reich-
lich trockene(n) Schulmeister», und Luther, «dem gréBten Ausleger der
Schrift seit neutestamentlicher Zeit» (30) nicht angebracht gewesen wire.
Unter allen nachapostolischen Lehrern haben — nach der Ansicht von
Vorster — «einzig Augustin und Thomas die Proportionen ..., die einen
Vergleich mit Luther nicht von vornherein einseitig machen» (30).
Vorster wihlt das Freiheitsproblem fiir seinen Vergleich, weil er
in ihm das «Herzstiick der Kontroverse» (27) sieht, und weil es «katho-
lischerseits immer als besonders harter Ausdruck der reformatorischen
Irrtiimer empfunden wurde» (28). In der Frage des menschlichen «arbi-
trium» steht fiir Luther kein psychologisches Teilproblem zur Diskussion,
sondern es steht gleichsam das Ganze der Theologie in Frage: es geht
darum «wie der Mensch von Gottes Wirken betroffen und wer er darum
vor Gott ist. Durch die lutherisch gestellte Freiheitsfrage wiirden also



242 De servo oder de libero arbitrio ?

Gottes Gottheit und das Sein des Menschen «coram Deo» zum Gesprachs-
punkt zwischen Luther und Thomas» (28).

Das Gesprich kann allerdings nur zustande kommen unter der Vor-
aussetzung, daB die Freiheitsfrage auch bei Thomas in dhnlichen Bahnen
aufgerollt werden kann. Das trifft nun zu, meint Vorster, weil die Frei-
heitsfrage in der «Summa theologiae» des Aquinaten nicht nur ein philo-
sophisches Teilproblem, sondern letztlich theologisch konzipiert ist (28).
Verglichen wird die Unfreiheitslehre, wie sie Luther in «De servo arbitrio»
entfaltet hat mit der Freiheitslehre, wie sie sich dem theologischen Leser
der «Summa theologiae» des Aquinaten darbietet.

Vorsters Untersuchung zerfillt in zwei Teile. Nach den methodischen
Voriiberlegungen (§ 1) wird in Teil A (§ 2-12) «Das Freiheitsverstindnis
bei Thomas von Aquin» dargelegt (der Schwerpunkt der Untersuchung
liegt zweifelsohne auf dieser Darstellung und Interpretation des Aqui-
naten, was schon duflerlich am betrachtlichen Umfang dieses Teils er-
sichtlich ist: 32-245). In Teil B wird « Das Freiheitsverstindnis bei Martin
Luther und die Diskussion mit Thomas» (246-399) untersucht. Fiinf
Exkurse: «Zur Entwicklung des Kontingenzbegriffs» (400—402), «Not-
wendigkeit und Willenshandlung» (402-404), «Psalm 4,7 und das Natur-
recht als sittliche Norm» (404407), «Zum Problem der Macht Gottes»
(407-414), «Das Bild vom Reittier und Psalm 73,22 f.» (415-418) und
ein umfangreiches Literaturverzeichnis (419-427) schlieBen die bedeut-
same Studie ab.

Nachdem wir uns bisher zu den methodischen Voriiberlegungen (I)
gedubBert haben, werden wir nun die Hauptgedanken Vorsters nach einem
etwas vereinfachenden Schema skizzieren (II): a) Thomas b) Luther
c¢) Thomas und Luther, um dann in einem dritten Teil (III) zu versuchen,
zu einer kritischen Wiirdigung zu gelangen.

LI

a. Thomas

Freiheit meint bei Thomas nie «Selbstbestimmung der Person» und
auch nicht «ganzheitliches Sich-selbst-ins-Werk-Setzen des Menscheny,
sondern «freie(s) Ins-Werk-Setzen des ‘operabile particulare’» (144). Nicht
das Ziel (129), sondern die Mittel zum Ziel (145) sind eigentlicher Gegen-
stand der Wahlfreiheit. Es geht dieser Freiheit nicht um die Autonomie
der Person (94), sondern um die freie Entsprechung zu Gottes Zielsetzung



De servo oder de libero arbitrio? 243

(92). Sie versteht sich nicht als Konkurrenz zu Gott (96), sondern als
«Einpendeln» in vorgingige gottliche Zielbestimmung (217-218). Man
kann auch so formulieren: Thomas interpretiert die menschliche Wahl-
freiheit als «kontingente Verwirklichung naturhaft vorgegebener Beziige»
(146). Freiheit ist auf Kontingenz, nicht auf Autonomie ausgerichtet (94).
Die Achse, um die das thomanische Freiheitsverstindnis sich dreht
heiBt: «Entsprechung» (398).

Der theologische Rahmen, in den Thomas die Freiheit stellt, ist die
Bewegung «von Gott her» und «zu Gott hin» (34). Allein schon durch
diesen Rahmen ist jeder Primat der Selbstbestimmung als Vollzug von
Freiheit ausgeschlossen und zugleich sichtbar gemacht, da3 der Aquinate
die Freiheitsfrage in engster Anlehnung an sein Gottes-, bzw. Schopfer-
verstindnis entwickelt (218). Da Gott auch in und durch Freiheit zum
Ziel kommen will — Gott baut den Kosmos aus Natur #nd Freiheit auf
(100) — stattet er den Menschen mit Verstand und Willen, d. h. mit
«liberum arbitrium» aus (129). Will man die Freiheit aus der Bewegung
«von Gott her» zum Verstehen bringen, so erscheint das «liberum arbi-
trium» als Ausriistung und Voraussetzung der Bewegung «zu Gott hin»
(130). In der psychologischen Feinarbeit der Prima pars der Summa
(besonders q. 83, aber auch in den Fragen, die im sachlichen Umkreis
zu q. 83 erdrtert werden) verfolgt der Aquinate nur konkret das eine
Geschehen, ndmlich wie der Mensch von Gott zur Freiheit bestimmt
wird (40). Die thomanische Psychologie muB als Exkurs zur Schopfungs-
lehre angesehen werden (41). Unter dem Gesichtspunkt der «imago Dei»
zeichnet sich schlieBlich die theologische Tragweite der psychologischen
Beschreibungen ab (40). «In seiner Psychologie zerlegt Thomas ins Ein-
zelne, was ‘imago Dei’ bedeutet und begriindet damit von Gott her die
Moglichkeit der Bewegung zu Gott hiny (41).

Die Bewegung «zu Gott hin» ist der Raum, in dem sich die Freiheit
vollzieht (42). Alle spezifisch menschliche Bewegung zu Gott hin ist
Freiheitsentfaltung. Hitte der Aquinate die Freiheit bestritten, so wire
die Beteiligung des Menschen als Menschen an der Bewegung zu Gott
unmoglich geworden (43). Es wire Thomas nicht mehr méoglich gewesen,
den Menschen als Menschen zur Sprache zu bringen (137). Das ist wohl
der tiefe Grund, weshalb der Aquinate an der menschlichen Freiheit so
unerschiitterlich festhilt. Die Bewegung zu Gott hin ist aber nicht nur
der Raum des Freiheitsvollzuges, sondern auch der Ort des Gnaden-
geschehens (43). Das Mit- und Ineinander von Gottes Handeln und
menschlichem Wollen - sei es auf der Ebene der Natur, sei es im Bereich



244 De servo oder de libero arbitrio?

der Gnade — fiihrt Thomas nicht dazu, daf er irgendwelchen quanti-
tativen Ausgleich zwischen menschlichem und gottlichem Anteil an
diesem Geschehen sucht (213), sondern er sieht darin immer eine Be-
wegung ganz und gar aus Gott und zugleich eine Bewegung ganz und
gar im Menschen (235). Der Aquinate verfillt keinem Synergismus, son-
dern er macht Ganzheitsaussagen (187, 204, 213). Es ist das Merkmal
der Gottheit Gottes, dal Gott — obwohl er unfehlbar das gewollte Ziel
erreicht — in jedem Geschépf doch nach den Eigentiimlichkeiten dieses
Geschopfes zum Ziele kommt (206). Das hei3t nicht, daB Gott sich ge-
schopflichen Vorgegebenheiten anpalt, sondern besagt lediglich Treue
zu sich selbst als Schopfer (207).

Die Entscheidung iiber das Freisein des «liberum arbitrium» beruht,
theologisch gesehen, nicht auf der Feststellung irgendwelcher psycho-
logischer Freiheitsphinomene — also nicht auf Sth I, q. 83 —, sondern
einzig auf der Beantwortung der Frage, was die behauptete Freiheit
gegeniiber der Vorsehung, der Pridestination und der Gnade Gottes
vermag (129, 134). Auf Grund der Reichweite, die dem Freiheitsvermogen
in seiner Hinwendung zu Gott — also im Rechtfertigungsgeschehen — zu-
gebilligt wird, entscheidet sich letztlich fiir den Theologen das Freisein
des «liberum arbitrium» (219, 44, 100). Im Traktat iiber die Notwendig-
keit der Gnade (Sth I/II, q. 109), sowie in der Frage nach der Behinderung
der Tugendneigung im erbsiindengeschwichten Menschen (Sth I/I1, q. 85,
a. 2) steuert Thomas entgegen seiner Terminologie auf eine faktische
Gefangenschaft des menschlichen «arbitrium» hin, denn der Siinder ver-
mag sich ohne Gnade nicht aus seinem Selbstwiderspruch zu lésen (228-
230); ja sogar im Erreichen seiner natiirlichen Bestimmung ist der Mensch
ohne Gottes Gnade gehindert (232). Die Vorbereitung auf die Gnade
«geschieht in einer Zuwendung und Bekehrung, bei der das Zuwenden
und Sichbekehren des Siinders sein Gewendet und Bekehrtwerden durch
Gott ist» (235). Da Gott selber hier am Werk ist, ist zu sagen, daB «die
von Gott angestoBene und in Bewegung gehaltene Vorbereitung auf die
Gnade ... unwiderstehlich ihr Ziel» erreicht (242-243). «Si ex intentione
Dei moventis est, quod homo cuius cor movet, gratiam consequatur,
infallibiliter (!) ipsam consequitur» (Sth I/II, q. 112, a. 3). Bei diesem
«unwiderstehlich» handelt es sich um eine «necessitas infallibilitatisy,
nicht um eine «necessitas coactionis» (243, 319). Im Tridentinum ist
dieses thomanische «infallibiliter» weggefallen. Nach Vorster hat sich
hier eine nicht zu unterschitzende, das Gesprich mit Luther in Frage
stellende Verschiebung vollzogen (317-320).



De servo oder de libero arbitrio ? 245

Bei Thomas geht es um ein unmittelbares, inneres Folgeverhiltnis:
das innerliche Bewegen Gottes bringt den menschlichen Willen zum
Wollen dessen, wozu Gott ihn bringen will; der Mensch folgt dabei der
vorausgehenden und ihn innerlich aufrufenden Gnadenhilfe selbstver-
stindlich frei und spontan. Beim Tridentinum hingegen ist aus dem
Folgeverhiltnis ein Ermoiglichungsverhiltnis geworden. Das innerliche
und unmittelbare Bewegen Gottes wird jetzt in einer seltsam neutralen
Distanz zum Menschen gesehen, sodall es den Menschen eigentlich gar
nicht trifft, sondern ihn «lediglich in die Entscheidung stellt, ob er von
einer allgemeinen Moglichkeit Gebrauch machen will oder nicht» (318).
Das Tridentinum kann sich ein inneres Wirken Gottes im Menschen
vorstellen, «bei dem nicht Gott selber, sondern der Mensch dariiber ent-
scheidet, ob Gott mit diesem Wirken zum Zuge kommt» (318). Das
Tridentinum steht im Zeichen des «velle absolutum», denn es kann sich
ein Ja und ein Nein Gott gegeniiber denken. Bei Thomas (und Luther)
geht es um ein freies Entsprechen zu Gottes Bewegen, im Tridentinum
dagegen um ein «autonomes Entscheidungsvermogen» (319). Die Infalli-
bilitdt der Folge schlieBt bei Thomas und Luther das Spiel mit dem Nein
aus; Gottes Bewegen macht den Menschen frei zum Ja (319). Das Tridenti-
num scheint nach Vorster die Gottheit Gottes nicht ganz ernst zu nehmen,
da es dem Menschen so leicht gemacht wird, sich Gottes innerem Wirken
zu entziehen (322). «... es ist etwas anderes, ob mit Thomas damit ge-
rechnet wird, daBl das Willentliche des Willensaktes auch dann gewahrt
bleibt, wenn Gott den Willen bewegt ... oder ob damit gerechnet wird,
daBl der Wille des Menschen auch angesichts des Handelns Gottes in
ihm indifferent bleiben kann, wie es das Tridentinum behauptet» (323).

Nach thomanischem (und lutherischem) Verstandnis ist die Situation
des von Gottes Handeln betroffenen Menschen nicht mehr offen: gegen-
iber dem unbedingten Zum-Ziel-Kommen Gottes gibt es fiir den Men-
schen kein Entziehen mehr (199, 115). Unverstdndlich bleibt fiir Vorster
nur, daB Thomas die innere Unmoglichkeit einer echten Freiheit des
menschlichen «arbitrium» im Sinne «der Freiheitsdefinition des ‘causa sui’
angesichts der Erwihlung und vor allem der Verwerfung nicht empfunden
hat» (219). In dieser exponierten Lage nimmt Thomas Zuflucht zum
zweifelhaften «Zulassungs-Begriff» (permissio), um Gott der Verantwor-
tung fiir das Bose zu entheben und den Menschen allein damit zu be-
haften (184-185). Gott wird hier zuungunsten einer menschlichen «Frei-
heit» entlastet, die in Wirklichkeit keine ist (197). Die Rationalisierung
des Gottesbegriffes zwingt den Aquinaten zu dieser Apologie Gottes (199).



246 De servo oder de libero arbitrio?

b. Luther

Luther setzt sich mit einem zur Moderne fithrenden Freiheitsver-
stdndnis auseinander. Freiheit besagt nun nicht mehr Entsprechung zu
Gottes Zielsetzung, sondern Autonomie des Menschen (313). Im Sinne
dieses autonomen Freiheitsbegriffes miiBte das «liberum arbitrium» als
jene Macht verstanden werden, welche Gott gegeniiber tut «quaecumque
libuerit; nulla lege, nullo imperio cohibitum» (286). Das «liberum arbi-
triump ist in Luthers Augen eine «magnifica nimis et amplissima plenaque
vox» (325; WA 18,637). Deshalb glaubt Luther, daB in der Zuerkennung
von Entscheidungsfreiheit dem Menschen keine belanglose Kleinigkeit
zugestanden wird, sondern das Gottsein selber. «Die Freiheit ist Gottes-
pridikat und nur dieses. Bei Gott allein ist es legitim, von Freiheit zu
reden; sie ist Gottes ‘sacrum et venerabile nomen’» (286; WA 18,637).

Luther ist sich bewuBt, daB ein solcher Freiheitsbegriff weit {iber
jedes scholastische Freiheitsverstindnis hinausgeht, aber er glaubt, daB
jedes «unverbildete Ohr unter Freiheit faktisch die absolute Freiheit der
Omnipotenz verstehen muB» (287). Er weil auch, daB das Freiheits-
bewuBtsein des siindigen Menschen mit einer gewissen Notwendigkeit
auf die Absolutsetzung der Freiheit hin tendiert, weil der Siinder sich
vor Gott behaupten will (325).

Man macht es sich entschieden zu leicht, wenn man Luthers Kampf
gegen die menschliche Entscheidungsfreiheit «als private Willkiir oder
Niederschlag eines subjektivistischen Pessimismus» hinstellen will (246).
Zweifelsohne geht Luther von persénlichen Erfahrungen aus. Die Tat-
sache, daBl das kirchliche Dogma und die daraus abgeleitete Praxis sich
an ihm nicht bewdhren, veranlaBt ihn, das Freiheitsdogma an der Schrift
zu iiberpriifen, so daB «nach dem Verantworten der Schrift in gegen-
wartiger Lehre gesucht wird» (280-281). Luther kimpft den Kampf um
das «liberum arbitrium» mit groBer Vehemenz und unerschiitterlicher
Zuversicht, weil er iiberzeugt ist, in diesem Streit die klare Lehre der
Schrift zu vertreten (268). Luther glaubt, in der «liberum-arbitrium»-
Lehre sei die Gottheit Gottes nicht ernst genommen (313), weil der
Mensch sich im «liberum arbitrium» ein neutrales Pldtzchen zwischen
Gott und Satan sichern will (297), weil der Siinder sich iiberdies im
«liberum arbitrium» ein Instrument seiner Selbstbehauptung vor Gott
schafft (296) und endlich weil der natiirliche Mensch im Namen der
Freiheit einen Humanismus unabhidngig von Gott, bzw. gegen Gott,
aufzubauen sucht (398). Das «liberum arbitrium» begriindet ein fiktives



De servo oder de libero arbitrio? 247

menschliches Selbstverstindnis und verdeckt die wahre Lage des Men-
schen (313). Die Theologie muB dieses falsche Selbstverstidndnis zerstéren
und die angebliche Freiheit als Trug entlarven. Der Theologe muf} zeigen,
daB3 der sich frei und autonom gebirdende Mensch faktisch als Siinder
in der Knechtschaft des Satans steht und als Geschopf in Gottes Allmacht
gefangen bleibt (312). Das «liberum arbitrium» bleibt deshalb eine leere
Behauptung (297): «res de solo titulo», «merum figmentum dialecticump»
(WA 18,670), «inane vocabulum» (WA 18,637). « Wie Luther die vorder-
griindige Selbstbehauptung des Menschen im Griff nach dem «liberum
arbitrium» auf das in ihr hintergriindig sich vollziehende Werk und Reich
des Satans hin transparent macht, so macht er nun aber noch diese beiden
Vorgiange auf das in ihnen vollzogene Wirken Gottes hin transparent»
(299-300). Um der Berufung in die christliche Freiheit willen, mul3 die
vermeintliche Freiheit als Fiktion enthiillt werden (386). Um der wahren
Freiheit willen, muB die These vom «servum arbitrium» gehalten werden
(398-399). «Das ‘servum arbitrium’ schliefit also die ‘libertas christiana’
nicht aus, sondern en» (309).

Wie ist das «servum arbitrium» strukturiert? Der unfreie Wille ist
kein halbierter Wille. Er ist in seiner inneren Integritdt unbeeintrichtigt
(387). Die These von der Unfreiheit des Willens hebt die Spontaneitit
und Willentlichkeit des Willens keineswegs auf. Dieser bleibt in seiner
Geschopflichkeit ein voll erhaltener und téitiger Wille (382). Der unfreie
Wille darf nicht als «noluntas» miBverstanden werden (357). Im «servum
arbitrium» geht es keineswegs um die Leugnung irgendwelcher psychisch-
konstatierbarer Phianomene (387, 95). Der Wille ist unfrei besagt: «Das
Woraufhin seiner Spontaneitdt ist dem Willen entzogen» (370). Seine
«Intention, sein Aussein» bewirken seine Unfreiheit (387), d. h. der Wille
ist durch Gottes Entscheidung in einer Richtung festgehalten (382): sei
es, dafl Gottes Retterwille ihn unverinderlich fiirs Heils bewahrt, sei es,
daBl Gottes Allmacht ihn in seiner natiirlichen Bosheit umtreibt und
festhdlt (371). Was der Wille auch immer hervorbringt — und zwar willent-
lich hervorbringt, d. h. unter Einschlu8 all der geschichtlichen Faktoren,
die nun einmal zur Bildung eines Willensaktes notwendig gehoren — kann
«auf Grund der Vorsehung nicht mehr als offen nach beiden Seiten
(gelten), sondern doch nur als schon entschieden und notwendig bezeichnet
werden» (350). Die Spontaneitdt, mit der das menschliche «arbitrium»
seine guten oder schlechten Handlungen hervorbringt, ist umschlossen
von dem, was Gott am Willen zur Wirkung bringen will, und kann des-
halb nicht mehr frei genannt werden; denn frei ist nach Luther nur ein



248 De servo oder de libero arbitrio?

Wille, der «possit in utrumque se vertere neque ulli cedat vel subjecta
sit» (370; WA 18,637).

Eine kurze Besinnung auf den fiir Luthers Theologie so wichtigen
Begriff der «notwendigen Betroffenheit» des menschlichen Willens durch
Gott, kann das Gesagte verdeutlichen. Diese «notwendige Betroffenheit» —
ein Gedanke, der in anderer Terminologie und unter anderem Blick-
winkel auch fiir Thomas selbstverstandlich ist (353) — muB als «necessitas
infallibilis ad tempus» (WA 18,720) interpretiert werden, d. h. das von
Gott seit Ewigkeit her gewuf3te und gewollte Geschehen wird unfehlbar
und notwendig in der Zeit und Geschichte Ereignis werden, unter Be-
dingungen allerdings, die dem Willen sein Entscheiden phdnomenal als
kontingent erscheinen lassen (348). Die Unausweichlichkeit, mit der alles
eintritt verbietet es, von der Moglichkeit des ¢«Auch-Anders-Kénnen»
zu reden. Freiheit kann folglich nur Scheinfreiheit sein, da auf Grund
von Gottes Vorsehung alles schon entschieden und nicht mehr nach
beiden Seiten offen ist (353).

Die «notwendige Betroffenheit» des menschlichen Willens durch Gott
darf nicht als dulerer Zwang gedeutet werden, denn eine «necessitas
coactionis» wiirde bedeuten, dal Gottes Handeln nicht mehr den ganzen
Menschen trifft (357). «Der von Gott notwendig betroffene und unaus-
weichlich umgetriebene Mensch wird doch #nie gegen seinen Willen um-
getrieben» (356). Es handelt sich auch nicht um einen immanenten
Zwang, der den Willen um seine Spontaneitit brichte (359). Der Wille
bleibt als ein Stiick von Gott geschaffener Schopfung in seiner ganzen
Lebendigkeit und Virulenz erhalten. Seine Neigungen, sein Gerne-Wollen
bleiben in Kraft, aber all dem «ist die Moglichkeit genommen, sich anders
oder entgegen der von Gott festgesetzten Weise zu betdtigen» (360).
Das «Nicht-Anders-Konnen» betrifft die Zielsetzung, das Woraufhin des
Willens. Entweder ist der Mensch unverdnderlich an Gott gebunden,
oder er ist seiner eigenen Bosheit unaufbrechbar ausgeliefert (366).
Luther kann den menschlichen Willen mit einem Reittier vergleichen:
Sitzt Gott auf, so geht es dorthin, wo Gott will; sitzt der Satan auf, so
geht es dorthin, wo der Satan will (vgl. 364; vgl. WA 18,635). Die «not-
wendige Betroffenheit» als «necessitas immutabilitatis» besagt also, dal3
der Wille unveridnderlich und unausweichlich eine Richtung beibehilt.
Zwar meint der Wille, er kénne iiber seine Zielrichtung selber verfiigen,
aber in Wirklichkeit gibt es fiir ihn keine andere Richtung als diejenige,
welche Gott wihlend fiir ihn voraussieht und in der ihn Gott bleibend in
Bewegung versetzt und in Bewegung hilt (361). Der Wille macht willent-



De servo oder de libero arbitrio? 249

lich mit Gottes Treiben mit. Luther wird nicht miide, auf diese bleibende
Spontaneitit des Willens hinzuweisen, um so jeden immanenten Willens-
determinismus auszuschalten (371). Diese Spontaneitit und Neigung des
Willens kann sich jedoch nur in der bestehenden, einmal eingeschlagenen
Richtung betitigen. Die «vertibilitas» des menschlichen «arbitrium» ist
der eigenen Verfiigung des Willens entzogen. Sie besteht nur noch fiir
Gott. Deshalb, meint Luther, sei es besser, statt von «liberum arbitrium»
von «vertibile arbitrium» zu reden, wenn man die bleibende Verfiigbarkeit
des Willens fiir Gott ins Auge fasse, von «servum arbitrium» aber, wenn
man seine Betroffenheit durch Gott aussagen méochte (370-371).

Luther kennt eine «cooperatio» des Willens mit Gott auch zum
Bésen, denn die «notwendige Betroffenheit» des Willens durch Gott und
sein stdndiges Umgetriebenwerden durch Gott héren nicht einfach auf,
wenn es um die Siinde geht. Es hieBe Gottes Gottheit leugnen, wollte
man an dieser exponierten Stelle Gottes inneres Wirken, sein stdandiges
Umtreiben und seine aktuale Allmacht nicht voll anerkennen (383).
Luther unterscheidet jedoch streng zwischen der Herkunft des Bésen (z. B.
der Herkunft der Verstockbarkeit) und der Herkunft seiner Macht (z. B.
Herkunft des Verstockungsvorganges). Das Bose ist nie gottlicher, sondern
menschlicher oder satanischer Herkunft, wohl aber kommt die Macht
des Bosen von Gott her (eine Parallele zu dieser lutherischen Unter-
scheidung findet sich auch bei Thomas, insofern er das Siindige der Siinde
dem Menschen, das Seinshafte der Siinde aber Gott zuspricht). Wenn
nach Luther die Unausweichlichkeit der Siinde von Gott kommt, so
heilt das: Gott bringt durch sein stdndiges, inneres und allmichtiges
Treiben nur an den Tag und zur geschichtlichen Wirksamkeit, was er
im Menschen vorfindet (368). Auch fiir Luther ist es frevelhaft, Gott als
«causa peccati» zu betrachten oder angesichts der Verstockung von
«culpa Dei» zu reden (370).

c. Thomas und Luther

Will man Luthers Unfreiheitslehre und Thomas’ Freiheitslehre kon-
frontieren, mull man — wie schon betont — zuerst genau den Ort bestim-
men, an dem ein Vergleich sinnvoll sein kann, da Thomas seine positive
Loésung der Freiheitsfrage «an einem ganz andern Ort entwickelt als
Luther seine negative» (377).

Bei Luthers Denkhorizont ist die Frage nach dem Willen des Men-
schen erst dann theologisch gestellt, wenn «nach dem Leistungsvermaigen

17



250 De servo oder de libero arbitrio?

des Willens vor und gegeniiber Gott» gefragt wird (376). Luther will in
der Arbitrium-Frage Auskunft iiber die «propria vis et operatio liberi
arbitrii» (376; WA 18,753), bzw. iiber den «ureigensten Beitrag» des
Menschen zu seinem Heil (377). Luther frigt nach der Macht des Willens
Gott gegeniiber und seine Antwort lautet: «DalBl der freie Wille nichts
sein (246) — so der Titel der ersten fast gleichzeitig mit dem Original ver-
offentlichten deutschen Ubersetzung von «De servo arbitrio».

Stellt man nun an Thomas die lutherische Frage «nach der Macht
des Willens Gott gegeniiber», so verweist uns Thomas an seinen Gnaden-
traktat. Die «cooperatio» des Menschen mit Gott ist der theologische Ort
des Freiheitsproblems bei Thomas (371). In der quaestio «De necessitate
gratiae» gibt der Aquinate auf die Frage nach dem ureigensten Beitrag
des Menschen zu seinem Heil kaum eine andere Antwort als Luther.
Auch fiir Thomas ist es selbstverstiandlich, da der freie Wille ohne Gnade
nichts fiir sein Heil zu leisten vermag (374-376).

Die «liberum-arbitrium»-Lehre des Aquinaten ist letztlich nur ein
«Erweis dafiir, daB der Mensch der sein kann und auch durch die Siinde
nicht dessen verlustig geht, der sein zu kénnen, als den ihn Gott haben
will» (378). Theologisch gesehen, ist die «liberum-arbitrium»-Lehre die
psychologisch-metaphysische Interpretation der «bleibenden Verfiigbar-
keit des Menschen fiir die Bestimmung, die Gott ihm zugedacht hat»
(378). In der «servum-arbitrium»-Lehre Luthers ist diese Zugédnglichkeit
und Verfiigbarkeit des Menschen fiir Gott keineswegs bestritten. Wenn
es fiir Thomas ein «liberum arbitrium» fiir die Heilsbewegung zu Gott
gibt, so heilt das: es gibt im Menschen eine «aptitudo passiva», die Gottes
Wirken verstehend aufnehmen und mit Gottes allmichtigem Wirken
mitwirken kann. Diesen Sachverhalt aber, bestreitet Luther mit seinem
«servum arbitrium» nicht im geringsten. Luther und Thomas treffen
sich in der «aptitudo passiva», die auf die «cooperatio» mit Gott hinzielt
(379). Luthers Lehre von der Alletnwirksamkeit Gottes darf nicht als
Nichtwirksamkeit des Geschopfes miBverstanden werden. Sie besagt
lediglich, daB alles geschopfliche Wirken nur Entsprechung, Resonanz
und Mitwirkung mit Gottes aktualer Allmacht ist (388). «Die reforma-
torische Exklusivpartikel ‘allein’ gibt lediglich den Grund alles Wirkens
an, der nur in Gott gesucht werden darf» (381). Weder Luther noch
Thomas kennen ein von Gottes Wirken distanziertes, neutrales, auto-
nomes menschliches Wirken (389); auch verstehen beide Gottes Wirken
als inneres Am-Werk-Sein der Allmacht Gottes (382). Wiahrend aber
Thomas das Verhiltnis Gottes zum Bosen als Zulassung interpretiert,



De servo oder de libero arbitrio ? 251

behauptet Luther auch hier eine cooperatio Gottes, da er infolge seines
aktualen Verstdndnisses der Allmacht Gottes fiirchtet, jede Abschwi-
chung des Wirkens Gottes nehme Gottes Gottheit nicht mehr ernst (383).

Die Konfrontation in der Freiheitsfrage von Luther und Thomas
kann aber auch von der Struktur des Willens her vorgenommen werden.
Dieser Aspekt des Vergleiches bleibt bei der Untersuchung Vorsters
eher im Hintergrund. Der thomanischen «liberum-arbitrium»-Lehre liegt
die Auffassung von einer tiefen Gebundenheit des Willens, bzw. von
einem notwendigen Wollen zugrunde. Der Wille ist — nach Thomas — an
sein transzendentales Objekt, d. h. an das Gute in seiner Universalitit
und damit, wenn auch noch unentfaltet, an Gott gebunden (vgl. 141-143).
Diese urspriingliche, notwendige Gebundenheit erméglicht erst die Wahl-
freiheit (146). Nach thomanischem Verstdndnis ist daher der sich frei
entscheidende Mensch in gewisser Hinsicht ein schon Entschiedener, weil
er immer an das Gute, d. h. an sein Objekt gebunden bleibt und sich aus
dieser Bindung nicht befreien kann (145). Luther will nun mit seiner
«servum-arbitrium»-Lehre gerade zum Ausdruck bringen, da8 der Mensch
ein immer schon Entschiedener ist, weil sein Wollen immer schon in einer
bestimmten Richtung (sei es auf Gott, sei es auf das eigene Ich) engagiert
ist und zwar so, daf3 der Wille sich nicht selbst aus dieser Bindung befreien
kann, obwohl er willentlich, d. h. spontan, an der betreffenden Wollens-
richtung beteiligt ist (vgl. 366, 371, 382).

Wenn wir diese formal-abstrakte Seite des Vergleichs — die, theo-
logisch gesehen, noch wenig besagt — verlassen und uns dem konkreten,
faktisch existierenden Menschen zuwenden, so finden wir Thomas und
Luther wieder darin einig, daB der geschichtliche Mensch — wegen der
Erbsiinde — sich von jeher in der Gefangenschaft des eigenen Ichs bzw.
des Satans befindet und sich ohne Gottes Huld daraus nicht nur nicht
befreien kann, sondern sich sogar unvermeidlich in immer neue Schuld
verstrickt. In thomanischer Sicht ist der Wille so strukturiert, da in
jedem Wollen eines Teilgutes das letzte Gut mitinbegriffen ist (327).
Ist dieses letzte Gut nicht Gott, so ist es unvermeidlich ein Ersatzgott
(329). Der konkrete Mensch kann sich aus der faktischen Verfallenheit
an falsche Zielsetzungen, die mit der Ursiinde immer schon gegeben sind,
ebensowenig befreien, wie er ohne Gottes Gnade denselben entfliehen
kann (333). Die Ubernahme immer neuer und falscher Zielsetzungen
geschieht zwar willentlich aber wunvermeidlich. Soweit stimmen Luther
und Thomas iiberein. In der Interpretation dieses Sachverhaltes aber
gehen sie auseinander. Wihrend Luther mit dem Begriff des «servum



252 De servo oder de libero arbitrio?

arbitrium» diese Unaufbrechbarkeit und Unausweichlichkeit der Ver-
fallenheit auszudriicken sucht, um die Thomas auch weil}, redet der
Aquinate vom «liberum arbitrium», um zu betonen, daB die Ubernahme
immer neuer und falscher Zielsetzungen willentlich geschieht, wenn sie
auch ohne Gnade unvermeidlich wire.

Vereinfacht und schematisiert 1aBt sich folgendes Ergebnis formu-
lieren: 1) Der Sachverhalt, der von Luther durch den Begriff «servum
arbitrium» interpretiert wird, ist auch Thomas bekannt. 2) Die Sache,
die Thomas mit dem Begriff «liberum arbitrium» zur Sprache bringen
will, wird von Luther nicht bestritten, wenn auch bei Luthers Diskus-
sionshorizont dieser Aspekt der Frage als theologisch irrelevant erscheint.
3) Wenn Luther und Thomas ohne nédhere Bestimmung von «liberum
arbitrium» sprechen, so meinen sie etwas Verschiedenes. Thomas hat
(gewohnlich wenigstens) die Wahlfreiheit in Bezug auf die media ad
finem im Auge, Luther (im allgemeinen wenigstens) die Autonomie des
Menschen, der sein (letztes) Ziel selber bestimmt. Folglich kann es fiir
Luther kein «liberum arbitrium» fiir den Menschen geben, Thomas hin-
gegen mulBl es dem Menschen zuerkennen. (Dieses vergleichende Schema
darf aber unter keinen Umstdnden gepre8t oder als «Definition» miB-
braucht werden. Es mochte nur einen Wink zur Interpretation des
Freiheitsverstindnisses bei Luther und Thomas geben.)

Die verschiedenartige Auslegung des menschlichen «arbitrium»
bei Thomas und Luther kommt — nach Vorster — vor allem daher, daB
der Aquinate in der Theologie «nicht darauf verzichtet, das ‘Insicht-
nehmen von Gott her’ mit einer Ontologie in eins zu setzen und in ihr zu
verifizieren» (255). Die «aptitudo passiva» zum Heil, die Luther und
Thomas in dhnlicher Weise kennen, wird vom Aquinaten durch eine
Metaphysik der Willensfreiheit ontologisch interpretiert, wihrend sich
Luther einer solchen Deutung aufs schirfste widersetzt. Ist fiir Thomas
«in der Gegebenheit und den Funktionen von Vernunft und Wille Gottes
Zielsetzung ontologisch aufweisbar» (389), so ist fiir Luther die «Ent-
sprechung der Menschlichkeit des Menschen zu Gottes Zielsetzung nicht
rational verrechenbar» (390). Mit andern Worten: Luther unterscheidet
streng zwischen dem Wirken Gottes «extra und «intra regnumn» (395).
Seine Theologie lebt in der Dialektik von Gesetz und Evangelium. Des-
halb kommt Luther in der Frage des menschlichen «arbitrium» zu einer
scharfen Diastase zwischen dem vom eigenen Ich, bzw. von Satan ge-
knechteten Willen einerseits, der koniglichen Freiheit der an Gott ge-
bundenen Kinder Gottes andererseits (399). Thomas hingegen orientiert



De servo oder de libero arbitrio? 253

seine Theologie an dem nicht dialektisch, sondern komplementédr auf-
einanderbezogenen Schema von Natur und Gnade, bzw. von Schépfung
und Erlosung (vgl. 389). Folglich kann der Aquinate die Verfallenheit
des alten Menschen einerseits und die wahre Freiheit der Kinder Gottes
anderseits nicht als letzten Gegensatz verstehen, sondern er muf3 «beide
auf eine gemeinsame, sich durchhaltende Struktur zuriickfithren» (398).
Mit andern Worten: christliche Freiheit ist fiir Thomas Erfiillung und
Uberht')hung des durch die Siinde wohl geschwichten, aber nicht ver-
lorenen «liberum arbitriumy» (vgl. 226, 228).

Da Luther «auf die Fixierung der Zielsetzung Gottes mit dem Men-
schen in einem ontologischen System menschlicher Geistigkeit verzichtet»
(391), muB er das innere Wirken Gottes am siindigen Menschen nicht
abschwichen. Wo Thomas, um ein rational befriedigendes Gottesbild
zu erhalten, nur noch von «Zulassung» Gottes reden kann, behauptet
Luther die «cooperatio» Gottes auch im Bosen, verzichtet damit auf das
Verstehen, ruft den «deus absconditus» an und bekennt nur noch im
Glauben die Einheit von géttlichem Wort und tatsdchlich verlaufender
Geschichte (vgl. 308, 391-392).

III

Es ist wohl tiberfliissig zu betonen, da3 die weitausholende, nuan-
cierte und ausgewogene Untersuchung Vorsters nicht auf einigen Seiten
zusammengefaft werden kann. Wir wollten nur einzelne uns wichtig
scheinende Gedankengidnge herausheben. Dabei gehen wir das Risiko
ein, daB gewisse Thesen durch die Herauslosung aus dem sie tragenden
und interpretierenden Kontext und den sie begriindenden, sorgfiltigen
Textanalysen etwas abrupt und manchmal zu ungestiitzt dastehen.
Es ging uns darum, das Gefille der Arbeit Vorsters aufzuzeigen. Das
Buch will selbst gelesen werden.

Ein Doppeltes sollte durch Vorsters Untersuchung ein fiir allemal
sichergestellt worden sein: die Freiheitslehre des Aquinaten darf nicht,
wie es bisher bei evangelischen Kommentatoren ofters der Fall war,
synergistisch miBverstanden werden; ebensowenig wollte Luther mit
seiner «servum-arbitrium»-Lehre, wie oft von katholischer Seite be-
hauptet wird, irgendwelche psychisch-konstatierbaren oder philoso-
phischen Phidnomene der menschlichen Freiheit leugnen. Allein schon
in dieser Beziehung hat die Arbeit Vorsters fiir eine 6kumenische Theo-



254 De servo oder de libero arbitrio?

logiegeschichte bleibende Resultate gezeitigt, die von der kiinftigen
Forschung nicht mehr iibersehen werden koénnen. Doch erschopft sich
darin das Verdienst der Vorsterschen Studie keineswegs. Sowohl unter
dem Gesichtspunkt des 6kumenischen Gesprichs, als auch unter dem
Aspekt der medidvistischen Forschung — um nur diese zwei Punkte zu
erwihnen — kann Vorsters Arbeit nicht hoch genug eingeschitzt werden.
Es wiirde viel zu weit fithren, wollten wir jetzt all die Punkte erwiahnen,
in denen unser Einverstdndnis mit dem Verfasser vollkommen ist. Vor-
dringlicher als jede solche Aufzihlung ist die Weiterfithrung des Ge-
sprachs. Der Dialog lebt aber zum groBen Teil von den noch strittigen
Fragen. Deshalb mochten wir mit einigen kritischen Riickfragen an jene
Probleme rithren, die in Vorsters Arbeit u. E. noch weiterer Klirung be-
diirfen. Diese kritischen Fragen vermindern keineswegs die Freude an
Vorsters Buch.

Nicht iiberall scheint Vorster seine geschichtliche Interpretation der
thomanischen Freiheitslehre durchzuhalten. Zu wiederholten Malen
kritisiert er vom modernen, autonomen Freiheitsbegriff aus den Freiheits-
entwurf des Aquinaten (vgl. z.B. 115, 196 ff., 232 {., 374 {. usw.). Dieser
Standpunkt wird schon daraus ersichtlich, daB3 Vorster die «notwendige
Betroffenheit», bzw. das unfehlbare Zum-Ziel-Kommen Gottes gegen das
«liberum arbitrium» auszuspielen sucht (z. B. 108, 115, 177, 195 {. usw.).
Fiir den modernen Freiheitsbegriff miissen sich «notwendige Betroffen-
heit» und Freiheit ausschlieBen. Steht hingegen fest — und Vorster hat
dies ja selber zu wiederholten Malen nachgewiesen (z.B. 146, 219, 226
usw.) — daB Thomas geneigt ist, «den von Gott ausgelosten Willensakt
deshalb frei zu nennen, weil er ein in sich integrer Akt ist, dem die Voraus-
setzungen und Bedingungen, die einen ‘actus humanus’ konstituieren,
nicht abgehen...» (216), so muB} eine sachgemiBe Interpretation sich
fragen, ob Thomas diesen Freiheitsbegriff in seinem theologischen
System durchhalten konnte. Es geht aber nicht an, es sei denn man denke
ungeschichtlich, von einem modernen Freiheitsbegriff aus dem thoma-
nischen Freiheitsverstdndnis terminologische Unredlichkeit und Inkon-
sequenz zu unterstellen (375). Hilt man sich an Thomas’ Weisung, den
integren Willensakt frei zu nennen, so kann man sogar im dunkeln
Geheimnis der Verwerfung sinnvoll ein «liberum arbitrium» bejahen.
Er hat wenig Sinn zu bedauern, da mit dem terminus «liberum arbi-
tsium» all die Einschrinkungen verschwiegen werden, die Thomas de
facto der menschlichen Willensfreiheit auferlegt; denn entscheidend
ist nicht die abstrakte Vokabel als solche, sondern einzig ihr Gebrauch



De servo oder de libero arbitrio? 255

innerhalb des jeweiligen theologischen Systems. Die Vokabel «servum
arbitrium» beispielsweise, abstrakt und fiir sich genommen, besagt ja
auch noch nicht, daB mit ihr keine psychologischen Phinomene der
Willensfreiheit geleugnet werden. Erst ihr Gebrauch im lutherischen
Freiheitsentwurf kldart uns hieriiber auf. Vorster hat auch u. E. der von
Thomas vorgenommenen Unterscheidung zwischen voluntarium (Wil-
lentlichkeit, bzw. Spontaneitit) und liberum arbitrium (Freiheit) zu
wenig Bedeutung beigemessen. Eine genaue Kldrung dieser Unter-
scheidung und ihrer Tragweite wire aber nicht unwichtig, da Vorster
den Konsensus zwischen Luther und Thomas in der Freiheitsfrage sehr
stark auf dem Begriff der «Spontaneitdt» (voluntarium) aufbaut. Soviel
zur Vorsterschen Interpretation des thomanischen Freiheitsverstdnd-
nisses.

Im folgenden mochten wir noch kurz drei weitere Problemkreise
kritisch anvisieren: den «permissio»-Begriff, das Verhidltnis Thomas—
Tridentinum, die Frage der Ontologie in der Theologie. Diese Fragen
betreffen zwar nicht mehr direkt die Grundthese der Untersuchung von
Vorster, besitzen aber innerhalb seiner Studie ein gewisses Gewicht, und
sind zudem im interkonfessionellen Gesprich nicht irrelevant.

Fraglich scheint uns die Unterstellung, Thomas treibe billige Apo-
logie (197), weil er den «permissio»-Begriff zu Hilfe nehme, um das rétsel-
haft dunkle Geschehen zwischen Gott und dem Bésen etwas aufzuhellen.
Man kommt der Sache wohl nidher, wenn man bedenkt, da3 der Aquinate
um das groBtmogliche theologische Verstehen bemiiht ist, weil er von der
«fides quaerens intellectum» umgetrieben ist. Es wire unschwer nach-
zuweisen, da Thomas bei diesem Vorgehen den Gottesbegriff nicht
rationalistisch eingeebnet hat. Dies blieb erst einigen seiner Nachfolger
vorbehalten. Es ist doch ein Anachronismus zu meinen, Thomas hitte
als Mensch des 13. Jahrhunderts einfach auf alles Verstehen verzichten
und zum «deus absconditus» Zuflucht nehmen sollen, nur weil dem
Menschen in dieser dunklen Frage, dem Verhiltnis Gottes zum Bdsen,
kein volles Verstehen moglich ist. Auf das wenige Licht einfach verzich-
ten, weil das volle Licht nicht zu erreichen ist, kann nur, wer vom Er-
regenden und Wunderbaren des Lichtes nicht ergriffen wurde. Die Hoch-
scholastik, die nicht nur ein waches BewuBtsein fiir die alles Begreifen
iibersteigende Herrlichkeit Gottes hatte, sondern einen ebenso klaren
Sinn fiir die Defizienz des menschlichen Verstehens, scheute nicht vor
«halben» Losungen zuriick, wenn von der Sache her dem Menschen ganze
Losungen versagt blieben, denn ihre Verstehensskala besa viele Nuancen,



256 De servo oder de libero arbitrio?

angefangen von der GewiBheit der Evidenz bis hin zur «Nicht-Denk-
Unméoglichkeit» einer Aussage. Dieses bescheidene Bemiihen um das Ver-
stehen scheint u. E. verkannt zu werden, wenn man darin Apologie sieht.
Zweifelsohne ist der « permissio»-Begriff ein Notbehelf, der sich angesichts
der Grenzen des menschlichen Verstehens ergibt, aber es wire doch noch
zu fragen, ob Vorster diesen Begriff nicht unterinterpretiert. Ohne Kriik-
ken kommt man in einer solchen Frage nicht aus. Wenn Vorster sagt,
auch nach Luther sei es frevelhaft, Gott als «causa peccati» zu betrachten
(370), und wenn er dann Luther interpretierend fortfihrt: «Gottes Gott-
heit fordert fiir Luther die Aussage, dal3 der Wille mit Gott auch zum
Bosen kooperiert. Dabei ist allerdings streng zu beachten, daB3 das in der
‘cooperatio’ gewirkte Bose von Gott zwar gewollt, aber nicht begriindet
und gewirkt ist. Gott wirkt es nur insofern, als er den Willen wirken 143t
[sic!], was in ihm ist» (383), so frigt man unwillkiirlich, was denn in
dieser Interpretation mit «Wollen Gottes» gemeint sei. Ist Gottes Gottheit
ernst genommen, wenn man von einem Wollen Goffes reden kann, das
weder begriindet noch bewirkt? Ist in dieser Lutherinterpretation Vor-
sters mehr als eine verbale cooperatio Gottes zum Bésen behauptet? Wo
liegt der Unterschied zum diskriminierten Zulassungsbegriff?

Auf den ersten Blick mag iiberraschend ungewohnt erscheinen, dal3
Vorster den Aquinaten in der Freiheitsfrage im Bunde mit Luther gegen
das Tridentinum auftreten 148t, aber diese Ansicht verdient Beachtung.
Es trifft zu, daB im Tridentinum in der Frage der menschlichen Freiheit
innerhalb des Rechtfertigungsgeschehens ein domestizierter Thomas
zu Worte kommt. Doch 148t sich u. E. diese Sprachdifferenz zwischen
Thomas und dem Tridentinum zwanglos auf ihre richtigen Proportionen
zuriickfithren, wenn man zwei hermeneutische Grundwahrheiten bertick-
sichtigt: 1. Bei einer sachgemidBen Interpretation des tridentinischen
Rechtfertigungsdekretes darf man nicht aus dem Auge verlieren, daf
gewisse tridentinische Aussagen erst dann ganz erfallt werden, wenn sie
auch in ihrer Frontstellung gegen einen — in der Freiheitsfrage wenigstens
— miBverstandenen Luther gesehen werden. 2. Vom katholischen Selbst-
verstindnis her, das sich um die Kontinuitit der einen und selben Wahr-
heit durch die verschiedenen Jahrhunderte hindurch bemiiht, ist es
ganz selbstverstindlich, dal das tridentinische Rechtfertigungsdekret
im Lichte der augustinisch-thomanischen Gnadenlehre interpretiert
wird.

AbschlieBend sei noch mit ein paar Hinweisen angedeutet, wie nach
unserer Meinung die Aristotelesrezeption des Thomas, bzw. die Ein-



De servo oder de libero arbitrio? 257

beziehung der Ontologie in die Theologie zu beurteilen ist. Es mul} als
ein groBes Zugestindnis gewertet werden, wenn ein lutherischer Theo-
loge, nach einigen mit Pathos vorgetragenen duBerst kritischen Bemer-
kungen schlieBlich meint, es sei wegen der Geschichtlichkeit des mensch-
lichen Denkens «nicht apriorisch auszuschlieBen, dal dem Denken des
Aristoteles in einer bestimmten geschichtlichen Stunde diese Tragfahig-
keit [: Trager des Gotteswortes zu sein] nicht geschenkt werden konnte»
(258). Wir meinen, dal3 es nicht nur apriorisch nicht auszuschlieBen ist,
sondern daB es im 13. Jahrhundert einer verantwortungsbewubBten,
abendlindlischen Theologie nicht moglich war, an Aristoteles vorbei-
zukommen, denn die Theologie — will sie sich nicht in eine perfekte Getto-
sprache fliichten — kann ihre Wahrheitsfrage nicht unabhidngig vom
allgemeinen Wahrheitsverstandnis der jeweiligen Zeit stellen. Das Ver-
stehen von Sein, d.h. das allgemeine Wahrheitsverstindnis, war zu
Beginn des 13. Jahrhunderts infolge des teilweise neuentdeckten Ari-
stoteles wesentlich von der Philosophie des Stagiriten mitgeprigt. Nicht
an Aristoteles vorbeikommen, kann natiirlich nicht heiBen, sich dem
Aristoteles unterwerfen. Das ist de facto auch nicht geschehen, da Tho-
mas immer wieder den Stagiriten «korrigieren» mufl, um dessen Begriff-
lichkeit dem theologischen Verstehen dienstbar zu machen. Bei Vorsters
Forderung an die evangelische Theologie: «es gilt nicht den Metaphysi-
ker, sondern den Theologen Thomas zu horen» (257) mull allerdings
beachtet werden, daB man dem Theologen Thomas nur dann ganz zu
folgen vermag, wenn man auch mit dem Metaphysiker Thomas vertraut
ist, weil Thomas in und mif der Metaphysik Theologie zur Sprache brin-
gen will. Die diesbeziigliche Kritik Vorsters an gewissen Formen des
Neuthomismus hingegen trifft ins Schwarze.

Abgesehen von der geistesgeschichtlichen Situation des 13. Jahr-
hunderts, méchten wir betonen, dafl es unserer Meinung nach iiberhaupt
unmoglich ist, die Ontologie vollig aus der Theologie auszuklammern.
Der Offentlichkeitsanspruch und Weltbezug des christlichen Glaubens
und damit auch der Theologie erlaubt es nicht, die theologische Aussage
véllig unabhingig von dem allgemeinen Wahrheitsverstindnis der je-
weiligen Zeit zu verifizieren. Mit dieser Feststellung aber ist die onto-
logische Frage zugleich mitgesetzt und mitbehauptet. Der Glaube darf
das Denken nicht einfach dem Unglauben iiberlassen. Theologie ist nicht
Arbeit im luftleeren Raum. Sie ist keine Arkandisziplin. Deshalb mul
sie sich auch der ontologischen Frage stellen. Allerdings braucht es
keinen besonderen Scharfsinn, um festzustellen, daf3 die Aufarbeitung der



258 De servo oder de libero arbitrio?

ontologischen Frage nach dem Schema einer gewissen Schulmetaphysik
heute problematisch geworden ist. Doch ist damit das ontologische
Problem keineswegs erledigt. Es gilt vielmehr, die ontologische Frage im
Horizont der Sprache neu zu durchdenken und fiir die Theologie frucht-
bar zu machen, fiir eine Theologie, die ihr spezifisches Licht wohl von
Gott her empfingt, aber trotzdem nicht umhin kommt, in menschlicher
Sprache und Begrifflichkeit zu reden, und einige ihrer Grundbegriffe am
Ort allgemein menschlicher Erfahrung zu verifizieren. Eine Aussage, die
in keiner Weise verifizierbar ist, ist sinnlos; eine Sprache, die sich am Or¢
allgemein menschlicher Erfahrung in keiner Weise verifizieren 148t, bleibt
ausschlieBlich Getto- und Gruppensprache. Weil die Sprache der Theo-
logie das nie werden darf, «braucht» sie auch Ontologie.

Diese kritischen Hinweise, Anfragen und Riickfragen, die nicht das
zentrale Anliegen und die Grundthese der Untersuchung betreffen, son-
dern den damit zusammenhingenden peripheren Fragen gelten, wollen
keineswegs die groBe Interpretationsarbeit schmailern, die Vorster durch
seine sorgfiltigen und hervorragenden Analysen und Deutungen geleistet
hat. Er hat das Gesprich zwischen Thomas und Luther um ein gutes
Stiick vorangebracht. Fiir den geduldigen Leser ist Vorsters Arbeit eine
spannende Lektiire; fiir jeden aber, der sich abseits von Tagessensationen
ernsthaft um das Gesprich zwischen den Konfessionen bemiiht, liegt
hier ein hochbedeutsames Buch vor, das zeigt, was ein theologiegeschicht-
licher Vergleich in 6kumenischer Sicht sein kann und soll.



	De servo oder de libero arbitrio?

