Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 13-14 (1966-1967)

Heft: 2

Artikel: Heilige Schrift und Ekklesiologie
Autor: Horst, Ulrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761608

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761608
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ULrRicH HORST

Heilige Schrift und Ekklesiologie

Vor dem Konzil hitte das hier zu wiirdigende Buch H. Kiings «Die
Kirche» in dieser Form nicht geschrieben werden koénnen . Wir meinen
mit dieser Behauptung nicht so sehr das veridnderte Klima, das dem
Theologen mehr Freiheit gestattet, als eine deutliche Akzentverschiebung
innerhalb der theologischen Situation. Sie ist, obwohl sich die Konse-
quenzen nur langsam zeigen und von den meisten Konzilsvitern gar
nicht vorausgesehen wurden, zutiefst durch ein neues Verhiltnis von
Schrift und Tradition bestimmt, dessen Wandel in Richtung auf eine
kritische Funktion der Schrift jetzt zu einer allméhlichen Distanzierung
und Uberpriifung zahlreicher Traditionselemente fiihrt, die noch nie
Gegenstand einer wirklichen Diskussion waren. Die Erkenntnis, da3 das
Trienter Traditionsdekret durchaus im Sinne einer materialen Schrift-
suffizienz gedeutet werden kann, hatte zunichst zu der Meinung ver-
leitet, man sei im Blick auf die 6kumenische Problemstellung einen ent-
scheidenden Schritt vorwirts gekommen (was in gewisser Hinsicht nicht
zu leugnen ist), doch setzte sich rasch eine niichternere Beurteilung der
Dinge durch, denn man hitte, um die katholischen Dogmen «sola scrip-
tura» zu begriinden, jene Suffizienz so ausweiten miissen, daf} sie beinahe
jegliche kontroverstheologische Bedeutung verliert 2.

1 H. Kiing, Die Kirche, Freiburg-Basel-Wien 1967. Okumenische Forschun-
gen. Hrsg. von H. Kiing u. J. Ratzinger. I. Ekklesiologische Abteilung Bd. 1. — Aus
dem Geleitwort geht hervor, da3 dieser Band eine neue Reihe ertffnet, die in drei
Abteilungen gegliedert ist. 1. Fragen um die Kirche, 2. Fragen um Gnade und Recht-
fertigung, 3. Fragen um die Sakramente. In systematischer und historischer Sicht
sollen «die Hauptthemen und Hauptschwierigkeiten der 6kumenischen Verstandi-
gung angegangen werdeny.

2 Typisch dafiir sind J. R. GEIsELMANN, Die heilige Schrift und die Tradition
(Quaestiones disputatae 18), Freiburg 1962 und J. RaTzINGER, Offenbarung und
Uberlieferung (Quaestiones disputatae 25), Freiburg 1965, S. 30-33.



Heilige Schrift und Ekklesiologie 211

Richtig gestellt ist die Frage nur, wenn sie die Autoritit der Schrift
in ihrem Verhidltnis zu der in der Kirche gegenwirtigen Offenbarung
bestimmen mochte. Kennt man die Vorgeschichte und die Problem-
situation, so iiberrascht es einen nicht, daf3 die Konzilskonstitution iiber
die gottliche Offenbarung noch stark unter dem Einfluf der Suffizienz
steht 3. Thre Betonung sollte in den Augen ihrer Befiirworter als ein
Gegengewicht gegen einen zu weit verstandenen Traditionsbegriff dienen,
der im Sinne einer dynamischen Lehrentwicklung auf den aktuellen
Glauben der Kirche schaut und eine ihm vorausgehende Norm nicht
benotigt. Auf der anderen Seite meldeten die Vertreter der Insuffizienz-
these erhebliche Vorbehalte an. Ihre Sorge war, der Glaube der Kirche
konne in einem nicht zu verantwortenden MaBe den sich jeweils 4ndern-
den Resultaten der Exegese ausgeliefert und einer Reduktion unter-
worfen werden, die die legitime Dogmenentwicklung auf den biblischen
Ursprung hin iiberspringt. Es besteht kein Zweifel daran, daB es beiden
theologischen Grundpositionen um ernste Probleme ging: der einen um
das einmalige, uniiberbietbare Offenbarungsdokument des apostolischen
Anfangs, der anderen um die bleibende Gegenwart eben jenes Anfangs
in der Kirche. Das 2. Kapitel der Offenbarungskonstitution «iiber die
Weitergabe der gottlichen Offenbarung» ist ein Kompromil3 aus beiden
Tendenzen, wobei den Befiirwortern der Suffizienz beachtliche Zuge-
stdndnisse seitens der Minderheit gemacht werden mufiten. Das Ergebnis,
das dem nachtridentinischen Dilemma der «Zweiquellentheorie» ein Ende
setzte, ist sehr zu begriiBen: die Trennung von Schrift und Tradition ist
iiberwunden, denn beide bilden eine untrennbare Einheit. «Sacra Tra-
ditio ergo et Sacra Scriptura arcte inter se connectuntur atque communi-
cant» (nr. 9). Ihr gegenseitiger Bezug ist so eng, daB die Frage nach der
einzigartigen Autoritdt der Schrift, auf die es namentlich in ékumeni-
schem Zusammenhang ankommt, hier nicht gestellt wird und erst an

3 Vgl. G. BaumM, Die Konstitution De Divina Revelatione, in: Cath 20 (1966)
85-107; R. LATOURELLE, La révélation et sa transmission selon la Constitution
«Dei Verbumy, in: Gr 47 (1966) 5—40; G. H. Tavarp, Commentary on De Revela-
tione, in: Journal of Ecumenical Studies 3 (1966) 1-35; P. vaAN LEEUWEN, Der
Reifungsproze des Zweiten Vatikanischen Konzils in der Lehre iiber die gottliche
Offenbarung und ihre Weitergabe, in: Concilium 3 (1967) 2-8. — Die traditionellen
Bedenken gegen die Suffizienz s. H. Scuaur, Die Lehre der Kirche iiber Schrift und
Tradition in den Katechismen, Essen 1963, S. 204-208. — Zur reformatorischen
Position vgl. besonders G. EBELING, «Sola scriptura» und das Problem der Tradition,
in: Wort Gottes und Tradition. Studien zu einer Hermeneutik der Konfessionen
(Kirche und Konfessionen Bd. 7), Gottingen 1964, S. 91-143.



212 Heilige Schrift und Ekklesiologie

anderen Orten mehr oder minder ausdriicklich zur Sprache kommt. Eine
prazise Antwort in der einen oder anderen Richtung ist nicht gegeben
worden, so dall man einen eigenartig schwebenden Eindruck von
diesen Texten erhilt, der allerdings durch die auf papstliche Intervention
eingefiigte Stelle «quo fit ut Ecclesia certitudinem suam de omnibus
revelatis non per solam Sacram Scripturam hauriat» (nr. 9) unterbrochen
wird. Ob dieses «haurire» der Tradition eine Sonderstellung einrdumt,
ist nicht mit Sicherheit auszumachen, wohl aber diirfte feststehen, daf
es dazu dienen soll, einer Stérung des Gleichgewichts entgegenzuwirken.
Auch in dem SchluB3kapitel «Die heilige Schrift im Leben der Kirchen,
wo man dem Titel zufolge einen anderen Akzent erwarten diirfte, wird
das Ineinander stark betont. «Eas (scl. divinas Scripturas) una cum
Sacra Traditione semper ut supremam fidei suae regulam habuit et
habet ...» (nr. 21). Wie man sieht, hat sich das Konzil formell nicht dem
Problem gestellt, welche spezielle Rolle der Schrift zukommt, es hat auch
nicht absolut eindeutig die Frage nach ihrer Suffizienz beantwortet,
obschon man angesichts der Entstehungsgeschichte der Offenbarungs-
konstitution sagen darf, es habe in seiner Mehrheit auf sie tendiert.
Allein bei diesen Bemerkungen darf man es nicht bewenden lassen,
denn in anderen Texten werden weiterweisende Perspektiven eroffnet.
In mehr praktischen Zusammenhingen, die nicht direkt das die Konzils-
debatten berithrende Verhiltnis von Schrift und Tradition betreffen,
wo kaum mehr als eine zwischen den Fronten ausgleichende Position
zu erwarten war, wird der Bibel doch eine Sonderrolle eingeriumt, die
zu dogmatischen Konsequenzen fithren mul3. Zundchst, noch innerhalb
eines theoretischen Kontextes, erfreut sich die Schrift eines Vorrangs,
den die Uberlieferung ihrem Wesen nach nicht hat. Die apostolische
Predigt hat in den inspirierten Biichern besonders deutlichen Ausdruck
gefunden *. Nur von ihr 1iBt sich die Ahnlichkeit zum Herrenleib aus-
sagen, es gibt einen Tisch des Wortes und einen des Leibes Christi, von
beiden empfangen die Gliubigen das «Brot des Lebens»®. Allein die
Schriften sind von Gott eingegeben und «ein fiir alle Male niedergeschrie-
ben» worden, so daf solche Fixierung Unwandelbarkeit garantiert. Offen-
bar hat das Konzil, im Gegensatz zur Tradition, die ihrer Eigenart gemal3

+ C.II nr. 8 Itaque praedicatio apostolica, quae in inspiratis libvis speciali
modo exprimitur ... Die apostolische Tradition ist inspiriert und in ihrer schriftlichen
Gestalt Wort Gottes auf eine ausgezeichnete Weise (speciali modo), mit der Tradition
verhilt es sich nicht so.

5 C. VI or. 21.



Heilige Schrift und Ekklesiologie 213

keinen einmaligen Charakter haben kann, gerade in solcher Dauerhaftig-
keit ein einzigartiges Privileg gesehen, denn nur auf das Unverinderliche
ist jederzeit zu rekurrieren °.

Weiter wird nur von der Schrift gesagt, sie habe die christliche
Religion und Verkiindigung zu nihren, ihr obliegt die Aufgabe, beide
zu orientieren. In «ihren Biichern kommt ja der Vater, der im Himmel
ist, seinen Kindern in Liebe entgegen und nimmt mit ihnen das Gesprich
auf». Darf man daraus nicht folgern, dal den Dokumenten, die eine
Orientierungshilfe bieten wollen, nicht auch eine kritische Funktion
zukommt? Offensichtlich wird dem geschriebenen Wort eine Kraft zu-
getraut, die die Tradition so nicht besitzt, nimlich «fiir die Kirche Halt
und Leben» zu spenden und «unversieglicher Quell des geistlichen Lebens»
zu sein 7. DaB} unter diesen Umstdnden der Bibel auch fiir die Theologie
als Wissenschaft eine zentrale Rolle zukommt, ist nicht verwunderlich.
Auf dem geschriebenen Wort ruht sie «wie auf einem bleibenden Funda-
ment», so dall die Parenthese, dies solle geschehen «una cum Sacra
Traditione», beinahe einen beiliufigen Charakter einnimmt.

Sehr bedeutsam sind auch die folgenden Forderungen: «Das Studium
des Heiligen Buches (sei) gleichsam die Seele der Heiligen Theologie» 8.
«Die Schrift nicht kennen heiflt Christus nicht kennen» ®. Durch ihre
Lektiire, so ist das Konzil iiberzeugt, wird das « Wort Gottes seinen Lauf
nehmen» (2 Thess 3,1), so daBB man sicher sein darf, es werde aus sich
Kraft entwickeln und sich selbst durchsetzen, um neues Leben zu be-
wirken 10,

Ahnliche Gedanken werden im Dekret iiber die Priesterausbildung
gedullert, wo verlangt wird, dall das Studium der Schrift gleichsam die
Seele der ganzen Theologie sein soll 1. Sachlich und methodisch ist

6 A.a.O.

7 Das «nutriatur» des endgiiltigen Textes (nr. 21) wurde gewdhlt, weil die
urspriingliche Formulierung «iudicatur» von manchen als zu scharf empfunden
wurde, dafiir schob man aber «regitur» ein. Zur Geschichte des Problems vgl. etwa
B. HAGGELUND, Die Bedeutung der «regula fidei» als Grundlage theologischer Aus-
sagen, in: Studia theol. 12 (1958) 1-44. — Zur Lehre Luthers von der sich durch-
setzenden Kraft des Gotteswortes vgl. R. HERMANN, Von der Klarheit der heiligen
Schrift. Untersuchungen und Erorterungen iiber Luthers Lehre von der Schrift,
in De servo arbitrio, Berlin 1958; G. EBELING, Luther. Einfithrung in sein Denken,
Tubingen 1964, S. 100-120.

8 C. VI nr. 24.

9 A.a. O. nr. 25. Vgl. Hieronymus, Comment. in Is., Prol, PL 24, 17.

10 C, VI nr. 26.

11 Decretum de institutione sacerdotali c¢. V nr. 16 Sacrae Scripturae studio,



214 Heilige Schrift und Ekklesiologie

bemerkenswert, daBl der Dogmatik die Behandlung biblischer Themen
vorausgehen muB}, diese dienen als Grundlage der historischen und
systematischen Unterweisung 2.

Das Ergebnis dieses Uberblicks darf man wohl so formulieren: zwi-
schen den streng dogmatischen Aussagen, vor allem im 2. Kapitel der
Offenbarungskonstitution, die auf Grund ihrer Vorgeschichte den Charak-
ter einer ausgewogenen Kompromifformel an sich tragen, und den prak-
tischen Konsequenzen besteht eine deutliche Spannung. Wihrend auf
der einen Seite die Einheit von Schrift und Uberlieferung mit aller Klar-
heit betont wird, 16sen sich andrerseits beide in gewisser Weise, so dal3
das geschriebene Wort Gottes einen Vorrang erhilt, wodurch es iiber
die Tradition gestellt wird. Scheint die dogmatische These von der her-
kémmlichen Lehre bestimmt zu sein, daf3 die Bibel tot oder dunkel ist,
wenn sie nicht mit den Augen der Uberlieferung gelesen wird, gehen die
pastoralen Anweisungen einen betrichtlichen Schritt weiter. Sie sind
von der Selbstevidenz der Bibel iiberzeugt, deren Macht sich von allein
durchsetzt, und riumen ihr die Funktion eines Kriteriums ein, das die
Uberlieferung so nicht hat. Wenn sie Seele der Theologie sein soll, wird
man sie auch unbefangen ohne die Brille einer langen Auslegungsge-
schichte lesen diirfen, um sie mit dem zu konfrontieren, was sie in einem
geschichtlichen Auslegungsprozefl aus sich entlassen hat. Es ist klar,
dall von diesem Ansatz her der Traditionsbegriff, sei er klassizistisch
oder dynamisch verstanden, tiberdacht werden muf 3.

Unter der Voraussetzung, dal nur das urspriingliche apostolische
Glaubenszeugnis entscheidende theologische Relevanz hat, ist die Schwie-

quae universae theologiae veluti anima esse debet, peculiari diligentia alumni
instituantur ...

12 A. a. O. Theologia dogmatica ita disponatur ut ipsa themata biblica primum
proponantur ... Unter den Hilfen fir das priesterliche Leben ragen die HIl. Schrift
und die Eucharistie hervor. Decretum de presbyterorum ministerio et vita c. ITI
nr. 18. Die Schriftlesung stirkt den Glauben und vermittelt die Kenntnis der Zeichen
der Zeit, a. a. O. Scientia autem ministri sacri sacra esse debet, quia a sacro fonte
desumpta et ad sacrum finem directa. Praeprimis hauritur ex lectione et meditatione
Sacrae Scripturae (nr. 19). O. CuLLMANN, Die Reformbestrebungen des 2. Vatikani-
schen Konzils im Lichte der Geschichte der katholischen Kirche, in: ThLZ 92 (1967)
1-22, bes. Sp. 6, wertet diese Nuancen nicht genug, sieht aber (Sp. 12), daB3 es sie
gibt.

13 Vgl. die kurze, doch treffende Charakteristik bei W. KAsSPER, Schrift — Tra-
dition — Verkiindigung, in: Umkehr und Erneuerung. Kirche nach dem Konzil,
hrsg. v. Th. Filthaut, Mainz 1966, S. 13-41, bes. S. 21 ff. Zum Ganzen H. HAMMANS,
Die neueren katholischen Erklirungen der Dogmenentwicklung (Beitrige zur
neueren Geschichte der katholischen Theologie Bd. 7), Essen 1965.



Heilige Schrift und Ekklesiologie 2 I

rigkeit offenkundig. Die apostolische Tradition hat wesensgemif3 keine
greifbare Gestalt angenommen, denn pipstliche oder konziliire AuBe-
rungen sowie simtliche Stimmen kirchlicher Uberlieferung sind Weisen,
Mittel, welche Tradition zur Sprache bringen, aber nie diese selbst. Auf
Grund dieser Unbestimmtheit — ein Kriterium innerhalb der Tradition
gibt es nicht — droht sie ins Unbestimmte zu verschwimmen, sie kann
vieles und unter Umstdnden nichts bedeuten. Ohne eine Norm bestiinde
die Gefahr, die Schrift praktisch zu ignorieren und das jeweils aktuelle
GlaubensbewuBtsein zu kanonisieren, wobei man als Konsequenz einem
unbegrenzten Dynamismus verfallen kann *. Da das Konzil die Fest-
stellung traf, daB kein Dogma aus der Tradition allein abzuleiten sei,
gilt auch umgekehrt: kein Dogma ohne die Schrift. Dies bedeutet jedoch
eine indirekte, aber hochst wichtige Bestédtigung der These, daf3 eine
gewisse kritische Funktion des geschriebenen Gotteswortes im Bereich
der Konzilsaussagen liegt 15.

Derartige Formulierungen weisen in die Zukunft, aber nicht minder
wichtig ist «die Umschichtung, die unter den verschiedenen Dogmen,
die den Kern der Lehre ausmachen, vorgenommen wird» 1. Man darf
in den Worten des Okumenismusdekrets «In comparandis doctrinis
meminerint existere ordinem seu ‘hierarchiam’ veritatum doctrinae
catholicae, cum diversus sit earum nexus cum fundamento fidei chris-
tianae» eine theologische Revolution erblicken 7. Es gibt ein einziges
entscheidendes Fundament, das Christusereignis, und daraus abgeleitete
Wahrheiten von unterschiedlichem Gewicht. Ob dieser Satz so neu ist,
wie man gemeint hat, kann offen bleiben, Tatsache ist dagegen, daB er,
in seinem Kontext gelesen, zu einer Konzentrierung und zugleich einer
gewissen « Relativierung» der Dogmen fithren wird, auch wenn das Konzil
iiber Einzelheiten schweigt. Sicher ist, daB ein solcher Grundsatz seine
Konsequenzen fiir die Ekklesiologie hat, wo nicht alles in der gleichen
Weise auf das Christusereignis Bezug nimmt.

In den Rahmen einer durch das Konzil vorsichtig eingeleiteten
Neuorientierung, deren Tendenzen wir beschrieben haben, fiigt sich das
Werk von H. Kiing ein. Bezeichnend dafiir ist der programmatische Satz:

14 Vgl. W. Kasper, Die Lehre von der Tradition in der Rémischen Schule
(Die Uberlieferung in der neueren Theologie Bd. 5), Freiburg 1962, bes. iiber Perrone
S. 178-181.

15 So argumentiert richtig W. KASPER, Schrift — Tradition — Verkiindigung ...
S. 37.

16 O, CULLMANN, a. a. O. Sp. 8.

17 C. IT nr. 11.



216 Heilige Schrift und Ekklesiologie

«Wir haben versucht, uns von der urspriinglichen Botschaft die Themen,
die Perspektiven, die Gewichtsverteilung geben zu lassen, damit das
Licht der Kirche des Ursprungs der Kirche von heute wieder den Weg
weise» (S. 7). Um das tun zu kénnen, um gleichsam die Tradition der
Kirche, die zu allen Zeiten in der Gefahr stand, die jeweilige Erscheinungs-
form absolut zu setzen, einer Relativierung zu unterziehen, ist es an-
gebracht, die Geschichtlichkeit der Kirchenbilder zu betonen. Allerdings
wirft eine derartige Forderung sogleich die Frage auf, wie sich das Blei-
bende, das zusammen mit dem Wandel zur Kirche gehort, durchhilt.
Die Identitit in eine linear gedachte Kontinuitit zu verlegen, die man
zuweilen sogar fiir empirisch konstatierbar hielt, ist nicht méglich, wenn
man vom Ereignischarakter des Glaubens ausgeht. «Der wirklichen
Kirche wirkliches Wesen ereignet sich in der geschichtlichen Gestalt»
(S. 15). Wesen und Gestalt sind indes untrennbar, eine «Kirche an sich»
wird es nie geben. DaB sie sich selbst identisch bleibt, kann nie historisch
aufgewiesen und durch keine theologische Kritik an ihren Erscheinungs-
formen begriindet werden. Nicht sie ist auf dem «richtigen» Weg, sie
wird vielmehr durch die Zusage von Gottes Treue auf diesem Weg ge-
halten. Unter dieser Voraussetzung ist dem Satz zuzustimmen: «Es gibt
bleibende Konstanz, aber keine von vornherein irreformablen Bezirke»
(S. 15). Da selbst das NT nur ekklesiologische Entwiirfe gekannt hat,
nicht aber eine alle Moglichkeiten umfassende Ekklesiologie, wird das
Dilemma zwischen Norm und Gestaltwandel offenkundig. Die Differenz,
obwohl grundsitzlich nicht verrechenbar, 1iBt sich nur jeweils annihernd
iiberwinden, wenn man glaubt, daBl Offenbarung in der Vielfalt ihrer
neutestamentlichen Ausprigungen verbindliche Strukturen gesetzt hat,
die einen umgrenzten Raum fiir alle Zukunft eréffnen 8. Aber welchen
Weg hat die Kirche in den Jahrhunderten durchlaufen von ihren be-
scheidenen Anfingen bis in die Papstkirche des Mittelalters und der
Neuzeit! Geprigt von den sozialen, kulturellen und politischen Vor-
stellungen aller Epochen zeigt sie ein Antlitz, das man oft nur mit Miihe
als das wahre erkennt 1?. Angesichts solcher Wandlungen, mégen sie
legitim sein oder als Verzerrungen qualifiziert werden miissen, hat sich
Kirche bestindig an ihrem bleibenden Ursprung zu orientieren. Aller-

18 Vgl. H. ScHLIER, Biblische und dogmatische Theologie, in: Besinnung auf
das Neue Testament. Exegetische Aufsitze und Vortriage II, Freiburg 1964, S. 25-34.

19 Dieser Uberblick ist der Nuancierung bediirftig, doch zeigt er anschaulich
die Geschichtsgebundenheit der verschiedenen Ekklesiologien in ihrer Verflechtung
mit der jeweiligen Umwelt.



Heilige Schrift und Ekklesiologie 217

dings wirft diese Bindung an die Botschaft Jesu ihre schwierigen Pro-
bleme auf. Denn wo wird das dauerhafte Zeugnis des Anfangs aufbewahrt ?
Die Antwort, daB es im einfachen Riickgriff auf die biblischen Biicher
zu suchen sei, befriedigt heute nicht mehr {iberall, da der Streit um den
Kanon in sein heftigstes Stadium getreten ist 2°. Nur wenn man die
Kanonentscheidung des 2. Jh. als Ausdruck des lebendigen Glaubens der
Gemeinden akzeptiert, sich also einer kirchlichen Auswahl unterwirft,
wird man die Einheit der neutestamentlichen Biicher als nicht mehr
diskutables Faktum ansehen kénnen 2. Wer, einem modernen Kirchen-
bild getreu, diese erste grofe «Dogmatisierung» fiir unannehmbar hilt,
den wird der Versuch K. s, alle Schichten des NT zu respektieren (wenn
auch mit Modifizierungen), nicht iiberzeugen (S. 29-32). Der Kanon
scheidet damals wie heute die Geister und bewirkt die Vorentscheidung
fiir jegliche Ekklesiologie. Um ihn in seiner traditionellen Gestalt zu
begriinden, ist viel Scharfsinn aufgewandt worden. Wer sich fiir eine
heilsgeschichtliche Deutung der Offenbarung entschlieBt, wird die Argu-
mentation O. Cullmanns iiberzeugend finden, wonach die Temporalitit
der Heilsgeschichte notwendig Begrenzung mit sich bringt. Das Heils-
geschehen geht zwar weiter, jedoch nur als Entfaltung, neue Ereignisse
treten ein, aber wir sind zu ihrer verbindlichen Deutung nicht mehr
fahig, weil der Hohepunkt der Offenbarung bereits iiberschritten ist. Mit
dem Tod der Augenzeugen dieser Ereignisse, deren berufene Deuter sie
allein sind, ist auch die entscheidende Deutung vorbei, so da3 es nur
noch weitertradierende Zeugen geben kann 22,

Ist die Schrift norma normans der kirchlichen Tradition, die als
norma normata ihr Recht behilt und keineswegs bedeutungslos wird,
so ist sie auf Grund ihrer uniibertrefflichen Sachnidhe die Legitimation
fiir die Kritik an allen in der nachfolgenden Zeit entstandenen ekklesio-
logischen Entfaltungen (S. 27). Allerdings hat der geschichtlich gewordene

20 H. Kiing hat das Verdienst, als einer der ersten auf katholischer Seite das
Problem des Frithkatholizismus mit seinen theologischen Konsequenzen und Mog-
lichkeiten gesehen zu haben, in: Kirche im Konzil, Freiburg 21964, S. 125-155. — Das
Buch von N. AppeL, Kanon und Kirche. Die Kanonkrise im heutigen Protestantis-
mus als kontroverstheologisches Problem (Konfessionskundliche und kontrovers-
theologische Studien Bd. IX), Paderborn 1964, bietet demgegeniiber nicht viel mehr
als eine groBe Materialsammlung.

21 Hier ist der Aufsatz von H. Fr. v. CAMPENHAUSEN zu erwihnen, Irendus
und das Neue Testament, in: ThLLZ 90 (1965) 1-8. Er enthilt fiir die systematische
Theologie bemerkenswertes Material.

22 Diese Andeutungen miissen geniigen. Vgl. O. CuLLMANN, Heil als Geschichte,
Tubingen 1965, S. 268-280.

15



218 Heilige Schrift und Ekklesiologie

Charakter des NT weitreichende Konsequenzen hinsichtlich seiner kri-
tischen Funktion, denn eine Vielzahl von Kirchenverstindnissen gibt
es bereits innerhalb des Kanons, ja sdmtliche Differenzen und Span-
nungen, die in der Reformation ihren ersten Héhepunkt erreichten, sind
hier grundgelegt. Miihelos kénnte man sie gegeneinander ausspielen
oder eine Auswahl unter ihnen treffen, die an einer tieferen Einheit erst
gar nicht interessiert ist. Eine weitere Moglichkeit besteht darin, diese
Einheit eschatologisch zu verstehen, so daB} selbst der Versuch, sie jetzt
schon zu realisieren, nicht erstrebenswert ist.

Demgegeniiber ist die iibliche katholische Position nicht minder
einseitig und in Vorurteilen befangen, indem sie die neutestamentlichen
Entwiirfe zu vordergriindig auf einen Nenner bringt und von vornherein
darauf verzichtet, sie dialektisch fruchtbar zu machen. K. 14t keinen
Zweifel daran, daf3 diese Methode heute wissenschaftlich nicht mehr zu
verantworten ist, weil «man ndmlich aus unproblematischer Naivitit
oder aus systemgebundener Trigheit sich an der scheinbar glatten Ober-
fliche der Texte bewegt, statt die tiefen Gegensdtze zur Kenntnis zu
nehmen und ihnen ernsthaft auf den Grund zu gehen» (S. 30). Diese
Einsicht sollte selbstverstiandlich sein, hat aber noch keinen wirklichen
Eingang in die Lehrbiicher gefunden . Um so begriiBenswerter ist es
daher, daB K. sie zum Programm fiir sein Buch macht, so daBl man schon
an dieser Stelle gespannt ist, wie seine Losungen der neutestamentlichen
Spannungen aussehen werden. Angesichts einer so differenzierten Aus-
gangslage kann es nur darum gehen, das ganze NT gleichermaflen zu
beriicksichtigen, seine Einheit zu wahren und doch die Unterschiede
ernst zu nehmen ?*. Oder anders: die «spannungsgeladene katholische
Weite» ... mit einer «evangelischen Konzentration» zu verbinden, die das
aus dem Evangelium Abgeleitete nicht zur Mitte des Evangeliums macht»
(S. 31) . Dabei dienen als Kriterien, die man jedoch sehr behutsam
gebrauchen muf}, wie etwa die Problematik des Johannesevangeliums
zeigt, die Chronologie (zeitlich Fritheres hat groflere Autoritit), die

23 Ein negatives Beispiel ist das Werk von F. A. SurLLivaN, De Ecclesia
I. Quaestiones Theologiae Fundamentalis, Rom 1963.

24 Vgl. H. ScHLIER, Die Einheit der Kirche nach dem Neuen Testament, in:
Besinnung auf das Neue Testament ... S. 176-192.

25 Vgl. F. MUssNER, Die Mitte des Evangeliums in neutestamentlicher Sicht,
in: Cath 15 (1961) 271-292; pERs. « Evangelium» und «Mitte des Evangeliums», in:
Gott in Welt. Festgabe f. K. Rahner Bd. 1, Freiburg 1964, S. 492-514.



Heilige Schrift und Ekklesiologie 219

Authentizitit (z. B. Pastoralbriefe) und vor allem die Sachnidhe (Paulus
und Jakobus) %S,

Dieses Programm bedeutet nun nicht eine wiederum ungeschichtliche
verbale Riickkehr zum Ursprung, auch hier tétet der Buchstabe, keine
Konservierung, sondern Verinderung. M.a. W. «Besinnung auf die
Kirche des Neuen Testaments heif3t aber: Nicht jede beliebige Weiter-
entwicklung ist vom Neuen Testament her erlaubt: es gibt geschichtliche
Fehlentwicklungen und Riickschritte. Da ist die neutestamentliche Bot-
schaft als das urspriingliche Zeugnis die kritische Instanz, an die im
Wandel der Zeit zu appellieren ist» (S. 36).

Nach diesen Vorfragen nahert sich K. s Buch den ersten zentralen
ekklesiologischen Problemen. Kirche ist geglaubte Kirche, sie ist darum
zunichst weder zu bewundern noch zu kritisieren (S. 44 ff.). Beides ist
moglich und nétig, wenn Glaube das Motiv ist. Und dies mit der Ein-
schrinkung, dall der Christ nicht d7e Kirche glaubt (sie ist nicht Gott,
denn w7 sind die Kirche), sondern an sie glaubt. Das aber besagt: Kirche
wird aus Gottes Gnade durch den Glauben, sie existiert nie an sich,
sondern in ihren Gldubigen, sie ist nicht einfach Setzung Gottes, sondern
Entscheidung der Menschen. Allerdings wird dieser Glaube durch die
Kirche, ohne die Gemeinschaft kommt niemand zum Glauben. Glaube
und Kirche sind also aufeinander bezogen, griinden letztlich aber im
Heilshandeln Gottes an uns. Daraus folgt, da Kirche immer in einer
Dialektik von Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit entsteht. «Die wirkliche
Kirche ist die im Sichtbaren geglaubte und so im Sichtbaren unsichtbare
Kirche» (S.52). Ihr Entscheidendes bleibt verhiillt, es darf nicht in
Kultur, Politik u. dgl. aufgehen, einen Dualismus zwischen ihren beiden
Aspekten gibt es allerdings nicht.

An wen glauben die Glaubenden? Und von wem kommt ihre Gemein-
schaft? Zwei Fragen, die seit der Entstehung der historisch-kritischen
Exegese an der Existenzberechtigung der konkreten Kirche riitteln.
Auch wenn die Wortstatistik allein nicht viel verrdt — das Wort éxxnota
kommt nur an zwei anfechtbaren Evangelienstellen vor (Mt 16,18 u.
18,17) —, muB} doch der Befund, daB3 die Evangelien bestdndig von der
Gottesherrschaft reden, alle Aufmerksamkeit erregen ?’. Anders: darf

26 Wie schwierig auch hier die Fragen sind, zeigt F. MussNER, Der Jakobus-
brief (Herders Theolog. Kommentar zum NT Bd. XIII, 1), Freiburg 1964.

27 A. Lang, Der Auftrag der Kirche, Miinchen 1954, setzt noch weitgehend
Gottesreich und Kirche gleich. « Jesus, der dieses Gottesreich gewollt hat, hat eine
sichtbare Kirche gewollt ... S. 47. Ahnlich F. A. SULLIVAN, a. a. O. S. 57.



220 Heilige Schrift und Ekklesiologie

sich die Kirche {iberhaupt auf Jesus berufen, wollte er, was jetzt ist?
Die Exegeten aller Schulen stimmen iiberein, daf3 die nahe gekommene
Gottesherrschaft das Zentrum der Verkiindigung Jesu ist, sie wird nicht
von Menschen, etwa durch Gesetzeserfiillung, herbeigefiihrt, sondern ist
die michtige Tat Gottes selbst, die man nur empfangen kann, indem
man umkehrt und glaubt 28. Besteht heute weithin ein Konsens in Bezug
auf die Gottesherrschaft, so scheiden sich nach wie vor die Geister hin-
sichtlich seiner Nihe. Ist die Eschatologie Jesu prisentisch oder futu-
risch? Ohne in das exegetische Detail eingehen zu wollen, gelingt K. ein
exaktes Bild der Diskussion, aus dem ersichtlich wird, wie die synop-
tischen Texte Nah und Fern ineinander verschrianken, so daB die Gottes-
herrschaft als bevorstehend und als gegenwirtig erscheint. In Jesu Auf-
treten, in seiner Forderung zur Entscheidung, ist sie da im Sinne eines
letzten Wortes. Wie man diesen Anspruch auch deuten mag, er wird
nicht anders denn als messianisch zu verstehen sein #. «Die Verkiindigung
Jesu ist also zwischen die Pole des Noch-nicht und des Doch-schon ein-
gespannt und vertritt damit eine futurisch-prasentische Eschatologie,
wobel aus diesen zwei Polen keineswegs zwel Perioden der Verkiin-
digung ... gemacht werden diirfen. Die Texte selber kennen keine Ent-
wicklung im eschatologischen Denken Jesu» (S. 75). Weitere Einzelheiten
(vor allem K.s doch etwas zu rasch vermittelnde Position zwischen den
heutigen Schulen S. 76-88) diirfen wir uns ersparen, es sei nur gesagt,
daB in dem bertihmten und oft angegriffenen Wort von A. Loisy « Jésus
annongait le royaume, et c’est 'Eglise qui est venue» 3 eine beachtens-
werte Wahrheit steckt. Wiren die Juden angesichts der Predigt vom
Gottesreich glaubig geworden, hitte es keine Kirche gegeben. Jesus hat
in der Tat das Reich und nicht die Kirche verkiindet. Unter der Vor-
aussetzung, man hitte es zu seinen Lebzeiten oder nach seinem Tod
angenommen, wire das Reich gekommen. Das hat E. Peterson richtig
gesehen. «Kirche gibt es nur unter der Voraussetzung, daBl die Juden
als das von Gott erwihlte Volk nicht an den Herrn gliubig geworden

28 Eine prignante Beschreibung der Gottesherrschaft an Hand der exege-
tischen Literatur bei K. S. 61-70.

29 K. S. 74f. verweist mit Recht auf die hochst bemerkenswerte These E. KAsE-
MANNS, Das Problem des historischen Jesus, in: Exegetische Versuche und Be-
sinnungen I, Géttingen 1960, S. 206. In der Literatur vermi3t man zwei grund-
legende Werke. F. HauN Christologische Hoheitstitel. Thre Geschichte im frithen
Christentum, Gottingen 1963. H. E. TépT, Der Menschensohn in der synoptischen
Uberlieferung, Giitersloh 21963.

30 'Evangile et L'Eglise, Paris 1902, S. 111. Zitiert bei K. S.57 Anm. 1.



Heilige Schrift und Ekklesiologie 221

sind. Zum Begriff der Kirche gehort, dal sie wesentlich Heidenkirche
ist» 31, Das wiederum fordert, die andere theologische Seite der Heiden-
berufung zu beriicksichtigen, insofern die Kirche gegen die konkrete
judische Eschatologie spricht. «Kirche gibt es nur unter der Voraus-
setzung, daBl das Kommen Christi nicht unmittelbar bevorsteht» 32
Anders: der Unglaube der Juden hilt die Wiederkunft des Herrn auf
und dadurch «begiinstigen sie notwendig den Fortbestand der Kirche» 33.
Kirche ist also das Resultat eines Umwegs oder eines Scheiterns des ur-
spriinglichen géttlichen Plans, der die Gottesherrschaft zum Ziel hatte.
Wir erfahren, daf3, dhnlich wie bei der Erbsiinde, Gott den Menschen
zum Trotz es beim Versagen nicht bewenden 14f3t, sondern auch «auf
krummen Zeilen gerade schreibt». Das Angebot Jesu und seiner ersten
Zeugen enthielt die Gottesherrschaft und nicht die Kirche, allein die
Frage, die E. Peterson ausdriicklich stellt und beantwortet, was ge-
schehen wire, wenn man sie angenommen hitte, diirfte letzten Endes
doch illegitim sein. Beides bleibt in einem geheimnisvollen Ineinander:
das abgewiesene Angebot und der von Gott neu gewidhlte Weg, die
Kirche. Wie die Siinde Adams neue Moglichkeiten eroffnete, so auch der
Unglaube des jiidischen Volkes.

Von daher iiberrascht es nicht, wenn K. (S. 90) feststellt, der vor-
Osterliche Jesus habe keine Kirche gegriindet, denn seine Predigt — das
gilt heute als sicher — 3 hatte nie den Sinn, zu einer Gruppenbildung zu
fithren. Das driickt sogar die Berufung des Jiingerkreises aus, der Gesamt-
israel repriasentierte. Worte Jesu, die eine Kirche ankiindigen, gibt es
nicht, weil sie zum Miflverstidndnis, er erstrebe eine Sondersynagoge nach
dem Muster zeitgendssischer Sekten verleitet hitten. Das neue Gottes-
volk, das die Stellung Israels abldst, erscheint erst nach Tod und Auf-
erstehung Jesu 3. Allerdings — darin mull man das verbindende Glied

31 E. PETERSON, Die Kirche, Miinchen 1929, S. 3.

32 A.a.0.S.5.

33 H. ScHLIER, Die Entscheidung fiir die Heidenmission in der Urchristenheit
in: Die Zeit der Kirche, Freiburg 1956, S. 90-107, bes. S. 103 f. Die unmittelbar
bevorstehende Gottesherrschaft ist suspendiert worden.

3% Vgl. neuestens O. Kuss, Hat Jesus die Kirche eigentlich gewollt?, in:
MThZ 18 (1967) 42-48.

35 Ob die sog. Wachstumsgleichnisse eine «ekklesiologische Rolle» spielen, ist
umstritten. Vgl. O. Kuss, Jesus und die Kirche im Neuen Testament, in: Auslegung
und Verkiindigung I, Regensburg 1963, S. 38; pErs. Zur Senfkornparabel, a. a. O.
S. 78-84; pERs. Zum Sinngehalt des Doppelgleichnisses vom Senfkorn und Sauer-
teig, a. a. O. S. 85-97. — N. A. Dant, The Parables of Growth, in: Studia theol. 5
(1951) 132-165.



222 Heilige Schrift und Ekklesiologie

sehen — hat der vordsterliche Jesus durch seine Predigt und sein 6ffent-
liches Auftreten die Grundlagen der spiteren Kirche gelegt. Seine Bot-
schaft als Anspruch schied das Volk und in seiner Person wurde die
Gottesherrschaft gegenwirtig. Diejenigen, die sie annahmen, wurden
fiir die Gottesherrschaft neu qualifiziert als die Heilsanwirter, etwa die
Zwolf und der weitere Jiingerkreis, die schon bald mit der Kirche iden-
tisch werden. «Und insofern Jesus voraussah, da3 das zum Heil gerufene
Jerusalem nicht gewollt habe und stattdessen Heiden zum eschatolo-
gischen Mahle geladen wiirden, kiindigte er fiir die eschatologische Vol-
lendung ein neues, nicht mehr einfach auf menschlicher Abstammung
beruhendes Gottesvolk an» (S. 94).

Seit Ostern spricht schlieBlich auch das NT von Kirche, die person-
liche Bindung an den vordsterlichen Herrn und die Erscheinungen fithren
zur Gemeindebildung, so dal} es eine kirchenlose Zeit nie gegeben hat.
Ein Konsens der verschiedenen Meinungen wird sich also dahingehend
erzielen lassen, daB Kirche nicht einfach auf dem vorosterlichen Auftrag
Jesu griindet, sondern im ganzen Christusgeschehen, in das die Auf-
erstehung wesentlich hineingehért. Eine bedeutsame ekklesiologische
Funktion (bei K. kommt sie etwas zu kurz) haben die gemeinsamen
Mahlzeiten Jesu mit seinen Jiingern, sie sind Sinnbild der Giite Gottes
in dieser Welt. So gibt gerade das letzte Mahl, als Vollendung seiner
Vorldufer, die Deutung des Wirkens Jesu, es wird zum BundesschluB,
durch den das Wandeln Gottes in eine neue Phase tritt. Kirche ist dann
nichts anderes als die Fortsetzung der Tischgemeinschaft mit dem ver-
borgenen Auferstandenen. In diesem Sinn darf man wohl auch heute
noch sagen, dafl das Abendmahl zum «Quellort der Kirchenidee» ge-
worden ist 3. Gewill handelt es sich hier nicht um einen formellen Stif-
tungsakt, von Kirche war kaum die Rede 37, wohl aber von einem neuen
Bund, von einem Siihnsterben in Vorstellungen vom Gottesknecht. Und
dies zusammen hat eine Gemeinschaft zur Folge, die sich spiter Kirche
nannte und ihren Mittelpunkt im Schicksal Jesu sah. Eine solche Bindung
an den Tod des Herrn iiberschreitet die traditionelle Berufung auf
Mt 16,18, das die Forschungen beider Konfessionen auf eine falsche
Fihrte gefiihrt hat. Mit der GewiBheit, daB der Gekreuzigte lebe, kon-

36 F. KaTTENBUSCH, Der Quellort der Kirchenidee, in: Festgabe f. A. v. Har-
nack, Tiibingen 1921, S. 143-172.

37 Zu der Lokalisierung von Mt 16,18 vgl. die von K. zitierten Arbeiten
A. Vogtles.



Heilige Schrift und Ekklesiologie 223

stituierte sich Gemeinde, die Person Jesu hatte aufgehort, ritselhaft zu
sein 38, Er herrscht schon jetzt als der Erhohte, so daB sich seine An-
hinger als Auserwihlte wissen und das Privileg der alttestamentlichen
Heilsgemeinde fiir sich in Anspruch nehmen. In hellenistischen Kreisen
entscheidet man sich als Selbstbezeichnung gegen den traditionellen
Titel «Synagoge» und fiir «Ekklesia», um das nomistische und sekten-
hafte MiBverstindnis der Kirche zu verhindern; man ist keine jiidische
Sondergruppe mehr und auch kein heidnischer Kultverein 3°.

Das neutestamentliche Ekklesia-Verstdndnis enthélt eine Fiille von
theologischen Aussagen: «Versammlung», «Gemeinde», «Kirche» sind
hier noch nicht auseinandergerissen, noch keine statische Institution,
weder eine isolierte lokale Gruppe noch allein die grofle iibergreifende
Organisation. Die Beachtung der neutestamentlichen Terminologie, das
zeigt K. sehr anschaulich, hitte die spitere Kirche vor zahllosen Fehl-
formen bewahren kénnen. Auch die Ortskirche ist Kirche im eigentlichen
Sinn, denn ihr fehlt nichts, weil Christus ganz da ist, die Einheit der
vielen Lokalgemeinden ist jedoch mehr als eine numerische Addition,
obwohl im NT dariiber noch nicht eigentlich theologisch reflektiert wird.
Es ist erfreulich, daB die Konstitution «De Ecclesia» erstmals versucht
hat, den oben angedeuteten Sachverhalt zu beschreiben 4°.

Weil immer noch Kirche und Gottesherrschaft identifiziert werden,
mufB3 man begriien, daB K. (S. 111 ff.) sowohl Unterschied wie Bezug
so stark betont, da in diesem Punkt wichtige Vorentscheidungen hin-
sichtlich des kirchlichen Auftrags fallen. « Ekklesia ist etwas wesentlich
Gegenwirtiges und in der Zukunft Aufgehobenes, Basileia etwas zwar
in die Gegenwart Hereingebrochenes, aber zugleich entscheidend Zu-
kiinftiges» (S. 114). Sie ist, wie wir gesehen haben, ein Umweg und darum
Ersatz, der auf eine vollendete Schépfung hinweist, aber als Zwischen-
16sung auf die Gottesherrschaft hingeordnet bleibt. In dieser Eigenschaft
ist sie nicht Selbstzweck, sondern Dienst, sie darf sich nicht selbst ver-
kiinden, sondern hat auf den zu verweisen, der fiir sie wirkt. Kirche ist

38 K. S. 99 ff.

39 Erwihnt werden muB hier der wichtige Aufsatz von W. ScHrAGE, « Ekklesia»
und «Synagoge». Zum Ursprung des urchristlichen Kirchenbegriffs, in: ZThK 60
(1963) 178-202. Einige Resultate haben wir angedeutet.

40 K. S. 107. De Ecclesia c. I1I nr. 26. Vgl. dazu den Kommentar von K. RAH-
NER, Das Zweite Vatikanische Konzil, Tl. I, Freiburg 1966, S. 242-245. — Zu dem
Text Apg 20,28, wo ecclesia die Gesamtkirche meint, vgl. H. SCHURMANN, Das
Testament des Paulus fiir die Kirche Apg 20, 18-35, in: Unio Christianorum. Fest-
schrift f. EB L. Jager, Paderborn 1962, S. 108-146.



224 Heilige Schrift und Ekklesiologie

daher Freudenbotschaft und nicht Drohansage, sie soll Heilsereignis fiir
die Stinder sein (S. 123). Die im Lauf der Zeit ihr zugefallenen oder in
Anspruch genommenen Herrscheraufgaben sind mit ihrer Dienstfunktion
unvereinbar. Dies moge iiber die Absicht Jesu und seiner Kirche geniigen,
die Umschreibung ihres Wesens steht jedoch noch aus. K. gibt sie in
mehreren groBen Kapiteln #.

Die erste Antwort auf die Frage nach dem frithen christlichen Selbst-
verstdndnis ist in der Entstehung einer Gemeinde aus Juden #nd Heiden
zu sehen, die endlich zu einer reinen Heidenkirche wird 42. Als sich die
Jinger den Wiirdenamen «Ekklesia Gottes» beilegten — es geschah unter
hellenistischem Einflu3 —, bezogen sie auch die Vorstellungen vom Gottes-
volk auf sich und bleiben zugleich an das alte Israel gebunden. Aus dieser
Einordnung in die alttestamentliche Bundesgeschichte verstehen sich
die ersten Christusgldubigen als das «wahre Israel», das vorausgesagte
und jetzt erschienene neue Gottesvolk *3. Auf Grund solchen Volks-
charakters fallen wichtige Entscheidungen fiir die Kirchenstruktur: es
darf, weil alle zum auserwdhlten Geschlecht gehoéren, keine Klerikali-
sierung geben, auch keine Privatisierung, denn als Volk nimmt Kirche
nie ihren Ausgang vom frommen Individuum. Andererseits wird man
Glied dieses Volkes durch Entscheidung; ohne menschliche Zustimmung
ist Kirche undenkbar, woraus folgt, daB sie sich nie nach Art einer Sub-
stanz verstehen darf, als «suprapersonale Mittlerin» zwischen Gott und
uns. Sie ist vielmehr geschichtliches Volk im Stande der Pilgerschaft
und darum einer Idealisierung nicht zuginglich, so da3 zu ihren Merk-
malen gehort: ecclesia semper est reformanda 4. In ihr ist zwar das
«doch schon» der Erlosung realisiert, dennoch erwartet sie Entscheiden-
des von der Zukunft, nimlich das Kommen des Reiches. Kontinuitit
und Diskontinuitdt mit dem alten Gottesvolk liegen dicht beieinander.

Will christliche Existenz glaubhaft bezeugen, daB3 ihr jenes «doch
schon» als Heilsereignis geschenkt ist, so muB sie es als Erlésung und
Befreiung leben. Paulus hat vor allem die Botschaft Jesu so gedeutet

1 C. Die Grundstruktur der Kirche S. 131-288 I. Kirche als Gottesvolk,
I1. Kirche als Geistesgeschépf, ITI. Kirche als Christusleib.

*2 Immer noch lesenswert ist K. HoLL, Der Kirchenbegriff des Paulus und sein
Verhiltnis zu dem der Urgemeinde, in: Gesammelte Aufsdtze II, Tiibingen 1928,
S. 44-67.

43 Zur Prazisierung vgl. N. A. DanL, Das Volk Gottes. Eine Untersuchung
zum KirchenbewuBtsein des Urchristentums, Darmstadt 1963, S. 278.

# Uber die bleibende Funktion der Juden und die Haltung der Christen ihnen
gegeniiber sagt K. S. 160-180 Treffendes.



Heilige Schrift und Ekklesiologie 225

und die Kirche wire zu allen Zeiten gut beraten, wenn sie seine Theologie
zum Zentrum machte #°. Die christliche Freiheit existiert in Paradoxen:
der Christ ist frei und doch abhingig, selbstindig und Diener, Herr und
Knecht in einem, wobei die Gegensitze in der Liebe verbunden sind. Der
Indikativ seines Erlostseins enthidlt den Imperativ, es auch in der Praxis
zu sein. Es unterliegt keinem Zweifel, da} diese Freiheit stets in der
Kirche erméglicht wurde, aber ebenso wahr ist, daB sie bedroht ist und
oft genug nicht vorhanden war. Legalismus, Autorititsdenken, Unfreiheit
kennzeichnen auch den Weg ihrer Geschichte, sie war und ist nicht immer
das «Zeichen unter den Voélkern». Institutionalismus und Triumphalis-
mus haben Paulus, den Prediger der Freiheit, zu allen Zeiten domesti-
ziert. Nur wo der Geist Gottes die Menschen zur Freiheit befreit, erfiillt
Kirche ihre Sendung. Am neutestamentlichen Geistbegriff hingt Ent-
scheidendes fiir den Kirchenbegriff, vor allem im Blick auf das Amt.
Weil die Ekklesiologie zuweilen diese personale, sich schenkende und
darum stets unverfiigbare Macht Gottes in eine Randposition verbannte,
konnte sie den eschatologischen Charakter nicht immer zum Mittelpunkt
ihrer Existenz machen. Im Geist hat sich Gott seinem Volk gegenwirtig
gemacht und Herrschaft {iber es beansprucht, so daBl die Lokal- und
Universalkirche ein Geistesbau geworden sind. Obwohl der Geist zu-
tiefst in der Kirche ist, sind beide nicht identisch, nirgendwo, so vertraut
uns diese Redeweise sein mag, wird er im NT «Geist der Kirche» genannt,
er wirkt zwar in ihr, erhilt sie — und ist doch der freie Geist, der nicht
zu binden ist, den die Kirche also auch nicht ganz fiir sich in Anspruch
nehmen darf, der das Fehlbare und Siindige in ihr nicht zudeckt, sondern
zu gegebener Zeit aufdeckt. Nur wenn sich Kirche von dieser Néhe, die
zugleich Differenz ist, bestimmen liBt, vermag sie ein Schuldbekenntnis
zu sprechen und, was mehr wiegt, Horerin des Wortes zu sein, das zu
einer permanenten Revision ihrer Aussagen und ihres Verhaltens fiihrt.
Man sollte ferner nicht vergessen, dafl der Geist wirkt, wann und wo
er will, nicht blof3 in der Christenheit, sondern iiberall, auch wenn die
Kirche (oder die Kirchen) meint, ihn exklusiv zu haben, ihn an ihre Nor-
men und Gesetze binden zu kénnen, obwohl andererseits er sich selbst
frei an Wort und Sakrament gebunden hat. Aber daraus entsteht keine
Verpflichtung fiir ihn, sondern fiir uns. (K. erwidhnt, um seine Gedanken

45 In der Literatur hatte aufgefithrt werden miissen O. Kuss, Die Rolle des
Apostels Paulus in der theologischen Entwicklung der Urkirche, in: MThZ 14 (1963)
1-59, 109-187.



226 Heilige Schrift und Ekklesiologie

zu illustrieren, einige praktische Konsequenzen. Mul} die Opus-operatum-
Theorie nicht differenzierter vorgetragen werden? Darf das Kirchenrecht
den Geist so festlegen? Wie verhilt es sich mit der Giiltigkeit der Sakra-
mente unter Nichtkatholiken?) GewiB sind solche Erwigungen beinahe
selbstverstidndlich, wenn man das NT gelesen hat, aber man darf doch
dankbar sein, da} K. sie in ekklesiologischen Zusammenhingen so scharf
formuliert.

Es gehoit zu den bevorzugten Gedanken K.s, dal man zu lange die
charismatische Gestalt der Kirche verkannt habe (S. 215 ff.). Uberall, wo
das Amt in den Vordergrund riickt, der Prozel 1aBt sich bis in das NT
zuriickverfolgen, wo man an klaren Fronten interessiert ist, wo man die
flieBenden Uberginge ablehnt, wachsen Institutionen, die fiir gewshnlich
geistfeindlich sind. Diese Tendenz liegt, wie erwihnt, in einem Strang
der neutestamentlichen Uberlieferung (Pastoralbriefe und Apostelge-
schichte) begriindet, sie ist demnach schriftgemi, doch um den Preis,
die paulinische Konzeption ignoriert zu haben 4. Die Spannung zwischen
den neutestamentlichen Theologien wurde lange nicht als Problem emp-
funden oder vordergriindig harmonisiert. Es ist nie wirklich die Schwie-
rigkeit gesehen worden, daB3 Paulus uns in 1 Kor ein ausfiihrliches Bild
einer seiner Gemeinden entwirft, wo die iiblichen Elemente der Amts-
theologie (Presbyter, Episkopen, Handauflegung, Sukzession u. dgl.)
unbekannt sind, obschon wir es hier mit einem «sachnahen Evangelium»
zu tun haben. Dafiir spricht Paulus ausfiihrlich iiber die charismatische
Struktur: jeder Christ hat den Geist und die dazugehorigen Gaben. Die
Vorliebe der Reformatoren fiir Paulus und die wachsende Tendenz auf
katholischer Seite, den ganzen Kanon zu berticksichtigen und die bisher
kaum integrierten paulinischen Elemente ernst zu nehmen, schaffen eine
neue Basis fiir das 6kumenische Gesprich oder haben sie doch, wenn
man vorsichtiger sein will (was geraten ist), verbreitert. Weil alle Christen
nach Paulus den Geist empfangen haben, sind sie alle geistlich geworden.
Das dufert sich in mannigfachen Gaben, deren organisierendes Prinzip
der Geist selbst ist, so daB} es einer Reglementierung nicht bedarf *7.

4 Wie verhingnisvoll das Festhalten an der paulinischen Verfasserschaft war
und ist zeigt sich z. B. bei F. A. SuLLIvAN, a. a. O. S. 171-173. Vgl. dazu U. HorsT,
Exegese und Fundamentaltheologie, in: MThZ 16 (1965) 179-199, bes. S.194
Anm. 57.

47 Zur Literatur K. S. 218 Anm. 20 ist nachzutragen H. GREEVEN, Propheten,
Lehrer, Vorsteher bei Paulus. Zur Frage der Amter im Urchristentum, in: ZN'W 44
(1952/53) 1-43.



Heilige Schrift und Ekklesiologie 227

Gleichwohl ist eine « Unterscheidung der Geister» geboten und als weiteres
Kriterium hat der Dienstcharakter des Charismas zu gelten; es nimmt
daher nicht wunder, wenn die Liebe zu den alltdglichsten und gréten
Gaben zu rechnen ist. Sehr wichtig ist die Tatsache, daB sie (anders als
in den Pastoralbriefen) nicht amtsgebunden, nicht institutionalisierbar
sind, sondern fiir die Vielfalt der Dienste gewdhrt werden und sich auf
keinen Personenkreis beschrinken. «Charisma in seinem umfassendsten
Sinn ist der an den Einzelnen ergehende Ruf Gottes zu einem bestimmiten
Dienst in der Gemeinde, der zugleich zu diesem Dienst befihigt» (S. 226).
Es dient offenbar der Einheit, wenn jeder sein Charisma hat, Ordnung
wird hier noch durch Vielfalt und nicht durch Unterordnung erreicht,
wobei es allerdings auf die Einschrankung ankommt, da3 es auf die
anderen gerichtet sein muf. Charismatische Ordnung ist daher weder
Willkiir noch Uniformitdt, vielmehr Ordnung in Freiheit. Welche Last
mit dieser Konzeption den Christen auferlegt wurde, welche Moglich-
keiten und welches Versagen, zeigt freilich nichts deutlicher als das
Schicksal der Gemeinden des Paulus, der, ohne es zu ahnen und zu wollen,
zum Wegbereiter des Frithkatholizismus wurde, da jene Synthese nicht
mehr durchgehalten werden konnte .

Diese Relation Kirche — HI. Geist ist auch aus folgender Erwigung
bedeutsam: Kirche ist, wie bereits gesagt wurde, nicht einfach als Fort-
setzung der Inkarnation zu sehen, sondern als ein heilsgeschichtlicher
Neuansatz, der zwar mit dem historischen Auftreten Jesu in Kontinuitit
steht, aber doch etwas Neues ist, nimlich Setzung des HI. Geistes. Sie
griindet auf der unter Berufung auf den HI. Geist durch die Apostel
gefillten Entscheidung, sich als Heilsgemeinde zwischen Ostern und
Pfingsten zu konstituieren. Die Institution Kirche ist sein Werk. Selbst
Dogma und Recht als geistgewirkte Entscheidungen (z. B. Heidenmission
und Apostelkonzil) lassen sich auf ihn zuriickfithren und nicht in erster
Linie auf die Menschwerdung, so daf} es sehr verfianglich ist, die Kirche
als den fortlebenden Christus zu definieren *.

Kirche als Gottesvolk und Geistgeschopf sagt noch nicht alles. Weil
sie von Taufe und Herrenmahl lebt, ist sie auch Christusleib. Schon
die frithe Gemeinde tauft in Erinnerung an Jesus, sie ist zugleich Tat

48 E. KAseMANN, Paulus und der Frithkatholizismus, in: Exeget. Versuche 1T,
S. 239-252. :

49 Dazu H. MUHLEN, Das Verhiltnis zwischen Inkarnation und Kirche in den
Aussagen des Vaticanum II, in: ThGI 55 (1965) 312-349.



228 Heilige Schrift und Ekklesiologie

Gottes und des umkehrbereiten Christen und als Akt der Gemeinde
Aufnahme in die Kirche (S. 244-253).

Wie auch immer die Kontinuitdt zwischen dem letzten Mahl Jesu
und den nachosterlichen Mahlfeiern ausgesehen haben mag, sicher ist,
daB es eine solche gibt. Ekklesiologisch wichtig ist ihr Charakter als
Bundes- und Gemeinschaftsmahl, in welchem der Vergangenheit und
messianischen Zukunft gedacht wird. Durch dieses Mahl ist Kirche ganz
bei sich selbst, weil ihr Herr ganz bei ihr ist. Als Christusgemeinschaft
ist sie Versammlung und Gemeinde Gottes. « Wenn es die Kirche der
Taufe verdankt, daB sie Kirche 7st..., so verdankt es die Kirche dem
Herrenmahl, daB sie trotz allem Abfall und Versagen Kirche bleibi»
(S. 267 1.). Alle, die Anteil am Leib Christi in der Eucharistie haben,
werden zum Christusleib. Die Einfiihrung der Vorstellung vom Christus-
leib in die Ekklesiologie scheint betridchtliche Schwierigkeiten mit sich
zu bringen, insofern sie oft als Gegensatz zum Gottesvolk verstanden
wird. Die zeitlich-heilsgeschichtliche Betrachtungsweise ist nur schwer,
so meint man, mit der rdumlichen des Christusleibes in Einklang zu
bringen 3°. K. (S. 269) macht mit Recht darauf aufmerksam, daB die
Verbindung beider Bilder bei Paulus keinen Bruch ergibt, sie braucht
auch in der theologischen Reflexion zu keiner Disharmonie zu fiihren.
Grundsitzlich darf man sagen: die Kirche als Christusleib ist das Volk
Gottes unter der Wirklichkeit des Auferstandenen und als Mahlgemein-
schaft mit ihm. Der Gegensatz ist demnach kiinstlich, denn «Volk Gottes»
soll die Kontinuitit mit Israel ausdriicken, die Einheit der einen Heils-
geschichte, die ezne Treue Gottes. Das neue Volk, das die physische
Abstammung als Prinzip der Zugehorigkeit aufhebt, wird zum Volk
durch das Sterben Jesu «fiir die vielen», basiert also auf Stellvertretung
und Dienst, die in Taufe und Eucharistie ihren Ausdruck finden. In
paulinischer Terminologie kénnte man vielleicht sagen: das neue Volk
ist Volk Gottes durch Anteil am Leibe Christi. Allerdings sind gerade
im Blick auf die herkémmliche Theologie eine Reihe von prizisierenden
Einschrinkungen zu machen, die K. (S. 280 ff.) treffend vom biblischen
Befund her vornimmt. Christus handelt als der Gegenwirtige in der
gottesdienstlichen Gemeinschaft, in ihr geschieht Gemeinde, so daB3 die
Ortsgemeinde Ekklesia, Leib Christi ist, aber Christus geht nicht in der
Kirche auf. Bemerkenswerterweise liegt in Kol und Eph der Akzent auf

50 M. D. KosTEeR, Ekklesiologie im Werden, Paderborn 1940; pERs. Zum Leit-
bild von der Kirche auf dem II. Vatikanischen Konzil, in: ThQ 145 (1965) 13—41.



Heilige Schrift und Ekklesiologie 229

der Funktion Christi als Haupt der Kirche und nicht darauf, daB die
Kirche der Christus vergegenwértigende Leib ist. Der Leib wird folglich
in strikter Abhingigkeit vom Haupt verstanden, Christus allein ist Herr
der Kirche. Sehr richtig werden von K. (S. 283) Bezeichnungen der Kirche
als «gottmenschliches Wesen», als «fortlebender Christus» u. 4. abgelehnt,
auch wenn die positive Behauptung, die Einheit beider sei «nicht in
ontologischer Statik, sondern in geschichtlicher Dynamik» zu sehen,
das Problem nicht 16st 51. Der Gedanke, der mit dem Satz «die Kirche
ist die Fortsetzung der Menschwerdung» ausgesprochen werden soll, ist
der, die vom gottmenschlichen Prinzip durchdrungene Menschlichkeit
der Kirche zu rechtfertigen. Noch gefdhrlicher: eine Ekklesiologie, die
vom fortlebenden Christus ausgeht, steht in der Versuchung, mit der
Gnade identifiziert zu werden. Kirche muf} selbst zuallererst héren und
glauben, ihr «Lehramt ist nicht {iber dem Wort Gottes, sondern dient
ihm ...» 32, Nur so werden Irrtum und Versagen der Kirche theologisch
deutbar 3.

Stand fiir K. bisher der Ursprung der Kirche im Zentrum der Be-
trachtung, so geht er in einem weiteren Kapitel («Die Dimensionen der
Kirche») von ihrer Gegenwart aus, von der Entfaltung dessen, was im
NT grundgelegt wurde >*.

Kirche ist jeweils neue Gestaltwerdung ihres normierenden Anfangs,
unter Wahrung der einmaligen Grundstruktur, so daB es, wird dieses
Prinzip nicht durchgehalten, auch falsche Kirche geben kann. Wo, wer
ist wahre Kirche? Gewil} lassen sich ihre Merkmale als realisiert nur im
Glauben erkennen, die Wahrheitsfrage unterliegt demnach keinem Be-
weils, welcher Art er auch sein mége, aber K. macht zu Recht darauf
aufmerksam, daf3 es dennoch eine erfragbare Legitimitdt geben mubB.
Zustand und Verfassung einer Gemeinschaft sind, anders als beim Indi-
viduum, erkennbar, sie hat Wahrzeichen, die der Kontrolle unterworfen
sind, auch wenn Neutralitat der eigentlichen Wirklichkeit nicht ansichtig

51 Vgl. Y. M.-]J. CoNGaR, Dogme christologique et Ecclésiologie. Vérité et
limites d’'un paralléle, in: Das Konzil von Chalkedon, Bd. 3, Wirzburg 1954,
S. 239-268.

52 Verbum Dei. c. IT nr. 10.

53 Den Ausfithrungen «die Kirche und die Héretiker» wird man gern zustim-
men. Auch hier ist erstaunlich, welche Perspektiven die Schrift eroffnet. Vgl.
H. KoesTER, Héretiker im Urchristentum als theologisches Problem, in: Zeit und
Geschichte. Festschrift f. R. Bultmann, Tiibingen 1964, S. 61-76.

5+ Das Kapitel umfaBt: I. Eine Kirche (S. 313-352), II. Katholische Kirche
(S. 353-378), I11. Heilige Kirche (S. 379408, IV. Apostolische Kirche (S. 408—425).



230 Heilige Schrift und Ekklesiologie

wird. Die klassischen «notae Ecclesiae» sind fragwiirdig (sowohl die
katholischen wie die reformatorischen), sie kénnen vorhanden sein und
doch nicht iiberzeugen. Was niitzen etwa Sukzession und liickenloser
Aufweis der Apostolizitit (sollte das iiberhaupt mdoglich sein), wenn sie
ihre Anziehungskraft verloren haben? Nicht um formales Vorhandensein
geht es, sondern um die Realisierung des Evangeliums. Die Tragik der
Spaltungen liegt darin, daf} es ihnen allen um dieses Evangelium zu tun
war, und daB die Reformatoren meinten, sie miiiten ithm zuliebe die
Einheit opfern, obwohl sie glaubten, nach Gottes Willen diirfe es nur
eine Kirche geben. Daf3 nur ein Gottesvolk in der Absicht des NT liegt,
wird von vielen nicht geleugnet, aber dafl dies nicht immer als Ideal
angesehen wurde, liegt im Versagen derer, die jene geistliche Einheit
mit organisatorischer Einheitlichkeit verwechselten. Die Vielheit ist
nicht nur legitim, sondern in Anbetracht der unendlichen charismatischen
Moglichkeiten sogar ein erstrebenswertes Ziel, so daf} ein gewisses Neben-
einander der Kirchen, wenn es Fiireinander sein will, die Intention des
NT trifft, das nur konkurrierende Konfessionskirchen ausschlieBt. Theo-
logisch unhaltbar sind die aus leidvoller Erfahrung geborenen Versuche,
zur Rechtfertigung der getrennten Christenheit in eine unsichtbare
Kirche zu fliechen oder aus der Not eine Tugend zu machen und die
Trennung als normalen EntfaltungsprozeB zu deuten, etwa als Zweige
eines Baumes. Auch kann sich eine empirische Kirche nicht so absolut
setzen, daf} sie die anderen Kirchen gar nicht zur Kenntnis nimmt, weil
sie alle kirchlichen Elemente in sich realisiert weil. Von dieser «Identi-
tatstheologie» hat sich das Vaticanum II abgesetzt. «Haec Ecclesia, in
hoc mundo ut societas constituta et ordinata, subsistit (urspriinglich
est) in Ecclesia catholica, a successore Petri et Episcopis in eius com-
munione gubernata, licet extra eius compaginem elementa plura sancti-
ficationis et veritatis inveniantur...» (De Ecclesia I, 8). Es wird jetzt nicht
mehr wie frither behauptet: die eine Kirche, der Leib Christi, ist absolut
identisch mit der katholischen Kirche, sondern der Leib Christi subsi-
stiert in der Weise der katholischen Kirche, d. h. hat seine konkrete
Gestalt in der katholischen Kirche. Aus einer einfachen Gleichung wurde
eine Erweiterung in Richtung auf einen «Rest», der nicht in ihr aufgeht.

Was soll man tun, um die Spaltung zu tiberwinden? Gewifl konnen
sich die Kirchen von ihrer Schuld nicht selbst befreien, aber sie kénnen
«innere Bekehrung» tiben. Und: «Die bestehende gemeinsame Rirchliche
Warklichkeit ist anzuerkennen» (S. 339). In Christus sind wir alle schon
geeint, durch die Taufe in die eine Ekklesia eingegliedert, so daf3 die



Heilige Schrift und Ekklesiologie 231

gesuchte Einheit nicht bloB Ziel, sondern schon Wurzel ist. « Die geforderte
gemeinsame kirchliche Wirklichkeit ist zu suchen» (S. 341). Vor allem durch
Gebet, Tun und Leiden, durch Wachsen von unten aus den Gemeinden
heraus. Das soll nicht von einem neutralen Standpunkt her geschehen.
«In der eigenen Kirche im Blick auf die anderen ist das Gemeinsame zu
verwirklichen» (S. 343). Wer die eigene Kirche ernst nimmt, wird ge-
zwungen, die Existenz anderer Kirchen zu beriicksichtigen, so daf} sie
zur Frage werden. Es hat sich gezeigt, daB3 dogmatische Gegensdtze nicht
auszurdumen sind, wenn man sie verschweigt oder harmonisiert, so daf3
die folgende These nur zu berechtigt ist. « Die Wahrheit darf nicht geopfert,
mufl aber neu gefunden werden» (S. 345). Hier liegt als Aufgabe die « Hierar-
chie der Wahrheiten» und die Ubersetzung der Tradition in die theo-
logische Sprache unserer Zeit. Das Kriterium kann nur so lauten. « Norm
fiir die Einigung muf das Evangelium Jesu Christi und dieses als ganzes
sein» (S. 347). Es unterliegt keinem Zweifel, daB} eine solche Revision
nicht nur fiir die katholische Kirche gelten mul3; wofern man den ganzen
Kanon akzeptiert, geht dieses Programm die evangelischen Kirchen aller
Richtungen an 5. Trotz der richtigen Feststellung K.s (S. 349 {.), vom
NT her lasse sich nicht jede Auffassung der Kirche rechtfertigen und es
handele sich nicht um gegensdtzliche Schriften, sondern um ein Nach-
einander, das von dem einen Ereignis Jesus Christus spricht, ist gerade
hier die Verstindigungsbasis vorldufig nicht groB.

Auf die Frage nach der Einheit der Kirche folgt die ihrer Katholi-
zitit. Durch die Reformation ist dieses Merkmal sehr problematisch
geworden, die alte Kirche ist nach diesen Spaltungen nicht mehr un-
befangen dieselbe wie vorher, ihre Katholizitdt, als rechtgldubig oder
im Sinne der rdumlichen Ausbreitung verstanden, wurde fragwiirdig.
Um so dringender muflte die Antwort gesucht werden. Welche Kirche
darf sich katholisch nennen? Unkatholisch ist in jedem Fall die parti-
kularistische Kirche, die sich aus dem Gesamtverband abspaltet, aus-
sondert oder abfillt. Damit ergeben sich einige wichtige negative Be-
grenzungen. Raumliche Ausbreitung ist nicht einfach mit katholisch
gleichzusetzen, geographische Begriffe sind theologisch unangemessen.
Die numerische Quantitit, die kulturelle Varietit sind ebenfalls un-
geeignet, das Gemeinte auszudriicken. Auch zeitliche Kontinuitit, ein

55 Als Beispiel diene G. EicuHoirz, Jakobus und Paulus. Ein Beitrag zum
Problem des Kanons (Theologische Existenz heute NF 39), Miinchen 1953; DERs.,
Glaube und Werk bei Paulus und Jakobus (Theologische Existenz heute NF 88),
Miinchen 1961.



232 Heilige Schrift und Ekklesiologie

oft angefithrtes Kriterium, hilft nicht unbedingt weiter, denn der chrono-
logisch élteste Ursprung ist noch keine Garantie fiir die authentische
Bewahrung eben dieses Ursprungs. Es ist sehr zu begriilen, daB3 K. mit
diesen weit verbreiteten MiBverstindnissen des « Katholischen» aufriumt
und an ihre Stelle den wohl angemesseneren Begriff der Identitit setzt.
D. h. katholisch ist die Kirche, die «in jeder Gestalt und in jeder Zeit
wesentlich dieselbe ist, sein soll und sein will» (S. 359). Freilich beginnt
die Schwierigkeit erst mit dieser Behauptung, Identitét sei die Grundlage
der Katholizitit, denn wer kann sie beweisen oder widerlegen, da es eine
historisch nachpriifbare Kontinuitdt nicht gibt, weil alle historischen
Methoden dem Gegenstand nicht gerecht werden? Immerhin bleibt dies
eine unbestreitbare Phinomen bestehen: eine Kirche; eben die katho-
lische, hat seit Ignatius v. A. dieses Pradikat kompromiBlos fiir sich
beansprucht, womit zum Ausdruck gebracht wird, daB} alle anderen
Kirchen sich von ihr herleiten, auch wenn sie sich gleichzeitig von ihr
absetzen, um die eigene Existenz zu sichern. So sehr diese Tatsache die
Wiedergewinnung der Katholizitdt belastet, so sehr liegt in ihr eine
Chance: die Suche nach der Einheit mulB3 den gemeinsamen Ursprung
beachten, indem die Kirchen ihr Verhiltnis zur katholischen Kirche
kliren, wobei naturgemiB auch das Umgekehrte gilt 6.

Zu einem entscheidenden Kirchenattribut wird schlieflich die Apo-
stolizitdt. Es gehort zu den Vorziigen des Buches von K., traditionellen
Ballast abzuwerfen, um die theologischen Linien, die der gegenwértigen
Diskussion neue Impulse geben werden, auszuziehen. Gegen einige mo-
derne Versuche %7, den Apostolat in eine spitere Phase anzusetzen,
bezeichnet es K. mit Recht als die unkomplizierteste Losung, die Be-
rufung der Zwolf dem vordsterlichen Jesus zuzuschreiben 8. Die Zwolf
sind Zeugen der Auferstehung, sie gibt ihnen die kirchengriindende
Autoritit . Weil der Apostel nicht von der Gemeinde gesandt ist, son-
dern von Christus, hat er Vollmacht iiber die Gemeinde, er griindet und

56 Den Gedanken iiber die ¢heilige Kirche» ist nichts hinzuzufiigen, sie riumen
mit den die Kirche hypostatisierenden Vorstellungen auf. (S. 379-408).

57 Etwa G. KLEIN, Die zwolf Apostel. Ursprung und Gehalt einer Idee, Gottin-
gen 1961.

58 Die Griinde G. BorNkaMMS, Jesus von Nazareth, Stuttgart 1956, S. 138 f.
diirften wohl fiir immer tiberzeugen.

59 H. Fr. v. CAMPENHAUSEN, Der Ablauf der Osterereignisse und das leere
Grab, Heidelberg 1958, S. 8 ff.; DERs., Der urchristliche Apostelbegriff, in: Studia
theol. 1 (1948) 96-130; E. LICHTENSTEIN, Die dlteste christliche Glaubensformel,
in: ZKG 63 (1950/51) 1-74.



Heilige Schrift und Ekklesiologie 233

leitet sie. Auf Grund ihrer Augenzeugenschaft und Jesusnachfolge sind
die Apostel bleibendes Fundament, so daf3 ihre normierende Funktion
fiir alle Zeiten Bestand hat und die Sonderstellung ihrer Schriften recht-
fertigt. An diese Urzeugen ist jegliche kirchliche Verkiindigung gebunden,
zumal sie keine Nachfolger mehr haben, ihr Amt erlischt mit dem Tod.
Gleichwohl bleiben apostolische Sendung und Dienst und folglich auch
Nachfolge der Apostel. Es ist gut, in solchen Zusammenhingen nicht
wie iiblich von «apostolischer Sukzession» zu sprechen, da dieser Ter-
minus mit erheblichen historischen Schwierigkeiten belastet ist, insofern
sogleich der Gedanke einer liickenlosen Kette von «Nachfolgern» auf-
taucht, der die theologische Deutung in eine einseitige Richtung dringt.
In der Apostelnachfolge steht die ganze Kirche, sie ist apostolisch, wenn
sie mit den Uraposteln iibereinstimmt. Ist sie ihnen treu, darf sie auch
Gehorsam beanspruchen. Solche Apostolizitit ist dann von selbst das
Kriterium fiir Einheit, Heiligkeit und Katholizitdt. So richtig nun dieser
Grundsatz ist, als MaBstab diirfte er kaum mehr als formalen Wert
haben, so daB die materiale Ubereinstimmung immer problematisch sein
wird, da die den Zeiten angemessene Bestimmung des Apostolischen nie
zu einer streng kontrollierbaren Deckungsgleichheit fithren kann. Man
darf jedoch hoffen, das Apostolische in der Kirche werde die Kraft Gottes
in sich haben, die Kirche stets zur Nachfolge zu treiben, wobei eine
absolute Aussage, dieses oder jenes sei nicht mehr apostolisch, verstoBe
gegen die Norm des Anfangs auf uniiberwindliche Schwierigkeiten trifft.
Nur im unablidssigen Horen auf das apostolische Zeugnis darf die Kirche
ihren Glauben formulieren, und weil sie nie «ganz» hort, ist die Revision
die immerwéhrende Begleiterin jeglicher Verkiindigung. «Apostolische
Nachfolge ist in diesem Sinne wesentlich Nachfolge im apostolischen
Glauben und Bekennen» (S. 423). Sie bewdhrt sich, indem man dient und
nur wer mit seinem ganzen Einsatz in ihren Dienst tritt, hat das Unter-
scheidungsvermogen.

Damit ist das Stichwort des letzten Abschnitts gegeben: die Dienste
in der Kirche. DaB bisher von Amtstrigern nicht gesprochen wurde,
hat einen einleuchtenden Grund: das AmtsmafBige ist sekunddr gegen-
itber der Tatsache, daB es in der Kirche um Glaubende geht. Gemeinde
und Amt sind fiir das NT vorletzte Instanzen, dem Herrn nachgeordnet,
und haben sich im Blick auf die Apostel als apostolisch auszuweisen und
sich vor ithnen zu verantworten. Die Korrektur der traditionellen hier-
archischen Terminologie ist heilsam. Amtstriger im NT werden nirgend-
wo Priester genannt, ja das alttestamentliche Priestertum wird grund-

16



234 Heilige Schrift und Ekklesiologie

sitzlich als vergangen erklirt, zwischen den beiden Testamenten gibt
es in diesem Punkt keine Kontinuitdt ¢°. Durch das eine abschlieBende
Opfer des Hohenpriesters Jesus Christus ist alles menschliche Priester-
werk aufgehoben worden, so dal auch ihm allein die Mittlerfunktion
zukommt. Die Konsequenz fiir die Kirche ist bedeutsam: sie steht in der
Gefahr, sich selbst eine solche Mittlerrolle zuzuschreiben, wo ihr lediglich
die Aufgabe des Zeugen zugewiesen ist. Das wiederum heif3t: alle Men-
schen, die an jenen einen Mittler glauben, haben unmittelbaren Zugang
zu Gott. «So folgt aus der Auflosung einer besonderen Priesterklasse durch
das Priestertum des einen neuen und ewigen Hohepriesters ... das all-
gemeine Priestertum aller Glaubenden» (S. 437). Auf Grund der funda-
mentalen Gleichheit aller Glieder des Gottesvolkes sind alle des konig-
lichen Priestertums teilhaftig, bezeichnenderweise werden auch die
Wiirdenamen des Neuen Bundes allen ohne Rangunterschied zuge-
sprochen. Theoretisch wurde dies freilich nie geleugnet, nur fehlte solchen
Aussagen meist der konkrete Inhalt und das Recht zur Ausiibung all-
gemeinpriesterlicher Funktionen. An erster Stelle steht der unmittelbare
Zugang zu Gott; ein «Allerheiligstes, das nur wenigen reserviert wire,
gibt es nicht, denn weitere Siihnopfer sind nach dem Sterben Jesu iiber-
fliissig; geboten sind dagegen geistige Opfer, die Selbsthingabe als Lob
und Dank. Aus dem Gottesdienst in einem umgrenzten Heiligtum wird
ein Gottesdienst inmitten der Welt, der sich vor allem in der Verkiindi-
gung des Wortes realisiert, durch dieses wird Kirche gerufen und ver-
sammelt.

Auch an Taufe und Herrenmabhl ist jeder Christ aktiv beteiligt, weil
die ganze Kirche bevollmichtigt ist zu taufen und Eucharistie zu feiern,
auch wenn iiber die spezielle Rolle der verantwortlichen «Vorsteher»
noch einiges gesagt werden muB. Eines lehrt indes der Befund des NT:
einen Gemeindeleiter, exklusiv als Priester verstanden und den Zugang
zu Gott erdffnend, kennt die Offenbarung nicht. Die Frage nach dem
kirchlichen Amt ist mit dieser Feststellung, auch im Rahmen des NT,
noch nicht beantwortet, wohl aber sind gewisse Grenzen sichtbar ge-
worden. Zur Sprache muf jetzt kommen: hat innerhalb der eben an-
gedeuteten Grenzen das kirchliche Amt eine Existenzberechtigung 6!?

60 Uber die Stellung des Hebrierbriefs zu dieser Frage s. O. Kuss, Der theo-
logische Grundgedanke des Hebraerbriefs. Zur Deutung des Todes Jesu im Neuen
Testament, in: Auslegung ... S. 281-328.

61 Kirchliches Amt als Dienst S. 458 ff.



Heilige Schrift und Ekklesiologie 235

Auch hier ist unsere herkémmliche Amtsterminologie verriterisch,
sie deckt das Dilemma auf, vor dem jeder steht, der die gegenwirtige
Kirche am Urzeugnis messen mdochte. Bezeichnend ist, dafl das NT alle
Vorstellungen, die ein Herrschaftsverhiltnis ausdriicken oder nahelegen,
vermeidet und dafiir ein neues Wort entwickelt, das allein fahig ist, seine
Intentionen deutlich zu machen: dtaxovix, Dienst. Nicht um Macht oder
Recht geht es der Botschaft Jesu, sondern um Dienst; er hat das Modell
der spiteren Gemeinde zu sein, gleichgiiltig zu welchen Verfassungs-
strukturen sie findet. Die Charismen sind Berufung und Befdhigung dazu;
eine systematische Stufenordnung unter ihnen kennt Paulus nicht; ledig-
lich der Verkiindigung ist ein hervorragender Platz eingerdumt. Gleich-
wohl beginnen stindige Aufgabenbereiche innerhalb der Gemeinde zu
«Amtern» zu fithren (1 Thess 5,12), iiber deren Art und Umfang historisch
freilich nichts Genaues auszumachen ist. Nur Phil 1,1 scheint eine festere
Terminologie (Entoxomot u. Staxovot) vorzuliegen, so daB moglicherweise
der SchluB3 berechtigt ist, die Entwicklung zu einer klareren Kirchen-
verfassung sei im Sinne des Paulus gewesen, zumal Episkopat und Dia-
konat auch weiterhin als Gaben verstanden werden 2. Solche Charismen
bringt die Gemeinde selbst nicht hervor, aber sie kann und muf} sie
priifen. Demnach verschaffen weder Stand noch Tradition die notwendige
Autoritdt, sondern der geistgewirkte Dienst setzt sich durch und er-
zwingt Anerkennung. Ein monarchischer Episkopat existiert fiir Paulus
nicht, desgleichen kein Presbyterat und keine Handauflegung. Und das
Erstaunliche: Paulus war nicht der Meinung, seinen Gemeinden fehle
etwas Wesentliches, er hielt sie fiir in sich geschlossen, obschon man
aus diesem Tatbestand nicht unbedingt eine Grundsatzfrage machen
sollte 3. Absolut richtig ist, daf} die Gemeinde von Korinth keine « Amts-
triger», wie sie zeitlich parallel an anderen Orten auftreten, kennt. Nicht
anders verhielt es sich in Rom, wo es noch zur Zeit des Rémerbriefs
weder Presbyter noch Episkopen gab. Dabei ist diese «Verfassung»
durchaus nicht urspriinglich, denn die Presbyterordnung existiert seit

62 Wenn W. MArxseN, Einleitung in das Neue Testament, Giitersloh 1963,
S. 57 meint, es handele sich hier um Redaktion oder Interpolation, so kann er dafiir
keinen Beweis erbringen.

63 Warum Paulus auf Organisation u. 4. so geringes Gewicht legt, ist von
O. Kuss, Jesus und die Kirche, Auslegung ... S. 50, gut beschrieben. 1. Er ist Mann
des «Geistes», 2. er verfiigt als Gemeindegriinder iiber die Autoritidt eines Vaters,
die juristisch nicht fixiert zu werden braucht, 3. er handelt und denkt als Missionar,
der vieles einer spateren Zeit fiberlassen darf, und endlich ist er, im Angesicht der
Parusie, am Dauerhaften nicht sonderlich interessiert.



236 Heilige Schrift und Ekklesiologie

den Anfingen in judenchristlichem Milieu. Erst allmihlich entwickelt
sich aus den Episkopen und Presbytern der monarchische Episkopat 64
Die Scheidung zwischen Klerus und Laien nimmt die ersten greifbaren
Formen an. «Der Abstand der heutigen Kirche zur wrspriinglichen Ver-
fassung dieser Kirche ist erschreckend groB!» (S. 487). Wie 1dBt sie sich
von ihrem Ursprung her verantworten? Eine Reihe von Losungen bieten
sich an, die bis in unsere Tage ihre Vertreter haben. Man muf3 K. dankbar
sein, daf} er die Alternativen so entschlossen stellt . Allzulange hat man
auf katholischer Seite von diesen exegetischen Resultaten keine Notiz
genommen; man verlor damit auch den MaBstab fiir die Gegenwart,
weil man sich auf sehr oberflichliche Weise in «Kontinuitdt» mit der
«Tradition» wufBte. Spiter, als solche Blindheit unmdglich geworden
war, verharmloste man, was offensichtlich nicht zu harmonisieren war;
neue Moglichkeiten fiir die Zukunft waren unerwiinscht. Die evangelische
Theologie, weithin derartigen Tendenzen abhold, aber ebenfalls durch
die Exegese in Bedringnis geraten, insofern sich plétzlich das katholische
Amt als partiell schriftgemidBl erwies, nahm ihre Zuflucht zur Disso-
ziierung der ihr unbequemen Elemente des NT, indem sie sich z. B. allein
an Paulus hilt und alles andere als Abfall disqualifiziert. Man trennt,
was im NT noch verbunden ist, wobei das Kriterium der Auswahl im
Standpunkt des jeweiligen Autors liegt. «Man sprengt mit der Einheit
des Neuen Testamentes auch die Einheit der Kirche» (S. 491). Gegeniiber
diesen Richtungen, die die Ganzheit der Urbotschaft auf ihre Weise
verkiirzen, mul} sich die Kirche ehrlich den Problemen ihres normieren-
den Anfangs stellen %. Das braucht nicht zu falschen Alternativen zu
fithren, etwa zwischen Amt und Charisma, denn es gibt auch hier neben
unleugbaren Differenzen Gemeinsamkeiten: das allgemeine Priestertum,
die Zuordnung von Amt und Dienst sowie die Priifung des Amtes durch
die Gemeinde der Glaubenden. Hier lieBe sich eine sachgemi3e Harmoni-
sierung erreichen. Weil schon am Beginn beide Verfassungen koexi-
stierten, ist die Kirche auch heute nicht vor eine exklusive Wahl gestellt,
wofern man nur nicht vorschnell die Spannung auflést. Die beliebte
Auskunft, die charismatische Struktur der paulinischen Gemeinden habe
sich auf die Dauer nicht bewihrt, so daB3 die eingetretene Unordnung

64 J. NEUMANN, Der theologische Grund fiir das kirchliche Vorsteheramt nach
dem Zeugnis der Apostolischen Viter, in: MThZ 14 (1963) 253-265.

65 S. 488 ff.

66 Wie differenzierend Vaticanum II die Resultate der Exegese einzuarbeiten
versucht, zeigt K. S. 492—495.



Heilige Schrift und Ekklesiologie 237

eine straffere Verfassung forderte, hilft nicht viel weiter, auch auf dem
Amt liegt ein betrdchtliches Schuldkonto, es hat zum Mi3brauch ebenso
verfithrt wie die unkontrollierbaren Charismen.

Eine gewisse Klirung des umstrittenen hierarchischen Amtsbegriffs
darf man hingegen in folgendem Gedanken sehen: der wachsende Ab-
stand zwischen apostolischer und nachapostolischer Zeit, geférdert durch
das Ausbleiben der Parusie, verursachte eine theologische Umorien-
tierung. Da das Urzeugnis, bei dem die Kirche bleiben wollte und mufite,
nicht mehr direkt zuginglich war, bekam die Uberlieferung ein neues
Gewicht. Zu jeder Art von Tradition gehoéren stabilisierende Faktoren,
so daf} es nur konsequent war, wenn nunmehr Elemente, die ihrer Siche-
rung und Reinerhaltung dienten, etwa Handauflegung, Bewahrung der
reinen Lehre, amtliche Verkiinder in Erscheinung traten. Wie die Charis-
men in der Gefahr standen, in Unordnung auszuarten, was am Anfang
durch die starke Personlichkeit des Paulus vermieden werden konnte,
so auch spiter das Amt, das zu allen Zeiten dem Formalismus verfallen
ist. Kirchengriindung und -leitung sollen das Werk der Apostel fort-
setzen. Die Differenzierung der Gemeindespitze in Episkopen-Presbyter-
Diakone ist das Resultat einer faktischen Entwicklung, die im 2. Jh.
ihren AbschluB fand. Entschieden spricht sich K. im Blick auf dieses
historische Resultat dafiir aus, solche Dienste theologisch nicht von-
einander abzugrenzen; waren die Grenzen am Anfang flieBend, so diirfen
sie es auch heute sein 7. Wie die Kirchengeschichte gezeigt hat, exi-
stieren keine Funktionen, die n#ur dem Bischof zukommen, so daf3 man
den Mut haben sollte, Konsequenzen fiir die Zukunft zu ziehen. Ihre
innerste Berechtigung ist darin zu sehen, daB3 die ganze Kirche in der
apostolischen Nachfolge steht und nicht bloB einige ausgezeichnete
Minner. Weiter ist daran festzuhalten, daB es neben der successio aposto-
lorum auch eine successio prophetarum et doctorum geben mul} mit
einem spezifischen Wachteramt in der Kirche. Das Verhiltnis von Hirten-
dienst und Gemeinde ist nicht schematisch zu verrechnen: die Vollmacht
der Gemeinde, griindend auf dem Priestertum aller, leitet sich nicht
schlechthin vom Amt ab, wie auch die Gemeinde nicht ihre Hirten aus
sich bestellt. Das eine wire Klerikalisierung, das andere Sikulari-
sierung 8.

%7 Die Kanonistik wird sich mit diesen Problemen eingehend zu befassen
haben.

% Die Feststellung, die paulinische Verfassung diirfe von der spiteren Kirche
nicht ausgeschlossen werden, auch wenn sie nicht mehr den Normalfall darstelle,



238 Heilige Schrift und Ekklesiologie

In eine so geartete Kirchenkonzeption haben sich Petrusmacht und
Petrusdienst einzufiigen . K. tut das mit Absicht erst an dieser Stelle,
denn schon der exegetische Befund zwingt dazu, die spirlichen Petrus-
texte des NT in das Ganze der Kirche einzuordnen, wobei die Akzente
auf den Dienst des Petrus und seiner Nachfolger gelegt werden, die in
diesem Rahmen Recht und Grenze besitzen. Die exegetischen Schwierig-
keiten werden nicht verharmlost, doch ist die diesbeziigliche Aussage
des NT, die K. zur Basis macht, nicht zu bestreiten: «Der Dienstprimat
eines Einzelnen in der Kirche ist nicht gegen die Schrift» (S. 543). Eben-
falls wird treffend bemerkt, daB die Textinterpretation uns nicht weiter-
hilft, wenn nicht zuvor eine theologische und praktische Klirung iiber
Wesen und Rolle des Papsttums stattfindet.

K.s Buch hat zum Ziel, das Zeugnis des normierenden Anfangs zu
héren und seine Funktion als Kriterium der Uberlieferung zu realisieren.
Das mufl an manche ekklesiologische Tabus riithren, aber dadurch und
durch seine unkonventionelle Frageweise wird es selbst ein «Anfang»
sein. Jeden Versuch, die verstreuten Details der exegetischen Arbeit fiir
die systematische Ekklesiologie fruchtbar zu machen, wird man dankbar
akzeptieren, um so mehr als die Spezialisten an solchen synthetischen
Entwiirfen begreiflicherweise nicht interessiert sind. Das hat seine Gefah-
ren, an Einzelheiten wird viel auszusetzen sein, aber auch seine Chance.
K. hat Linien ausgezogen, Fragen aufgeworfen, Diskussionen angeregt
und hie und da zum Widerspruch herausgefordert — ein nicht geringes
Verdienst. Unser Wunsch: das Buch moge ein Schritt in die Richtung
sein, die zum «apostolischen Anfang» weist.

ist richtig, aber die von K. S. 521 f, gezogenen Konsequenzen entsprechen nicht
ganz diesem Programm, weil sie abschwichen, so richtig die Fragen nach Giiltig-
keit der Eucharistie, der apostolischen Nachfolge auBerhalb der iiblichen Sukzses-
sionsreihe gestellt sind. Es handelt sich auch wohl nur um Diskussionsvorschlige
und nicht schon um praktikable Resultate.

69 K. verweist hier, um sich kurz zu fassen, auf sein Buch Strukturen der
Kirche (Quaestiones disputatae 17), Freiburg 1962, bes. S. 206-355.

Nachtrag: Wie kompliziert die Probleme des neutestamentlichen Amtsbegriffs
sind, zeigt der Kommentar von G. Hortz, Die Pastoralbriefe (Theolog. Handkom-
mentar zum Neuen Testament 13), Berlin 1965, bes. S. 13 ff.; 79 ff.; 86 ff. Das
Werk wurde mir erst jetzt zugdnglich.



	Heilige Schrift und Ekklesiologie

