
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 13-14 (1966-1967)

Heft: 2

Artikel: Heilige Schrift und Ekklesiologie

Autor: Horst, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761608

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761608
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ulrich Horst

Heilige Schrift und Ekklesiologie

Vor dem Konzil hätte das hier zu würdigende Buch H. Küngs «Die

Kirche» in dieser Form nicht geschrieben werden können 1. Wir meinen

mit dieser Behauptung nicht so sehr das veränderte Klima, das dem

Theologen mehr Freiheit gestattet, als eine deutliche Akzentverschiebung
innerhalb der theologischen Situation. Sie ist, obwohl sich die

Konsequenzen nur langsam zeigen und von den meisten Konzilsvätern gar
nicht vorausgesehen wurden, zutiefst durch ein neues Verhältnis von
Schrift und Tradition bestimmt, dessen Wandel in Richtung auf eine

kritische Funktion der Schrift jetzt zu einer allmählichen Distanzierung
und Überprüfung zahlreicher Traditionselemente führt, die noch nie

Gegenstand einer wirklichen Diskussion waren. Die Erkenntnis, daß das

Trienter Traditionsdekret durchaus im Sinne einer materialen Schrift-
suffizienz gedeutet werden kann, hatte zunächst zu der Meinung
verleitet, man sei im Blick auf die ökumenische Problemstellung einen
entscheidenden Schritt vorwärts gekommen (was in gewisser Hinsicht nicht
zu leugnen ist), doch setzte sich rasch eine nüchternere Beurteilung der

Dinge durch, denn man hätte, um die katholischen Dogmen «sola scriptum»

zu begründen, jene Suffizienz so ausweiten müssen, daß sie beinahe

jegliche kontroverstheologische Bedeutung verliert2.

1 H. Küng, Die Kirche, Freiburg-Basel-Wien 1967. Ökumenische Forschungen.

Hrsg. von H. Küng u. J. Ratzinger. I. Ekklesiologische Abteilung Bd. 1. - Aus
dem Geleitwort geht hervor, daß dieser Band eine neue Reihe eröffnet, die in drei
Abteilungen gegliedert ist. 1. Fragen um die Kirche, 2. Fragen um Gnade und
Rechtfertigung, 3. Fragen um die Sakramente. In systematischer und historischer Sicht
sollen «die Hauptthemen und Hauptschwierigkeiten der ökumenischen Verständigung

angegangen werden».
2 Typisch dafür sind J. R. Geiselmann, Die heilige Schrift und die Tradition

(Quaestiones disputatae 18), Freiburg 1962 und J. Ratzinger, Offenbarung und
Überlieferung (Quaestiones disputatae 25), Freiburg 1965, S. 30-33.



Heilige Schrift und Ekklesiologie 211

Richtig gestellt ist die Frage nur, wenn sie die Autorität der Schrift
in ihrem Verhältnis zu der in der Kirche gegenwärtigen Offenbarung
bestimmen möchte. Kennt man die Vorgeschichte und die
Problemsituation, so überrascht es einen nicht, daß die Konzilskonstitution über
die göttliche Offenbarung noch stark unter dem Einfluß der Suffizienz
steht3. Ihre Betonung sollte in den Augen ihrer Befürworter als ein
Gegengewicht gegen einen zu weit verstandenen Traditionsbegriff dienen,
der im Sinne einer dynamischen Lehrentwicklung auf den aktuellen
Glauben der Kirche schaut und eine ihm vorausgehende Norm nicht
benötigt. Auf der anderen Seite meldeten die Vertreter der Insuffizienzthese

erhebliche Vorbehalte an. Ihre Sorge war, der Glaube der Kirche
könne in einem nicht zu verantwortenden Maße den sich jeweils ändernden

Resultaten der Exegese ausgeliefert und einer Reduktion
unterworfen werden, die die legitime Dogmenentwicklung auf den biblischen
Ursprung hin überspringt. Es besteht kein Zweifel daran, daß es beiden
theologischen Grundpositionen um ernste Probleme ging: der einen um
das einmalige, unüberbietbare Offenbarungsdokument des apostolischen
Anfangs, der anderen um die bleibende Gegenwart eben jenes Anfangs
in der Kirche. Das 2. Kapitel der Offenbarungskonstitution «über die

Weitergabe der göttlichen Offenbarung» ist ein Kompromiß aus beiden
Tendenzen, wobei den Befürwortern der Suffizienz beachtliche
Zugeständnisse seitens der Minderheit gemacht werden mußten. Das Ergebnis,
das dem nachtridentinischen Dilemma der «Zweiquellentheorie» ein Ende
setzte, ist sehr zu begrüßen : die Trennung von Schrift und Tradition ist
überwunden, denn beide bilden eine untrennbare Einheit. «Sacra
Traditio ergo et Sacra Scriptura arete inter se connectuntur atque communicant»

(nr. 9). Ihr gegenseitiger Bezug ist so eng, daß die Frage nach der

einzigartigen Autorität der Schrift, auf die es namentlich in ökumenischem

Zusammenhang ankommt, hier nicht gestellt wird und erst an

3 Vgl. G. Baum, Die Konstitution De Divina Revelatione, in: Cath 20 (1966)
85-107; R. Latourelle, La révélation et sa transmission selon la Constitution
«Dei Verbum», in: Gr 47 (1966) 5-40; G. H. Tavard, Commentary on De Revelatione,

in: Journal of Ecumenical Studies 3 (1966) 1-35; P. van Leeuwen, Der
Reifungsprozeß des Zweiten Vatikanischen Konzils in der Lehre über die göttliche
Offenbarung und ihre Weitergabe, in : Concilium 3 (1967) 2-8. - Die traditionellen
Bedenken gegen die Suffizienz s. H. Schauf, Die Lehre der Kirche über Schrift und
Tradition in den Katechismen, Essen 1963, S. 204—208. — Zur reformatorischen
Position vgl. besonders G. Ebeling, « Sola scriptura» und das Problem der Tradition,
in: Wort Gottes und Tradition. Studien zu einer Hermeneutik der Konfessionen
(Kirche und Konfessionen Bd. 7), Göttingen 1964, S. 91-143.



212 Heilige Schrift und Ekklesiologie

anderen Orten mehr oder minder ausdrücklich zur Sprache kommt. Eine
präzise Antwort in der einen oder anderen Richtung ist nicht gegeben
worden, so daß man einen eigenartig schwebenden Eindruck von
diesen Texten erhält, der allerdings durch die auf päpstliche Intervention
eingefügte Stelle «quo fit ut Ecclesia certitudinem suam de omnibus
revelatis non per solam Sacram Scripturam hauriat» (nr. 9) unterbrochen
wird. Ob dieses «haurire» der Tradition eine Sonderstellung einräumt,
ist nicht mit Sicherheit auszumachen, wohl aber dürfte feststehen, daß

es dazu dienen soll, einer Störung des Gleichgewichts entgegenzuwirken.
Auch in dem Schlußkapitel «Die heilige Schrift im Leben der Kirche»,
wo man dem Titel zufolge einen anderen Akzent erwarten dürfte, wird
das Ineinander stark betont. «Eas (sei. divinas Scripturas) una cum
Sacra Traditione semper ut supremam fidei suae regulam habuit et
habet...» (nr. 21). Wie man sieht, hat sich das Konzil formell nicht dem
Problem gestellt, welche spezielle Rolle der Schrift zukommt, es hat auch
nicht absolut eindeutig die Frage nach ihrer Suffizienz beantwortet,
obschon man angesichts der Entstehungsgeschichte der Offenbarungskonstitution

sagen darf, es habe in seiner Mehrheit auf sie tendiert.
Allein bei diesen Bemerkungen darf man es nicht bewenden lassen,

denn in anderen Texten werden weiterweisende Perspektiven eröffnet.
In mehr praktischen Zusammenhängen, die nicht direkt das die
Konzilsdebatten berührende Verhältnis von Schrift und Tradition betreffen,
wo kaum mehr als eine zwischen den Fronten ausgleichende Position
zu erwarten war, wird der Bibel doch eine Sonderrolle eingeräumt, die

zu dogmatischen Konsequenzen führen muß. Zunächst, noch innerhalb
eines theoretischen Kontextes, erfreut sich die Schrift eines Vorrangs,
den die Überlieferung ihrem Wesen nach nicht hat. Die apostolische
Predigt hat in den inspirierten Büchern besonders deutlichen Ausdruck
gefunden 4. Nur von ihr läßt sich die Ähnlichkeit zum Herrenleib
aussagen, es gibt einen Tisch des Wortes und einen des Leibes Christi, von
beiden empfangen die Gläubigen das «Brot des Lebens»5. Allein die
Schriften sind von Gott eingegeben und «ein für alle Male niedergeschrieben»

worden, so daß solche Fixierung Unwandelbarkeit garantiert. Offenbar

hat das Konzil, im Gegensatz zur Tradition, die ihrer Eigenart gemäß

4 C. II nr. 8 Itaque praedicatio apostolica, quae in inspiratis libris speciali
modo exprimitur Die apostolische Tradition ist inspiriert und in ihrer schriftlichen
Gestalt Wort Gottes auf eine ausgezeichnete Weise (speciali modo), mit der Tradition
verhält es sich nicht so.

5 C. VI nr. 21.



Heilige Schrift und Ekklesiologie 213

keinen einmaligen Charakter haben kann, gerade in solcher Dauerhaftigkeit

ein einzigartiges Privileg gesehen, denn nur auf das Unveränderliche
ist jederzeit zu rekurrieren 6.

Weiter wird nur von der Schrift gesagt, sie habe die christliche
Religion und Verkündigung zu nähren, ihr obliegt die Aufgabe, beide

zu orientieren. In «ihren Büchern kommt ja der Vater, der im Himmel
ist, seinen Kindern in Liebe entgegen und nimmt mit ihnen das Gespräch
auf». Darf man daraus nicht folgern, daß den Dokumenten, die eine

Orientierungshilfe bieten wollen, nicht auch eine kritische Funktion
zukommt? Offensichtlich wird dem geschriebenen Wort eine Kraft
zugetraut, die die Tradition so nicht besitzt, nämlich «für die Kirche Halt
und Leben» zu spenden und«unversieglicher Quell des geistlichen Lebens»

zu sein 1. Daß unter diesen Umständen der Bibel auch für die Theologie
als Wissenschaft eine zentrale Rolle zukommt, ist nicht verwunderlich.
Auf dem geschriebenen Wort ruht sie «wie auf einem bleibenden Fundament»,

so daß die Parenthese, dies solle geschehen «una cum Sacra

Traditione», beinahe einen beiläufigen Charakter einnimmt.
Sehr bedeutsam sind auch die folgenden Forderungen : «Das Studium

des Heiligen Buches (sei) gleichsam die Seele der Heiligen Theologie»8.
«Die Schrift nicht kennen heißt Christus nicht kennen» 9. Durch ihre
Lektüre, so ist das Konzil überzeugt, wird das «Wort Gottes seinen Lauf
nehmen» (2Thess3,l), so daß man sicher sein darf, es werde aus sich

Kraft entwickeln und sich selbst durchsetzen, um neues Leben zu
bewirken 10.

Ähnliche Gedanken werden im Dekret über die Priesterausbildung
geäußert, wo verlangt wird, daß das Studium der Schrift gleichsam die
Seele der ganzen Theologie sein sollu. Sachlich und methodisch ist

6 A. a. O.
7 Das «nutriatur» des endgültigen Textes (nr. 21) wurde gewählt, weil die

ursprüngliche Formulierung «iudicatur» von manchen als zu scharf empfunden
wurde, dafür schob man aber «regitur» ein. Zur Geschichte des Problems vgl. etwa
B. Häggelund, Die Bedeutung der «régula fidei» als Grundlage theologischer
Aussagen, in: Studia theol. 12 (1958) 1-44. - Zur Lehre Luthers von der sich
durchsetzenden Kraft des Gotteswortes vgl. R. Hermann, Von der Klarheit der heiligen
Schrift. Untersuchungen und Erörterungen über Luthers Lehre von der Schrift,
in De servo arbitrio, Berlin 1958; G. Ebeling, Luther. Einführung in sein Denken,
Tübingen 1964, S. 100-120.

8 C. VI nr. 24.
9 A. a. O. nr. 25. Vgl. Hieronymus, Comment, in Is., Prol, PL 24, 17.
10 C. VI nr. 26.
11 Decretum de institutione sacerdotali c. V nr. 16 Sacrae Scripturae studio,



214 Heilige Schrift und Ekklesiologie

bemerkenswert, daß der Dogmatik die Behandlung biblischer Themen

vorausgehen muß, diese dienen als Grundlage der historischen und
systematischen Unterweisung 12.

Das Ergebnis dieses Überblicks darf man wohl so formulieren :

zwischen den streng dogmatischen Aussagen, vor allem im 2. Kapitel der

Offenbarungskonstitution, die auf Grund ihrer Vorgeschichte den Charakter

einer ausgewogenen Kompromißformel an sich tragen, und den
praktischen Konsequenzen besteht eine deutliche Spannung. Während auf
der einen Seite die Einheit von Schrift und Überlieferung mit aller Klarheit

betont wird, lösen sich andrerseits beide in gewisser Weise, so daß
das geschriebene Wort Gottes einen Vorrang erhält, wodurch es über
die Tradition gestellt wird. Scheint die dogmatische These von der
herkömmlichen Lehre bestimmt zu sein, daß die Bibel tot oder dunkel ist,
wenn sie nicht mit den Augen der Überlieferung gelesen wird, gehen die

pastoralen Anweisungen einen beträchtlichen Schritt weiter. Sie sind

von der Selbstevidenz der Bibel überzeugt, deren Macht sich von allein
durchsetzt, und räumen ihr die Funktion eines Kriteriums ein, das die

Überlieferung so nicht hat. Wenn sie Seele der Theologie sein soll, wird
man sie auch unbefangen ohne die Brille einer langen Auslegungsgeschichte

lesen dürfen, um sie mit dem zu konfrontieren, was sie in einem

geschichtlichen Auslegungsprozeß aus sich entlassen hat. Es ist klar,
daß von diesem Ansatz her der Traditionsbegriff, sei er klassizistisch
oder dynamisch verstanden, überdacht werden muß13.

Unter der Voraussetzung, daß nur das ursprüngliche apostolische
Glaubenszeugnis entscheidende theologische Relevanz hat, ist die Schwie-

quae universae theologiae veluti anima esse debet, peculiari diligentia alumni
instituantur

12 A. a. O. Theologia dogmatica ita disponatur ut ipsa themata biblica primum
proponantur Unter den Hilfen für das priesterliche Leben ragen die Hl. Schrift
und die Eucharistie hervor. Decretum de presbyterorum ministerio et vita c. III
nr. 18. Die Schriftlesung stärkt den Glauben und vermittelt die Kenntnis der Zeichen
der Zeit, a. a. O. Scientia autem ministri sacri sacra esse debet, quia a sacro fonte
desumpta et ad sacrum finem directa. Praeprimis hauritur ex lectione et meditatione
Sacrae Scripturae (nr. 19). O. Cullmann, Die Reformbestrebungen des 2. Vatikanischen

Konzils im Lichte der Geschichte der katholischen Kirche, in: ThLZ 92 (1967)
1-22, bes. Sp. 6, wertet diese Nuancen nicht genug, sieht aber (Sp. 12), daß es sie

gibt.
13 Vgl. die kurze, doch treffende Charakteristik bei W. Kasper, Schrift -

Tradition — Verkündigung, in: Umkehr und Erneuerung. Kirche nach dem Konzil,
hrsg. v. Th. Filthaut, Mainz 1966, S. 13-41, bes. S. 21 ff. Zum Ganzen H. Hammans,
Die neueren katholischen Erklärungen der Dogmenentwicklung (Beiträge zur
neueren Geschichte der katholischen Theologie Bd. 7), Essen 1965.



Heilige Schrift und Ekklesiologie 215

rigkeit offenkundig. Die apostolische Tradition hat wesensgemäß keine

greifbare Gestalt angenommen, denn päpstliche oder konziliäre
Äußerungen sowie sämtliche Stimmen kirchlicher Überlieferung sind Weisen,

Mittel, welche Tradition zur Sprache bringen, aber nie diese selbst. Auf
Grund dieser Unbestimmtheit - ein Kriterium innerhalb der Tradition
gibt es nicht - droht sie ins Unbestimmte zu verschwimmen, sie kann
vieles und unter Umständen nichts bedeuten. Ohne eine Norm bestünde
die Gefahr, die Schrift praktisch zu ignorieren und das jeweils aktuelle
Glaubensbewußtsein zu kanonisieren, wobei man als Konsequenz einem

unbegrenzten Dynamismus verfallen kann 14. Da das Konzil die
Feststellung traf, daß kein Dogma aus der Tradition allein abzuleiten sei,

gilt auch umgekehrt: kein Dogma ohne die Schrift. Dies bedeutet jedoch
eine indirekte, aber höchst wichtige Bestätigung der These, daß eine

gewisse kritische Funktion des geschriebenen Gotteswortes im Bereich
der Konzilsaussagen liegt15.

Derartige Formulierungen weisen in die Zukunft, aber nicht minder

wichtig ist «die Umschichtung, die unter den verschiedenen Dogmen,
die den Kern der Lehre ausmachen, vorgenommen wird»16. Man darf
in den Worten des Ökumenismusdekrets «In comparandis doctrinis
meminerint existere ordinem seu 'hierarchiam' veritatum doctrinae
catholicae, cum diversus sit earum nexus cum fundamento fidei chris-
tianae» eine theologische Revolution erblicken 17. Es gibt ein einziges
entscheidendes Fundament, das Christusereignis, und daraus abgeleitete
Wahrheiten von unterschiedlichem Gewicht. Ob dieser Satz so neu ist,
wie man gemeint hat, kann offen bleiben, Tatsache ist dagegen, daß er,
in seinem Kontext gelesen, zu einer Konzentrierung und zugleich einer
gewissen «Relativierung» der Dogmen führen wird, auch wenn das Konzil
über Einzelheiten schweigt. Sicher ist, daß ein solcher Grundsatz seine

Konsequenzen für die Ekklesiologie hat, wo nicht alles in der gleichen
Weise auf das Christusereignis Bezug nimmt.

In den Rahmen einer durch das Konzil vorsichtig eingeleiteten
Neuorientierung, deren Tendenzen wir beschrieben haben, fügt sich das

Werk von H. Küng ein. Bezeichnend dafür ist der programmatische Satz :

14 Vgl. W. Kasper, Die Lehre von der Tradition in der Römischen Schule
(Die Überlieferung in der neueren Theologie Bd. 5), Freiburg 1962, bes. über Perrone
S. 178-181.

15 So argumentiert richtig W. Kasper, Schrift - Tradition - Verkündigung
S. 37.

16 O. Cullmann, a. a. O. Sp. 8.
17 C. II nr. 11.



216 Heilige Schrift und Ekklesiologie

«Wir haben versucht, uns von der ursprünglichen Botschaft die Themen,
die Perspektiven, die Gewichtsverteilung geben zu lassen, damit das

Licht der Kirche des Ursprungs der Kirche von heute wieder den Weg
weise» (S. 7). Um das tun zu können, um gleichsam die Tradition der
Kirche, die zu allen Zeiten in der Gefahr stand, die jeweilige Erscheinungsform

absolut zu setzen, einer Relativierung zu unterziehen, ist es

angebracht, die Geschichtlichkeit der Kirchenbilder zu betonen. Allerdings
wirft eine derartige Forderung sogleich die Frage auf, wie sich das

Bleibende, das zusammen mit dem Wandel zur Kirche gehört, durchhält.
Die Identität in eine linear gedachte Kontinuität zu verlegen, die man
zuweilen sogar für empirisch konstatierbar hielt, ist nicht möglich, wenn
man vom Ereignischarakter des Glaubens ausgeht. «Der wirklichen
Kirche wirkliches Wesen ereignet sich in der geschichtlichen Gestalt»

(S. 15). Wesen und Gestalt sind indes untrennbar, eine «Kirche an sich»

wird es nie geben. Daß sie sich selbst identisch bleibt, kann nie historisch

aufgewiesen und durch keine theologische Kritik an ihren Erscheinungsformen

begründet werden. Nicht sie ist auf dem «richtigen» Weg, sie

wird vielmehr durch die Zusage von Gottes Treue auf diesem Weg
gehalten. Unter dieser Voraussetzung ist dem Satz zuzustimmen: «Es gibt
bleibende Konstanz, aber keine von vornherein irreformablen Bezirke»
(S. 15). Da selbst das NT nur ekklesiologische Entwürfe gekannt hat,
nicht aber eine alle Möglichkeiten umfassende Ekklesiologie, wird das

Dilemma zwischen Norm und Gestaltwandel offenkundig. Die Differenz,
obwohl grundsätzlich nicht verrechenbar, läßt sich nur jeweils annähernd
überwinden, wenn man glaubt, daß Offenbarung in der Vielfalt ihrer
neutestamentlichen Ausprägungen verbindliche Strukturen gesetzt hat,
die einen umgrenzten Raum für alle Zukunft eröffnen 18. Aber welchen

Weg hat die Kirche in den Jahrhunderten durchlaufen von ihren
bescheidenen Anfängen bis in die Papstkirche des Mittelalters und der
Neuzeit! Geprägt von den sozialen, kulturellen und politischen
Vorstellungen aller Epochen zeigt sie ein Antlitz, das man oft nur mit Mühe
als das wahre erkennt19. Angesichts solcher Wandlungen, mögen sie

legitim sein oder als Verzerrungen qualifiziert werden müssen, hat sich
Kirche beständig an ihrem bleibenden Ursprung zu orientieren. Aller-

18 Vgl. H. Schlier, Biblische und dogmatische Theologie, in: Besinnung auf
das Neue Testament. Exegetische Aufsätze und Vorträge II, Freiburg 1964, S. 25-34.

19 Dieser Überblick ist der Nuancierung bedürftig, doch zeigt er anschaulich
die Geschichtsgebundenheit der verschiedenen Ekklesiologien in ihrer Verflechtung
mit der jeweiligen Umwelt.



Heilige Schrift und Ekklesiologie 217

dings wirft diese Bindung an die Botschaft Jesu ihre schwierigen
Probleme auf. Denn wo wird das dauerhafte Zeugnis des Anfangs aufbewahrt
Die Antwort, daß es im einfachen Rückgriff auf die biblischen Bücher

zu suchen sei, befriedigt heute nicht mehr überall, da der Streit um den
Kanon in sein heftigstes Stadium getreten ist 20. Nur wenn man die

Kanonentscheidung des 2. Jh. als Ausdruck des lebendigen Glaubens der
Gemeinden akzeptiert, sich also einer kirchlichen Auswahl unterwirft,
wird man die Einheit der neutestamentlichen Bücher als nicht mehr
diskutables Faktum ansehen können21. Wer, einem modernen Kirchenbild

getreu, diese erste große «Dogmatisierung» für unannehmbar hält,
den wird der Versuch K. s, alle Schichten des NT zu respektieren (wenn
auch mit Modifizierungen), nicht überzeugen (S. 29-32). Der Kanon
scheidet damals wie heute die Geister und bewirkt die Vorentscheidung
für jegliche Ekklesiologie. Um ihn in seiner traditionellen Gestalt zu
begründen, ist viel Scharfsinn aufgewandt worden. Wer sich für eine

heilsgeschichtliche Deutung der Offenbarung entschließt, wird die
Argumentation 0. Cullmanns überzeugend finden, wonach die Temporalität
der Heilsgeschichte notwendig Begrenzung mit sich bringt. Das

Heilsgeschehen geht zwar weiter, jedoch nur als Entfaltung, neue Ereignisse
treten ein, aber wir sind zu ihrer verbindlichen Deutung nicht mehr

fähig, weil der Höhepunkt der Offenbarung bereits überschritten ist. Mit
dem Tod der Augenzeugen dieser Ereignisse, deren berufene Deuter sie

allein sind, ist auch die entscheidende Deutung vorbei, so daß es nur
noch weitertradierende Zeugen geben kann 22.

Ist die Schrift norma normans der kirchlichen Tradition, die als

norma normata ihr Recht behält und keineswegs bedeutungslos wird,
so ist sie auf Grund ihrer unübertrefflichen Sachnähe die Legitimation
für die Kritik an allen in der nachfolgenden Zeit entstandenen ekklesio-
logischen Entfaltungen (S. 27). Allerdings hat der geschichtlich gewordene

20 H. Küng hat das Verdienst, als einer der ersten auf katholischer Seite das
Problem des Frühkatholizismus mit seinen theologischen Konsequenzen und
Möglichkeiten gesehen zu haben, in: Kirche im Konzil, Freiburg 21964, S. 125-155. - Das
Buch von N. Appel, Kanon und Kirche. Die Kanonkrise im heutigen Protestantismus

als kontroverstheologisches Problem (Konfessionskundliche und
kontroverstheologische Studien Bd. IX), Paderborn 1964, bietet demgegenüber nicht viel mehr
als eine große Materialsammlung.

21 Hier ist der Aufsatz von H. Fr. v. Campenhausen zu erwähnen, Irenaus
und das Neue Testament, in: ThLZ 90 (1965) 1-8. Er enthält für die systematische
Theologie bemerkenswertes Material.

22 Diese Andeutungen müssen genügen. Vgl. O. Cullmann, Heil als Geschichte,
Tübingen 1965, S. 268-280.

15



218 Heilige Schrift und Ekklesiologie

Charakter des NT weitreichende Konsequenzen hinsichtlich seiner
kritischen Funktion, denn eine Vielzahl von Kirchenverständnissen gibt
es bereits innerhalb des Kanons, ja sämtliche Differenzen und
Spannungen, die in der Reformation ihren ersten Höhepunkt erreichten, sind
hier grundgelegt. Mühelos könnte man sie gegeneinander ausspielen
oder eine Auswahl unter ihnen treffen, die an einer tieferen Einheit erst

gar nicht interessiert ist. Eine weitere Möglichkeit besteht darin, diese

Einheit eschatologisch zu verstehen, so daß selbst der Versuch, sie jetzt
schon zu realisieren, nicht erstrebenswert ist.

Demgegenüber ist die übliche katholische Position nicht minder
einseitig und in Vorurteilen befangen, indem sie die neutestamentlichen
Entwürfe zu vordergründig auf einen Nenner bringt und von vornherein
darauf verzichtet, sie dialektisch fruchtbar zu machen. K. läßt keinen
Zweifel daran, daß diese Methode heute wissenschaftlich nicht mehr zu
verantworten ist, weil «man nämlich aus unproblematischer Naivität
oder aus systemgebundener Trägheit sich an der scheinbar glatten
Oberfläche der Texte bewegt, statt die tiefen Gegensätze zur Kenntnis zu
nehmen und ihnen ernsthaft auf den Grund zu gehen» (S. 30). Diese

Einsicht sollte selbstverständlich sein, hat aber noch keinen wirklichen
Eingang in die Lehrbücher gefunden 23. Um so begrüßenswerter ist es

daher, daß K. sie zum Programm für sein Buch macht, so daß man schon

an dieser Stelle gespannt ist, wie seine Lösungen der neutestamentlichen

Spannungen aussehen werden. Angesichts einer so differenzierten
Ausgangslage kann es nur darum gehen, das ganze NT gleichermaßen zu
berücksichtigen, seine Einheit zu wahren und doch die Unterschiede
ernst zu nehmen24. Oder anders: die «spannungsgeladene katholische

Weite»... mit einer «evangelischen Konzentration» zu verbinden, die das

aus dem Evangelium Abgeleitete nicht zur Mitte des Evangeliums macht»
(S. 31) 2S. Dabei dienen als Kriterien, die man jedoch sehr behutsam

gebrauchen muß, wie etwa die Problematik des Johannesevangeliums
zeigt, die Chronologie (zeitlich Früheres hat größere Autorität), die

23 Ein negatives Beispiel ist das Werk von F. A. Sullivan, De Ecclesia
I. Quaestiones Theologiae Fundamentalis, Rom 1963.

24 Vgl. H. Schlier, Die Einheit der Kirche nach dem Neuen Testament, in:
Besinnung auf das Neue Testament... S. 176-192.

25 Vgl. F. Mussner, Die Mitte des Evangeliums in neutestamentlicher Sicht,
in: Cath 15 (1961) 271-292; ders. «Evangelium» und «Mitte des Evangeliums», in:
Gott in Welt. Festgabe f. K. Rahner Bd. 1, Freiburg 1964, S. 492-514.



Heilige Schrift und Ekklesiologie 219

Authentizität (z. B. Pastoralbriefe) und vor allem die Sachnähe (Paulus
und Jakobus) 26.

Dieses Programm bedeutet nun nicht eine wiederum ungeschichtliche
verbale Rückkehr zum Ursprung, auch hier tötet der Buchstabe, keine

Konservierung, sondern Veränderung. M. a. W. «Besinnung auf die
Kirche des Neuen Testaments heißt aber: Nicht jede beliebige
Weiterentwicklung ist vom Neuen Testament her erlaubt : es gibt geschichtliche
Fehlentwicklungen und Rückschritte. Da ist die neutestamentliche
Botschaft als das ursprüngliche Zeugnis die kritische Instanz, an die im
Wandel der Zeit zu appellieren ist» (S. 36).

Nach diesen Vorfragen nähert sich K. s Buch den ersten zentralen
ekklesiologischen Problemen. Kirche ist geglaubte Kirche, sie ist darum
zunächst weder zu bewundern noch zu kritisieren (S. 44 ff.). Beides ist
möglich und nötig, wenn Glaube das Motiv ist. Und dies mit der
Einschränkung, daß der Christ nicht die Kirche glaubt (sie ist nicht Gott,
denn wir sind die Kirche), sondern an sie glaubt. Das aber besagt: Kirche
wird aus Gottes Gnade durch den Glauben, sie existiert nie an sich,
sondern in ihren Gläubigen, sie ist nicht einfach Setzung Gottes, sondern

Entscheidung der Menschen. Allerdings wird dieser Glaube durch die
Kirche, ohne die Gemeinschaft kommt niemand zum Glauben. Glaube
und Kirche sind also aufeinander bezogen, gründen letztlich aber im
Heilshandeln Gottes an uns. Daraus folgt, daß Kirche immer in einer
Dialektik von Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit entsteht. «Die wirkliche
Kirche ist die im Sichtbaren geglaubte und so im Sichtbaren unsichtbare
Kirche» (S. 52). Ihr Entscheidendes bleibt verhüllt, es darf nicht in
Kultur, Politik u. dgl. aufgehen, einen Dualismus zwischen ihren beiden

Aspekten gibt es allerdings nicht.
An wen glauben die Glaubenden? Und von wem kommt ihre Gemeinschaft?

Zwei Fragen, die seit der Entstehung der historisch-kritischen
Exegese an der Existenzberechtigung der konkreten Kirche rütteln.
Auch wenn die Wortstatistik allein nicht viel verrät - das Wort k/:/j;rp'vj_
kommt nur an zwei anfechtbaren Evangelienstellen vor (Mt 16,18 u.
18,17) -, muß doch der Befund, daß die Evangelien beständig von der
Gottesherrschaft reden, alle Aufmerksamkeit erregen27. Anders: darf

26 Wie schwierig auch hier die Fragen sind, zeigt F. Mussner, Der Jakobusbrief

(Herders Theolog. Kommentar zum NT Bd. XIII, 1), Freiburg 1964.
27 A. Lang, Der Auftrag der Kirche, München 1954, setzt noch weitgehend

Gottesreich und Kirche gleich. «Jesus, der dieses Gottesreich gewollt hat, hat eine
sichtbare Kirche gewollt... S. 47. Ähnlich F. A. Sullivan, a. a. O. S. 57.



220 Heilige Schrift und Ekklesiologie

sich die Kirche überhaupt auf Jesus berufen, wollte er, was jetzt ist?
Die Exegeten aller Schulen stimmen überein, daß die nahe gekommene
Gottesherrschaft das Zentrum der Verkündigung Jesu ist, sie wird nicht
von Menschen, etwa durch Gesetzeserfüllung, herbeigeführt, sondern ist
die mächtige Tat Gottes selbst, die man nur empfangen kann, indem
man umkehrt und glaubt28. Besteht heute weithin ein Konsens in Bezug
auf die Gottesherrschaft, so scheiden sich nach wie vor die Geister
hinsichtlich seiner Nähe. Ist die Eschatologie Jesu präsentisch oder
futurisch? Ohne in das exegetische Detail eingehen zu wollen, gelingt K. ein
exaktes Bild der Diskussion, aus dem ersichtlich wird, wie die synop-
tischenTexte Nah und Fern ineinander verschränken, so daß die
Gottesherrschaft als bevorstehend und als gegenwärtig erscheint. In Jesu
Auftreten, in seiner Forderung zur Entscheidung, ist sie da im Sinne eines

letzten Wortes. Wie man diesen Anspruch auch deuten mag, er wird
nicht anders denn als messianisch zu verstehen sein29. «Die Verkündigung
Jesu ist also zwischen die Pole des Noch-nicht und des Doch-schon

eingespannt und vertritt damit eine futurisch-präsentische Eschatologie,
wobei aus diesen zwei Polen keineswegs zwei Perioden der Verkündigung

gemacht werden dürfen. Die Texte selber kennen keine
Entwicklung im eschatologischen Denken Jesu» (S. 75). Weitere Einzelheiten
(vor allem K.s doch etwas zu rasch vermittelnde Position zwischen den

heutigen Schulen S. 76-88) dürfen wir uns ersparen, es sei nur gesagt,
daß in dem berühmten und oft angegriffenen Wort von A. Loisy «Jésus

annonçait le royaume, et c'est l'Église qui est venue»30 eine beachtenswerte

Wahrheit steckt. Wären die Juden angesichts der Predigt vom
Gottesreich gläubig geworden, hätte es keine Kirche gegeben. Jesus hat
in der Tat das Reich und nicht die Kirche verkündet. Unter der
Voraussetzung, man hätte es zu seinen Lebzeiten oder nach seinem Tod

angenommen, wäre das Reich gekommen. Das hat E. Peterson richtig
gesehen. «Kirche gibt es nur unter der Voraussetzung, daß die Juden
als das von Gott erwählte Volk nicht an den Herrn gläubig geworden

28 Eine prägnante Beschreibung der Gottesherrschaft an Hand der
exegetischen Literatur bei K. S. 61-70.

29 K. S. 74f. verweist mit Recht auf die höchst bemerkenswerte These E.
Käsemanns, Das Problem des historischen Jesus, in: Exegetische Versuche und
Besinnungen I, Göttingen 1960, S. 206. In der Literatur vermißt man zwei
grundlegende Werke. F. Hahn Christologische Hoheitstitel. Ihre Geschichte im frühen
Christentum, Göttingen 1963. H. E. Tödt, Der Menschensohn in der synoptischen
Überlieferung, Gütersloh 21963.

30 L'Évangile et L'Église, Paris 1902, S. 111. Zitiert bei K. S. 57 Anm. 1.



Heilige Schrift und Ekklesiologie 221

sind. Zum Begriff der Kirche gehört, daß sie wesentlich Heidenkirche
ist»31. Das wiederum fordert, die andere theologische Seite der
Heidenberufung zu berücksichtigen, insofern die Kirche gegen die konkrete
jüdische Eschatologie spricht. «Kirche gibt es nur unter der
Voraussetzung, daß das Kommen Christi nicht unmittelbar bevorsteht»32.
Anders: der Unglaube der Juden hält die Wiederkunft des Herrn auf
und dadurch «begünstigen sie notwendig den Fortbestand der Kirche» 33.

Kirche ist also das Resultat eines Umwegs oder eines Scheiterns des

ursprünglichen göttlichen Plans, der die Gottesherrschaft zum Ziel hatte.
Wir erfahren, daß, ähnlich wie bei der Erbsünde, Gott den Menschen

zum Trotz es beim Versagen nicht bewenden läßt, sondern auch «auf

krummen Zeilen gerade schreibt». Das Angebot Jesu und seiner ersten

Zeugen enthielt die Gottesherrschaft und nicht die Kirche, allein die

Frage, die E. Peterson ausdrücklich stellt und beantwortet, was
geschehen wäre, wenn man sie angenommen hätte, dürfte letzten Endes
doch illegitim sein. Beides bleibt in einem geheimnisvollen Ineinander:
das abgewiesene Angebot und der von Gott neu gewählte Weg, die
Kirche. Wie die Sünde Adams neue Möglichkeiten eröffnete, so auch der

Unglaube des jüdischen Volkes.
Von daher überrascht es nicht, wenn K. (S. 90) feststellt, der

vorösterliche Jesus habe keine Kirche gegründet, denn seine Predigt - das

gilt heute als sicher -34 hatte nie den Sinn, zu einer Gruppenbildung zu
führen. Das drückt sogar die Berufung des Jüngerkreises aus, der Gesamtisrael

repräsentierte. Worte Jesu, die eine Kirche ankündigen, gibt es

nicht, weil sie zum Mißverständnis, er erstrebe eine Sondersynagoge nach
dem Muster zeitgenössischer Sekten verleitet hätten. Das neue Gottesvolk,

das die Stellung Israels ablöst, erscheint erst nach Tod und
Auferstehung Jesu 35. Allerdings - darin muß man das verbindende Glied

31 E. Peterson, Die Kirche, München 1929, S. 3.
32 A. a. O. S. 5.
33 H. Schlier, Die Entscheidung für die Heidenmission in der Urchristenheit

in: Die Zeit der Kirche, Freiburg 1956, S. 90-107, bes. S. 103 f. Die unmittelbar
bevorstehende Gottesherrschaft ist suspendiert worden.

34 Vgl. neuestens O. Kuss, Hat Jesus die Kirche eigentlich gewollt?, in:
MThZ 18 (1967) 42-48.

35 Ob die sog. Wachstumsgleichnisse eine «ekklesiologische Rolle» spielen, ist
umstritten. Vgl. O. Kuss, Jesus und die Kirche im Neuen Testament, in: Auslegung
und Verkündigung I, Regensburg 1963, S. 38; ders. Zur Senfkornparabel, a. a. O.
S. 78-84; ders. Zum Sinngehalt des Doppelgleichnisses vom Senfkorn und Sauerteig,

a. a. O. S. 85—97. — N. A. Dahl, The Parables of Growth, in: Studia theol. 5

(1951) 132-165.



222 Heilige Schrift und Ekklesiologie

sehen - hat der vorösterliche Jesus durch seine Predigt und sein öffentliches

Auftreten die Grundlagen der späteren Kirche gelegt. Seine
Botschaft als Anspruch schied das Volk und in seiner Person wurde die
Gottesherrschaft gegenwärtig. Diejenigen, die sie annahmen, wurden
für die Gottesherrschaft neu qualifiziert als die Heilsanwärter, etwa die

Zwölf und der weitere Jüngerkreis, die schon bald mit der Kirche identisch

werden. «Und insofern Jesus voraussah, daß das zum Heil gerufene
Jerusalem nicht gewollt habe und stattdessen Heiden zum eschatolo-

gischen Mahle geladen würden, kündigte er für die eschatologische
Vollendung ein neues, nicht mehr einfach auf menschlicher Abstammung
beruhendes Gottesvolk an» (S. 94).

Seit Ostern spricht schließlich auch das NT von Kirche, die persönliche

Bindung an den vorösterlichen Herrn und die Erscheinungen führen

zur Gemeindebildung, so daß es eine kirchenlose Zeit nie gegeben hat.
Ein Konsens der verschiedenen Meinungen wird sich also dahingehend
erzielen lassen, daß Kirche nicht einfach auf dem vorösterlichen Auftrag
Jesu gründet, sondern im ganzen Christusgeschehen, in das die

Auferstehung wesentlich hineingehört. Eine bedeutsame ekklesiologische
Funktion (bei K. kommt sie etwas zu kurz) haben die gemeinsamen
Mahlzeiten Jesu mit seinen Jüngern, sie sind Sinnbild der Güte Gottes
in dieser Welt. So gibt gerade das letzte Mahl, als Vollendung seiner

Vorläufer, die Deutung des Wirkens Jesu, es wird zum Bundesschluß,
durch den das Wandeln Gottes in eine neue Phase tritt. Kirche ist dann
nichts anderes als die Fortsetzung der Tischgemeinschaft mit dem

verborgenen Auferstandenen. In diesem Sinn darf man wohl auch heute
noch sagen, daß das Abendmahl zum «Quellort der Kirchenidee»
geworden ist36. Gewiß handelt es sich hier nicht um einen formellen
Stiftungsakt, von Kirche war kaum die Rede37, wohl aber von einem neuen
Bund, von einem Sühnsterben in Vorstellungen vom Gottesknecht. Und
dies zusammen hat eine Gemeinschaft zur Folge, die sich später Kirche
nannte und ihren Mittelpunkt im Schicksal Jesu sah. Eine solche Bindung
an den Tod des Herrn überschreitet die traditionelle Berufung auf
Mt 16,18, das die Forschungen beider Konfessionen auf eine falsche

Fährte geführt hat. Mit der Gewißheit, daß der Gekreuzigte lebe, kon-

36 F. Kattenbusch, Der Quellort der Kirchenidee, in: Festgabe f. A. v. Har-
nack, Tübingen 1921, S. 143-172.

37 Zu der Lokalisierung von Mt 16,18 vgl. die von K. zitierten Arbeiten
A. Vögtles.



Heilige Schrift und Ekklesiologie 223

stituierte sich Gemeinde, die Person Jesu hatte aufgehört, rätselhaft zu
sein 38. Er herrscht schon jetzt als der Erhöhte, so daß sich seine

Anhänger als Auserwählte wissen und das Privileg der alttestamentlichen

Heilsgemeinde für sich in Anspruch nehmen. In hellenistischen Kreisen
entscheidet man sich als Selbstbezeichnung gegen den traditionellen
Titel «Synagoge» und für «Ekklesia», um das nomistische und sekten-
hafte Mißverständnis der Kirche zu verhindern; man ist keine jüdische
Sondergruppe mehr und auch kein heidnischer Kultverein 39.

Das neutestamentliche Ekklesia-Verständnis enthält eine Fülle von
theologischen Aussagen: «Versammlung», «Gemeinde», «Kirche» sind

hier noch nicht auseinandergerissen, noch keine statische Institution,
weder eine isolierte lokale Gruppe noch allein die große übergreifende
Organisation. Die Beachtung der neutestamentlichen Terminologie, das

zeigt K. sehr anschaulich, hätte die spätere Kirche vor zahllosen
Fehlformen bewahren können. Auch die Ortskirche ist Kirche im eigentlichen
Sinn, denn ihr fehlt nichts, weil Christus ganz da ist, die Einheit der
vielen Lokalgemeinden ist jedoch mehr als eine numerische Addition,
obwohl im NT darüber noch nicht eigentlich theologisch reflektiert wird.
Es ist erfreulich, daß die Konstitution «De Ecclesia» erstmals versucht

hat, den oben angedeuteten Sachverhalt zu beschreiben 40.

Weil immer noch Kirche und Gottesherrschaft identifiziert werden,
muß man begrüßen, daß K. (S. 111 ff.) sowohl Unterschied wie Bezug
so stark betont, da in diesem Punkt wichtige Vorentscheidungen
hinsichtlich des kirchlichen Auftrags fallen. «Ekklesia ist etwas wesentlich
Gegenwärtiges und in der Zukunft Aufgehobenes, Basileia etwas zwar
in die Gegenwart Hereingebrochenes, aber zugleich entscheidend
Zukünftiges» (S. 114). Sie ist, wie wir gesehen haben, ein Umweg und darum
Ersatz, der auf eine vollendete Schöpfung hinweist, aber als Zwischenlösung

auf die Gottesherrschaft hingeordnet bleibt. In dieser Eigenschaft
ist sie nicht Selbstzweck, sondern Dienst, sie darf sich nicht selbst
verkünden, sondern hat auf den zu verweisen, der für sie wirkt. Kirche ist

38 K. S. 99 ff.
39 Erwähnt werden muß hier der wichtige Aufsatz von W. Schräge, «Ekklesia»

und «Synagoge». Zum Ursprung des urchristlichen Kirchenbegriffs, in: ZThK 60
(1963) 178-202. Einige Resultate haben wir angedeutet.

40 K. S. 107. De Ecclesia c. III nr. 26. Vgl. dazu den Kommentar von K. Rahner,

Das Zweite Vatikanische Konzil, Tl. I, Freiburg 1966, S. 242-245. - Zu dem
Text Apg 20,28, wo ecclesia die Gesamtkirche meint, vgl. H. Schürmann, Das
Testament des Paulus für die Kirche Apg 20, 18-35, in: Unio Christianorum.
Festschrift f. EB L. Jäger, Paderborn 1962, S. 108-146.



224 Heilige Schrift und Ekklesiologie

daher Freudenbotschaft und nicht Drohansage, sie soll Heilsereignis für
die Sünder sein (S. 123). Die im Lauf der Zeit ihr zugefallenen oder in
Anspruch genommenen Herrscheraufgaben sind mit ihrer Dienstfunktion
unvereinbar. Dies möge über die Absicht Jesu und seiner Kirche genügen,
die Umschreibung ihres Wesens steht jedoch noch aus. K. gibt sie in
mehreren großen Kapiteln41.

Die erste Antwort auf die Frage nach dem frühen christlichen
Selbstverständnis ist in der Entstehung einer Gemeinde aus Juden und Heiden
zu sehen, die endlich zu einer reinen Heidenkirche wird42. Als sich die

Jünger den Würdenamen «Ekklesia Gottes» beilegten - es geschah unter
hellenistischem Einfluß -, bezogen sie auch die Vorstellungen vom Gottesvolk

auf sich und bleiben zugleich an das alte Israel gebunden. Aus dieser

Einordnung in die alttestamentliche Bundesgeschichte verstehen sich
die ersten Christusgläubigen als das «wahre Israel», das vorausgesagte
und jetzt erschienene neue Gottesvolk 43. Auf Grund solchen
Volkscharakters fallen wichtige Entscheidungen für die Kirchenstruktur: es

darf, weil alle zum auserwählten Geschlecht gehören, keine Klerikali-
sierung geben, auch keine Privatisierung, denn als Volk nimmt Kirche
nie ihren Ausgang vom frommen Individuum. Andererseits wird man
Glied dieses Volkes durch Entscheidung; ohne menschliche Zustimmung
ist Kirche undenkbar, woraus folgt, daß sie sich nie nach Art einer
Substanz verstehen darf, als «suprapersonale Mittlerin» zwischen Gott und
uns. Sie ist vielmehr geschichtliches Volk im Stande der Pilgerschaft
und darum einer Idealisierung nicht zugänglich, so daß zu ihren
Merkmalen gehört : ecclesia semper est reformanda 44. In ihr ist zwar das

«doch schon» der Erlösung realisiert, dennoch erwartet sie Entscheidendes

von der Zukunft, nämlich das Kommen des Reiches. Kontinuität
und Diskontinuität mit dem alten Gottesvolk liegen dicht beieinander.

Will christliche Existenz glaubhaft bezeugen, daß ihr jenes «doch

schon» als Heilsereignis geschenkt ist, so muß sie es als Erlösung und

Befreiung leben. Paulus hat vor allem die Botschaft Jesu so gedeutet

41 C. Die Grundstruktur der Kirche S. 131—288 I. Kirche als Gottesvolk,
II. Kirche als Geistesgeschöpf, III. Kirche als Christusleib.

42 Immer noch lesenswert ist K. Holl, Der Kirchenbegriff des Paulus und sein
Verhältnis zu dem der Urgemeinde, in: Gesammelte Aufsätze II, Tübingen 1928,
S. 44-67.

43 Zur Präzisierung vgl. N. A. Dahl, Das Volk Gottes. Eine Untersuchung
zum Kirchenbewußtsein des Urchristentums, Darmstadt 1963, S. 278.

44 Uber die bleibende Funktion der Juden und die Haltung der Christen ihnen
gegenüber sagt K. S. 160-180 Treffendes.



Heilige Schrift und Ekklesiologie 225

und die Kirche wäre zu allen Zeiten gut beraten, wenn sie seine Theologie

zum Zentrum machte 45. Die christliche Freiheit existiert in Paradoxen:
der Christ ist frei und doch abhängig, selbständig und Diener, Herr und
Knecht in einem, wobei die Gegensätze in der Liebe verbunden sind. Der
Indikativ seines Erlöstseins enthält den Imperativ, es auch in der Praxis

zu sein. Es unterliegt keinem Zweifel, daß diese Freiheit stets in der
Kirche ermöglicht wurde, aber ebenso wahr ist, daß sie bedroht ist und
oft genug nicht vorhanden war. Legalismus, Autoritätsdenken, Unfreiheit
kennzeichnen auch den Weg ihrer Geschichte, sie war und ist nicht immer
das «Zeichen unter den Völkern». Institutionalismus und Triumphalismus

haben Paulus, den Prediger der Freiheit, zu allen Zeiten domestiziert.

Nur wo der Geist Gottes die Menschen zur Freiheit befreit, erfüllt
Kirche ihre Sendung. Am neutestamentlichen Geistbegriff hängt
Entscheidendes für den Kirchenbegriff, vor allem im Blick auf das Amt.
Weil die Ekklesiologie zuweilen diese personale, sich schenkende und
darum stets unverfügbare Macht Gottes in eine Randposition verbannte,
konnte sie den eschatologischen Charakter nicht immer zum Mittelpunkt
ihrer Existenz machen. Im Geist hat sich Gott seinem Volk gegenwärtig
gemacht und Herrschaft über es beansprucht, so daß die Lokal- und
Universalkirche ein Geistesbau geworden sind. Obwohl der Geist
zutiefst in der Kirche ist, sind beide nicht identisch, nirgendwo, so vertraut
uns diese Redeweise sein mag, wird er im NT «Geist der Kirche» genannt,
er wirkt zwar in ihr, erhält sie - und ist doch der freie Geist, der nicht
zu binden ist, den die Kirche also auch nicht ganz für sich in Anspruch
nehmen darf, der das Fehlbare und Sündige in ihr nicht zudeckt, sondern

zu gegebener Zeit aufdeckt. Nur wenn sich Kirche von dieser Nähe, die

zugleich Differenz ist, bestimmen läßt, vermag sie ein Schuldbekenntnis

zu sprechen und, was mehr wiegt, Hörerin des Wortes zu sein, das zu
einer permanenten Revision ihrer Aussagen und ihres Verhaltens führt.
Man sollte ferner nicht vergessen, daß der Geist wirkt, wann und wo
er will, nicht bloß in der Christenheit, sondern überall, auch wenn die
Kirche (oder die Kirchen) meint, ihn exklusiv zu haben, ihn an ihre Normen

und Gesetze binden zu können, obwohl andererseits er sich selbst
frei an Wort und Sakrament gebunden hat. Aber daraus entsteht keine

Verpflichtung für ihn, sondern für uns. (K. erwähnt, um seine Gedanken

45 In der Literatur hätte aufgeführt werden müssen O. Kuss, Die Rolle des
Apostels Paulus in der theologischen Entwicklung der Urkirche, in : MThZ 14 (1963)
1-59, 109-187.



226 Heilige Schrift und Ekklesiologie

zu illustrieren, einige praktische Konsequenzen. Muß die Opus-operatum-
Theorie nicht differenzierter vorgetragen werden Darf das Kirchenrecht
den Geist so festlegen Wie verhält es sich mit der Gültigkeit der Sakramente

unter Nichtkatholiken?) Gewiß sind solche Erwägungen beinahe

selbstverständlich, wenn man das NT gelesen hat, aber man darf doch

dankbar sein, daß K. sie in ekklesiologischen Zusammenhängen so scharf
formuliert.

Es gehört zu den bevorzugten Gedanken K.s, daß man zu lange die
charismatische Gestalt der Kirche verkannt habe (S. 215 ff.). Überall, wo
das Amt in den Vordergrund rückt, der Prozeß läßt sich bis in das NT
zurückverfolgen, wo man an klaren Fronten interessiert ist, wo man die

fließenden Übergänge ablehnt, wachsen Institutionen, die für gewöhnlich
geistfeindlich sind. Diese Tendenz liegt, wie erwähnt, in einem Strang
der neutestamentlichen Überlieferung (Pastoralbriefe und Apostelgeschichte)

begründet, sie ist demnach schriftgemäß, doch um den Preis,
die paulinische Konzeption ignoriert zu haben 46. Die Spannung zwischen
den neutestamentlichen Theologien wurde lange nicht als Problem
empfunden oder vordergründig harmonisiert. Es ist nie wirklich die Schwierigkeit

gesehen worden, daß Paulus uns in 1 Kor ein ausführliches Bild
einer seiner Gemeinden entwirft, wo die üblichen Elemente der
Amtstheologie (Presbyter, Episkopen, Handauflegung, Sukzession u. dgl.)
unbekannt sind, obschon wir es hier mit einem «sachnahen Evangelium»
zu tun haben. Dafür spricht Paulus ausführlich über die charismatische
Struktur: jeder Christ hat den Geist und die dazugehörigen Gaben. Die
Vorliebe der Reformatoren für Paulus und die wachsende Tendenz auf
katholischer Seite, den ganzen Kanon zu berücksichtigen und die bisher
kaum integrierten paulinischen Elemente ernst zu nehmen, schaffen eine

neue Basis für das ökumenische Gespräch oder haben sie doch, wenn
man vorsichtiger sein will (was geraten ist), verbreitert. Weil alle Christen
nach Paulus den Geist empfangen haben, sind sie alle geistlich geworden.
Das äußert sich in mannigfachen Gaben, deren organisierendes Prinzip
der Geist selbst ist, so daß es einer Reglementierung nicht bedarf47.

46 Wie verhängnisvoll das Festhalten an der paulinischen Verfasserschaft war
und ist zeigt sich z. B. bei F. A. Sullivan, a. a. O. S. 171-173. Vgl. dazu U. Horst,
Exegese und Fundamentaltheologie, in: MThZ 16 (1965) 179-199, bes. S. 194
Anm. 57.

47 Zur Literatur K. S. 218 Anm. 20 ist nachzutragen H. Greeven, Propheten,
Lehrer, Vorsteher bei Paulus. Zur Frage der Ämter im Urchristentum, in: ZNW 44

(1952/53) 1-43.



Heilige Schrift und Ekklesiologie 227

Gleichwohl ist eine «Unterscheidung der Geister» geboten und als weiteres

Kriterium hat der Dienstcharakter des Charismas zu gelten; es nimmt
daher nicht wunder, wenn die Liebe zu den alltäglichsten und größten
Gaben zu rechnen ist. Sehr wichtig ist die Tatsache, daß sie (anders als

in den Pastoralbriefen) nicht amtsgebunden, nicht institutionalisierbar
sind, sondern für die Vielfalt der Dienste gewährt werden und sich auf
keinen Personenkreis beschränken. «Charisma in seinem umfassendsten
Sinn ist der an den Einzelnen ergehende Ruf Gottes zu einem bestimmten

Dienst in der Gemeinde, der zugleich zu diesem Dienst befähigt» (S. 226).
Es dient offenbar der Einheit, wenn jeder sein Charisma hat, Ordnung
wird hier noch durch Vielfalt und nicht durch Unterordnung erreicht,
wobei es allerdings auf die Einschränkung ankommt, daß es auf die
anderen gerichtet sein muß. Charismatische Ordnung ist daher weder

Willkür noch Uniformität, vielmehr Ordnung in Freiheit. Welche Last
mit dieser Konzeption den Christen auferlegt wurde, welche Möglichkeiten

und welches Versagen, zeigt freilich nichts deutlicher als das

Schicksal der Gemeinden des Paulus, der, ohne es zu ahnen und zu wollen,
zum Wegbereiter des Frühkatholizismus wurde, da jene Synthese nicht
mehr durchgehalten werden konnte 4S.

Diese Relation Kirche - Hl. Geist ist auch aus folgender Erwägung
bedeutsam: Kirche ist, wie bereits gesagt wurde, nicht einfach als

Fortsetzung der Inkarnation zu sehen, sondern als ein heilsgeschichtlicher
Neuansatz, der zwar mit dem historischen Auftreten Jesu in Kontinuität
steht, aber doch etwas Neues ist, nämlich Setzung des Hl. Geistes. Sie

gründet auf der unter Berufung auf den Hl. Geist durch die Apostel
gefällten Entscheidung, sich als Heilsgemeinde zwischen Ostern und

Pfingsten zu konstituieren. Die Institution Kirche ist sein Werk. Selbst

Dogma und Recht als geistgewirkte Entscheidungen (z. B. Heidenmission
und Apostelkonzil) lassen sich auf ihn zurückführen und nicht in erster
Linie auf die Menschwerdung, so daß es sehr verfänglich ist, die Kirche
als den fortlebenden Christus zu definieren 49.

Kirche als Gottesvolk und Geistgeschöpf sagt noch nicht alles. Weil
sie von Taufe und Herrenmahl lebt, ist sie auch Christusleib. Schon

die frühe Gemeinde tauft in Erinnerung an Jesus, sie ist zugleich Tat

48 E. Käsemann, Paulus und der Frühkatholizismus, in: Exeget. Versuche II,
S. 239-252.

49 Dazu H. Mühlen, Das Verhältnis zwischen Inkarnation und Kirche in den
Aussagen des Vaticanum II, in: ThGl 55 (1965) 312-349.



228 Heilige Schrift und Ekklesiologie

Gottes und des umkehrbereiten Christen und als Akt der Gemeinde

Aufnahme in die Kirche (S. 244-253).
Wie auch immer die Kontinuität zwischen dem letzten Mahl Jesu

und den nachösterlichen Mahlfeiern ausgesehen haben mag, sicher ist,
daß es eine solche gibt. Ekklesiologisch wichtig ist ihr Charakter als

Bundes- und Gemeinschaftsmahl, in welchem der Vergangenheit und
messianischen Zukunft gedacht wird. Durch dieses Mahl ist Kirche ganz
bei sich selbst, weil ihr Herr ganz bei ihr ist. Als Christusgemeinschaft
ist sie Versammlung und Gemeinde Gottes. «Wenn es die Kirche der
Taufe verdankt, daß sie Kirche ist..., so verdankt es die Kirche dem

Herrenmahl, daß sie trotz allem Abfall und Versagen Kirche bleibt»

(S. 267 f.). Alle, die Anteil am Leib Christi in der Eucharistie haben,
werden zum Christusleib. Die Einführung der Vorstellung vom Christusleib

in die Ekklesiologie scheint beträchtliche Schwierigkeiten mit sich

zu bringen, insofern sie oft als Gegensatz zum Gottesvolk verstanden
wird. Die zeitlich-heilsgeschichtliche Betrachtungsweise ist nur schwer,
so meint man, mit der räumlichen des Christusleibes in Einklang zu
bringen 50. K. (S. 269) macht mit Recht darauf aufmerksam, daß die

Verbindung beider Bilder bei Paulus keinen Bruch ergibt, sie braucht
auch in der theologischen Reflexion zu keiner Disharmonie zu führen.
Grundsätzlich darf man sagen: die Kirche als Christusleib ist das Volk
Gottes unter der Wirklichkeit des Auferstandenen und als Mahlgemeinschaft

mit ihm. Der Gegensatz ist demnach künstlich, denn «Volk Gottes»
soll die Kontinuität mit Israel ausdrücken, die Einheit der einen

Heilsgeschichte, die eine Treue Gottes. Das neue Volk, das die physische

Abstammung als Prinzip der Zugehörigkeit aufhebt, wird zum Volk
durch das Sterben Jesu «für die vielen», basiert also auf Stellvertretung
und Dienst, die in Taufe und Eucharistie ihren Ausdruck finden. In
paulinischer Terminologie könnte man vielleicht sagen: das neue Volk
ist Volk Gottes durch Anteil am Leibe Christi. Allerdings sind gerade
im Blick auf die herkömmliche Theologie eine Reihe von präzisierenden
Einschränkungen zu machen, die K. (S. 280 ff.) treffend vom biblischen
Befund her vornimmt. Christus handelt als der Gegenwärtige in der

gottesdienstlichen Gemeinschaft, in ihr geschieht Gemeinde, so daß die

Ortsgemeinde Ekklesia, Leib Christi ist, aber Christus geht nicht in der
Kirche auf. Bemerkenswerterweise liegt in Kol und Eph der Akzent auf

50 M. D. Koster, Ekklesiologie im Werden, Paderborn 1940; ders. Zum Leitbild

von der Kirche auf dem II. Vatikanischen Konzil, in: ThQ 145 (1965) 13—41.



Heilige Schrift und Ekklesiologie 229

der Funktion Christi als Haupt der Kirche und nicht darauf, daß die
Kirche der Christus vergegenwärtigende Leib ist. Der Leib wird folglich
in strikter Abhängigkeit vom Haupt verstanden, Christus allein ist Herr
der Kirche. Sehr richtig werden von K. (S. 283) Bezeichnungen der Kirche
als «gottmenschliches Wesen», als «fortlebender Christus» u. ä. abgelehnt,
auch wenn die positive Behauptung, die Einheit beider sei «nicht in
ontologischer Statik, sondern in geschichtlicher Dynamik» zu sehen,
das Problem nicht löst S1. Der Gedanke, der mit dem Satz «die Kirche
ist die Fortsetzung der Menschwerdung» ausgesprochen werden soh, ist
der, die vom gottmenschlichen Prinzip durchdrungene Menschlichkeit
der Kirche zu rechtfertigen. Noch gefährlicher: eine Ekklesiologie, die

vom fortlebenden Christus ausgeht, steht in der Versuchung, mit der
Gnade identifiziert zu werden. Kirche muß selbst zuallererst hören und
glauben, ihr «Lehramt ist nicht über dem Wort Gottes, sondern dient
ihm ,..»52. Nur so werden Irrtum und Versagen der Kirche theologisch
deutbar 53.

Stand für K. bisher der Ursprung der Kirche im Zentrum der

Betrachtung, so geht er in einem weiteren Kapitel («Die Dimensionen der

Kirche») von ihrer Gegenwart aus, von der Entfaltung dessen, was im
NT grundgelegt wurde 54.

Kirche ist jeweils neue Gestaltwerdung ihres normierenden Anfangs,
unter Wahrung der einmaligen Grundstruktur, so daß es, wird dieses

Prinzip nicht durchgehalten, auch falsche Kirche geben kann. Wo, wer
ist wahre Kirche Gewiß lassen sich ihre Merkmale als realisiert nur im
Glauben erkennen, die Wahrheitsfrage unterliegt demnach keinem
Beweis, welcher Art er auch sein möge, aber K. macht zu Recht darauf
aufmerksam, daß es dennoch eine erfragbare Legitimität geben muß.
Zustand und Verfassung einer Gemeinschaft sind, anders als beim
Individuum, erkennbar, sie hat Wahrzeichen, die der Kontrolle unterworfen
sind, auch wenn Neutralität der eigentlichen Wirklichkeit nicht ansichtig

51 Vgl. Y. M.-J. Congar, Dogme christologique et Ecclésiologie. Vérité et
limites d'un parallèle, in: Das Konzil von Chalkedon, Bd. 3, Würzburg 1954,
S. 239-268.

52 Verbum Dei. c. II nr. 10.
53 Den Ausführungen «die Kirche und die Häretiker» wird man gern zustimmen.

Auch hier ist erstaunlich, welche Perspektiven die Schrift eröffnet. Vgl.
H. Koester, Häretiker im Urchristentum als theologisches Problem, in : Zeit und
Geschichte. Festschrift f. R. Bultmann, Tübingen 1964, S. 61-76.

54 Das Kapitel umfaßt: I. Eine Kirche (S. 313-352), II. Katholische Kirche
(S. 353-378), III. Heilige Kirche (S. 379-408, IV. Apostolische Kirche (S. 408^-25).



230 Heilige Schrift und Ekklesiologie

wird. Die klassischen «notae Ecclesiae» sind fragwürdig (sowohl die
katholischen wie die reformatorischen), sie können vorhanden sein und
doch nicht überzeugen. Was nützen etwa Sukzession und lückenloser
Aufweis der Apostolizität (sollte das überhaupt möglich sein), wenn sie

ihre Anziehungskraft verloren haben? Nicht um formales Vorhandensein

geht es, sondern um die Realisierung des Evangeliums. Die Tragik der

Spaltungen liegt darin, daß es ihnen allen um dieses Evangelium zu tun
war, und daß die Reformatoren meinten, sie müßten ihm zuliebe die

Einheit opfern, obwohl sie glaubten, nach Gottes Willen dürfe es nur
eine Kirche geben. Daß nur ein Gottesvolk in der Absicht des NT liegt,
wird von vielen nicht geleugnet, aber daß dies nicht immer als Ideal
angesehen wurde, liegt im Versagen derer, die jene geistliche Einheit
mit organisatorischer Einheitlichkeit verwechselten. Die Vielheit ist
nicht nur legitim, sondern in Anbetracht der unendlichen charismatischen

Möglichkeiten sogar ein erstrebenswertes Ziel, so daß ein gewisses
Nebeneinander der Kirchen, wenn es Füreinander sein will, die Intention des

NT trifft, das nur konkurrierende Konfessionskirchen ausschließt.
Theologisch unhaltbar sind die aus leidvoller Erfahrung geborenen Versuche,

zur Rechtfertigung der getrennten Christenheit in eine unsichtbare
Kirche zu fliehen oder aus der Not eine Tugend zu machen und die

Trennung als normalen Entfaltungsprozeß zu deuten, etwa als Zweige
eines Baumes. Auch kann sich eine empirische Kirche nicht so absolut
setzen, daß sie die anderen Kirchen gar nicht zur Kenntnis nimmt, weil
sie alle kirchlichen Elemente in sich realisiert weiß. Von dieser

«Identitätstheologie» hat sich das Vaticanum II abgesetzt. «Haec Ecclesia, in
hoc mundo ut societas constituta et ordinata, subsistit (ursprünglich
est) in Ecclesia catholica, a successore Petri et Episcopis in eius com-
munione gubernata, licet extra eius compaginem elementa plura sancti-
ficationis et veritatis inveniantur...» (De Ecclesia 1,8). Es wird jetzt nicht
mehr wie früher behauptet : die eine Kirche, der Leib Christi, ist absolut
identisch mit der katholischen Kirche, sondern der Leib Christi subsi-
stiert in der Weise der katholischen Kirche, d. h. hat seine konkrete
Gestalt in der katholischen Kirche. Aus einer einfachen Gleichung wurde
eine Erweiterung in Richtung auf einen «Rest», der nicht in ihr aufgeht.

Was soll man tun, um die Spaltung zu überwinden Gewiß können
sich die Kirchen von ihrer Schuld nicht selbst befreien, aber sie können
«innere Bekehrung» üben. Und: «Die bestehende gemeinsame kirchliche
Wirklichkeit ist anzuerkennen» (S. 339). In Christus sind wir alle schon

geeint, durch die Taufe in die eine Ekklesia eingegliedert, so daß die



Heilige Schrift und Ekklesiologie 231

gesuchte Einheit nicht bloß Ziel, sondern schon Wurzel ist. «Die geforderte

gemeinsame kirchliche Wirklichkeit ist zu suchen» (S. 341). Vor allem durch
Gebet, Tun und Leiden, durch Wachsen von unten aus den Gemeinden
heraus. Das soll nicht von einem neutralen Standpunkt her geschehen.
«In der eigenen Kirche im Blick auf die anderen ist das Gemeinsame zu
verwirklichen» (S. 343). Wer die eigene Kirche ernst nimmt, wird
gezwungen, die Existenz anderer Kirchen zu berücksichtigen, so daß sie

zur Frage werden. Es hat sich gezeigt, daß dogmatische Gegensätze nicht
auszuräumen sind, wenn man sie verschweigt oder harmonisiert, so daß
die folgende These nur zu berechtigt ist. «Die Wahrheit darf nicht geopfert,
muß aber neu gefunden werden» (S. 345). Hier liegt als Aufgabe die «Hierarchie

der Wahrheiten» und die Übersetzung der Tradition in die
theologische Sprache unserer Zeit. Das Kriterium kann nur so lauten. «Norm

für die Einigung muß das Evangelium Jesu Christi und dieses als ganzes
sein» (S. 347). Es unterliegt keinem Zweifel, daß eine solche Revision
nicht nur für die katholische Kirche gelten muß ; wofern man den ganzen
Kanon akzeptiert, geht dieses Programm die evangelischen Kirchen aller
Richtungen an55. Trotz der richtigen Feststellung K.s (S. 349 f.), vom
NT her lasse sich nicht jede Auffassung der Kirche rechtfertigen und es

handele sich nicht um gegensätzliche Schriften, sondern um ein
Nacheinander, das von dem einen Ereignis Jesus Christus spricht, ist gerade
hier die Verständigungsbasis vorläufig nicht groß.

Auf die Frage nach der Einheit der Kirche folgt die ihrer Katholi-
zität. Durch die Reformation ist dieses Merkmal sehr problematisch
geworden, die alte Kirche ist nach diesen Spaltungen nicht mehr
unbefangen dieselbe wie vorher, ihre Katholizität, als rechtgläubig oder
im Sinne der räumlichen Ausbreitung verstanden, wurde fragwürdig.
Um so dringender mußte die Antwort gesucht werden. Welche Kirche
darf sich katholisch nennen? Unkatholisch ist in jedem Fall die parti-
kularistische Kirche, die sich aus dem Gesamtverband abspaltet,
aussondert oder abfällt. Damit ergeben sich einige wichtige negative
Begrenzungen. Räumliche Ausbreitung ist nicht einfach mit katholisch
gleichzusetzen, geographische Begriffe sind theologisch unangemessen.
Die numerische Quantität, die kulturelle Varietät sind ebenfalls
ungeeignet, das Gemeinte auszudrücken. Auch zeitliche Kontinuität, ein

55 Als Beispiel diene G. Eichholz, Jakobus und Paulus. Ein Beitrag zum
Problem des Kanons (Theologische Existenz heute NF 39), München 1953; ders.,
Glaube und Werk bei Paulus und Jakobus (Theologische Existenz heute NF 88),
München 1961.



232 Heilige Schrift und Ekklesiologie

oft angeführtes Kriterium, hilft nicht unbedingt weiter, denn der chronologisch

älteste Ursprung ist noch keine Garantie für die authentische

Bewahrung eben dieses Ursprungs. Es ist sehr zu begrüßen, daß K. mit
diesen weit verbreiteten Mißverständnissen des «Katholischen» aufräumt
und an ihre Stelle den wohl angemesseneren Begriff der Identität setzt.
D. h. katholisch ist die Kirche, die «in jeder Gestalt und in jeder Zeit
wesentlich dieselbe ist, sein soll und sein will» (S. 359). Freilich beginnt
die Schwierigkeit erst mit dieser Behauptung, Identität sei die Grundlage
der Katholizität, denn wer kann sie beweisen oder widerlegen, da es eine

historisch nachprüfbare Kontinuität nicht gibt, weil alle historischen
Methoden dem Gegenstand nicht gerecht werden Immerhin bleibt dies

eine unbestreitbare Phänomen bestehen: eine Kirche, eben die katholische,

hat seit Ignatius v. A. dieses Prädikat kompromißlos für sich

beansprucht, womit zum Ausdruck gebracht wird, daß alle anderen

Kirchen sich von ihr herleiten, auch wenn sie sich gleichzeitig von ihr
absetzen, um die eigene Existenz zu sichern. So sehr diese Tatsache die

Wiedergewinnung der Katholizität belastet, so sehr liegt in ihr eine

Chance: die Suche nach der Einheit muß den gemeinsamen Ursprung
beachten, indem die Kirchen ihr Verhältnis zur katholischen Kirche
klären, wobei naturgemäß auch das Umgekehrte gilt5S.

Zu einem entscheidenden Kirchenattribut wird schließlich die Apo-
stolizität. Es gehört zu den Vorzügen des Buches von K., traditionellen
Ballast abzuwerfen, um die theologischen Linien, die der gegenwärtigen
Diskussion neue Impulse geben werden, auszuziehen. Gegen einige
moderne Versuche57, den Apostolat in eine spätere Phase anzusetzen,
bezeichnet es K. mit Recht als die unkomplizierteste Lösung, die

Berufung der Zwölf dem vorösterlichen Jesus zuzuschreiben 58. Die Zwölf
sind Zeugen der Auferstehung, sie gibt ihnen die kirchengründende
Autorität59. Weil der Apostel nicht von der Gemeinde gesandt ist,
sondern von Christus, hat er Vollmacht über die Gemeinde, er gründet und

56 Den Gedanken über die «heilige Kirche» ist nichts hinzuzufügen, sie räumen
mit den die Kirche hypostatisierenden Vorstellungen auf. (S. 379-408).

57 Etwa G. Klein, Die zwölf Apostel. Ursprung und Gehalt einer Idee, Göttingen

1961.
58 Die Gründe G. Bornkamms, Jesus von Nazareth, Stuttgart 1956, S. 138 f.

dürften wohl für immer überzeugen.
59 H. Fr. v. Campenhausen, Der Ablauf der Osterereignisse und das leere

Grab, Heidelberg 1958, S. 8 ff.; ders., Der urchristliche Apostelbegriff, in: Studia
theol. 1 (1948) 96-130; E. Lichtenstein, Die älteste christliche Glaubensformel,
in: ZKG63 (1950/51) 1-74.



Heilige Schrift und Ekklesiologie 233

leitet sie. Auf Grund ihrer Augenzeugenschaft und Jesusnachfolge sind
die Apostel bleibendes Fundament, so daß ihre normierende Funktion
für alle Zeiten Bestand hat und die Sonderstellung ihrer Schriften
rechtfertigt. An diese Urzeugen ist jegliche kirchliche Verkündigung gebunden,
zumal sie keine Nachfolger mehr haben, ihr Amt erlischt mit dem Tod.
Gleichwohl bleiben apostolische Sendung und Dienst und folglich auch

Nachfolge der Apostel. Es ist gut, in solchen Zusammenhängen nicht
wie üblich von «apostolischer Sukzession» zu sprechen, da dieser
Terminus mit erheblichen historischen Schwierigkeiten belastet ist, insofern

sogleich der Gedanke einer lückenlosen Kette von «Nachfolgern»
auftaucht, der die theologische Deutung in eine einseitige Richtung drängt.
In der Apostelnachfolge steht die ganze Kirche, sie ist apostolisch, wenn
sie mit den Uraposteln übereinstimmt. Ist sie ihnen treu, darf sie auch
Gehorsam beanspruchen. Solche Apostolizität ist dann von selbst das

Kriterium für Einheit, Heiligkeit und Katholizität. So richtig nun dieser

Grundsatz ist, als Maßstab dürfte er kaum mehr als formalen Wert
haben, so daß die materiale Übereinstimmung immer problematisch sein

wird, da die den Zeiten angemessene Bestimmung des Apostolischen nie

zu einer streng kontrollierbaren Deckungsgleichheit führen kann. Man
darf jedoch hoffen, das Apostolische in der Kirche werde die Kraft Gottes
in sich haben, die Kirche stets zur Nachfolge zu treiben, wobei eine
absolute Aussage, dieses oder jenes sei nicht mehr apostolisch, verstoße

gegen die Norm des Anfangs auf unüberwindliche Schwierigkeiten trifft.
Nur im unablässigen Hören auf das apostolische Zeugnis darf die Kirche
ihren Glauben formulieren, und weil sie nie «ganz» hört, ist die Revision
die immerwährende Begleiterin jeglicher Verkündigung. «Apostolische
Nachfolge ist in diesem Sinne wesentlich Nachfolge im apostolischen
Glauben und Bekennen» (S. 423). Sie bewährt sich, indem man dient und

nur wer mit seinem ganzen Einsatz in ihren Dienst tritt, hat das

Unterscheidungsvermögen

Damit ist das Stichwort des letzten Abschnitts gegeben : die Dienste
in der Kirche. Daß bisher von Amtsträgern nicht gesprochen wurde,
hat einen einleuchtenden Grund: das Amtsmäßige ist sekundär gegenüber

der Tatsache, daß es in der Kirche um Glaubende geht. Gemeinde
und Amt sind für das NT vorletzte Instanzen, dem Herrn nachgeordnet,
und haben sich im Blick auf die Apostel als apostolisch auszuweisen und
sich vor ihnen zu verantworten. Die Korrektur der traditionellen
hierarchischen Terminologie ist heilsam. Amtsträger im NT werden nirgendwo

Priester genannt, ja das alttestamentliche Priestertum wird grund-

16



234 Heilige Schrift und Ekklesiologie

sätzlich als vergangen erklärt, zwischen den beiden Testamenten gibt
es in diesem Punkt keine Kontinuität60. Durch das eine abschließende

Opfer des Hohenpriesters Jesus Christus ist alles menschliche Priesterwerk

aufgehoben worden, so daß auch ihm allein die Mittlerfunktion
zukommt. Die Konsequenz für die Kirche ist bedeutsam: sie steht in der
Gefahr, sich selbst eine solche Mittlerrolle zuzuschreiben, wo ihr lediglich
die Aufgabe des Zeugen zugewiesen ist. Das wiederum heißt: alle
Menschen, die an jenen einen Mittler glauben, haben unmittelbaren Zugang
zu Gott. «So folgt aus der Auflösung einer besonderen Priesterklasse durch
das Priestertum des einen neuen und ewigen Hohepriesters... das

allgemeine Priestertum aller Glaubenden» (S. 437). Auf Grund der
fundamentalen Gleichheit aller Glieder des Gottesvolkes sind alle des königlichen

Priestertums teilhaftig, bezeichnenderweise werden auch die

Würdenamen des Neuen Bundes allen ohne Rangunterschied
zugesprochen. Theoretisch wurde dies freilich nie geleugnet, nur fehlte solchen

Aussagen meist der konkrete Inhalt und das Recht zur Ausübung all-
gemeinpriesterlicher Funktionen. An erster Stelle steht der unmittelbare
Zugang zu Gott; ein «Allerheiligstes, das nur wenigen reserviert wäre,

gibt es nicht, denn weitere Sühnopfer sind nach dem Sterben Jesu
überflüssig; geboten sind dagegen geistige Opfer, die Selbsthingabe als Lob
und Dank. Aus dem Gottesdienst in einem umgrenzten Heiligtum wird
ein Gottesdienst inmitten der Welt, der sich vor allem in der Verkündigung

des Wortes realisiert, durch dieses wird Kirche gerufen und
versammelt

Auch an Taufe und Herrenmahl ist jeder Christ aktiv beteiligt, weil
die ganze Kirche bevollmächtigt ist zu taufen und Eucharistie zu feiern,
auch wenn über die spezielle Rolle der verantwortlichen «Vorsteher»
noch einiges gesagt werden muß. Eines lehrt indes der Befund des NT :

einen Gemeindeleiter, exklusiv als Priester verstanden und den Zugang
zu Gott eröffnend, kennt die Offenbarung nicht. Die Frage nach dem

kirchlichen Amt ist mit dieser Feststellung, auch im Rahmen des NT,
noch nicht beantwortet, wohl aber sind gewisse Grenzen sichtbar
geworden. Zur Sprache muß jetzt kommen: hat innerhalb der eben

angedeuteten Grenzen das kirchliche Amt eine Existenzberechtigung 61

60 Über die Stellung des Hebräerbriefs zu dieser Frage s. O. Kuss, Der
theologische Grundgedanke des Hebräerbriefs. Zur Deutung des Todes Jesu im Neuen
Testament, in: Auslegung S. 281-328.

61 Kirchliches Amt als Dienst S. 458 ff.



Heilige Schrift und Ekklesiologie 235

Auch hier ist unsere herkömmliche Amtsterminologie verräterisch,
sie deckt das Dilemma auf, vor dem jeder steht, der die gegenwärtige
Kirche am Urzeugnis messen möchte. Bezeichnend ist, daß das NT alle

Vorstellungen, die ein Herrschaftsverhältnis ausdrücken oder nahelegen,
vermeidet und dafür ein neues Wort entwickelt, das allein fähig ist, seine

Intentionen deutlich zu machen: Staxovlot, Dienst. Nicht um Macht oder

Recht geht es der Botschaft Jesu, sondern um Dienst; er hat das Modell
der späteren Gemeinde zu sein, gleichgültig zu welchen Verfassungsstrukturen

sie findet. Die Charismen sind Berufung und Befähigung dazu;
eine systematische Stufenordnung unter ihnen kennt Paulus nicht ; lediglich

der Verkündigung ist ein hervorragender Platz eingeräumt. Gleichwohl

beginnen ständige Aufgabenbereiche innerhalb der Gemeinde zu
«Ämtern» zu führen (1 Thess 5,12), über deren Art und Umfang historisch
freilich nichts Genaues auszumachen ist. Nur Phil 1,1 scheint eine festere

Terminologie (emcrxoTtoi, u. Swcxovot) vorzuüegen, so daß möglicherweise
der Schluß berechtigt ist, die Entwicklung zu einer klareren
Kirchenverfassung sei im Sinne des Paulus gewesen, zumal Episkopat und Dia-
konat auch weiterhin als Gaben verstanden werden 62. Solche Charismen

bringt die Gemeinde selbst nicht hervor, aber sie kann und muß sie

prüfen. Demnach verschaffen weder Stand noch Tradition die notwendige
Autorität, sondern der geistgewirkte Dienst setzt sich durch und
erzwingt Anerkennung. Ein monarchischer Episkopat existiert für Paulus

nicht, desgleichen kein Presbyterat und keine Handauflegung. Und das

Erstaunliche: Paulus war nicht der Meinung, seinen Gemeinden fehle
etwas Wesentliches, er hielt sie für in sich geschlossen, obschon man
aus diesem Tatbestand nicht unbedingt eine Grundsatzfrage machen
sollte53. Absolut richtig ist, daß die Gemeinde von Korinth keine
«Amtsträger», wie sie zeitlich parallel an anderen Orten auftreten, kennt. Nicht
anders verhielt es sich in Rom, wo es noch zur Zeit des Römerbriefs
weder Presbyter noch Episkopen gab. Dabei ist diese «Verfassung»
durchaus nicht ursprünglich, denn die Presbyterordnung existiert seit

62 Wenn W. Marxsen, Einleitung in das Neue Testament, Gütersloh 1963,
S. 57 meint, es handele sich hier um Redaktion oder Interpolation, so kann er dafür
keinen Beweis erbringen.

63 Warum Paulus auf Organisation u. ä. so geringes Gewicht legt, ist von
O. Kuss, Jesus und die Kirche, Auslegung S. 50, gut beschrieben. 1. Er ist Mann
des «Geistes», 2. er verfügt als Gemeindegründer über die Autorität eines Vaters,
die juristisch nicht fixiert zu werden braucht, 3. er handelt und denkt als Missionar,
der vieles einer späteren Zeit überlassen darf, und endlich ist er, im Angesicht der
Parusie, am Dauerhaften nicht sonderlich interessiert.



236 Heilige Schrift und Ekklesiologie

den Anfängen in judenchristlichem Milieu. Erst allmählich entwickelt
sich aus den Episkopen und Presbytern der monarchische Episkopat64.
Die Scheidung zwischen Klerus und Laien nimmt die ersten greifbaren
Formen an. «Der Abstand der heutigen Kirche zur ursprünglichen
Verfassung dieser Kirche ist erschreckend groß!» (S. 487). Wie läßt sie sich

von ihrem Ursprung her verantworten Eine Reihe von Lösungen bieten
sich an, die bis in unsere Tage ihre Vertreter haben. Man muß K. dankbar
sein, daß er die Alternativen so entschlossen stellt65. Allzulange hat man
auf katholischer Seite von diesen exegetischen Resultaten keine Notiz

genommen; man verlor damit auch den Maßstab für die Gegenwart,
weil man sich auf sehr oberflächliche Weise in «Kontinuität» mit der
«Tradition» wußte. Später, als solche Blindheit unmöglich geworden

war, verharmloste man, was offensichtlich nicht zu harmonisieren war;
neue Möglichkeiten für die Zukunft waren unerwünscht. Die evangelische
Theologie, weithin derartigen Tendenzen abhold, aber ebenfalls durch
die Exegese in Bedrängnis geraten, insofern sich plötzlich das katholische
Amt als partiell schriftgemäß erwies, nahm ihre Zuflucht zur
Dissoziierung der ihr unbequemen Elemente des NT, indem sie sich z. B. allein
an Paulus hält und alles andere als Abfall disqualifiziert. Man trennt,
was im NT noch verbunden ist, wobei das Kriterium der Auswahl im
Standpunkt des jeweiligen Autors liegt. «Man sprengt mit der Einheit
des Neuen Testamentes auch die Einheit der Kirche» (S. 491). Gegenüber
diesen Richtungen, die die Ganzheit der Urbotschaft auf ihre Weise

verkürzen, muß sich die Kirche ehrlich den Problemen ihres normierenden

Anfangs stellen 66. Das braucht nicht zu falschen Alternativen zu
führen, etwa zwischen Amt und Charisma, denn es gibt auch hier neben

unleugbaren Differenzen Gemeinsamkeiten : das allgemeine Priestertum,
die Zuordnung von Amt und Dienst sowie die Prüfung des Amtes durch
die Gemeinde der Glaubenden. Hier ließe sich eine sachgemäße Harmonisierung

erreichen. Weil schon am Beginn beide Verfassungen
koexistierten, ist die Kirche auch heute nicht vor eine exklusive Wahl gestellt,
wofern man nur nicht vorschnell die Spannung auflöst. Die behebte

Auskunft, die charismatische Struktur der paulinischen Gemeinden habe
sich auf die Dauer nicht bewährt, so daß die eingetretene Unordnung

64 J. Neumann, Der theologische Grund für das kirchliche Yorsteheramt nach
dem Zeugnis der Apostolischen Väter, in: MThZ 14 (1963) 253-265.

65 S. 488 ff.
66 Wie differenzierend Vaticanum II die Resultate der Exegese einzuarbeiten

versucht, zeigt K. S. 492-495.



Heilige Schrift und Ekklesiologie 237

eine straffere Verfassung forderte, hilft nicht viel weiter, auch auf dem
Amt liegt ein beträchtliches Schuldkonto, es hat zum Mißbrauch ebenso

verführt wie die unkontrollierbaren Charismen.
Eine gewisse Klärung des umstrittenen hierarchischen Amtsbegriffs

darf man hingegen in folgendem Gedanken sehen: der wachsende
Abstand zwischen apostolischer und nachapostolischer Zeit, gefördert durch
das Ausbleiben der Parusie, verursachte eine theologische Umorien-
tierung. Da das Urzeugnis, bei dem die Kirche bleiben wollte und mußte,
nicht mehr direkt zugänglich war, bekam die Überlieferung ein neues
Gewicht. Zu jeder Art von Tradition gehören stabilisierende Faktoren,
so daß es nur konsequent war, wenn nunmehr Elemente, die ihrer Sicherung

und Reinerhaltung dienten, etwa Handauflegung, Bewahrung der
reinen Lehre, amtliche Verkünder in Erscheinung traten. Wie die Charismen

in der Gefahr standen, in Unordnung auszuarten, was am Anfang
durch die starke Persönlichkeit des Paulus vermieden werden konnte,
so auch später das Amt, das zu allen Zeiten dem Formalismus verfallen
ist. Kirchengründung und -leitung sollen das Werk der Apostel
fortsetzen. Die Differenzierung der Gemeindespitze in Episkopen-Presbyter-
Diakone ist das Resultat einer faktischen Entwicklung, die im 2. Jh.
ihren Abschluß fand. Entschieden spricht sich K. im Blick auf dieses

historische Resultat dafür aus, solche Dienste theologisch nicht
voneinander abzugrenzen ; waren die Grenzen am Anfang fließend, so dürfen
sie es auch heute sein67. Wie die Kirchengeschichte gezeigt hat,
existieren keine Funktionen, die nur dem Bischof zukommen, so daß man
den Mut haben sollte, Konsequenzen für die Zukunft zu ziehen. Ihre
innerste Berechtigung ist darin zu sehen, daß die ganze Kirche in der
apostolischen Nachfolge steht und nicht bloß einige ausgezeichnete
Männer. Weiter ist daran festzuhalten, daß es neben der successio aposto-
lorum auch eine successio prophetarum et doctorum geben muß mit
einem spezifischen Wächteramt in der Kirche. Das Verhältnis von Hirtendienst

und Gemeinde ist nicht schematisch zu verrechnen : die Vollmacht
der Gemeinde, gründend auf dem Priestertum aller, leitet sich nicht
schlechthin vom Amt ab, wie auch die Gemeinde nicht ihre Hirten aus
sich bestellt. Das eine wäre Klerikalisierung, das andere Säkularisierung

68.

67 Die Kanonistik wird sich mit diesen Problemen eingehend zu befassen
haben.

68 Die Feststellung, die paulinische Verfassung dürfe von der späteren Kirche
nicht ausgeschlossen werden, auch wenn sie nicht mehr den Normalfall darstelle,



238 Heilige Schrift und Ekklesiologie

In eine so geartete Kirchenkonzeption haben sich Petrusmacht und
Petrusdienst einzufügen69. K. tut das mit Absicht erst an dieser Stelle,
denn schon der exegetische Befund zwingt dazu, die spärlichen Petrustexte

des NT in das Ganze der Kirche einzuordnen, wobei die Akzente
auf den Dienst des Petrus und seiner Nachfolger gelegt werden, die in
diesem Rahmen Recht und Grenze besitzen. Die exegetischen Schwierigkeiten

werden nicht verharmlost, doch ist die diesbezügliche Aussage
des NT, die K. zur Basis macht, nicht zu bestreiten: «Der Dienstprimat
eines Einzelnen in der Kirche ist nicht gegen die Schrift» (S. 543). Ebenfalls

wird treffend bemerkt, daß die Textinterpretation uns nicht weiterhilft,

wenn nicht zuvor eine theologische und praktische Klärung über
Wesen und Rolle des Papsttums stattfindet.

K.s Buch hat zum Ziel, das Zeugnis des normierenden Anfangs zu
hören und seine Funktion als Kriterium der Überlieferung zu realisieren.
Das muß an manche ekklesiologische Tabus rühren, aber dadurch und
durch seine unkonventionelle Frageweise wird es selbst ein «Anfang»
sein. Jeden Versuch, die verstreuten Details der exegetischen Arbeit für
die systematische Ekklesiologie fruchtbar zu machen, wird man dankbar

akzeptieren, um so mehr als die Spezialisten an solchen synthetischen
Entwürfen begreiflicherweise nicht interessiert sind. Das hat seine Gefahren,

an Einzelheiten wird viel auszusetzen sein, aber auch seine Chance.

K. hat Linien ausgezogen, Fragen aufgeworfen, Diskussionen angeregt
und hie und da zum Widerspruch herausgefordert - ein nicht geringes
Verdienst. Unser Wunsch: das Buch möge ein Schritt in die Richtung
sein, die zum «apostolischen Anfang» weist.

ist richtig, aber die von K. S. 521 f. gezogenen Konsequenzen entsprechen nicht
ganz diesem Programm, weil sie abschwächen, so richtig die Fragen nach Gültigkeit

der Eucharistie, der apostolischen Nachfolge außerhalb der üblichen Sukzses-
sionsreihe gestellt sind. Es handelt sich auch wohl nur um Diskussionsvorschläge
und nicht schon um praktikable Resultate.

69 K. verweist hier, um sich kurz zu fassen, auf sein Buch Strukturen der
Kirche (Quaestiones disputatae 17), Freiburg 1962, bes. S. 206-355.

Nachtrag: Wie kompliziert die Probleme des neutestamentlichen Amtsbegriffs
sind, zeigt der Kommentar von G. Holtz, Die Pastoralbriefe (Theolog. Handkommentar

zum Neuen Testament 13), Berlin 1965, bes. S. 13 ff.; 79 ff.; 86 ff. Das
Werk wurde mir erst jetzt zugänglich.


	Heilige Schrift und Ekklesiologie

