
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 13-14 (1966-1967)

Heft: 2

Artikel: Der Ursprung des Seins nach Ibn Gabirol

Autor: Kohlmeier, Johann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761607

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761607
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Johann Kohlmeier

Der Ursprung des Seins nach Ihn Gabirol1

In seinem Buch Fons Vitae behandelt Gabirol eigentlich nur indirekt
den Ursprung des Seins, da Fons Vitae in erster Linie das Wissen um das

Bestehen der Dinge aus Form und Materie vermitteln will. Das Hervorgehen

des Seins aus Gott soll Gegenstand eines anderen Buches mit dem
Titel «Origo largitatis et causa essendi» sein. Dieses Buch befaßt sich mit
dem göttlichen Willen als Quell des Seins; ob es jemals geschrieben worden

ist, läßt sich nicht feststellen. Auf jeden Fall bietet Fons Vitae genügend

Anhaltspunkte, aus denen sich seine Auffassung vom Ursprung des

Seins ableiten läßt, wenn auch manche Punkte nicht mit genügend Klarheit

herausgearbeitet sind. Die Lehre Gabirols vom Ursprung des Seins

ist solcher Art, daß auch bei ausführlicher Behandlung manche Probleme

ungelöst bleiben müssen.

7. Das Sein entsteht durch creatio ex nihilo

Im Gegensatz zu anderen neuplatonischen Systemen hat Gabirol
einen dynamischen Gottesbegriff entwickelt. Gott ist hei Gabirol nicht
die Einheit Plotins, über dessen Beziehung zur Welt man keine genauen
Aussagen machen kann. Gott ist vielmehr wissend Urheber alles Seins:

totum est per scientiam excelsi2. Existieren kann nur das, weis in diesem

Wissen Gottes ist : alles, was ist, kommt aus Gott : largus est quod habet

apud se 3. In diesem Wissen Gottes ist alles in überbegrifflicher Einheit

1 Die folgende Studie ist eine Ergänzung zu dem in dieser Zeitschrift (FZPT)
erschienenen Artikel: «Der Seinsbegriff Ibn Gabirols».

2 V. 27. 307, 15.
3 III. 13. 107, 11 : quia factor primus excelsus et sanctus largus est ex eo quod

habet apud se, scilicet quia omne quod est ab eo effluens est.



Der Ursprung des Seins nach Ibn Gabirol 199

enthalten 4. Das Sein der Dinge im Wissen Gottes ist aber potentielles
Sein, das der Materie und der Form je für sich zukommt. Aktuelles Sein

entsteht erst durch die Verbindung der potentiell existierenden
Seinskomponenten Materie und Form. Das Wissen um das Sein in Gott bedeutet

demnach nicht ein präexistierendes aktuelles Sein. Gerade der Übergang

in aktuelles Sein bedeutet den Ursprung des Seins aller Dinge:
creatio est acquisitio essendi5. Gabirol lehrt ausdrücklich, daß der Übergang

in aktuelles Sein als creatio ex nihilo verstanden werden muß 6. Wie
dieses Erschaffen ex nihilo aufgefaßt werden muß, geht aus IV. 13. 240,19

hervor, wo es heißt, daß das Sein keine impressio ist, sondern durch
Erschaffen entsteht. Wenn das Sein nämlich impressio wäre, müßte etwas
vorhanden sein, das die impressio aufnimmt. Sein und Substanz sind aber

koextensiv bezüglich ihres Ursprungs. Unter nihil darf also kein
vorexistierendes Substrat verstanden werden. Die creatio ex nihilo bezieht
sich vielmehr auf das Entstehen des esse compositum, das durch die

Zusammensetzung von Materie und Form aus dem Nichts erschaffen

wird, indem diese aus potentiellen Seinskomponenten durch Gottes
Wirken zu reellen Seinskomponenten werden.

Die creatio ex nihilo enthält ferner eine Abgrenzung des Geschaffenen

gegenüber dem Wesen Gottes. Gabirol erklärt, daß die impressio in der

Mitteilung dessen besteht, was man in seinem eigenen Wesen hat,
während die creatio ex nihilo sich gerade dadurch von der impressio
unterscheidet, daß sich das Geschaffene nicht im Wesen des Schöpfers
befindet 7. So wird verständlich, daß Gabirol die Materie und die Form
durch den göttlichen Willen erschaffen läßt 8. Diese Aussage darf nicht
durch den Hinweis abgeschwächt werden, daß Form und Materie potentielles

Sein im Wissen Gottes haben. Dort fehlt ihnen ja die Kraft, als

Seinskomponenten wirken zu können. Diese Kraft bekommen sie durch
die Schöpferhandlung des Willens. Daß der Wille die Seinskomponenten
Form und Materie in ihrer respektiven Rolle konstituiert, geht auch aus
V. 25. 304, 5 hervor: diversitas quae est inter materiam et formam, sig-
nificat esse voluntatem, cui convenit facere rem et eius oppositum. Mit

4 V. 19. 293, 9: deus excelsus et sanctus continet voluntatem et quicquid
materiae et formae est in ea sine comparatione et exemplo.

5 V. 42. 334, 7.
6 III. 3. 79, 18: Facere factoris primi est creare aliquid ex nihilo.
7 III. 25. 139, 15 ff.
8 V. 36. 323, 17 : et hoc est quod verbum, scilicet voluntas, postquam creavit

materiam et formam, ligavit se cum illis, sicut est ligatio animae cum corpore...



200 Der Ursprung des Seins nach Ibn Gabirol

dieser Aussage erhält Gabirol einen Ausgangspunkt für das Sein, der das

Geschaffene deutlich vom Urheber des Seins unterscheidet.
Wie Gabirol sich die Entstehung des Seins vorstellt, geht aus den

Vergleichen hervor, die er anstellt. Durch den Willen empfängt die
Materie die Form vom göttlichen Wesen 9. Als Vergleich hierzu dient das

Reflektieren des Lichtes im Spiegel: sigillatio formae in materia, quando
advenit ei a voluntate, est tamquam resultatio formae in speculo 10. Die
Form wird wie ein Siegel in die Materie eingedrückt; das dadurch
entstandene Resultat ist aber nur ein mehr oder weniger starkes Widerspiegeln

der Form in der Materie. Die eigentliche Kraft der Form wird also

vermindert. Daraus ist zu schließen, daß die Form sich irgendwie im
Willen mit einem stärkeren Seinsgehalt befinden muß. Dasselbe geht aus
einem Beispiel hervor, wo der Wille als Schreiber, die Form als das

Geschriebene und die Materie als Tafel dargestellt werden n. Der
Schöpfungsvorgang wird auch mit dem Wort verglichen, das Gott spricht. Im
Wort muß man ja zwischen einem materiellen Element - Töne,

Bewegungen, Entfernung - und einem formalen Element - die Bedeutung -
unterscheiden. Das Wort, das Gott ausspricht, enthält somit eine Bedeutung,

die der Materie eingedrückt wird 12. Es ist bezeichnend, daß an einer
anderen Stelle gerade der Wille als Wort bezeichnet wird 13. Aus diesen

Vergleichen wird greifbar, daß Gabirol seine Lehre der creatio ex nihilo

9 V. 42. 335, 20: D. Materia est receptrix formae ab essentia prima sine medio,
aut cum medio M. Immo mediante voluntate.

10 V. 41. 330, 22. - Dieser Vergleich zeigt an, in welchem Sinn der Hylemor-
phismus Gabirols zu verstehen ist. Es scheint, daß die Form außerhalb des Kompositums

bleibt; das, was sich mit der Materie verbindet, ist nur ein Abbild, ein
Widerschein der Form und nicht die Form selbst. Wenn man diese Perspektive, die
hier einem Vergleich entnommen ist und deshalb vorsichtig gehandhabt werden muß,
konsequent auf alle Stellen, in denen Gabirol von der Form spricht, ausdehnt, ergäbe
sich für das Sein, das ja esse formale genannt wird, ebenfalls eine genauere
Interpretationsmöglichkeit: Das beschriebene Spannungsverhältnis würde sich
dahingehend präzisieren lassen, daß das Sein im Auftreffen des Abbildes der Form auf die
Materie - impressio in materiam - besteht, wodurch der Materie das esse formale und
die Determination verliehen werden ; das Sein wäre sozusagen der Ersatz der wahren
Form, die sich ja nicht selbst mitteilt. Damit würde zugleich die neuplatonische
Hypostase «esse» in ihrer eigentlichen Rolle sichtbar gemacht werden: Als eine Art
sekundärer Form, die die wahre Form derart vertritt, daß sie als formale und nicht
in erster Linie als existentielle Vollkommenheit auftritt. Dieser ganze Fragenkomplex

läßt sich aber nur in einem größeren Zusammenhang und an Hand anderer
neuplatonischer Texte behandeln, so daß hier nur darauf hingewiesen werden kann.

11 V. 38. 326, 23.
12 V. 43. 336, 4 ff.
13 Cf. Anm. 8.



Der Ursprung des Seins nach Ibn Gabirol 201

nicht als harmonisches Element in sein System einbauen konnte ; in seiner

eigentlichen Vorstellungswelt herrschen andere Anschauungen vor, die
sich der Emanationstheorie nähern, wie aus der engen Beziehung des

Willens zu den Geschöpfen hervorgeht.
Ein weiterer Hinweis dafür, daß die Lehre von der creatio ex nihilo

nicht organisch in das ganze System hineinpaßt, ist darin zu sehen, daß

an manchen Stellen Gabirol die Materie vom Wesen Gottes, die Form aber

von seiner Eigenschaft geschaffen werden läßt. Die Materie besteht

wegen des Wesens Gottes, die Form aber wegen seiner Eigenschaft14.
Deshalb muß die Materie vom Wesen, die Form hingegen vom Willen
geschaffen werden 15. Diese Aussage läuft jener anderen zuwider, wonach
der Wille sowohl Form als auch Materie erschafft. Hiermit scheint die
Rolle des Willens eingeschränkt zu werden, die ja konzipiert wurde, um
eine Emanation alles Seins aus Gott zu verhindern. Vielleicht darf man
für dieses Problem eine, wenn auch schwer durchdringbare Aufhellung
darin sehen: non est possibile ut voluntas faciat contra id quod est in
essentia 16. Das Schaffen des Willens wird der Gesetzmäßigkeit des

göttlichen Wesens unterstellt. Der Substratscharakter der Materie wird somit
im Wesen Gottes verankert, der dem Willen das Gesetz des Handelns
diktiert. Die Materie wäre also wenigstens logisch früher als der Wille
und die Form, wenn nicht sogar ontologisch 17. In diese Richtung weist
ein Vergleich Gabirols: materia est sicut cathedra unius, et voluntas dona-

trix formae sedet in ea et quiescit super eam 18. Diese Darstellungen
lassen sich schwerlich mit einer creatio ex nihilo vereinen, da sie darauf
hinauslaufen, die Materie als selbständiges, vielleicht sogar ungeschaffenes
Element dem Willen gegenüberzustellen. Gabirol scheint sich dieser

Gefahr bewußt gewesen zu sein und läßt deshalb die Materie durch den

Willen erschaffen werden. Auf diese Weise gelingt es ihm wohl, die creatio

ex nihilo logisch in sein System einzubauen; aber man spürt, daß das

geistige Klima, in dem er sich befindet, und seine Vorstellungswelt ihm
Schwierigkeiten bereiten, dies ohne Widersprüchlichkeiten zu vollziehen.

14 V. 23. 300, 13: D. Quare fuerunt materia et forma? M. Propter primam
essentiam et eius proprietatem

15 V. 42. 333, 4; 335,4: ergo oportet ut materia fiat ab essentia, et forma a

voluntate, id est a sapientia.
16 V. 42. 335, 1.
17 Julius Guttmann, Die Philosophie des Judentums, p. 117.
18 V. 42. 335, 22.

14



202 Der Ursprung des Seins nach Ibn Gabirol

2. Schöpfung und Emanation

Diese Schwierigkeiten Gabirols bezüglich eines klaren Ausdrucks
seiner Schöpfungslehre gehen auf den neuplatonischen Charakter seines

Systems zurück. Die Emanationslehre der neuplatonischen Systeme
macht eine genaue Unterscheidung zwischen Gott und den aus ihm
hervorgegangenen Dingen sehr schwer. Es ist das Verdienst Gabirols, dieses

Problem genau gesehen zu haben. Seine Anstrengungen, es mit der Theorie
des Willens zu lösen, beweisen dies. Mit ihr will er die Transzendenz
Gottes retten, die ihm als Juden durch die Lehre der Bibel vorgezeichnet
ist. Als Philosoph denkt er weiterhin in neuplatonischen Kategorien. Es

ist somit nicht verwunderlich, daß er den Schöpfungsbegriff nicht
konsequent mit Hilfe dieser Kategorien durchführen konnte.

Nach Julius Guttmann müßte schon der Parallelismus von Sein und
Erkennen logisch zur Emanationstheorie führen. Nach diesem Parallelismus,

der das ganze Werk durchzieht, müßte der Gehalt des göttlichen
Wissens identisch sein mit dem Seinsgehalt der Dinge. Nur die
Erscheinungsform der Dinge außerhalb des Wissens Gottes ist verschieden vom
Sein der Dinge im Wissen selber 19. Durch die creatio ex nihilo wird dieser

Parallelismus, falls dieser überhaupt sich in dieser strengen Form im Fons

Vitae nachweisen läßt, auf jeden Fall unterbrochen.
Gabirol hat einen dynamischen Gottesbegriff. Die Welt geht aus

seinem Wissen hervor. Wie in anderen Emanationslehren versucht
wird, das Ausgangsprinzip unveränderlich und unwandelbar zu erhalten,
so will auch Gabirol dieses Prinzip bewahren : factor primus non est capax
alicuius nec conjunctus ei20. Hiermit wird auf die von der Welt abgesonderte

Einheit Plotins angespielt. Auf der anderen Seite geht die Welt von
Gott aus und sie wird von ihm bewegt 21. Den Gegensatz zwischen diesen

beiden Aussagen will Gabirol durch die Vermittlerrolle des Willens
überbrücken. Da das Ausgangsprinzip unveränderlich und unbeweglich bleiben

muß - res infinita non est divisibilis 22 -, braucht Gott zur Schöpfung
einen Vermittler 23. Gott bleibt also in seiner Schöpfertätigkeit von der

19 Julius Guttmann, op. cit. p. 114.
20 III. 2. 78, 21.
21 III. 7. 93, 18: impossibile est ut sit (substantia patiens a primo factore) non

mobilis, quia factor primus est movens.
22 III. 3. 80, 9: quia tunc necesse esset ut essentia factoris primi dividere-

tur, ideo quod esset ex eo virtus finita; et quia res infinita non est divisibilis.
23 III. 7. 92, 3: factor primus non facit factum naturale sine mediante.



Der Ursprung des Seins nach Ibn Gabirol 203

Welt getrennt durch seinen Willen. Der Übergang von der Transzendenz

Gottes zur Welt wird durch den Willen hergestellt 24.

Für Gabirol entsteht das Sein durch creatio ex nihilo. Um diesen

Vorgang zu beschreiben, spricht er aber auch die Sprache der Emanation :

quia ipse est esse verum, opportet ut esse fluat ab eo 25. Omne quod est, a

factore primo effluens est26. Auch die Rolle des Willens wird in Ausdrük-
ken wiedergegeben, die den Zwiespalt zwischen creatio ex nihilo und
Emanation widerspiegeln. Die Einführung der Rolle des Willens ist an sich

eine Garantie gegen jede Emanationstheorie, da hiermit das voluntaristi-
sche Element in Gott betont wird, der die Welt in Freiheit schafft und
nicht aus innerer Notwendigkeit. Notwendig ist nur Gott 27, während die

Welt aus potentiellem Sein entstanden ist 28. Aber Gabirol verwischt
sofort wieder die Grenzen, indem er das Notwendige und das Mögliche
demselben Genus angehören läßt : possibile et necessarium eiusdem generis

sunt29. Der Beweis, aus dem dieser Satz gezogen ist, muß zur Emanation

führen, wenn er logisch zu Ende gedacht wird : quicquid est possibile
ut sit postea quam non fuerit, jam mutatum est de possibilitate ad neces-

sitatem 30. Daraus folgt, daß die Dinge notwendig aus Gott hervorgehen,
da sie ja potentielles Sein in seinem Wissen haben.

So wird nun auch im Willen, der ja die Emanation verhindern soll,
der Zwiespalt der Aussagen Gabirols sichtbar, indem er einerseits in
Emanationskategorien denkt, andererseits aber die creatio ex nihilo betont.
So ist der Wille von Materie und Form verschieden 31 ; aber es ist sehr

schwierig, den Willen von der Form zu unterscheiden 32. Der Wille wird
beschrieben als diffusa a summo usque ad imum sicut diffusio animae in

corpore; ipse est movens omnia et disponens omnia 33. Wenn die Form die

Materie im Sein zurückhält, so ist dies im uneigentlichen Sinn zu ver-

24 I. 7. 9, 29: .voluntas quae est media extremorum.
25 V. 42. 335, 15.
26 III. 13. 107, 12.
27 V. 24. 302, 19: necessarium autem est unus, factor sublimis...
28 III. 10. 100, 20: quicquid coepit esse: antequam esset, possibile erat

illud esse.
29 HI. 10. 101, 20.
30 III. 10. 100, 20-102, 9.
31 V. 37. 325, 21 : quomodo non erit voluntas aliud a materia et forma, cum

voluntas sit factor, et materia et forma factae
32 V. 28. 308, 7 : Certe distinguere formam a voluntate difficile est, quia distinc-

tio non est nisi propter materiam.
33 V. 38. 326, 3 ff.



204 Der Ursprung des Seins nach Ibn Gabirol

stehen, da sie vom Willen die Kraft hierzu erhält34. Form und Wille sind
somit wesensverwandt in einer solchen Weise, daß sie nur dasselbe Prinzip

in verschiedenen Phasen seiner Entwicklung sind 35. Daß diese

Beschreibungen des Willens über seine Aufgabe, die Dinge im Sein zu
erhalten, hinausgeht, so daß man in ihm sogar das Emanationsprinzip sehen

kann, scheint nahezuliegen. Dagegen aber wehrt sich Gabirol, indem er

sagt, daß das esse rerum nur insofern im Willen ist, als diese von ihm
verursacht sind und nicht nach der Form der Dinge 36. Hiermit
unterbindet Gabirol bewußt jede Emanation, wenn sie auch in seiner Gedankenwelt

vorhanden ist und die Kategorien seiner Schlußfolgerungen
unbewußt beeinflußt.

Wenn das erste Sein, die Substanz des Intellekts, aus einer creatio ex
nihilo entstehen muß, so gilt nun für alle tieferliegenden Seinsstufen das

Emanationsprinzip. Dies ist eine selbstverständliche Tatsache für Gabirol

und sogar eine wichtige Voraussetzung für sein ganzes System. Denn

es geht um den Übergang vom unendlichen Sein Gottes, das außerhalb der

Zeit liegt, zu den endlichen, zeitlichen Dingen. Hierfür muß die Seinsstufe

unterhalb Gott einerseits an den Eigenschaften Gottes teilhaben,
andererseits aber die beweglichen, zeitlichen Dinge aus sich entfließen
lassen können. Gott schafft außerhalb der Zeit, und sein erstes Geschöpf
bekommt auf dieselbe Art das Sein 37. Dieses erste Sein ist der Intellekt.
Für ihn gilt : forma est infinita ex parte unde venit ad materiam desursum ;

ex parte inferiori finita est secundum praedicamente, quae sunt terminus

generationis 38. Der Intellekt läßt stufenweise die anderen Seienden aus

sich emanieren, wie auch in anderen neuplatonischen Systemen dies der

Fall ist. Im Emanationsbegriff findet also Gabirol Eigenschaften, die ihm
den Aufbau seines Systems erleichtern. So ist die Emanation nicht aus
seiner Vorstellungswelt wegdenkbar.

Unlösbaren Schwierigkeiten ist das System Gabirols ausgesetzt, wenn

nun die Entstehung der obersten Seinsstufe nicht mehr durch die Emanation

erklärt wird, sondern durch den Schöpfungsbegriff. Hier taucht das

ganze Problem schließlich verschärft auf, da die höchste Seinsstufe bereits

34 V. 39. 327, 23.
35 Julius Guttmann, op. cit. p. 116.
36 IV. 20. 256, 11 fi.
3' III. 2. 76, 26: omnis factor non facit nisi quod simile est ei. et substantia

simplex est similis primo factori. ergo factor primus facit nisi substantiam simplicem.
III. 5. 88, 18 : si factor primus est factor sine tempore, necesse est ut primum patiens
ab eo sit patiens sine tempore.

38 V. 28. 308, 1 fi.



Der Ursprung des Seins nach Ibn Gabirol 205

aus Materie und Form zusammengesetzt ist und somit Vielheit bedeutet,
die unmittelbar aus der Einfachheit Gottes herzuleiten ist. Während
andere neuplatonische Systeme den Übergang von der Einheit Gottes zur
Vielheit der Dinge durch lange Reihen sich immer mehr vergröbernden
Einheiten zu vollziehen versuchen, hat Gabirol sofort unterhalb der Einheit

Gottes die Dualität von Materie und Form zu erklären. Hier soll der

Begriff des Willens helfen. Gabirol betont einerseits die Identität des

Willens mit dem göttlichen Wesen, wenn der Wille nicht mit der Schöpfung

betrachtet wird; andererseits ist er aber verschieden vom Wesen

Gottes, wenn er in seiner Schöpferrolle gesehen wird 39. Hiermit soll

ermöglicht werden, daß Gott der wissende Urheber der Welt sein kann,
ohne sich direkt in Beziehung zu den Geschöpfen zu setzen. Der Wille
bekommt somit eine unmögliche Zwischenstellung zwischen einem
Moment des göttlichen Wesens und einer aus Gott hervortretenden Hypostase

40. Dieses Ergebnis beweist deutlich, daß Gabirol in Emanationskategorien

denkt, obwohl er versucht, die creatio ex nihilo in sein System
einzubauen. Das hat einerseits das unmögliche Verhältnis des Willens
zum Wesen zur Folge; andererseits im Willensbegriff selbst denkt Gabirol
noch in Emanationskategorien, da der Wille nur schwer von den

Geschöpfen zu unterscheiden ist. Aus dieser dunklen Lehre Gabirols läßt
sich eines mit Sicherheit folgern : Die creatio ex nihilo wird bewußt betont,
um der Gefahr der Emanation mit ihrem schwer vermeidbaren Pantheismus

zu entgehen; sie ist aber ein Element, das seinem ganzen Denken
und dem philosophischen Klima, in dem sich Gabirol befindet, zuwiderläuft.

3. Ursprung des Seins und Seinsbegriff

Da nun das zwiespältige Denken Gabirols bezüglich des

Seinsursprungs seine eigentliche Gedankenwelt offenbart, kann man daraus

einige Rückschlüsse auf seinen Seinsbegriff ziehen. Es ist sicher, daß der
Seinsbegriff Gabirols tief vom Neuplatonismus beeinflußt ist, wie sein

Emanationsdenken beweist. Damit wird es schwer, anzunehmen, daß
Sein bei Gabirol Seinsakt bedeutet, der mit dem Wesen ein reell Seiendes

39 V. 37. 325, 23 : voluntas, remota actione ab ea, ipsa et essentia sunt unum,
et considerata cum actione, erit alia ab essentia: secundum hoc quod différant in se

in principio creationis, id est initio unitionis materiae et formae.
40 Julius Guttmann, op. cit. p. 118.



206 Der Ursprung des Seins nach Ibn Gabirol

bilden würde. Ein solches Denken ist dem Neuplatonismus fremd. Der
eigentliche Problemkreis dieser Philosophie ist die Erklärung der Vielheit,

die ja durch Emanation von der absoluten Einheit abgeleitet wird.
Was aus dieser Einheit stammt, muß ihr notwendig ähnlich sein. Diese

von Gott abgeleitete Seinsvollkommenheit wird den Dingen durch die

Form gegeben. Emanation bedeutet aber auch andererseits Verminderung
der Seinsvollkommenheit, so daß eine der absoluten Einheit fremde, nicht
wesensgemäße Ursache dieser Verminderung und des Abstiegs zu den

verschiedenen Seinsstufen angenommen werden muß. Dieses Prinzip des

Seinsabfalles ist die Materie. Plotin unterscheidet noch zwischen einer

geistigen und einer körperlichen Materie, die aber beide als tragendes
Element für die aus Gott stammende Seinsvollkommenheit zu gelten
haben, womit zugleich auch der Seinsabstieg erklärt wird. Denn wenn
Gott in sich selbst besteht, können dies die Seienden in ihrer bloßen, von
Gott empfangenen Seinsvollkommenheit nicht mehr ; sie muß deshalb in
einem Subjekt empfangen werden. Gabirol hat aus diesem empfangenden
Subjekt eine einzige Materie gemacht, die alle Seienden in sich enthält.
Der Seinsbegriff eines neuplatonischen Systems in seiner ursprünglichen
Reinheit enthält also die die Seinsvollkommenheit gebende Form und die

Materie als deren Subjekt.
Diese Charakteristiken treffen auf den Seinsbegriff Gabirols zu, so

daß Sein bei ihm den formalen Effekt der Komposition bedeutet, wie
bereits erklärt wurde. Wenn das Notwendige und das Mögliche für Gabirol

zum selben Genus gehören, erklärt sich auch die Spannung und die
Sehnsucht der potentiell existierenden Form nach der Materie, um so in
reelles Sein übergehen zu können. Diese Sehnsucht der Form nach der
Materie ist ein typisch neuplatonisches Element, das auf die Notwendigkeit

der Emanation hindeutet. Hieraus aber folgt, daß Sein nicht Seinsakt

ist, denn mit ihm wäre jede Möglichkeit von Emanation ausgeschlossen,

und eine mögliche Form könnte nicht auch schon eine notwendige Form
sein, wie Gabirol dies annimmt. Hiermit kann man also den Seinsbegriff

nur noch auf die Ebene des Wesens verlegen. Die vorausgehenden
Analysen von Form und Materie zeigen deutlich, daß Gabirol an keine andere

Seinskonstituierung denkt als die des Wesens. Das Wesen bekommt durch
seine innere Zusammensetzung die Vollkommenheit des Seins, so daß

Sein nur eine formale Wirkung ist, ein Ausdruck der Anwesenheit der

seinsbringenden Form in der Materie als ihrem Subjekt.



Der Ursprung des Seins nach Ibn Gabirol 207

BIBLIOGRAPHIE

A. Literatur zu Ibn Gabriol

I. Texte und Übersetzungen

Der arabische Urtext des Fons Vitae ist verschollen. Kritische Ausgabe
der vollständigen lateinischen Übersetzung mit ausführlichen Indices.

1. Avicenbrolis (Salomo ibn Gabirol) Fons vitae ex Arabico in Latinum
translatas, ed. Cl. Baumker. Münster 1895. (Beiträge zur Geschichte der
Philosophie des Mittelalters. Texte und Untersuchungen Bd. 1, H. 2.)
Die auszugsweise hebräische Übersetzung des Originals von Schemtob
ibn Falaqera in Münk, S. : Mélanges de philosophie juive et arabe. Paris
1859. Neudruck 1955.
Französische Übersetzung des dritten Buches: Salomo ibn Gabirol, dit
Avicebron: La source de vie. Livre 3. De la démonstration de l'existence
des substances simples. Trad, introd., notes et index par Fernand
Brunner. Paris 1950.

Englische Übersetzung :

The Fountain of Life (Fons vitae). Tr. from the latin by H. E. Wedeck,
with an introd. by T. E. James, New York 1962.

2. Islah al-akhlaq (Vervollkommnung der Eigenschaften der Seele).
Arabischer Text:
Improvement of the Moral Qualities. Hrsg. von S. Wise Columbia
University Oriental Studies 1. New York 1901.
Hebräische Übersetzung :

Tikkun middoth ha-nefesch. Lyck 1859.
3. Sittensprüche (Echtheit zweifelhaft), arabisch nur teilweise veröffentlichte

Fragmente.
Sefer Mirchar ha-peninim. Hrsg. mit englischer Übersetzung von
B. H. Ascher, London 1859.

Englische Übersetzung :

Salomon Ibn Gabirol's Choice of Pearls. Tr. by A. Cohen, New York 1925.
4. Gedichte

Keter Malkut (Königskrone) hebräisch und englisch in I. Davidson und
I. Zangwill: Selected Religious Poems of Salomon Ibn Gabirol, 82 bis
123. Philadelphia 1930 (3. Neudruck 1944). La couronne du Royaume.
Übersetzt von A. Chouraqui, in : Mélanges de philosophie et de littérature
juives. IUI, 275-313, 1956.

II. Studien

1. Münk S. : Ibn Gabirol, ses écrits et sa philosophie, in : Mélanges de philo¬
sophie juive et arabe. 1-306, Paris 1859, Neudruck 1955.



208 Der Ursprung des Seins nach Ibn Gabirol

2. Guttmann, Jakob: Die Philosophie des Salomon ibn Gabirol. Güttingen
1889.

3. Rosin D. : The Ethics of Salomon Ibn Gabirol. The Jewish Quarterly
Review, a. s. 3, 1891, 159-181.

4. Kaufmann D. : Studien über Salomon Ibn Gabirol, Budapest 1899.
5. Witxmann M. : Zur Stellung Avencebrols im Entwicklungsgang der ara¬

bischen Philosophie, Münster 1905.
6. Dreyer R. : Die religiöse Gedankenwelt des Salomo Ibn Gabirol, Leipzig

1930.
7. Bieler M. : Der göttliche Wille (Logosbegriff) bei Gabirol,Würzburg 1933.
8. Borisov A. : Sur le point de départ de la philosophie volontariste de

Salomon Ibn Gabirol. Bulletin de l'Académie des Sciences de l'URSS,
Sciences Sociales 1933, nr. 10, 755-768 (russisch; französische Zusammenfassung

v. G. Vajda, Revue des Etudes Juives 98, 1934, 102-103).
9. Guttmann Julius: Zu Gabirols allegorischer Deutung der Erzählung vom

Paradies, Monatsschrift für Geschichte und Wissenschaft des Judentums
80, 1936, 180-184.

10. Heschel Abraham: Der Begriff des Seins in der Philosophie Gabirols,
Festschrift Jakob Freimann, 68-77, Berlin 1937.

11. Heschel Abraham: Der Begriff der Einheit in der Philosophie Gabirols.
Monatsschrift für Geschichte und Wissenschaft des Judentums 82, 1938,
89-111.

12. Heschel Abraham : Das Wesen der Dinge nach der Lehre Gabirols.
Hebrew Union College Annual 14, 1939, 359-385.

13. Millas J.M. : Salomo ibn Gabirol como poeta y filosofo, Madrid-Barce¬
lona 1945.

14. Ramirez A.F. : Salomon Ibn Gabirol, Filosofo y poeta judio. Universidad
Pontificia Bolivariana 15, 1950, 459-463.

15. Bertola E. : Salomon ibn Gabirol (Avicebron). Vita, opere e pensiero.
(II Pensiero Medioevale. Collana di storia della filosofia. Prima Serie, vol.
IV), Padova 1953.

16. Brunner Fernand: Sur l'hylémorphisme d'Ibn Gabirol. Les Etudes
Philosophiques 8, 1953, 28-38.

17. Bahrgebuhr F.P. : Die Bedeutung des Weltalls für Gott. Nach einem
philosophischen Gedicht Ibn Gabirols, Zeitschrift für Religion und
Geistesgeschichte 6, 1954, n. 1, 18-36.

18. Brunner Fernand: La doctrine de la matière chez Avicebron. Revue de

Théologie et Philosophie 6, 1956, 261-279 (Discussion, 285-293).
19. Shirmann J.: Salomon Ibn Gabirol, in: Mélanges de philosophie et de

littérature juives. I—II, 261-273.
20. Simon H. : Das Weltbild Gabirols. Seine Bedeutung für die Geschichte der

Philosophie. Wissenschaftliche Zeitschrift der Humboldt-Universität zu
Berlin 6, 1956-1957, 199-205.

21. Palgen R. : Dante und Avencebrol. Anzeiger der phil.-hist. Kl. d. Österr.
Akademie d. Wiss. 20, 1957, 301-316.



Der Ursprung des Seins nach Ibn Gabirol 209

B. Ausgewählte Literatur zum behandelten Thema

I. Quellenmaterial

1. Steinschneider M. : Die hebräischen Übersetzungen des Mittelalters
und die Juden als Dolmetscher, Berlin 1893.

2. Steinschneider M. : Die arabische Literatur der Juden, Berlin 1902.
3. Poznanski S. : Zur jüdisch-arabischen Literatur, Orientalistische

Literaturzeitung 7, 1904, 257-274, 304-315, 345-359.
4. Friedberg B.: Bet Eked sepherim (hebräisch). Anvers 1928-1931.

II. Gesamtdarstellungen

1. Münk S. : Mélanges de philosophie juive et arabe. Paris 1859 (Neuauflage
1955).

2. Eisler M. : Vorlesungen über die jüdischen Philosophen des Mittelalters.
3 Hefte. Wien 1870-1889.

3. Neumark D. : Geschichte der jüdischen Philosophie des Mittelalters nach
Problemen dargestellt. 2 (3) Bde. (unvollendet). Berlin 1907-1928.
Vgl. Rezension von M. Vexler, Revue des Etudes Juives 55, 1908,
291-307.

4. Bonilla y san Martin A. : Historia de la Filosofia Espanola 2 (Siglos
VIII-XII : Judios), Madrid 1911.

5. Husik I.: A History of Medieval Jewish Philosophy. Philadelphia 1916

(2. u. 3. Druck, 1930 und 1941, mit bibliographischen Nachträgen).
6. Guttmann Julius: Die Philosophie des Judentums (Kafkas Geschichte

der Philosophie in Einzeldarstellungen 3), München 1933.
7. Vajda G. : Introduction à la pensée juive du moyen âge. Etudes de

Philosophie médiévale, 35. Paris 1947.
8. Cahn Z. : The philosophy of Judaism, New York 1962.
9. Blau J.L. : The story of Jewish philosophy, New York 1962.

10. Guttmann Julius: Philosophies of Judaism, New York 1964.

III. Einzelmonographien

1. Kaufmann D. : Geschichte der Attributenlehre in der jüdischen Reli¬

gionsphilosophie von Saadja bis Maimûni, Gotha 1877.
2. Bacher W. : Die Bibelexegese der jüdischen Religionsphilosophen des

Mittelalters vor Maimûni. Straßburg 1892.
3. Grünfeld A. : Die Lehre vom göttlichen Willen bei den jüdischen Reli¬

gionsphilosophen des Mittelalters von Saadja bis Maimûni, Münster 1909.
4. Wolfson H.A. : The problem of the Origin of the Matter in Mediaeval

Philosophy, Proceedings of the sixth International Congress of Philosophy

1926, 602-608.
5. Wolfson H. A. : The meaning of ex nihilo in the Church Fathers, Arabic

and Hebrew Philosophy and St. Thomas. Mediaeval Studies in honor of
J. D. M. Ford, 355-370. Cambridge (Mass.) 1948.


	Der Ursprung des Seins nach Ibn Gabirol

